
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1966)

Heft: 11-12

Artikel: Über Sonntagsruhe, Feiertage und Kirchendisziplin im Alten Bünden
(16.-18. Jahrhundert)

Autor: Maissen, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Sonntagsruhe, Feiertage und Kirchendisziplin
im Alten Bünden (i6.-i8.Jahrhundert)

Von Felix Maissen

Die Beobachtung des göttlichen Gebotes der Sonntagsruhe, die
Heiligung der Sonn- und Feiertage und eine möglichst straffe
Handhabung der Kirchendisziplin war, wie anderwärts, besonders im Alten
Bünden seit eh und je ein wichtiges Anliegen der kirchlichen und
weltlichen Obrigkeiten. Diese suchten dieses Ziel in erster Linie auf
gesetzgeberischem Wege zu erreichen, mit vielen gelegentlich sehr rigorosen
Bestimmungen, die in den Bundes-, Gerichts- und Gemeindestatuten
Aufnahme fanden. Sodann wandten sich die Behörden der Drei Bünde,
der einzelnen Bünde und der Gerichtsgemeinden von Zeit zu Zeit mit
speziellen Aufrufen und Ermahnungen an die Öffentlichkeit. Diese
fanden ihren Niederschlag in den sogenannten «Sittenmandaten». Die
Sittenmandate des r 7./18. Jahrhunderts enthalten Ermahnungen und
Vorschriften über Essen und Trinken, Schwören und Fluchen, Rauchen

und Tabaktrinken, sich bekleiden und Unzucht treiben, über
allerlei Unsitten, Laster und Unarten der Menschheit. Dabei wurde
aber meist die Heiligung des Herrentages besonders betont. Diese

Mandate wiederholen sich sehr häufig um die Mitte des 17. Jahrhunderts

im Zeichen einer allgemein von England aus in den europäischen
Staaten sich ausbreitenden puritanischen Bewegung.1 In der Regel ging
der Anstoß von der kirchlichen Obrigkeit, das heißt von der Evangelischen

Synode oder den Dekanen und den katholischen Priesterkapiteln

aus, indem jene sich an die weltliche Obrigkeit wandten,
während letztere sich mittelst der erwähnten Sittenmandate und auf
gesetzgeberischem Wege an die Bevölkerung richtete. Das im Jahre
1637 zu Cazis versammelte Priesterkapitel Ob und Unter dem Schyn
beschloß zum Beispiel, mittelst der weltlichen Obrigkeiten dafür zu

1 Über den Puritanismus: Jos. Höfer und Karl Rahner, Lexikon für Theologie und
Kirche, Bd. VIII (1963), Spalte 903 f.

300



sorgen, daß die Ruhe der Sonn- und Feiertage strenger beobachtet
werde und daß keine Hochzeiten an solchen Tagen gehalten werden.2

Imjahre 1655 beklagte sich der Dekan des Gotteshausbundes,
Hartmann Schwarz3, vor den evangelischen Häuptern und Ratsboten der
Drei Bünde über den Mangel an Kirchendisziplin, über die religiösen
Mißbräuche und die Sonntagsentheiligung. Daher beschloß der evang.
Bundestag «nach des Kapitels Gutachten in allen Gemeinden gute
Aufsicht zu halten, daß der Sonntag geheiligt werde. »4 Sehr häufig
behandelte die Evangelisch-rätische Synode das Thema, wobei die
Dekane beauftragt wurden, bei den Bundeshäuptern oder auch die
einzelnen Synodalen bei den Ratsboten ihres Kreises für die Heiligung
des Sonntages sich einzusetzen.5

Unsere vorzüglichsten Quellen zum Thema sind daher nebst den
Sittenmandaten die Statutarrechte, die Gemeindesatzungen und
Landbücher, die surselvischen Statuts, die Statuts oder Stratüts des

Oberengadins, die Startets von Obervaz, die unterengadinischen Tras-
tüts, die schantamaints und die leschas und wie sie alle heißen in der
bunten Vielgestalt der romanischen Mundarten. Sehr viele dieser

Gemeindesatzungen sind gesammelt und veröffentlicht.6 Die Bundestagsprotokolle

und andere Handschriften enthalten eine Menge von
Sittenmandaten, so dass wir ein farbenreiches Bild der damaligen Zustände
um die Sonntagsheiligung und Kirchendisziplin erhalten und zu
Ergebnissen gelangen, die von selbst zu einem Vergleich mit dem heutigen,

weniger ruhigen und beschaulichen, dafür um so verkehrsreicheren

Sonntag einladen. Der Vergleich ist nicht ohne Reiz.

2 Priesterkapitel Oberhalbstein, Kapitelsstatuten und Protokolle, seit 1636, S. 13.
3 Hartmann Schwarz, Pfarrer zu St. Martin in Chur, 1662, Dekan des Gotteshausbundes,

HBLS VI, S. 266. - TruogJ.J-, Die evangelischen Pfarrer Graubündens, in JHGG
1934, S. 38. Weiteres über ihn: Bündner Jahrbuch 1965, S. 85 f.

4 STAGR Bp Bd. 29, S. 159.
5 Synodalarchiv der Evang.-rätischen Synode, Synodalprotokolle, Bd. III. Vgl. die

betreffenden Beschlüsse der Synode zu den Jahren 1646, 1648, 1649, 1652, 1657, 1658,
1659, 1660, 1666, 1672. Seite: 18, 43, 63, 109, 172 f., 181, 194, 206, 278, 337. Ferner Band
1680-1759, S. XXII. - STAGR Bp Bd. 36, S. 271 mit der Proposition des Dekans und dem
Beschluß des evangelischen Bundestages, September 1668.

6 Die wichtigsten Sammlungen von Rechtsquellen sind Annalas, Rätoromanische
Chrestomathie, Wagner/Salis und die Statutarrechte.

301



I. Die Sonntagsruhe

Der Obere Bund nahm am r5. Mai 1617 in seine Statuten die
Bestimmung auf, daß «zu Lob und Ehr Gottes und seines heiligen
Namens kein Säumer am heiligen Sonntag nicht laden, die Müller nicht
mahlen noch andere keinerlei Werk oder Arbeiten verricht werden
sollen, auch daß niemand an solchen Tagen umb Zins noch andere
Schulden mögen thun jenmanden daheimben stehen und welche
solches übersehen täten, die sollen nach Gerichtserkantnuß abgestraft
werden.» Man durfte also weder Zinsen noch andere Schulden am
Sonntag einziehen. Den Artikel dürfte manches Schuldenbäuerlein
begrüßt haben. Der Paragraph wurde auch in die neuere Statutenredaktion

von 1713 aufgenommen.7
Zu dieser Bestimmung, die im ganzen Oberen Bund allgemeine

Geltung besaß, kamen noch die besonderen Gesetze der einzelnen
Gerichtsgemeinden. Das Gericht Tenna besitzt noch eine alte
Statutenredaktion (Jahreszahl nicht leserlich) mit einer knappen, ganz allgemein

gehaltenen Vorschrift über den Sonntag, die in die neue Redaktion

von 1728 Aufnahme fand: «diewyl der Sonnentag ein ruwtag ist

von Gott dem Herrn zuhalten geboten, so haben wir gesetzt, wer an
einem Sonnentag arbeitet usserthal dem gemeinen Bruch der soll
gestraft werden umb ein Krona»8. Die Forderung wird allgemein mit
dem Gottesgebot, ohne weitere soziale oder wirtschaftliche Rücksichten,

wie gelegenthch anderswo, begründet.
Das Landbuch von Schams sagt zwar nichts von der eigentlichen

Sonntagsruhe aus, bestimmt aber unter anderem, wer fluche oder
schwöre, nachdem dies festgestellt worden sei, dessen Name soll am
Sonntag nach der Predigt vom Pfarrer öffentlich von der Kanzel
verlesen werden.9 Als Entweihung des Herrentages war auch in Flims
alles Fluchen, Schlägereien, einen Streit vom Zaune brechen, bei zwei
Kronen Buße, ohne Gnade verboten.10 In Scheid und Trins wird
durch die Statuts und Tschentaments noch ausdrücklich untersagt,

7 Wagner/Salis, I. Teil, S. 62 f.
8 Wagner/Salis, I. Teil, S. 109, 113.
9 Wagner/Salis, I. Teil, S. 154 f.

10 Rät. Chr. I, 175 « Schentaments, Paigs e Conditiuns da Flem, 1696.

302



unter einer Krone Strafe : Felder messen, handeln und feilschen, kaufen

und verkaufen, rechnen (far quints), in die Alpen oder nach fremden

Orten gehen, Werkzeuge oder Stoffe (teilas, Leinwand) tragen,
überhaupt jegliche Arbeit, die auf einen anderen Tag verschoben werden

kann. Auch darf an Sonntagen gleich nach der Predigt keine

Gemeindeversammlung stattfinden und überhaupt an Sonntagen nur
in wichtigen Angelegenheiten und nicht wegen jeder Kleinigkeit.11

Zehngerichtenbund. Der Sonntagsparagraph der
Landsatzungen der drei Hochgerichte im Prättigau (Klosters, Castels,
Schiers/Seewis) von 1658 atmet ganz den Geist des Puritanismus des

r7. Jahrhunderts und bestimmt im Tone der obrigkeitlichen
Sittenmandate: «Weilen man sieht, daß die hohen Fest als Weihnacht,
Ostern, Pfingsten und Sonntage nicht laut göttlichem Gesatz feierlich,
sondern durch verbotene Üppigkeit, Fahren und Arbeiten übersehen

werden, so soll also dergleichen an Sonntagen und Festtagen verboten
sein und männiglichen zu Besuchung Gottesworts, auch Pflegung anderer

gottesdienstlichen Werken der Barmherzigkeit fleißig ermahnet

seyn. Die Übertreter, es seien Fremde oder Einheimische, die an
solchen Festen von Haus und Herberg fahren, oder sonsten arbeitend
erfunden werden, sollen jedesmal i Kronen büß verfallen seyn.» Ferner
verbieten die gleichen Satzungen alles Spielen um Geld mit Karten
und Würfeln und das Tanzen. Niemand darf Spielleuten und Tänzern,
weder «Dach, Gemach noch Behausung» gewähren. Jeder, der dies

in seinem Haus oder Hof duldet, wie auch jeder Spielmann, «so zum
danzen aufmacht», verfällt jedes Mal einer Strafe von einem Florin.12
Ob dieses Spielen und Tanzen nur an Sonn- und Feiertagen oder
überhaupt nicht gestattet werden, wird in den Satzungen nicht direkt
ausgesprochen. Nach dem Landbuch von Schiers/Castels von 1654
verfallen am Sonntag arbeitende Menschen einer Geldstrafe von einem
Pfund, «darunter versteht sich, wer mit geladenen Saumrossen oder
Ochsen von Hause wegfahrt».13

11 Rät. Chr. I 804, IV 52. Die Statuts von Trins von 1789 sind wörtlich genau wie
jene von Scheid.

12 Wagner/Salis, IL Teil, 86, 89 f.
13 Wagner/Salis, IL Teil, 74 f.

303



Das aus dem Jahre 1650 stammende Landbuch des paritätischen
Churwalden verfügt für beide Konfessionen anscheinend in ganz
toleranter Weise:

«Dieweilen von altem hero die evangelisch und römisch catholi-
sche religion frey und ungezwungen gesin, so lassen wir es bey demselbigen

bleiben und wöllent hiemit (ernstlich) aufgesetzt haben, daß bey
der höchsten Buoß des Lands keiner den anderen beleidige lut löbl.
Drei Pündten Satzungen.

Dieweilen man leider sieht, daß viel gottlose weder ein noch die
andere religion kirchen noch gottesdienst besuochen, will man ernstlich

befohlen haben, daß unverschiedenlich von beiden religionen auf
das wenigist an den hochen Festen und Sonntagen von jedem Haus
ein oder mehr Personen die Kirchen besuochen und den Gottesdienst
verrichten. Es soll kein Landmann noch Hinderseß an hohen Festen
oder Sonnatagen keine Handarbeit treiben, weder Roß laden noch
Ochsen wätten stellen noch anderes dergleichen treiben, bei Buße von
5 Pf. jedesmal. »

Ferner verbot das gleiche Landbuch «bey hocher Buoß, ja bey
Straf Ehr und Guots» das «mutwillige üppige Spiel, tanzen, vermaske-
rieren und Butzenwerk. Das aus der gleichen Zeit (1646) stammende
Landbuch von Davos zählt zu den verbotenen Arbeiten noch das

«Vichstellen, Füehren, Säumen und Roben»14, während die Statuten
Alvaneus ausdrücklich nur «Burden tragen» als ruhestörende Arbeit
aufführen.15 Dafür verfiel ein jeder, der an solchen Tagen einen Streit,
Handel oder eine Ungelegenheit verursachte, einer Buße von 3
Kronen.16

Da aber die Bewohner der abgelegenen Höfe und Weiler an Sonn-
und Feiertagen im Hauptort zusammenkamen, sonst aber seltener,
verbanden sie gerne mit ihren geistlichen Anliegen auch ihre
weltlichen Geschäfte. So war es in Langwies erlaubt, nach dem Gottesdienst

auf offenem Platz feil zu halten und zu kaufen. Wer dies aber

vor Beendigung des Gottesdienstes tat, zahlte 5 Gulden.17 Hingegen

14 Wagner/Salis, IL Teil, 134 f. - Statutar-R., Landbuch Davos, S. 29.
15 Wagner/Salis, IL Teil, 189. - Landbuch erneuert 1791.
16 Wagner/Salis, IL Teil, 186.
17 Wagner/Salis, IL Teil, 154.

304



war es in Davos strengstens verboten (1646), irgend etwas zu kaufen
oder zu verkaufen, mit Ausnahme von Wein und Brot, und dies erst
nach der Predigt. Diese Waren durften aber nicht am Sonntag auf den
Platz, wo sie feil geboten wurden, gebracht werden; dies mußte am
Tage vorher geschehen.18

Gotteshausbund. Die Startets von Obervaz betonen in
feierlicher Weise, daß an Sonn- und Feiertagen die Ehre Gottes gefördert
werde und daß man sich «ganz und gar dem Gottesdienst ergeben»
solle. Verboten werden ausdrücklich: Rosse und Ochsen einspannen,
Mühlräder laufen lassen, und «wer sich us der Gemeind ohn ein wichtige

Ursach gienge oder sonsten mit der Büx gejagete, fischerei oder
andere verwerken umbgehen wurde» vor Beendigung des
Gottesdienstes.19 Zu den verbotenen Arbeiten zählt das Landbuch von
Fürstenau/Ortenstein unter anderem auf: Handeln, Marksteine setzen,
zur Mühle tragen, Hanf in die rötzen thun, Schätzung, Spruch und
dergleichen Werk.20 Ähnliche Vorschriften finden wir für das Münstertal,

wo in den Wäldern keine Beeren gesammelt, keine Kontrakte
geschlossen und Briefe Verträge) geschrieben werden durften. Auch
durfte hier am Samstag niemand soweit vom Hause wegfahren, daß er
an demselben Tag nicht zurück sein konnte.21 Vom Morgenläuten bis

zum Abendläuten durften in Suot Val Tasna (Schuls/Sent/Fetan) nach
den Trastüts von 1785 keine Sägen und Stampfen in Betrieb sein.22

Und in Tschlin wurde gebüßt, wer Hanf oder Flachs ausbreitete (zum
austrocknen)23.

Das Landbuch vom Oberhalbstein untersagte, an Sonn- und
Feiertagen etwas « aufdem Rücken zu tragen », vorbehalten was man auf
den Bergen oder Maiensäßen «etwas weniges ohne Ärgernuß» tragen
muß.23a Man dürfe nicht vom Hause sich wegbegeben (in eine fremde

18 Statutar-R., Landbuch Davos von 1646, S. 29.
19 Wagner/Salis, III. Teil, 93 f. - In romanischer Sprache in Rät. Chr. X, S. 252.

Ähnlich sind die Ledschas von Müstair, in Rät. Chr. X, S. 835, 837.
20 Wagner/Salis, III. Teil, S.59.
21 Rät. Chr. X, S. 837.
22 Rät. Chr. XI, S. 342. Ähnlich lauten die Trastüts von Zernez von 1664, in Annalas

77, S. 261.
23 Annalas 72, S. 279, Ledschas da Tschlin 1732/1781.
23a Eine ähnliche Bestimmung haben auch die «Uordens» von Tavetsch, wonach es

gestattet wurde, einzig etwas Molken aus den Maiensäßen oder Alpen in einem kleinen Gefäß

an der Hand heimzubringen. Rät. Chr. I, S. 509.

305



Gemeinde) und am Samstag nur soweit, daß man an diesem Tage heim
kommen kann. Keine Mühlräder dürfen bis nach Ave Maria-läuten
ohne Lizenz des Pfarrers in Betrieb gehen, « unter Strafe von 2 Kronen
a 24 batzen für ein Kronen und sollen dem Landvogt dienen».24 Die
Vier Dörfer hatten es besonders auf die Säumer und Fuhrwerke
abgesehen.25

Über den Julierpaß gelangen wir ins Oberengadin. Die alten
Statuta civilia et ordines von 1544 dieser Gemeinden ahndeten
jegliche knechtliche Arbeit mit Strafen von 20 Kronen Die ältesten
lateinischen Statuta von Zernez 1575 sanktionierten knechtliche Arbeit
mit 10 Plappard und das Bergell mit io libra. Die Bergeller durften
im Sommer im Notfall Heu und Getreide einsammeln, dafür wurde
hier das Maskeradenlaufen unter schwerer Strafe von roo libra
verboten, und mit 25 L. bestrafte man Tanzende und zum Tanz Aufspielende

und auch den Wirtshausbesuch während des Gottesdienstes.
Sensen dengeln und überhaupt schon Arbeitswerkzeuge tragen (Zernez)

war unter Strafe von 3 Kronen verboten.26 Die gleichen
Vorschriften finden wir auch in mehreren anderen Gerichten und
Gemeinden, so in Stalla, Münstertal, Churwalden (1650), Heinzenberg,
Fetan und Obtasna.27 Als weitere verbotene Arbeiten nennt das

Gesetzbuch von Remüs: Rechnungen stellen, Zahlungen verlangen,
Schriften und Briefe verfassen, Vieh und Feld tauschen, Vermögensteilungen

vornehmen28 und in Suot-Tasna auch reiten29. Ein besonders

strenges Regiment führten die Schamser gegen durchziehende
Säumer und Reisende mit Sequestrierung der mitgeführten Waren.30

2J Wagner/Salis, IV. Teil, S. 20. - Rät. Chr. X, S. 173.
25 Statutar-R, Landsatzung der Vier Dörfer, S. 74.
26 Wagner/Salis, IV. Teil, S. 75, S. 119. Die Statuts des Oberengadins von 1840 atmen

in vielen Bestimmungen schon moderneren Geist und gestatten auch an Sonntagen
Personen- und Wagenverkehr mit einigen Ausnahmen an den Hauptfesten. Statutar-R,
Oberengadin, S. 149 f. - Dazu vgl. E. Camenisch, Der Sonntag unserer Väter, Haushaltungs- und
Familienbuch 1938, S. 19 f. - Die Trastüts von Zernez 1664 befinden sich in Annalas 77,
S. 257. - Trastüts von Tarasp 1828 in .\nnalas 71, S. 247. - Trastüts Zernez 1724 in Annalas

12, S. 80. — Besonders radikal erscheinen die Heinzenberger Tschentaments, die noch
1836 erneuert wurden, wenn sie verlangen, daß beim Bewässern von Wiesen keine Werkzeuge

gebraucht werden dürfen. Rät. Chr. IV, S. gi.
27 Wagner/Salis, IV. Teil, S. 152; IL Teil, S. 135. - Rät. Chr. IV, S. 90; X, S. 837. -

Annalas 72, S. 228; 7, S. 29 f.; 46, S. 131 f. ; 17, S. 126.
28 Trastüts da Ramuosch: .\nnalas 46, S. 133.
29 Statuts civils Suot Tasna 1 7./18. Jahrhundert in Annalas 28, S. 181 f.
30 Tschentaments da Schons 1704/1724, in Annalas 44, 179—181.

306



Was man mit diesen Gesetzen nicht zustande brachte, suchte man
mit Sittenmandaten zu erreichen.31 1660 beschloß der evangelische

Bundestag, den Sonntag «desto fleißiger zu halten». Es solle dies

auch den Katholiken mitgeteilt werden, und die ganze Bevölkerung
müsse durch ein allgemeines Ausschreiben hiezu aufgefordert
werden.32 Nachdem der Churer Stadtrat 1642 sich mit einem großen
Sittenmandat an die Stadtbewohner gewandt hatte,33 wiederholte er
seine Ermahnungen immer wieder, so z. B. 1664: «Es ist beschlossen,
weil der Sonntag seit einiger Zeit durch Säumer, Wagner, Jäger und
torckeln vor der Predigt arg entheiligt wird, soll ein schriftlicher
Absatz gemacht und vor die Zünfte gebracht, nämlich, daß kein Säumer

vor der Predigt wegfahren. jagen und schießen alliglich verboten,
ebenso das torkeln und auffschütten.»34 In ähnlichem Sinne ließ der
Churer Stadtrat r6Ö5 in beiden Kirchen zu Chur ein von ihm
verfaßtes Sittenmandat verlesen.35

Eines der interessantesten Sonntagsmandate der Drei Bünde ist
jenes des Allgemeinen Bundestages von 1665. Eingangs wird daraufhingewiesen,

wie schon öfters auf die Gemeinden wegen der Sonntagsheiligung

geschrieben worden sei. Nun werde überall geklagt, daß der

Sonntag auf alle mögliche Weise, besonders von Fuhrleuten und
Säumern, «profaniert, gebrochen und mißbraucht» werde. Also solle

nochmals, «weilen der allmächtige Gott mit seinen ausgestreckten
Zuchtruouthen und Cometzeichen am himmlischen Firmament unsere
ungehorsame immerdar bedräuwet, eine jede erhsame Gemeinde
ermahnt werden, die Anweisungen der Oftmaligen Abschiede und die

Steiffhaltung dessen sonderlich angelegen sein lassen und mennig-

31 «... Ebenso soll in den Gemeinden allerseits das leichtfertige Spiel und Tanzen
abgeschafft und hingegen alles, was zue Bestellung eines gottseligen Lebens und Wandels
erforderlich angestellt und alle Üppigkeiten bei hoher Strafe ohne Ansehen der Person abgestellt

werden. Diesem allem werdet Ihr, die Ehrsamen Gemeinden und Räte Euch nachzu-
richten wissen...» Ausschreiben der evang. Häupter und Ratsboten der Drei Bünde vom
12. Juli 1649. STAC, Ratsakten. Ein interessantes Sittenmandat der Stadt Chur befindet
sich in STÄC, Z 45, Bd. 2, S. 956 f. Kulturhistorisch bedeutsam ist das Sittenmandat der
Stadt Chur vom 29. Nov. 1715. Es ist abgedruckt im Churer Intelligenzblatt 1819, Nr. 53.

32 STAGR Bp Bd. 30, zum 22. Oktober 1660.
33 STAC, Z 45, Bd. 2, S. 712-718.
34 STAC Sp Bd. 8, S. 407, vor Bürgermeister, Groß- und kleinen Räten am 18. Okt.

1664.
35 STAC Sp Bd. 9, S. 30, zum 28. April 1665.

3°7



lichen durch obrigkeitliche Autorität zu gebührender Observanz und
Feyrung vermögen und halten, daß niemand fahren oder Laden tue,
bey der alten buoß der zehen cronen, mit der Erklärung, daß wo die
eine oder andere Gemeinde nicht steiff darauf halten würde, daß
Gemeine Lande die Buße von derselben Gemeinde unnachsichtlich
einfordern und einziehen lassen werde.»36 In diesen Belangen scheinen
also die Bundesbehörden keine großen Rücksichten auf die sonst so

eifersüchtig gehütete Gemeindeautonomie genommen zu haben,
indem sie drohten, Gemeinden, die sich hierin nachlässig erzeigten, durch
Einhalten der ihnen zukommenden Gelder zu bestrafen.37

Schließlich ist zu erwähnen, daß auch die sogenannte Landesreform

von 1684 eine absolute Sonntagsruhe forderte.38 In diesem

Zusammenhang mag auch auf das Büchlein von Pfarrer Jan C. Linard
über die Sonntagsruhe und Sonntagsheiligung in romanischer Sprache
(gedruckt 1691) verwiesen werden. Mit seiner beschaulichen Betrachtung

wendet sich der Verfasser an die reformierte Bevölkerung. Der
Autor behandelt seinen Stoff einzig unter dem moralischen Gesichtspunkt,

im Lichte des göttlichen Gebotes. Zum Schluß wendet er sich
beschwörend an die weltlichen und geistlichen Obrigkeiten und bittet,
die Sonntagsruhe mit aller Strenge zu fordern und zu überwachen.39

Im allgemeinen ist eine gute Zusammenarbeit zwischen der
weltlichen und der kirchlichen Obrigkeit festzustellen. Die kirchlichen In-

36 STAGR Bp Bd. 34, S. 79 f. - Weitere ähnliche Sonntagsmandate: Daselbst S. 379,
vom 10. Juli 1666. Sonntagsmandat des allgemeinen Bundestages zu Chur vom 8. Sept. 1670
in STAGR, Landessachen B 2001, Bd. 1, S. 423 f. - Ferner Mandat vom Bundestag zu Ilanz
von 1681 ; STAGR Bp Bd. 42, S. 156, und Sonntagsmandat vom 10. Jan. 1695, in STAGR.
Zehngerichtenbundsprotokolle AB IV 2, Bd. 2, zum 10. Jan. 1695.

37 «... daß keinen gestattet werde an Sonntagen und Festtagen weder zu laden, fahren

noch anderes zu tun. und so die eine und andere Gemeinde in Abstrafung der
Übertretung saumselig erzeigen sollte, solche Gem. Drei Pündten unabläßlich strafen und ihnen
an einlangenden Geldern einzuhalten. .» STAGR Dekretenbücher AB IV 4, Bd. 2, zum
21. Nov. 1649. Dazu der Beschluß der evangelischen Räte vom 3. Nov. 1660, STAGR AB
IV 4, Bd. 2, S. 69.

38 STAGR Bp Bd. 45, S. 100.
39 Der Verfasser des Büchleins, Johann Leonhardi von Filisur wurde 1674 ordiniert

und war von 1679—1693 Pfarrer in Filisur, 1694 Feldprediger in Holland, 1694-1696 in
Tschiertschen, 1696-1704 in Nufenen, 1704-1711 in Trimmis und 1713-1725 in Präz. gest.
1725. Er war Verfasser vieler Schriften. Vgl. J. R. Truog, Die Pfarrer der evang. Gemeinden
Graubündens, in JHGG 1934, S. 77. Das Büchlein über den Sonntag heißt: Poòs et Sancti-
ficatiun del di del Segner u bsügnusa et nüzaivla informatiun che nus tuots sün l'di del
Segner, u sün la domengia dessen faer et da che ns' inchürair. In gloria da Dieu et in cu-
möna utilitad cuort et simplamaing miss avant traesjan C. Linard V.D.M., anno MDCXCI.

308



stanzen beider Konfessionen fanden im weltlichen Arm, der allerdings
nach heutigem Empfinden allzu radikal durchgriff, eine gute Hilfe.

Die Bestimmungen über die Sonntagsruhe scheinen im allgemeinen
wirklich mit aller Strenge durchgeführt worden zu sein, wie uns J. A.
von Sprecher in seiner Kulturgeschichte im 18. Jahrhundert bezeugt.40
Rats- und Gerichtsprotokolle enthalten viele Urteile über Ruhestörer
am Sonntag, welche meistens, laut Satzungen in Geldstrafen bestanden.

Aber es wurden auch andere Sentenzen ausgesprochen. So wurde
in Chur imjahre 1663 ein gewisser Stephan Hag der an einem
Sonntag während der Predigt das Stadttor geöffnet und einen Mann
mit zwei geladenen Rossen hinausgelassen hatte, ins «Narrenhüslin»
erkannt. Aufsein inständiges Bitten jedoch ist ihm die Gnade erwiesen

woiden, und in Anbetracht, daß eine «grausame Kälte» eingebrochen
war, wurde ihm die Strafe erlassen, mit dem Vorbehalt, daß wenn er
sich hierin und in anderen Dingen verfehlen würde, er ohne Gnade
in die «Keichen» gesteckt werde.41 Die Erlaubnis zu Arbeiten in
Notfällen wurde meistens von den Pfarrherren erteilt ; es mochte aber auch
vorkommen, daß die geistliche Obrigkeit von der weltlichen hierin
beeinträchtigt wurde. So beschwerte sich zum Beispiel Bischof Ulrich von
Mont von Chur (1662-1692) bei den katholischen Orten der
Eidgenossenschaft, daß die Landvögte von Sargans den Pfarrherren in der
Dispensation der Sonntagsruhe (für notwendige Arbeiten) Eingriff
täten.42

II. Feiertage

Die kathohschen Gemeinden Graubündens feierten neben den
Sonntagen eine Menge von Feiertagen, die reformierten weniger, hatten

aber dafür die «Wochenpredigt» am Mittwoch oder am Donnerstag.

40 J. A. von Sprecher / Rud. Jenny, Kulturgeschichte der Drei Bünde im 18.
Jahrhundert, 1951, S. 351 f.

41 STAC Sp Bd. 8, S. 353, zum 8. Dez. 1663.
42 BAC Protocollum Celsissimi I 1672-1692, Schreiben des Bischofs von Chur an die

Sechs Katholischen Orte der Eidgenossenschaft vom 14. Juni 1672.

3°9



Die Evangelisch-rätische Synode statuierte in ihren Synodalgesetzen

folgende Feiertage : Weihnachten, der zweite Weihnachtstag,
Ostermontag, Pfingstmontag, Beschneidung des Herrn (i. Januar) und
Christi Himmelfahrt, im ganzen also nur 6 Feiertage. Feste zu Ehren
der Heiligen werden ausdrücklich untersagt. Der dritte Weihnachts-,
Oster- und Pfingsttag (Dienstag), die einst gefeiert worden waren,
solle abgeschafft werden.43

Die Landsatzungen der Drei Hochgerichte im Prättigau, Klosters,
Castels und Schiers/Seewis, führen ausdrücklich nur drei Feiertage an:
Weihnachten, Ostern und Pfingsten mit ihrem zweiten Festtag.44
Churwalden zählt noch Christi Himmelfahrt dazu.45 Die Statuten des

Oberengadins von 1544 schreiben noch folgende gesetzliche Feiertage
vor: Weihnachten, Ostern und Pfingsten mit ihrem jeweiligen zweiten
Tag, Neujahr und Epiphanie, Christi Himmelfahrt, Fronleichnam, die
Marienfeste, die Feste der 12 Apostel, St. Georg, Johann Baptista,
Laurentius, Allerheiligen und Maria Magdalena. Am Tage Maria
Magdalena wurde jedoch die Erlaubnis erteilt, nach der hl. Messe oder
nach der Predigt Heu einzubringen, unter Ausschluß aller anderen
Arbeiten. Im ganzen waren es also nicht weniger als 30 Feiertage. Die
Statuten betonten ausdrücklich, daß diese Feiertage strenge wie die
Sonntage zu halten seien und belegten die geringste Übertretung mit
20 Kronen Buße.46 Bekanntlich kam die Reformation im Oberengadin
hauptsächlich erst zwischen 1550-1577 endgültig zum Durchbruch.47
Die Oberengadiner Stratüts anfangs des 17. Jahrhunderts verordnen
nur Weihnachten, Ostern und Pfingsten mit den entsprechenden zweiten

Feiertagen und dann Christi Himmelfahrt. So die meisten evangelischen

Gemeinden.48

Im Bergell wurde im r6. Jahrhundert neben Weihnachten, Neujahr

und Epiphanie, laut Statuten, auch das Fest Incarnationis Domini,
d. h. Maria Verkündigung am 25. März gefeiert.49 Später wurde dieses

43 Synodalarchiv, Synodalprotokolle Bd. 1680-1759: Legum Orthodoxarum Rhaeticae
Synodi acta moderantium, S. XII, De Feriis.

44 Wagner/Salis, IL Teil, S. 86.
45 Wagner/Salis, IL Teil, S. 135.
16 Wagner/Salis, IV. Teil, Statuta civilia et ordines von 1544, S. 75.
47 HBLS III, S. 651. - Fr. Pieth, Bündnergeschichte, 1945, S. 148 f.
48 Stratüts dalg Cumoen d'Engiadina Zura. Annalas 44, S. 25g.
49 Wagner/Salis, IV. Teil, S. 118.

310



Fest, das im Bergell offenbar noch bis gegen die Mitte des 17.
Jahrhunderts gefeiert wurde, auf mehrmaliges Anhalten der Synode und
mit Hilfe des weltlichen Armes beseitigt.50

Sehr zahlreich waren die Feiertage in den katholischen
Gemeinden. In Obervaz zum Beispiel mußte man nebst dem Sonntag
noch folgende Feiertage feiern: Weihnachten, Ostern und Pfingsten
und zwei Tage nach dem jeweiligen Fest; alle Marienfeste, die Tage
der 12 Apostel, Pauli Bekehrung, Johannes der Täufer, Maria Magdalena,

St. Laurentius, S. Michael, Allerheiligen, St. Luzius, St. Katharina;

ferner Karfreitag und Allerseelen vormittag. Es waren also im
ganzen über 30 Feiertage. Die Vorschriften für die Sonntagsruhe galten

auch für die Feiertage.51
Alvaschein hatte im 18. Jahrhundert folgende Feiertage: St.

Antonius Abt, Sebastian, Brigitta (1. Febr.), Georgius, Antonius von
Padua, Johannes und Paulus, Maria Heimsuchung, Maria Magdalena,
Franz von Assissi, St. Gallus, Martin, Florin und Katharina.52 Dazu
kamen natürlich noch die allgemeinen Feiertage,. Am 4. Dezember
1644 wurde an einer Versammlung von Vertretern der drei Nachbarschaften

Tiefencastel, Alvaschein und Mons, beschlossen,
gemeinsam in allen drei Dörfern folgende Feiertage zu begehen: Sebastian,

Ignazius (r. Febr.), Georg, Johannes und Paulus (26. Juni),
M. Magdalena, Franz von Assissi, Cosmas und Damian (Patrocinium
der alten Kirche in Mons!), Martin, Florin und Katharina und
Unbefleckte Empfängnis.53 Für die Pfarrei Brienz und Surava notierte
der Bischöfliche Sekretär anläßlich der Firmungsreise imjahre 1643
die Feiertage : St. Anton, Sebastian, Valentin, Agatha, Georgius,
Johannes und Paulus, Maria Heimsuchung, Placidus und Sigisbert (11.

Juli), M. Magdalena (Patrocinium von Stürvis), Rochus, Martin,
Katharina, Nikolaus und Maria Empfängnis, Brigitta, Agapit und Cal-
Hxtus.54 in Vrin wurden laut bischöflichen Visitationsprotokollen von

50 Synodalarchiv, Protokolle der rätischen Synode, Band III, Synode 1649,8.63; Synode
16^4, 1655, 1656, S. 138, 160.

51 Wagner/Salis, III. Teil, S. 93 f. - Rät. Chr. X, S. 252.
52 Pfarrarchiv Alvaschein, Pfarrbuch 1738-1838, auf der ersten Seite.
53 Pfarrarchiv Tiefencastel, Pfarrbuch 1631-1837, Notiz auf dem 3. Blatt, nicht

paginiert.

54 BAC, Bischöfliche Visitationsprotokolle von 1643 Oberhalbstein/Lugncz.

3"



1643 als Feiertage von Heiligen angeführt: Sebastian, Agatha, Valentin,

Viktor, Placidus, Michael, Martin, M. Magdalena, Florin, Luzius,
Nikolaus.55 Dazu kamen wohl noch die gebräuchlichen Marienfeste
und die 12 Apostelfeste.

Bivio feierte laut Statuten von zirka 1614: Weihnachten, Ostern,
Pfingsten, Maria Verkündigung, Epiphanie, Maria Lichtmeß,
Himmelfahrt, St. Gall, Peter und Paul, Florin.56 Im Tavetsch werden
nebst den freiwilligen Feiertagen (firaus da devoziun) noch eine weitere

Art von Feiertagen genannt, die «Firaus Perbon».57 Durch diese
soll Segen und Gedeihen von oben und der göttliche Schutz vor
Naturkatastrophen erfleht werden.

Diese vielen katholischen Feiertage waren natürlich keine typische
bündnerische Spezialität. Gleiche Verhältnisse herrschten auch in
anderen Gegenden und Ländern. So zum Beispiel im Kanton Luzern,
wo man imjahre 1594, auf Verordnung des Luzerner Stadtpfarrcrs
Joh. Müller 21 «gebannte» in «ungebannte» Feiertage umwandelte,
das heißt in solche, an denen knechtliche Arbeit erlaubt, aber der
Besuch des Gottesdienstes zur Pflicht gemacht wurde. Imjahre 1739
erschien in Luzern die bischöfliche Verordnung, daß die Pfarrer keine

neuen Feiertage anordnen dürften. Trotzdem waren es soviele, daß der
Bischof 1763 an 23 Feiertagen die Arbeit erlaubte, nachdem man am
Vormittag den Gottesdienst besucht habe. Im Volk wurde dieses
Dekret das «Lutherische Mandat» geheißen. Imjahre 1778 wurde auch
von der Pflicht entbunden, der Messe beizuwohnen. Und von dieser
Zeit an verbheben aber immer noch 22 Fest- und Feiertage. 1851 waren

es «nur» 17 Feiertage.58
Die meisten Gemeindesatzungen reformierter Orte enthalten

recht rigorose Bestimmungen in bezug auf die Wochenpredigt, die
am Mittwoch oder am Donnerstag gehalten wurde. In Scheid z. B.
bestimmen die Statuten (1616), daß vor oder während der Predigt
keine Ochsen oder Rosse eingespannt und daß nicht weggefahren werden

dürfe, daß keinerlei Feldarbeit verrichtet werden dürfe, daß wäh-

55 Daselbst.
50 Wagner/Salis, IV. Teil, S. 152.
57 Uordens da Tujetsch von 1814. Rät. Chr., I. Teil, S. 50g.
58 Kasimir Pfyffer, Der Kanton Luzern, 1858, Bd. I, S. 279 f.

312



rend der Predigt niemand auf den Plätzen und auf den Gassen herumstehen

oder in den Wirtshäusern herumsitzen dürfe.59 Diese

Bestimmungen sind in den Statuts von Trins 1789 wörtlich übernommen
worden.60 In Zernez werden fremde Personen, die den Gottesdienst und
die Predigt nicht besuchen, mit Ausweisung bedroht. Am Mittwoch
muß eine Person aus jedem Hause, am Sonntag müssen alle die Predigt
besuchen.61 Übertretungen wurden mit einer Geldstrafe, die von Ort
zu Ort variiert, geahndet.

Die vielen Feiertage bedeuteten aber für den Verkehr ein ernstes
Hindernis. Ankommende Reisende und Fuhrwerke durften ja für diesen

Tag durch die feiernde Gemeinde nicht weiterfahren und mußten
an Ort und Stelle den folgenden Tag abwarten.62 In Ems unterstand
man sich sogar um 1654, an den Feiertagen der Gemeinde- die nach
den genannten Beispielen sicher nicht wenige waren - eine Kette über
die «freie Landstraße» zu spannen, um so Reisende und Fahrende an
der Weiterfc.hrt zu hindern. Gegen diesen Unfug mußte der Bundestag
einschreiten.63

Schon wegen der Verschiedenheit des Kalenders entstanden,
besonders in paritätischen Gemeinden, nicht geringe Schwierigkeiten, da
die Katholiken sich nach dem gregorianischen, die Reformierten aber

streng nach dem alten juhanischen Kalender richteten. Daher hatten
die Katholiken der paritätischen Vier Dörfer im Jahre r65i den
Bischof um die Erlaubnis gebeten, zum alten Stil zurückkehren zu
dürfen, weil der neue in ihrem Hochgericht «ganz unbequem» sei und
weil sie wegen den Feiertagen lange Zeit nicht «Recht und Gericht»
halten könnten.64 Um den vielen Unannehmlichkeiten in Handel und
Wandel und im Verkehr über den Septimer und Julier auszuweichen,

59 Rät. Chr., I. Teil, S. 803, Tschentaments da Scheid von 1616. - Desgleichen für
Müstair, Rät. Chr. X, S. 838. - Ähnlich auch die Trastüts von Zernez von 1664, Annalas
77, S. 261. Cf. Ferner die Ledschas da Fetan von 1717 in Annalas 72, S. 198. - Tschenta-
maints da Sent 1685/1719 in Annalas 72, S. 456. - Tschentaments da Scuol, Annalas 71,
S. 229. - Trastüts da Tarasp 1828, Annalas 71, S. 244. - Trastüts da Zernez 1724, in Annalas

12, S. 79. - Ähnlich lauten auch die Remüser Satzungen, Annalas 46, S. 133.
69 Rät. Chr. IV, S. 52.
61 Tschentamaints da Zernez 1653, Annalas 77, S. 270.
82 Vgl. dazu: J. A. von Sprecher / Rud. Jenny, Kulturgeschichte der Drei Bünde im

18. Jahrhundert, 1951, S. 351.
63 STAGR Bp. Bd. 29, S. 63.
64 BM i960, S. 263.

3Ï3



entschlossen sich die Reformierten zu Bivio schon 1745, den neuen
gregorianischen Kalender anzunehmen, während die übrigen evangelischen

Gemeinden sich erst viel später und nach großen Widerständen,
nämlich zwischen 1783 und 1812, dazu entschlossen.65

In Tomils wurde im Jahre 1654, nach langen konfessionellen
Streitigkeiten, in bezug auf die Feiertage vereinbart, daß die
reformierte Minderheit an den katholischen Feiertagen Epiphanie,
Fronleichnam, 4 Evangelisten- und 12 Aposteltagen, St. Johann und St.

Laurenz nicht öffentlich arbeiten dürfen ; dafür dürfe man sie in ihren
Häusern nicht kontrollieren. Auch solle man von ihnen keinen Eid
wegen der Arbeit abnehmen. Dieser Vergleich wurde 1671 erneuert.66

Die Katholiken von Samnaun klagten mit einer Beschwerdeschrift

am 12. Dezember 1671, daß die reformierte Mehrheit ihrer
Gerichtsgemeinde sie zwinge, ihre Feiertage zu halten, wogegen die
Reformierten an ihren katholischen Feiertagen arbeiteten.67 Ähnliche
Klagen lassen sich um die gleiche Zeit aus Cazis und Trans hören.68

Von Zeit zu Zeit, in unregelmäßigen Abständen, feierte die
Evangelisch-rätische Kirche, oft auf Einladung der Zürcher Kirche
oder in Anlehnung an dieselbe, einen Bet-, Fast- und Bußtag.69
Anlaß dazu boten meistens gewisse bevorstehende Gefahren eines

Kriegsausbruches, einer Hungersnot oder eines Seuchenzuges usw. Oft
genügte es aber schon, wenn sich eine außergewöhnliche
Naturerscheinung beobachten ließ, wie Erdbeben, Sonnen- und Mondfinsternisse

oder Kometen. Im Volksaberglauben waren diese Phänomene

in der Regel ein Vorzeichen bevorstehenden Unglücks. Man
sprach dann von «der drohenden ausgestreckten Zuchtrute Gottes».70

Man sah in diesen Naturereignissen ein Zeichen des «grimmigen
Zornes» oder die «Stimme des brennenden Zornes Gottes». So war es im

65 Daselbst, S. 264-273.
66 BAC M 58, Protokoll des Beitages vom 26. Dez. 1654 wegen Streitigkeiten in Tomils

und Rodels und M 59, Vergleich von Tomils vom 21. Sept. 1671.
67 BAC, Beschwerden der Katholiken von Samnaun vom 12. Mai 1671.
68 BAC M 54, Relatione del Stato spirituale e temporale della Rhetia, 22. Dez. 1670,

S. g f. (ohne Angabe des Verfassers).
09 Staatsarchiv Zürich, Mappe A 248 16, Schreiben der Evangelischen Bündens an den

Bürgermeister und Rat zu Zürich am 24. Okt. 1653. - STAGR Bp Bd. 35, S. 536 f. - Fr.
Jecklin, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte, I 408, Nr. 1751, 1753.

70 STAGR, Spezialprotokolle AB IV 5, Bd. 7, S. 203 f. Ausschreiben vom 11. Okt. 1651.

3H



Jahre 1650 : «... daß die durch so vielfältige in diesem unserem Land
zuvor unerhörte merkliche erdbedene und andere Wunder und
Zeichen zu erkennen gebende schwere Heimbsuechungen, ungnad und
Straffen nit werdint abgewendt werden mögen, auch wegen gemeiner
unbußfertigkeit und sündhaften Läbens und wäsens, andere nützit,
dan glich wir uff den eurigen zwahren durchgehenden Erdbiden zu
Anfang dieses laufenden seculi allerley jammer, angst und noth erfolget

also und uff diesen soviel underschiedliche in mitte dises seculi
Immitelst und bis zu end desselben soviel mehr jammers unverblyben-
lich zu erwarten syn werden. Damit wider aber der erzürnte Gott
wiederum begütiget und seine Heiligen und gerechten Gericht und
Straffen abgewendt und gemilteret werden mögind.» Daher wurde
verordnet, daß der erste Tag (1. Januar) des zweiten halben Jahrhunderts,

nicht etwa, wie üblich, «mit unmäßigen Essen und Trinken,
sondern bey erzellter gestaltsame und gegenwärtigen hochbetrübten
Zyten und Läuffen mit Fasten, beten und Büß thun angehebt. .»71

Imjahre 1663 zum Beispiel wurde in den evangelischen Gemeinden

ein allgemeiner Bettag «zur Abwendung der bevorstehenden
Gefahren der Christenheit, der Türken», ausgeschrieben. Zugleich solle

auch für die bedrängten Glaubensgenossen im Ausland (Waldenser)
gebetet werden.72

Wir erwähnen noch das große Bettagsmandat bzw. Bettagsaus-
schreiben, das anläßlich des «vollkommenen Bundestages» zu Ilanz
r669 durch die evangelischen Häupter und Ratsboten an die
reformierten Gemeinden ausgeschrieben wurde, weil Form und Inhalt
typisch sind. Hier nur auszugsweise:

Der allmächtige getreue liebe Gott habe das geliebte Vaterland
Mit vielen Jahren väterlich und gnädigst verschont vor den durch die
seelen Sünden und Missetaten wohlverdienten Strafen, vor allem vor
vi n an vielen Orten herrschenden «bösen Seuchen und Pestilenzen an
deenschen und Vieh». Dabei habe er die letzten Jahre «mit den
Cometsternen am Himmel» und dieses Jahr an verschiedenen Orten
unseres Landes mit «Merk- und Warnzeichen» zu verstehen gegeben,

71 STAGR Landesakten vom 28. Nov. 1650, Bürgermeister und Rat der Stadt Zürich
an Gemeine Drei Bünde.

72 STAC, Ratsakten, Ulrich Margadant, Davos, an Martin Clerig, Bürgermeister zu
Chur, 4. Sept. 1663.

3Ï5



daß er uns «nach unserem vilfaltigem Verdienen heimsuchen, wenn
wir uns allerseits nit bessern, bekehren und Buoß tun werden». - Dann
folgt wörtlich:

«In Betracht dessen hat ein ehrwürdiges Kapitel aus heiligem und
gotseligem Eifer recht und wohl erachtet, daß man Gott dem Herrn
für die bis dato so gnädige Verschonung zu danken, einen allgemeinen
Dank-, Bet- und Bußtag anzuordnen und weilen dies ohne beharrliche
darauf folgende Buos mehr eine Beschimpfung als eine Versöhnung
mit Gott ist, sei eine Reformation und Bekehrung des Lebens
anzustellen und die in höchsten Schwang und fast allerorten passierenden
schweren Sünden abschaffen und abstellen solle, als da sind:
Verachtung des Gotteswortes, Mißbrauchs seines heiligen Namens, die

durchgehende Gott höchst mißfällige Sonntagsschändung, das

unanständige und allen guten Menschen widerlaufende practizieren und
verkaufen der Ämter, darunter die liebe Gerechtigkeit leidet, und die
andren Untertanen so vilmal seufzen, die Bullerey, huererey, Ehbruch,
spielen, Seitenspiel und tanzen, hoffart und was dergleichen Sünden
mehr, deren das geliebte Vaterland voll, und da bei Zeiten nicht
gewehrt, der barmherzige Gott seine Zornruothen und Eyffer wider uns
ergriffen, verzehren und uns ausreuten werden.

Daher wollen wir des Capitels wohlgetane Meinung in gebürhende
Achtung nehmen, und es als notwendig erachten, und den nächsten
Sonntag, den 26. Jenner 1670 dafür anzusetzen und jedermann zu
ersuchen, diesen recht und gottselig zu feiern und zu bedeuten, alle Sünden

zu unterlassen, abstehen und sich bessern. Und damit Gott daran
ein Wohlgefallen haben könne, und unser Vaterland in Gnaden
verschone, auf das allerernsteste als es sein kann, wollen wir, als Obrigkeiten

und Vorgesetzte erinnert haben, daß sie diese gottselige Warnung

sich zu Herzen nehmen und sich angelegen sein lassen, daß die
Ehre Gottes zuvorderst befürdert. das Haus gottes fleißiger besucht,
sein heiliges Wort. die heiligung des Sonntags und Besserung des

Lebens und alle Sünden und Laster abgestellt und die liebe Gerechtigkeit

geübt und Ehrbarkeit gepflanzt und der getreue liebe Gott
versöhnt werde. »73

73 STAGR Bp Bd. 35, S. 389-392, Bettagsmandat des evangelischen Bundestages vom
8. Dez. 1669.

316



III. Kirchendisziplin

Eine Menge von strengen Vorschriften forderte erstens einmal den
Besuch des Gottesdienstes. Das Landbuch von Schams aus dem

Jahre 1660 sagt zwar nichts von der Sonntagsruhe, bestimmt aber,
daß ein jeder, «vorbehalten Gottesgewalt, sich darein schicken», das

Gotteswort zu hören. Jeder, der dies versäume, solle ohne Gnade
angezeigt und bestraft werden.74 In Alvaneu bezahlte jeder, der den
Gottesdienst versäumte, jedesmal 5 Batzen.75 Die Fürstenauer gingen

noch weiter und bestraften jeden, der «nicht zur Predigt oder meß

gienge», mit Ausschluß von «aller Gmaindsame», d. h. von den Ge-
meindeutilitäten.76

Die wahrscheinlich aus der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts
stammenden Gesetze des Zehngerichtenbundes verfügten, daß

«man von jedem Haus den Kirchgang und Gottesdienst besuchen und
selbigen abwarten solle». Falls aber «etwas Personen wegen tragenden
Neids» sich vom Kirchgang oder «Nachtmahl des Herrn» fern halten

sollte, solle er mit Gefangenschaft und mit Geldstrafen gebüßt
werden.77 In Klosters wurde «auf das wenigste die fürnembste
Person» eines jeden Hauses verpflichtet, jeden in der Kirche stattfindenden

Gottesdienst zu besuchen. Wer sich auf dem «Platz» befand oder
herumstreunend angetroffen wurde, mußte eine Krone bezahlen.78

Im Aversertal mußte jeder, «der am Sonntag Cresten nach
Cresta) kommt und nit in die Kirchen geht oder auf dem Kirchhof
steht und klappert», gewärtigen, 30 Kronen zu bezahlen.79 Nach den
Statuten des Oberengadins von ^44 kam einer nur mit r2 Kronen
weg, wenn er während der Messe oder während der Predigt aul
dem Friedhof vor der Kirche ertappt wurde. Die neue Redaktion von
1563 bzw. 1593 fügte noch bei, daß jährlich in den einzelnen Nachbarschaften

des Hochgerichts Aufseher zu ernennen seien, die die Über-

74 Wagner/Salis, I. Teil, S. 154 f.
75 Wagner/Salis, IL Teil, S. 18g.
76 Wagner/Salis, IV. Teil, S.58.
77 Wagner/Salis, IV. Teil, S. 163, 169.
78 Statutar-R, Klosters, S. 79.
79 Wagner/Salis, III. Teil, Landbuch des Aversertales, S. 147.

3!7



treter sogleich den Richtern oder dem Notar zu überantworten
hätten.80 In Davos wurde ein Mitglied des Großen oder des Kleinen Rates

beauftragt, jeden Sonntag «auf dem Platz» Kontrolle zu halten,
ob jemand nicht in die Kirche gehe. Fehlbare verfielen einer Strafe
von io Schilling. Die Aufseher hatten aber ausdrücklich nicht etwa
die Aufgabe, die Betreffenden aufzufordern, in die Kirche zu gehen,
sondern nur, sie anzuzeigen.81 Wer im Gericht Heinzenberg ohne
genügenden Grund mehr als zweimal die Predigt versäumte oder
einmal das heilige Abendmahl unterließ, wurde von der Obrigkeit zensuriert

oder mit 1-3 Gulden bestraft, wenn er vor der Obrigkeit nicht
erschien.82 Ähnliche Vorschriften finden wir in den Letschas von
Münster, wo jede Person im erforderlichen Alter an allen vier Hauptfesten

das hl. Abendmahl zu empfangen verpflichtet wurde, ansonst sie

einer Strafe von einem Florin für jedes Mal verfiel.83 Hingegen verlangen

die Aschantamaints da Tschlarina von 1609, daß keine kleinen
Kinder in die Kirche zur Predigt mitgenommen werden, und daß
niemand Leuten, die nicht zur Predigt gingen, im Hause Unterkunft
gebe.84 Wer in Fürstenau an zwei Sonntagen den Gottesdienst
versäumte, bezahlte 1 Fl. und an drei Sonntagen 3 Fl. Während des

Gottesdienstes durfte sich niemand weder auf dem Feld noch auf der
Strasse noch im Wirtshause sehen lassen.85 Im Schams durften
Fremde und Durchreisende, die nicht den Sonntagsgottesdienst
besuchten, nicht länger als eine Nacht Herberge genießen.86

Selbstverständlich herrschten auch außerhalb Graubündens solche

und ähnliche kirchendisziplinarische Vorschriften, die nicht minder
rigoros gehandhabt wurden. In Luzern wurde zum Beispiel ein gewisser

Jakob Sigrist von Meggen, der vier- oder fünfmal an Feiertagen
nicht zur Kirche gegangen war, und der auch sonst «ein großer Flu-

so Wagner/Salis, IV. Teil, S. 75, «Statuta civilia et ordines», Oberengadin 1544 und
nach der Redaktion von 1563 bzw. 1593.

81 Statutar-R, Landbuch Davos 1646, S. 28.
82 Rät. Chr. IV, S. 90.
83 Rät. Chr. X, S. 837. Vgl. auch die Tschentaments da Schons 1704/24, in Annalas

44, S. 176.
84 Annalas 9, S. 181.
85 Verordnung von Fürstenau von 1611. BM 1930, S. 245.
86 Tschentaments da Schons 1704/24, Annalas 44, S. 180. Vgl. auch die Stratüts des

Oberengadins, daselbst, S. 261.

318



cher gsin» imjahre 1663, mit einer [brennenden Kerze barfuß unter
die Kirchentüre gestellt.87

Wegen den Plätzen in der Kirche gab es oft Ungelegenheiten und
daher sehen viele Statuten diesbezüglich eine gewisse Ordnung vor.
Das Gericht Schuls/Sent/Fetan überläßt es einer jeden Nachbarschaft,

hierüber besondere Verfügungen zu treffen.88 In Übereinstimmung

damit verordnen die Ledschas von Fetan von 1717: «Cura chi
vain dat oura la S(anct)a cena dal Segner sün las feistas oder l'ultima
dumengia d'augusto, schi dess in (minchün ir in) seis banck. Tant
maschels co femnas (tsch)essar in aint davo lgauter, per scivir scandels,
in pena er. 30 per persuna als g.»89 Für die verschiedenen Stände werden

bestimmte Kirchenbänke zugewiesen: Die unverheirateten
Frauen vorne, die übrigen weiter hinten. Frauen dürfen nicht
Männerbänke besetzen.90 Niemand darf mehr als zwei eigene Plätze
beanspruchen.91 In Schuls wurde - um in Zukunft «Streitigkeiten und
Schäden» zu vermeiden — im Jahre 1726 folgende Ordnung für die
Kirchenbänke aufgestellt: «... vain declerà chia d'hoss in via dess

valair la successiun da lains da maschie! dech in la linea masculina,
et usche eir lains da femna dech in la linea feminina, laschond quai
chi es sequi per il passa eunter quaj per intact, mo d'hoss in via non
dess ingün eunter questa decleranza cerchiar ne lubir drett ne civil

87 Kasimir Pfyffer, Der Kanton Luzern, Bd. I (1858), S. 393.
88 Rät. Chr. XI, S. 342.
89 Annalas 72, S. 207, 217. - Wegen den Plätzen schreibt die gleiche Satzung vor:

« In baselgia non dess ingün metter brocas oder bancks our dvart quels chi sun fats davart
cumün e sün labgia dess esser tuot cumün ne ingüns lous per drets, mo quels chi sun suot
15 ans dessen star in ils bancks davo. In baselgia non dess ingün havair drets plü co d'ün lö
sulet, sea maschial oder femna et crudont per hierta qualchia loe, schi possa quel oder
quella chi han hertà, salvar quel ch'ils plascha.
Cura chia ün bap muris oder una mamma non haviond filgias mo solum filgs, e chia ne
filgs ne filgias füossan maridats, schi dessen quels lous chi havessen hertà, sea da bap o da
mamma, rastar a quels uffants sainza contradicziun ne jer, cioè quels dal bap alas filgias
et quels dalla mamma als filgs con tal conditiun, chi fina chi s'maridan et pon svess gudair
quels lous ils plü prossems da sang chi han bsöng, inonder ils lous vengen, e Iura ils restituir
sainza jer.
Chi chi s'marida our d'cumün sea maschel oder femna, non dess pudair vender ne renon-
ciar seis lo d'baselgia a chi ad el plascha, dinpersai quel lö dess crudar pro al cumün in dis-
positiun da redschamaint a chi bsöng ha, s'inclea al prossem da sang.»

Ähnlich lauten die Bestimmungen von Tschlin in Annalas 72, S. 280. - Vgl. ferner die
Disziplinarvorschriften von Suot-Tasna, Annalas 28, S. 183. - Dazu auch die Legia da
Segl, Annalas 20, S. 54 f.

90 Annalas 72, S. 280, 362.
91 Annalas 72, Tschentaments da Sent, S. 456 f.

3!9



ne da comün, sot pena da 20 A falla, tant a chi cerchia co chi lubescha,
et non dimairi la part citada non sia obligà da comparair, in oltra dessen

succumber ala censura d'una un(anim)a disciplina, la falla auda
la quinta part als covits, il rest sia dil comün.»92

Die weltlichen Behörden setzten sich auch zur Aufgabe, gegen
Hoffart und luxuriöse Bekleidung vorzugehen. Manche
Landsatzung enthält diesbezügliche Paragraphen. Von Zeit zu Zeit
erließen die Behörden auch entsprechende Appelle an die Bevölkerung.
Diese sogenannten «Kleidermandate» werden um die Mitte des 17.

Jahrhunderts im Zuge der um sich greifenden puritanischen Bewegung
immer häufiger und dauern bis weit ins 18. Jahrhundert hinein.

Die Ledschas von Fetan von 1717 sind in dieser Beziehung ein
treffendes Beispiel. Sie verbieten den Frauen und Töchtern unter
Strafe von einem Gulden, im Gotteshaus mit folgendem Schmuck zu
erscheinen: «Schocas cotsnas zainza squasals, mongias cuortas, capa-
tüts e cordas sün cheug, intuorn culöz et utruo, bindas e faeölets d'ogni
sort, barétas cun alas, murincllas ladas, cernalgias et auter plü chi non
ais convegnient da purtar in il S. Taimpel. » Rückfällige und Renitente
sollen vom hl. Abendmahl und von der Taufe ausgeschlossen werden.93

An Kommuniontagen erschienen die Männer, wie J. A. von Sprecher

berichtet, mit Kirchenmantcl, Degen und Stock, die Frauen in
schwarzer Kleidung ohne Schmuck vor dem Altar.94 Wenigstens an

92 Annalas 71, S. 229 f. Vgl. dazu auch die Satzungen von Remüs, Annalas 46, S. 134.
Weitere ähnliche Vorschriften in bezug auf die Plätze vgl. die Tschentamentsy dArdez aus
dem 18. Jahrhundert in Annalas 29, S. 19. Ferner: Tschlin 1768 in Annalas 17, S. 126.
Vgl. auch die tschentamaints d'Ardez in Annalas 78, S. 209.

93 Annalas 72, S. 208 f. - Ähnlich lauten die Tschentaments d'Ardez, Annalas 29, S. 29
und Annalas 78, S. 251, welche lauten: «Vetiond ilg grondt surdöever de la pompa in nos
honorât cumün, ciò in nos taimpel, ais ordinat et déclarât, et sa scumanda, chia ingün non
dess pudair ir in nos taimpel cun craistas, ne brinscholas, saia cun piz oder fior, ne cun fa-
zouss gialgs da diversas calours, et chia contrafa eroda in falla üna Aper iminchia vota, et
bursers den far la pro et non font burssers, sun els suotaposts per la falla et la dar sün maissa
de cumün. Deta falla ais la terza part da burssers et las duoss parts dalg cumün.»

94 J. A. Sprecher/Rud. Jenny, a. a. O., S. 352. Bezüglich des Säbeltragens sei
vergleichsweise eine Verordnung des Luzerner Stadtrates von 1739 angeführt, die lautet: «Es
soll niemand am Sonntag bis Mittag ohne Seitengewehr, Mantel und Kragen sich sehen
lassen.» Dazu bemerkt der Verfasser Kas. Pfyffer, daß noch um die Mitte des 18. Jahrhunderts
Leute vom Lande mit einem kleinen Säbel an der Seite oder in der Hand in die Stadt und
vor Gericht kamen. Noch viel später kamen die von Hochdorf am Kreuzgang im Mai mit
dem sogenannten Schnepf oder Säbel an der Seite in die Stadt. Bei Hochzeiten waren die
ansehnlicheren Bauern auch bewaffnet (Kasimir Pfyffer, Der Kanton Luzern, Bd. I, 1858,
S. 399Ì-

320



Festtagen trugen Mädchen und Jungfrauen einen Blumenkranz auf
dem Kopf, den Schäpel. 1662 bestrafte der Churer Stadtrat ein Mädchen,

weil es den Schäpel getragen zur Zeit, da es sich schon in anderen
Umständen befand. Es wurde mit einer Geldbuße bestraft und außerdem

mußte es vor dem Pfarrherrn um Verzeihung bitten, «damit gute
Mannszucht gehalten werde.»95

Eine Menge von Vorschriften regelte das rechtzeitige Erscheinen

in der Kirche und das Verlassen derselben. In Tschlin
bestimmte man 1734, daß alle Personen nach dem «Zusammenläuten»
in der Kirche sein müßten. Der Sigrist müsse die Türen schließen und
niemand mehr hereinlassen, unter Strafe von 30 Kr. Wer zu spät
kommt, bezahlt 6 Kr. Ähnliches finden wir in den Statuten von
Schuls 1727. In Zernez heißt es kurz und bündig: Wenn es aufhört
zu läuten, muß jeder in der Kirche sein. Der Sigrist schließt die Kirche,
die Sänger beginnen mit dem Gesang, und wer zu spät kommt, bezahlt
12 Kr. ohne Gnade.96 In dieser Beziehung schaffte auch der Churer
Stadtrat imjahre 1651 Ordnung, indem er dekretierte: «Weilen in
der Kirchen großer Mißbrauch herrscht, indem die Leuth vor der
Verrichtung des christenlichen Gesangs aus der Kirche gehen, dero-

wegen so söllent by jedem der Thoren ein Stadtknecht sein und by dem
Thurn der Meßner und bis nach Verrichtung des Gesangs niemand
ausgehen lassen.»97 In Fetan und anderswo versuchte man es mit
Geldstrafen: «Femnas ston star in Iur bancks fin canta. Item las fem-
nas, sia chi haian da guaivdar oder brichia, non sdessan partir da
baselgia, fin ingrazchià il Segner cun la chianzun da laud, sot pena
R. i per persuna.»98

Auch für das Verhalten in der Kirche enthalten viele
Gemeindestatuten disziplinarische Maßregeln, wie zum Beispiel jene von
Fetan aus dem Jahre 1717 : «Item ingio scatessen persunas cun paca
tema da Diou, chi in baselgia fessen strasuorden cun cluquar, sunar

95 STAC, Sp Bd. 8, S. 169, zum 10. Jan. 1662.
96 Annalas 72, S. 279, Ledschas da Tschlin. Vgl. auch die Bestimmungen von 1775,

daselbst, S. 362 f. - Ferner die Tschentaments da Scuol von 172 7, in Annalas 71, S. 230. Die
Trastüts von Zernez 1724, in Annalas 12, S. 79, und die Satzungen von Ardez, in Annalas
29, S. 19.

97 STAC Sp Bd. 6, S. 93, zum 22. Aug. 1651.
98 Annalas 72, S. 209.

321



oters viers...» Solche Ruhestörer wurden mit einem Gulden
bestraft.99 Auf Grund einer Verordnung des evangelischen Bundestages
zu Ilanz 1717 verfügten die gleichen Satzungen von Fetan, daß die

Mitglieder des Kriminalgerichtes zusammen mit dem Ortsgeistlichen
einen Aufsichtsrat bilden sollen, der die Pflicht habe, die Disziplin in
der Kirche strengstens zu überwachen und Fehlbare zu bestrafen.
Renitente sollen vom hl. Abendmahl ausgeschlossen werden. Ehebrecher
müssen vor dem ganzen Aufsichtsrat Abbitte leisten und im
Wiederholungsfalle müßten sie in der Kirche kniend « Gott und das Volk um
Verzeihung bitten».100 Wer von der Kirchenempore hinunterspuckt
oder etwas hinunterwirft oder anderen Unfug treibt, wird nach den
Ledschas von Tschlin r688 mit 24 er. gebüßt. 1713 wird der Zusatz

aufgenommen, laut dem die Dorfvorsteher verpflichtet werden, auf
der Kirchenempore die Jugend mit einem Stock oder einer Rute in
Zucht zu halten. Später wird verfügt, daß nur Kirchensänger die

Empore besetzen dürfen.101 In dieser Hinsicht war es selbst in der
Martinskirche zu Chur nicht viel anders bestellt. 1651 verordnete
der Stadtrat : « Item wegen der Unordnung so von Buben und Maitlen
uff den Borkirchen Kirchenempore) vorgeht, ist beschlossen, der
Herr Schulmeister Schwarz solle bei den Mädchen uff der Weiber-
borkirchen verbleiben und Aufsicht halten, uff den übrigen Borkirchen
soll der Bürgermeister alle beste Anordnung verschaffen, damit diese

Unordnung unterbleibe».102
Auch die alten Knabenschaften übten eine gewisse Polizei in

kirchendisziplinarischer Hinsicht aus, wie die «uordens e tschentaments»

der Knabenschaft Truns von 1773: Alle jungen Leute sollen

andächtig sein und schwatzen und lachen unterlassen unter Strafe von
99 Ledschas von Fetan 1717. Annalas 72, S. 209.
100 «La disciplina ecclesiastica dess dad huoss invia qui in nos cumün ngir servada

exactamaing 3 vuotas in un anno, 8 dids avant las treis ieistas grondas, pro la quala in
compania dal sar m(inister) vel m(inister)s dessen esser ordinats, sco seniurs da baselgia ils
signurs da criminal, il capo da cumün et bursers. Quels tuots dessen sco guargias et senti-
nellas diligentamaing s'far surasen sün tuots disordens, pleds dishonests, guerras, dispitas,
ireconciliatiuns inplacablas da non vulair ne favlar ne s'paschar. .» Annalas 72, S. 227 f.

101 «... Chi va sün lobgia et spüda giu o butta giù patütsch o cornette oters erruors
indécents e scandalus, sijan persunas pitschnes o grandes, dess esser in falla da 24. er. sut
cuvits. ..»-«... Es ordina chia cuvits dad an in an successivemang sijan obligats dad ir
sün lobgia ogni domengia ün cun ün bastun a tgnair in frain e maestria la juventüt chi va
sün lobgia.. .» Ledsches da Celin. Annalas 72, S. 281, und 362.

102 STAC Sp Bd. 6, S. 69 zum 11. April 1651.

322



i o Kr. Die Jungfrauen sollen die Plätze in den Bänken besetzen und
nicht an den Zugängen stehen, unter 9 Kr.»103

Sänger und Vorsänger müssen bestellt und der Gesang muß
geübt werden. Es muß gesungen werden, und zwar ohne Entgelt, bei
jedem Begräbnis. So wollen es die Satzungen von Sent.104 Wer singen
kann, wird in Lavin dazu verpflichtet, unter der Strafe von 6 Kr. für
jedes Mal.105

Über den Empfang des hl. Abendmahls bestehen viele
Vorschriften. Hier nur eine Auslese: Einmal imjahre muß jede Person
im erforderhchen Alter das hl. Abendmahl empfangen unter Strafe
von 5 Gulden (Obtasna). Mit der hohen Strafe von 300 Gulden ahndete
das Gericht Obtasna Personen, die das hl. Abendmahl sowohl in der
evangelischen wie in der katholischen Kirche empfangen. Zugleich
würde eine solche Person das Bürgerrecht verlieren.106 Außerhalb des

Gerichts (Gemeinde) das hl. Abendmahl empfangen wird in Obtasna
von den Dorfmeistern (Covids) mit vier Gulden jedes Mal bestraft und
würden die « Covids ihre Pflicht diesbezüglich nit erfüllen, würden sie

einer doppelt so hohen Strafe verfallen».107 Einer Person, die aus

Eigensinn (caprizi) auswärts das hl. Abendmahl empfangen will, darf
kein Pfarrer das Abendmahl reichen.108 Wer aber trotz Abendmahlsverbot

sich widersetzt und sich an den Tisch des Herrn begibt, wird
laut Remüser Satzungen mit 12 Gulden gebüßt.109 Etwas Neues
verordnen die Stratüts des Oberengadins: «Wer an den Tisch des Herrn
geht, soll aus Ehrfurcht und Pietät keine Wirtshäuser besuchen und
andere Zerstreuungen meiden.110 Was vom Abendmahlswein an den
Festen übrigbleibt, sollen die Vorsteher (signurs prefects) aus der
Kirche entfernen, damit niemand es trinke».111

103 Annalas 5, S. 344 f.
104 Annalas 72, S. 283, 365. Tschentaments da Sent 1685/1719, in Annalas 5, S. 442 f.
105 Trastüt da Lavin 1698/1747, in Annalas 65, S. 141. Ähnliche Bestimmungen haben

die tschentaments d'Ardez, Annalas 29, S. 30.
106 Trastüt civil Sur Val Tasna 1806, Ànnalas 7, S. 30 f.
107 Daselbst, S. 30.
108 Statuts civils Ramuosch, Annalas 46, S. 132. Ähnlich die Statuts civils Suot Tasna,

in Annalas 28, S. 183.
109 Annalas 46, S. 133.
110 Stratüts des Oberengadins aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts, in Annalas 44,

S. 260.
111 Satzungen von Tschlin. Annalas 72, S. 362.

323



Im Oberengadin war es laut Statuten von 1544, 1563, 1593 unter

Strafe von 100 Gulden verboten, einen fremden Geistlichen,
einen reformierten oder katholischen Pfarrer zu wählen, ohne daß sich
der Kandidat über seine Berufung, Bildung und Herkunft authentisch
ausweisen könne. Ferner sollten die Priester oder Prediger (presbyteri
et concionatores) nur das verkünden, was sie aus der heiligen Schrift
beweisen können, und alles was dunkel und nicht zu beweisen ist,
unterlassen, sie sollen die heiligen Texte nicht vergewaltigen oder
eigenwillig auslegen (ex proprio cerebro minime torquere aut pro sua
duritia glossare addendo aut detrahendo saneto textui), unter Strafe
der Verbannung aus dem Hochgericht. Die Geistlichen sollen ferner
eine gleiche Formel für die Gebete vor und nach der Predigt und für
die Sakramente verwenden. Die Prediger sollen sich standesgemäß
aufführen. Sie sollen einen langen, unter die Knie reichenden Talar
tragen.112 Diese Bestimmungen haben etwas Ähnlichkeit mit jener viel
späteren Verordnung des Luzerner Stadtrates von 1713, womit dieser

sein Aufsichtsrecht über geistliche Dinge bekundet: «Herr
Commissarius soll zu Handen der anderen Pfarrer anzeigen, daß sie nicht
mit so hoch gesträubten Konzepten, sondern deutlich, damit das
gemeine Volk verstehe, das heilige Wort Gottes und Evangelium auf den
Kanzeln auslegen und predigen sollen.»113 Auch in Graubünden war
diese Aufsicht sehr bedeutend.

112 Wagner/Salis, IV. Teil, S. 75 f. Statuta civilia et Ordines anno 1554, mit Zusätzen
von 1563 und 1593.
113 Kasimir Pfyffer, Der Kanton Luzern, Bd. I (1858), S. 395.

324



ABKÜRZUNGEN ZUR QUELLEN- UND LITERATURANGABE

BAC Bischöfliches Archiv Chur

M Mappe

STAC Stadtarchiv Chur

Sp Stadtratsprotokolle

STAGR Staatsarchiv Graubünden, Chur

Bp Bundestagsprotokolle

Annalas — Annalas da la Società Retorumantscha, seit 1886

BM Bündnerisches Monatsblatt, Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde, seit 1914

JHGG Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubünden,
Chur, seit 1871

HBLS Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz, 7 Bände und ein Sup-
plementsband, Neuenburg, 1921-1934

Landbuch D Landbuch der Landschaft und Hochgerichtsgemeinde Davos, 1912,
herausgegeben von M. Valer. Entspricht der Ausgabe in Statutar-R

Rät. Chr. Rätoromanische Chrestomathie, herausgegeben von Kaspar Decurtins,
Bd. I—XII, Erlangen, 1896-1919

Statutar-R Sammlung sämtlicher Statutarrechte der Bünde, Gerichte und Hoch¬
gerichte des eidgenössischen Standes Graubünden, 1831-1839,
herausgegeben von der Geschichtsforschenden Gesellschaft von Graubünden

Wagner/Salis R. Wagner und L. R. von Salis, Rechtsquellen des Kantons Graubün¬
den, Separatabdruck der Zeitschrift für Schweizerisches Recht, Bd. XV-
XVIII, 1887

325


	Über Sonntagsruhe, Feiertage und Kirchendisziplin im Alten Bünden (16.-18. Jahrhundert)

