
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1962)

Heft: 5-6

Artikel: Ur- und Frühgeschichtliches aus dem Bündner-Oberland

Autor: Oswald, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Mai/Juni 1962 Nr. 5/6

Ur- und Frühgeschichtliches
aus dem Bündner-Oberland

von Wieland Oswald

Teilauszug, gemeindeweise in alphabetischer Reihenfolge
Nachdem wir in Nr. g vom September 1961 eine Reihe ur- und
frühgeschichtlicher Nachrichten aus dem Bündner Oberland publiziert haben,
folgt hier eine Fortsetzung, die ebenso sehr das Interesse aller jener
beanspruchen wird, die sich mit diesen eigenartigen und deshalb besonders
anziehenden Funden und Feststellungen beschäftigen.

Seth, Romanisch Siat, im karolingischen Urbar um 831 urkundlich
erstmals als «Septe» erwähnt

I. Einer im 32. Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für
Urgeschichte erschienenen, auf Kreisförster W. Burkart zurückzuführenden

Meldung, entnahm ich folgende kurze Notiz :

«Seth: Am Alpweg oberhalb Seth liegt ein Stein mit einer einzigen
Schale von 27 cm Durchmesser und 10 cm Tiefe.»

Diese Meldung findet sich bestätigt in J. Chr. Spahnys «Megalithes

Suisses», S. 39.
Zwecks Vervollständigung dieser etwas summarisch gehaltenen

Berichte verfügte ich mich am 18. Mai 1958 (in Begleitung von Herrn
Lehrer G. G. Valaulta-Tschuor, Seth) zu dem zirka 15-20 Minuten
oberhalb des Dorfes gelegenen Fundort, erreichbar über den bei der
obersten Dorfkapelle nach rechts nordostwärts abzweigenden Bergweg

des Gebietsrayons «Chiltgèra» (Kalkbrennofen). Zirka 4 m west-
seits des Straßenbords, erhöht, beschattet von drei Tännchen, lagert

101



ç

mSS

3*

ra

I. Crap d'unfrendas
in Seth,

erstumschrieben

r**3« 1¦TOJ
aia

If'*»'
»oo»

m
»»»saaoaa

»•a*
"¦^fc^ÄiW ,^T

•#•:
äSiöW

S«*SS ;

l:j%oi¥iii>ôS;
Zweite Aufnahme des crap d'unfrendas in

Seth, mit nächster Umgebung

sich ein zirka 120 cm langer, zirka 70 cm hoher, massiver Gneisblock

von ca. 15-20 cm Dicke; er enthält auf seiner gegen Ost weisenden,
leicht vertikal abfallenden Front eine markante, regelmäßige, runde
Schale von 27-28 cm Durchmesser und 9—10 cm Tiefe, im Volksmund
bekannt als sogenannter «Crap d'unfrendas» (Opferstein). Linksseits des

vorumschriebenen Steines befindet sich, unter dem Schutze der
erwähnten Tännchen, ein weiterer kleiner Felsen ohne besondere Merkmale,

und davor, tiefer, zwei flache in den Boden eingelassene Platten.

102



Sollte der erstumschriebene Gesteinsblock als vermutlicher Frucht-
und Mahlopferstein gedient haben (eine ältere Ortseinwohnerin will
sich noch angeblich gut an das Vorhandensein der in die Mulde
passenden Kornquetschkugel erinnern), dann ist entsprechend einer

vernommenen Version zu präsumieren, daß dieser Schalen-, Mörseroder

Opferstein sehr wahrscheinlich nicht an seiner heutigen Stelle,
sondern oberhalb der beiden, vermutlich zu rituellen Zwecken im
Boden eingelassenen Steinstufen, horizontal gelagert war. Dort konnte
er normalerweise besser dem ihm zugedachten Zwecke dienstbar
gemacht werden.

Zirka drei Minuten unterhalb der Erreichung des casuellen Fundortes,

ostwärts des Bergweges, rechtsseits der Straße beim Anstieg, von
einem südseits befindlichen Strauche beschattet, liegt der sogenannte
«Crap dils Schnees» (glimaia), mit einer größeren Anzahl rundlicher,
fast schalenartiger Vertiefungen von 2, 3, 4 und mehr cm Durchmesser,

deren Tiefe variiert zwischen 2 bis 4 cm; der ziemlich stark
vermooste Stein von dunkler Farbe hat ein approximatives Maß von
70 X 100 cm, Höhe 60-70 cm. Die Bewandtnis dieses eigenartigen,
seltenen Gebildes ist schwer zu qualifizieren, hat sich doch auch
Kreisförster W. Burkart seinerzeit mit diesem Phänomen beschäftigt. In
unmittelbarer Nähe, etwas weiter unten, liegen 3—4 ganz lose auf dem
Boden auflagernde kleinere Steine mit ganz merkwürdigen, nur
oberflächlichen Formationen, ähnlich der Kopie, des Abdrucks eines

sogenannten Schneckenleibes.

IL Nachdem mir am 21. Juni 1958 Herr A. Cahenzli, Seth, von
einem beim Hause Chr. Cavigelli in Seth gemachten Steinfund
Meldung machte, verfügte ich mich bereits am 25. des gleichen Monats
nach Seth, wo ich nach Ankunft beim resp. vor dem Hausanbau des

Zweitgenannten den nachfolgend umschriebenen zweiten Gesteinsblock

besichtigen, filmen und photographieren konnte. Provisorisch schräg
an die Mauer gelehnt, mißt derselbe in der Höhe 100-110 cm, Breite

50-60 cm, obenseits weist er eine Dicke von 24—25 cm auf, in seiner

unteren Hälfte reduziert sich dieselbe abnehmend von 22 bis zu 20 cm.
Zirka Mitte der oberen Hälfte befindet sich eine auffallende,
regelmäßige, kreisrunde Vertiefung von 27-28 cm Durchmesser und von

103



'-*,

»

^ /'

¦- .-^
Zweitumschriebener
großer Mahl-Mörser-
Kult- und Opferstein
beim Hause Cavigelli,
Seth

16-17 cm Tiefe. Die Oberfläche der Höhlung ist gleichmäßig geformt,
körnig, also nicht ganz glatt, so daß die hierdurch bezweckte Reibungsfläche

für die mutmaßliche Zerreibung, das eventuelle Mahlen,
Zerquetschen von Getreide, körnerartigen Produkten wie Eicheln,
Leinsamen, Gerste, Mais, Hirse, vorteilhaft geeignet sein konnte. Der Stein
weist eine auffallende Ähnlichkeit, besonders hinsichtlich der Plöh-

lung, mit dem eingangs erwähnten, am Bergweg gelegenen «Crapp
d'unfrendas» auf. Die Vermutung, daß es sich auch hier um einen
sehr alten, vielleicht prähistorischen Kultstein handle, mit der
Zweckbestimmung der Darbringung von Fruchtopfern, dürfte kaum
abwegig sein. Daß derselbe indes nur als uralter Mörserstein Verwendung
gefunden hat, ist anderseits wohl auch möglich.

Nachdem J. Chr. Spahny und Burkart den sehr ähnlichen Gneis-
block am Bergwege als Schalenstein qualifizieren, so stehe ich nicht an,
auch diesen neulichst vorgefundenen in dieselbe Rubrik zu klassifizieren.

Über die ursprüngliche Herkunft dieses zweiten Steingebildes
bestehen große Zweifel. Seit Jahren diente er als Tritt zu einem dem
Hause Cavigelli benachbarten Ökonomiegebäude im Ortsrayon. Die
Vertiefung lag dabei auf der dem Boden zugekehrten, unteren Seite.

Weiteres konnte einstweilen hierüber nicht in Erfahrung gebracht
werden. Als absolut ausgeschlossen dürfte gelten, daß Natureinflüsse,

104



Verwitterungsvorgänge die Vertiefungen, Höhlungen bei beiden
Steinzeugen hervorgebracht haben.

Entsprechend einer wissenschaftlichen Abhandlung im 35. Jahrbuch

der Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte vollzog sich
das bronzezeitliche Getreidemahlen in zwei vollständig getrennten
Vorgängen. Die Körner (in der bündnerischen Bronzesiedlung handelte
es sich gemäß Bestimmung durch Dr. Thomann in Landquart
vorzüglich um Gerste und Bohnen) wurden vorerst im Mörser vermittelst
sogenannter Kornquetschen handvollweise zerquetscht und erst dann auf
den Mahlstein gebracht. Dort wurden sie dann zerrieben oder gemahlen

zur Gewinnung eines Mehles, das natürlich alle Kleie enthielt und
dementsprechend ein richtiges Vollmehl darstellte. Ohne Verwendung
des Mörsers, cl. h. beim direkten Mahlen der Körner verursacht das

Mahlen, wie Versuche zeigten, viel mehr Arbeit und Mühe, da die
Körner starken Widerstand leisten und vielfach unter dem Läufer
hervorrollen und sich mit dem bereits vorhandenen Mehl, das auf einer
Matte aufgefangen wird, wieder vermischen. Anläßlich eines bezüglichen

Vortrages im Winter 1942/43 in der Historisch-antiquarischen
Gesellschaft von Graubünden in Chur hatte Reallehrer Frei von Mels
an Ort und Stelle zur Demonstration mit dem Fundmaterial von
Fellers Weizenkörner zerquetscht und gemahlen, was allerdings ein recht
graues Mehl ergab. Aus so schon einige Tage vorher gewonnenem
Mehl hatte der Genannte zu Hause, ohne Zutun von Hefe, zwei
flache Brötchen gebacken, die zur Kostprobe zirkulierten. Das
Gebäck war genießbar, aber noch bedeutend grauer und im Geschmack
noch viel weniger ansprechend als unser schlechtestes Kriegsbrot,
hingegen konnte eine Beimengung abgeriebener Gesteinsteilchen kaum
festgestellt werden.

Wenn man aber annimmt, daß die Urbewohner das Mehl durch ein
grobes Gewebe oder mit Pflanzenfasern hergestelltes Sieb gereinigt haben,
so muß ein ganz genießbares Gebäck entstanden sein, wie es unter dem
Namen «Pfahlbauerbrot» bekannt ist.

Als hauswirtschaftliche Schalen-Steine gelten nun nach Dr. Rütimeyer,
Troyon und Lehmann-Nietsche insbesondere diejenigen, welche auf
horizontalen Steinblöcken oder Felsplatten dadurch entstanden sind,
daß harte Früchte, wie Eicheln, Datteln usw. mit steinernen Pistillen

105



zerstoßen wurden, wie dies zum Beispiel in Kalifornien, Neu-Mexiko,
Argentinien, Süd-Tunesien, Neu-Kaledonien der Fall war.

In sehr primitiver Form finden sich, wie durch obenerwähnten
Autor verbürgt, Steinmörser besonders häufig im Tessin und im
angrenzenden Oberitalien vor. Es sind dort einfache, große Steinblöcke
mit teilweise sehr großen, in dieselben eingehauenen Höhlungen, wahre

einschalige Schalensteine, die eben hier nur zu wirtschaftlichen
Zwecken hergestellt werden. In den Dörfern in der Umgebung von
Chiasso sind noch manche solcher Blockschalen aus erratischen Blökken

verfertigt, vorhanden. Sie wurden noch gebraucht, um Gerste und
Leinsamen zu zerstampfen. Vielfach dienen sie im Tessin auch zum
Enthülsen der Kastanien. Besonders bei kleinen, landwirtschaftlichen
Betrieben, wo es sich, wie eine Bäuerin in Dumenza bei Luino sagte,
nicht lohnte, die etwa zehn Kilo schwere geerntete Gerste in die Mühle
zu geben, wurde diese in einem Granitblock, im Hofe des Hauses, der
in diesem Falle eine Schale von 40 cm Durchmesser enthielt, mit einer
hölzernen Mazza zerstampft. Diese Schalen, so fährt Prof. Dr.
Rütimeyer fort, findet man auch in Fulgera bei Lecco und mehrfach im
Tessin; diese können bei einem Durchmesser von einem halben Meter
eine Tiefe von 30 cm und mehr erreichen.

Die allerdings primitivsten Steinmörser sind von der Natur etwa
durch Wasserwirkung entstandene Löcher in dem Felsen, wie die von
H. Anneler abgebildete Naturmühle «zum Stampf» bei Blatten im
Lötschental; also ein Loch in einem Felsen, in dem früher, wie sich
alte Leute erinnern, mit hölzernen Stößeln Gerste und Bohnen

zerstampft wurden.
Dies alles schließt nun indes die kultische Bedeutung solcher Mörser

nicht aus. Kreisförster W. Burkart erzählte, wie mir berichtet wurde,
seinerzeit einem seiner Konfidenten und Mitarbeiter von einem
ähnlichen auf der Insel Java befindlichen Schalenstein, der eine ganz
ähnliche schalenartige Vertiefung gehabt, in welche durch die Insulaner
besonders vor einem großen Fest verschiedenerlei Früchte, ja selbst

Fleischbestandteile hineingelegt worden seien. Hierauf habe man sich
mit einem Gefäß voll glühender Kohlen der Schale genähert und den
sich entwickelnden Rauch über die Schale und deren Inhalt geblasen,

resp. mit derselben in Berührung gebracht. Hierbei habe man die

106



Entsprechung von Bitten, Wünschen erfleht, welchen nach der damals
obwaltenden Volksmeinung auch willfahrt worden sei. So sei

beispielsweise auch während des Weltkrieges die Ankunft des Friedens

erfleht worden, der sich dann auch kurz hernach eingestellt habe.
Dieser Volks- und Götterkult sei, nach der mir übermittelten Version,

noch heute im Gebrauche und stehe unter einer ganz besonderen,
eigenartigen Bezeichnung. Diese Java-Schale habe außer der einen

großen Vertiefung noch weitere 12-13 kleinere Schalen gehabt, welche
die Hauptschale geziert hätten. Von jedenfalls sehr ähnlicher Struktur
dürfte der vom Unterzeichneten kürzlich eingehend umschriebene
Brigelser Schalenstein sein, dessen Hauptvertiefung desgleichen durch
5-6 kleine Randschalen garniert ist (siehe Bündner Tagblatt vom
16. 12. 1958, Nr. 292, sowie Casa Paterna vom 2. 1. 1959, Nr. 1).

III. Von urgeschichtlichem Interesse dürfte insfernere auch die im
32. Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte unter
dem Titel Seth gemeldete Entdeckung einer erst in neuerer Zeit
festgestellten Siedlung auf dem Burgfelsen Fryberg sein, aus welcher
typische Scherben der Crestaultakultur (ca. 1800-900 vor Chr.) vorliegen.

IV. Vor ca. 1 % Jahren berichtete mir Mistral Vincenz aus Seth
anläßlich eines Gespräches über urgeschichtliche Vorkommnisse, daß
kürzlich in Seth ein eigenartiger Fund zu verzeichnen sei. Es handelt
sich hierbei, eingehendere Prüfung durch berufene Archäologen
vorbehalten, um eine ziemlich verrostete Speer- oder Lanzen-Spitze aus

Eisen, möglicherweise kann es vielleicht auch als Pfeilspitze beurteilt
werden, vergleiche Urschweiz, 21. Jahrgang, Nr. 1, S. 15 und 17, deren
Alter, wenn nicht vorchristlich, so doch vermutlich auf das 4. evtl.
6.-7. Jahrhundert nach Chr., in die Alemannenzeit, zurückzuführen
ist. Gesamtlänge 23 cm, Schaftdurchmesser 15-16 mm, Höchstbreite
der Schneide ca. 26 mm, Maximaldurchmesser an der breitesten
Stelle 6 mm. Gefunden wurde die Waffe im Herbst 1955 beim Bau
eines Bergweges, welcher direkt die Fundstelle traversiert. Das Effekt
befand sich ca. 1 Meter tief unter der auf ihm lagernden Erdschicht.
Der Finder selbst war ein in Seth ansässiger Ortsbewohner. Die
Lokalität des Fundrayons nennt sich «Fontauna freida» und ist ziemlich

107



zuoberst in den Sether Bergen und bildet eine kleinere, vielleicht ca.

30 X 20 m2 umfassende Terrasse; dahinter nordwärts ein steiler Hang,
umlagert von einzelnen Steinblöcken. Ausblick nach Süden und Westen

in weitem Rahmen. Knochenreste, Gräber oder dergleichen fanden

sich keine vor, doch hegt man die Ansicht, daß es nicht
ausgeschlossen sein dürfte, daß an dieser topographisch etwas eigenartigen
Stelle vielleicht gleichwohl noch weitere Funde zu Tage gefördert
werden könnten.

Nicht ausgeschlossen scheint es mir, daß dieser Spieß sich
möglicherweise auch als Jagdwaffe hier oben verirrt haben könnte. Auffallend
ähnliche Beschriebe über sehr ähnliche Funde erwähnen die
Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft, Bd. 17, Heft 4 sowie die
Urschweiz, XXI, Nr. 1, S. 15.

Vier Steinzeugen ältester Zeiten in

Schleuis, Romanisch Schluein

laut Lehmann IL Teil, als Sitz des zweiten Gerichtes, des

Hochgerichtes Gruob auch Schlçwis, Sylvenium, in alten Urkunden auch
Alvenoce genannt.

Urgeschichte

Monsignore Chr. Caminada erwähnt hierzu im Jahrbuch der
Historisch-Antiquarischen Gesellschaft für Graubünden 1935, S. 321 :

«Den Crap Sogn /Jin» (Stein des Heiligen Zeno) als einen durch
christliche Bräuche entsühnten Opferstein.»

Auch die Hhät.-Chrestomathie berichtet, daß im Walde ob Schleuis,
also hart am Ruscheinergebiet, wo sehr viele Schalensteine nachgewiesen

werden, und wo Eier- und Pittenmähler auf den Feldern noch in
Übung sind, ein Stein sich findet, der Crap de Sogn £ein heißt, weil nach
der Sage der heilige Zeno sich dort aufhielt. Auf diesen Stein werfen
viele Leute noch heute und seit ältesten Zeiten beim Vorbeigehen in

108



die Stein-Unterhöhlung ein grünes Zweiglein hin. (Siehe bezügliche
Film-Aufnahme.)

Dem von Dr. Jecklin verfaßten Buche «Volkstümliches aus
Graubünden», IL Band, S. 3, entnehme ich unter dem Titel: «Der heilige
Zeno» folgenden Bericht:

«Vom Dorfe Schleuis aus führt nach dem hochgelegenen Ort
Ladir ein stark betretener Fußpfad, und zwar beim Schlosse Löwenberg

vorbei, durch Wies und Wald sich schlängelnd. Ungefähr mitte
Wegs liegt im Walde ein Steinblock von 1 m Länge, 2/3 m Breite und
y2 m hoch, auf dessen Oberseite zwei Vertiefungen sichtbar sind, wie
wenn ein Mensch in dieser Steinmasse gekniet hätte. An diesen Stein
knüpft sich eine Legende des heiligen /Jno. Bekanntlich ist die Kirche
zu Ladir dem heiligen Zfeno geweiht (auch Taufname mehrerer
Ortsbewohner).

Nach der Sage soll er einstens diese noch wilde Berggegend
bereist und den noch heidnischen Bewohnern mit solchem Eifer gepredigt

haben, daß diese zur großen Mehrzahl das Christentum annahmen.

Der Heilige blieb nun in Ladir und zu seiner Ehre weihten die

Gläubigen in Ladir (Ladurs 998) ein Gotteshaus. St. Zeno verweilte
lange Zeit in Ladir und ging von dort aus talein, talaus, um das
Evangelium zu verkünden. Nun war aber der böse Geist neidisch auf die

Erfolge des Heiligen und trachtete darnach, wie er das Bekehrungswerk

desselben hemme, womöglich sogar die Gläubigen ins Reich der
Finsternis triebe. Aber zu tief war der Glaube an den Erlöser
eingewurzelt, als daß mit List das heilige Werk vernichtet werden konnte.
Satanas mußte zur Gewalt Zuflucht nehmen. Eben war der Bau des

Gotteshauses zu Ladir begonnen, so dachte der Geist der Finsternis,
dieses Werk der Gläubigen zu vernichten, holte vom Rheinbett herauf

einen großen Stein, den er den Wald hinauftrug, und mit dem er
die Kirche zu zertrümmern gedachte. Unterwegs ruhte er aus, legte
die Last neben sich und sich selbst unter eine Tanne. Wie er nun
rastete, kam der heilige f<feno den Wald herab, um in der Ebene zu
predigen. Alsbald den Bösen erblickend und an der Anwesenheit des

großen, niemals an dieser Stelle gelegenen Steinblockes das Ansinnen
des Satans erkennend, kniete er auf diesen Stein nieder, betete und
benahm dem darob ergrimmten Luziferus die Macht, den Stein

109



weiter zu heben, bezwang sogar durch sein Gebet den Bösen die
Gegend zu verlassen, um auch ihn, den Heiligen, und seine Gläubigen
fürderhin in Ruhe zu lassen.»

Auf welchem Wege ist nun dieser seltsame Sagenstein erreichbar?
Oberhalb des Schleuiser Dorfbrunnens, rechts vom Restaurant Löwenberg,

führt eine nordwärts ansteigende Dorfgasse, am alten Haus
B. Egger mit Bargia vorbei und zwischen teils übermannshohen
Einfriedungsmauern ziemlich steil zur Waisenanstalt Löwenberg hinan,
in den sogenannten Ladirerweg. Vom Burghügel von Alt-Löwenberg in
nordwestlicher Richtung steil aufwärts auf kaum fahrbarem Bergweg,
weiter oben in eher westlicher Richtung verlaufend (nicht die untere,
noch mehr nach links gegen Ruschein führende Route wählen),
zwischen meist hohen Tannen und Steinblöcken erreicht man nach
ca. halbstündigem Anstieg einen rechtsseits des Weges steil aufragenden

Felsblock, im Volksmund genannt: «il crap git» (der spitze,
scharfe Fels), nach einer andern Version auch: «il crap de Pops» (Kind-
listein), über welchen in einem besonderen Abschnitt berichtet werden
wird.

Zirka 6-10 Minuten weiter oben, hart am Straßenbord links,
stoßen wir neuerdings auf eine ganz besondere auffällige Steinformation,

halb aufgerichtet, unterhöhlt, von SW nach NO weisend. In der

Unterhöhlung liegen eine Anzahl frischgepflückter und älterer Tan-
nenzweiglein. Besonders bemerkenswert sind die auf der oberen Deckseite

dieses Steines wahrnehmbaren, stufenartig tiefen Einkerbungen,
drei an der Zahl, deren Herkunft als Ruhe- und Stützpunkt des heiligen
Zeno gedeutet werden. (Siehe Monsignore Chr. Caminada «Steinkultus

in Rätien», welcher unter anderem die Frage, ob an verschiedenen

entweder durch die Volkssagen oder durch Zeichen charakterisierten

Steine Opfer dargebracht wurden, bejahen zu müssen glaubt.)

IL «II Crap Git» oder «II Crap da Pops». Von diesem im
obenerwähnten Abschnitt zitierten Kindlistein bietet sich in Schleuis die
Sage herum, daß die frisch geborenen Kindlein hier abgeholt werden.
Das imposante Felsgebilde ist ca. 5-6 m hoch und ca. 4-5 m breit. Bei
näherer Besichtigung gewahren wir auf der gegen Osten zugewendeten,

fast senkrecht abfallenden Front vier bis fünf ziemlich regelmäßig

110



geformte, deutliche, stark abgeflachte Rondellen verschiedener Größe,

nur schwach eingekerbt, deren Durchmesser zwischen io und 20 cm
variiert (Photo, Film).

¦^¦::;ï.»0. :¦¦».:¦

: ¦.
¦'

:»;/»:

00

i: ifm
l: OSS»»«::

.'' »î »»»»»: » »

0" *
um

nordwestliche Seite
des Kindlisteins

K

Atò&0

ó»\:
-

WS:"«

%*
m;..-^5k.

111



i. Erster Oberflächenring: i m ob Boden, in ca. 35 cm Abstand von
der linksseits befindlichen Felskante, Ringdurchmesser 9 cm.

2. Ca. 40 cm rechts von vorerwähntem Ring, etwas höher, kleinerer
Ring von nur 4-5 cm Durchmesser.

3. 1,70 m ob Boden, 5 cm rechts vom Felsrand, kleine Ovale von
5-10 cm Durchmesser.

4. Vierter Ring: ca. 80 cm ob dem Boden, ca. 90 cm rechts der
linken Felskante ringförmige Figur von 26 cm Durchmesser, ca. 5 cm
vertieft (beim oberen Rand), gegen unten flach auslaufend.

5. Etwas fuß- oder schubförmige Figur, ganz oberflächlich, von
ca. 26 cm Länge, in der Breite variierend zwischen 6-10 cm.

Nur wenig unter dem Gipfel des Felsblocks, ostseits über sämtlichen
obenerwähnten Ring-Figuren einige buchstabenähnliche Reichen von
mindestens 10-15 cm Höhe, anscheinend leicht eingraviert, vielleicht
auch (vermöge der großen Distanz) nur eine optische Täuschung
von folgender Figur:

Über den Sinn und die Bedeutung dieser augenscheinlich
rätselhaften Zeichen läßt sich vorderhand nichts Gewisses berichten.

Es ist auch wohl möglich, daß sich diese sämtlichen Ringe und
Zeichen umschriebener Art im Laufe der Jahrhunderte unter der Macht
der Natureinflüsse gebildet haben.

Die Lagerung des obenumschriebenen Felsblockes dürfte in der

Richtung NW-SO sein.
Prof. Dr. L. Rütimeyer äußert sich in seiner wertvollen Studie über

die Schalen- und Gleitsteine, so auch u. a. gegenständlich der Kindli-
steine wie folgt :

«Auch die sogenannten Kindlisteine, wie sie sich in der Schweiz ja
mehrfach finden, mit dem Glauben, daß aus ihnen die kleinen Kinder
kommen, in Verbindung zu bringen mit dem Churinga-Nanja und
unseren schweizerischen Neolithikern zuzumuten, sie hätten, wie die

Australier, keine Ahnung gehabt von der Befruchtung des Weibes
durch den Geschlechtsakt, wäre wohl etwas weit gegangen. Allerdings
könnte der mancherorts bestehende Glaube, daß die Hebamme die
Kinder aus dem Kindlistein holt, wieder an Churinga-Nanja erinnern.

Etwas anders steht der Vergleich von Churingas mit britischen
oder bretonischen Schalen oder besser gesagt Gravüren-Steinen. Hier

112



finden sich in der Tat komplizierte Systeme von geschlossenen oder
offenen konzentrischen Ganz- und Halbkreisen, Spiralen usw., die
eine gewisse Ähnlichkeit haben mit Churinga-Zeichnungen usw.
Immerhin machen die Churinga Figuren einen, man möchte sagen
geordneteren, systematischeren Eindruck als diese unregelmäßig
hingeworfenen Kreise und Spiralen. Ob aus solchen Ähnlichkeiten auf
einen so komplizierten Totemismus der britischen Megalithiker
geschlossen werden darf, bleibe dahingestellt.»

Mit diesem Abschnitt im Zusammenhang stehend, sei insfernere
auf eine nicht minder interessante Version Prof. Dr. Ed. Hoffmann-
Krayer im schweizerischen Archiv für Volkskunde hingewiesen,
woselbst er von dem verschwundenen Toggelistein von Hofstetten bei
Brienz, am Wege nach dem Brünig, spricht, von jener Sage, daß Kinder

in seiner Nähe gefährlichen Dämonen zum Opfer fielen. Andere
Toggelisteine, wie der von Kirchleerau im Aargau und der vom Bergli
bei Amsoldingen gelten als Steine, aus denen die Kinder ans Tageslicht

gefördert worden seien. Es scheinen sich hier zwei Vorstellungen zu
kreuzen, die uralte von der Herkunft der Menschen von den Steinen und
diejenige von Dämonen oder Toggeli, die an solchen Felsblöcken hausen.

III. Den Schleuiser Kindlistein verlassend, erblicke ich ganz
zufälligerweise beim Abstieg gegen Schleuis, zirka in der Mitte zwischen dem

Schalenstein
zwischen Löwenberg

und «Crap
dils Pops»

^"•fr> » S

"3



«Crap de Pops» und dem Alt-Areal der Burg von Löwenberg, einen
linksseits hart am Wege lagernden massiven Steinwürfel von ca. 40-50
cm Breite, ca. 40 cm Tiefe und ca. 45 cm Höhe; er enthält auf der dem

Wege zugekehrten Seite, gerade knapp ob dem Wegrand beginnend,
eine tief eingekerbte, ziemlich bestimmt von Menschenhand geformte,
regelmäßige Ovale von ca. 20 cm Länge, 8-10 cm Breite, links davon,
hart daran anschließend nochmals eine kleinere, gleichförmige zweite

Vertiefung (Photo, Film). Bei einem horizontal gelagerten Stein wären

eventuelle Verwitterungseinflüsse glaubhaft gewesen; da sich die
umschriebenen Einkerbungen ausgesprochen klar und regelmäßig auf
senkrecht abfallender Fläche befinden, ist eine Formung durch
Menschenhand näherliegend.

Durch Herrn Oberst Coray wurde mein Augenmerk auf eine weitere

Gesteinsformation gelenkt, die zwar nicht als Schalenstein

angesprochen werden kann, sondern hauptsächlich als Grenzslein seltenster

Prägung bekannt und innert beschränktem Rahmen eventuell noch
als Kultobjekt mit interessantem Sagenbereich umwoben ist.

Es ist dies die sogenannte «Piatta Pussenta», (deutsch : die mächtige,
einflußreiche Gesteinsplattc).

Wenn der Wanderer nach dem Passieren der Schlcuiscr Dorftobel-
Brücke links die Postautoroute gegen Laax hinansteigt, erreicht er
nach kaum viertelstündiger Wanderung, kurz nach der großen, links
Richtung NO einbiegenden Kurve zwei Feldweggabclungen, die eine
rechtsseits der Hauptstraße abwärts fallend in Richtung Sagens, die
andere linksseits ansteigend, in nordwestlicher Richtung. Dieser letztere

Waldweg führt an einem größeren, rechts liegenden Felsblock vorbei,

zu einem kleineren Wiesenplateau. Kurz nach dem Passieren des

vorerwähnten größeren Felsblocks wendet sich der ziemlich steil
ansteigende, schmale, kaum fahrbare Feld- und Waldweg ostwärts und
führt nach kaum 6-8 Minuten zu einer rechter Hand des Weges sich

ausbreitenden, teils mit Moos und Flechten überwachsenen Felsplatte.
Die Steigung des Weges hat sich hier stark verflacht und die
vorerwähnte Platte erhebt sich wegseits kaum nennenswert über dem
Pfadniveau. Auf der südwestlichen, nordwestlichen und östlichen Seite
ist sie fast bodengleich; nordwestseits, nahezu parallel zum Feldweg
gelagert, längs desselben nur auf der südöstlichen Seite stark abfallend.

114



Länge vom Weg zur Südseite ca. 4 m, Breite Richtung W-O ca. 3 m.
Deutlich erkennbar ist diese Gesteinsplatte überdies an den auf ihrem
Rücken mit roter Farbe signierten, tief eingeritzten Lettern,
gekennzeichnet als Grenzstein von vier hier sich vereinigenden Gemeindegebieten;

es sind dies die Gemeinden: nordwestlich Fellers, östlich
Laax, südöstlich Sagens, südlich Schleuis.

Lettern: 1 F, L I, S, S I.
Inmitten dieser 4 Lettern ein deutlich wahrnehmbares Kreuz-

zeichen, rot geritzt (siehe Situationsskizze in der Beilage).
Eine ganz sagenhaft anmutende Version über die Bedeutung dieser

angeblich so einflußreichen, machtvollen Platte erfuhr ich durch
Vermittlung von Herrn a. Revierförster Jul. Camenisch, Schleuis, der die
bezügliche Interpretation über die Bedeutung dieser Platte einer ihm
durch Herr Kreisförster Burkart zur Kenntnis gebrachten Sage
zuschrieb, dahin lautend:

«Ihrer Entbindung entgegensehende Frauen erhoffen durch
inständige Berührung mit dieser geheimnisvollen Platte und durch ihr
Flehen die Gattung des zu erwartenden Kindes beeinflussen zu können,
dies durch unerbittliches Herumkriechen auf diesem sagenhaften,
einflußreichen Stein.»

(Siehe vergleichsweise in L. Rütimeyers «Schalen- und
Gleitsteine» das Kapitel über Schalensteine von sexualkultischer Bedeutung,
welches unter anderem bemerkenswerte Parallelen aufweist.) «Solche
Steine müssen wohl Bezug haben zu einem Steinkult, resp. speziell zu
den regenerativen Kräften, die durch die den Stein bewohnenden
Wesen oder Gottheiten, in letzter Linie durch die Mutter Erde,
repräsentiert wird.»

Die rhätoromanische Chrestomathie von Nationalrat Dr. Decurtins,

Band II, 654, 98, scheint etwas wie einen rituellen Umzug auf der
Grenze der vier Gemeinden Schleuis, Fellers, Laax, Sagens anzudeuten

; (c) denn der Schüler der Schwarzkunst habe dort in einem Liede, «das
einem Feldtanze ähnlich töne, verkündet, daß unter dieser Platte ein
Schatz ruhe, der an Wert den Piz Mundaun sowie die Städte Brescia

und Mailand aufwiege. Wenn es einer Person gelinge, während des Kar-
samstag-Läutens dreimal um den Hügel herumzulaufen, dann könne er
des Schatzes habhaft werden.» Im Buche von deutschen Glocken, das

"5



(3
Muffa Fellers

" Gonda sura

Prau de Laseras
e Clavuns"Plaun Gonda

Prau Fleto Laax

Gond

'Piatta pussenta'

1P
<t

"Schluein Uaul"

(e Grenzve'TÎntgung der Gemeinden)

Laax, Uaul

rn

Sagogn

Sartori 1932 publizierte, wird das Schätzeheben während des Glocken-
läutens aus Deutschland bezeugt.

In demselben Bande der Chrestomathie findet sich über die «Piatta
pussenta» und dem unter ihr verborgenen Schatz die folgende weitere
Sage:

116



«Eines Tages ging ein unschuldiges Kind hier vorüber und
gewahrte dortselbst eine weiß gekleidete Frau, die drei Leinendecken

ausgebreitet hatte. Die eine war mit Gold überdeckt, während die zweite

ganz mit Silber belastet war, standen auf der dritten viele Stricke. Dem
Kind sagte die Frau : Nimm davon, soviel du wegtragen magst. Das

Kind nahm einen Strick heim nach Sagens.»
Abschließend sei noch mehr beiläufig auf zwei oberhalb der Landstraße

von Ilanz nach Schleuis befindliche, größere Erosionsmulden

hingewiesen, bei km 22-21 ; Durchmesser je 30-40 cm, Tiefe ca. 10-20 cm
variierend. Kaum eine Minute östlich derselben öffnet sich, fast dem
Erdboden gleich, eine weitere ca. 20-25 cm tiefe, zwischen 20-40 cm
variierende breite Felsrinne, nicht kantig, rund, ausgeglichen, die sich
nach einem Abstand von ca. 65 cm in eine typisch große Steinmulde
von ca. 65 cm Durchmesser erweitert, Tiefe ca. 30-35 cm, westseits

etwas höher umrandet, südseits allmählich abflachend.
Wenige Minuten oberhalb dieser Erosionsgebilde, aber namhaft

höher, befindet sich der durch ein schmales, steiles Weglein erreichbare,

imposante «Plaun della fuortga», zu deutsch: «Galgenboden».
Vielleicht hatte dieser bereits in ältesten Zeiten den Herren von Vaz,
als bischöflichen Lehnherren von Löwenberg gedient (Dr. Fr. Pieth,
S. 45), vielleicht stund er als Gerichtsstätte des Hochgerichtes Gruob
demselben zur Verfügung. Schleuis und Tenna waren nämlich schon frühe,
1524 und später bis zur Mediationsakte (1803) Gerichtsgemeinden des

Hochgerichtes mit eigener Stimmenzahl (Pieth, S. 114).
Westseits des Galgenbodens erreicht man nach kurzer Wanderung

den Burghügel mit den Mauerresten der ehemaligen Burgfeste Löwenstein.

Prähistorisches aus Kästris (Castrisch)

Urkundlich erstmals erwähnt im Testament des Bischofs Tello unter

dem Namen Castrices.

In Dr. E. Poeschels viertem Band der Kunstdenkmäler Graubündens
S. 66 findet sich unter der Rubrik: Urgeschichte von Kästris, die

117



kurze Notiz: «Oberhalb des Dorfes wurde ein Schalenstein mit Rinnen
gefunden. ASA 1876, Abb. XXIV, 3.»

Jean Chr. Spahny, der anerkannte Schalensteinforscher, registriert
denselben Schalenstein in seiner Folge über die «Mégalithes Suisses»

auf Seite 38 unter Ilanz wie folgt: «Pierre à cupules, Gartmann, p. 904.»
Diese beiden höchst summarischen Örtlichkeitsangaben veranlaßten

mich zu einer näheren Präzisierung der sehr generell gefaßten
Lokalitätsbezeichnung.

Der interessante, vermöge seiner seltenen, ganz eigenartigen und
auffälligen Struktur gut erkennbare Schalenstein ist leicht erreichbar,
wenn man von Ilanz kommend den ersten, rechtsseits der Hauptstraße

bei Dorfbeginn sich südwärts wendenden, ansteigenden Seitenweg

einschlägt, dann den mit dem Lokalnamen «Porta sura»
bezeichneten oberen Dorfteil von Kästris passiert in der Richtung der
südwestlich gelegenen oberen alten Dorfmühle. Wenige Minuten vor
derselben führt uns der Weg zum StalleNr. 106. Statt nun der direkt ob

demselben sich ostwärts wendenden Kehre zu folgen, steigen wir linksseits

einer von Bäumen umsäumten Bachmulde den sich dortselbst
erhebenden Hügel hinan, bis wir die Höhe des von Ost gegen West
steil abfallenden Längsgrates erreichen. Am südlichen Ende dieser

ca. Nord-Süd verlaufenden Hügelkante stößt man auf 3-4 sich in
kurzen Abständen aneinander reihende Felsblöcke kleineren
Ausmaßes von unterschiedlicher Größe, deren letzter, kurz nach Passierung

einer kleinen Eiche, der nachumschriebene Schalenstein ist.
Ca. 20-30 m berhalb desselben verläuft ein in Richtung Ost-West
sich hinziehender Feld- und Waldweg. Die Wiese, welche den casuellen
Schalenstein birgt, gehörte im Zeitpunkt meiner Feststellungen meines
Vernehmens einer Familie Berclamiu Bundi. Eine andere, vielleicht
noch kürzere Möglichkeit, den Schalenstein von Ilanz kommend zu
erreichen, bestünde in der Benützung des hart hinter der Färberei
Elvedi südwärts abzweigenden, leicht ansteigenden Feldweges, der in
unmittelbarer Nähe des obenerwähnten Stalles Nr. 106 und der oberen
Dorfmühle ausmündet.

Der «Anzeiger für schweizerische Altertümer» vom April 1879
umschreibt den sogenannten Schalenstein «bei Ilanz», resp. von
Castrisch, wie folgt:

118



«Oberhalb des Dorfes Kästris, auf einer Anhöhe, die etwa eine
Viertelstunde vom Rheinweg entfernt ist, liegt ein Felsblock, der aus
Gneis besteht und ungefähr die Form eines dreiseitigen Prismas hat.
Diese Form scheint eine ganz zufällige zu sein, indem von künstlerischer

Bearbeitung des Gesteins keine Spur wahrzunehmen ist. Die
Länge des Steines, der als erratischer Block zu betrachten ist, beträgt
1,6 m,die Breite 1,25 m. Da der untere Teil desselben in der Erde
liegt, kann die Höhe nicht angegeben werden; man kann sie auf ca.
1 m ansetzen. Auf der Nordseite des Blocks bemerkt man 5 Schalen,
die in einer krummen Linie sich aneinander reihen und durch eine
Rinne teilweise miteinander verbunden sind.

Eine zweite Reihe von Schalen, von denen eine in einer muldenartigen

Vertiefung liegt, zieht sich über eine Kante des Blockes hin;
die Form der Schalen ist am äußeren Rande nicht kreisrund, sondern
eher oval, allein der tiefere Teil ist rund und sauber ausgehöhlt. Die
Tiefe der Schalen wechselt zwischen 3,5 bis 8,7 cm, der äußere Durchmesser

von 3,5 bis 6,5 cm; oben, auf der hinteren Seite des Steines
befinden sich ebenfalls mehrere kreisrunde Vertiefungen, die man auch
für Schalen halten muß und eine Tiefe von 5-10 mm zeigen (Tafel
XXIV, Fig. 3).

Da die meisten Schalen ganz glatte Seitenwände haben und auf
dem Grunde ebenfalls glatt und rund ausgehöhlt sind und namentlich
Vertiefung 1 und 9 im Inneren wie geschliffen sind, so ist wohl kein
Zweifel, daß dieser Stein, der im Aberglauben eine wichtige Rolle
spielt, als Schalenstein zu betrachten ist.

(sign.) Joh. Gartmann, Reallehrer) »

Wie oft begegnet man nun bei der Erwähnung solcher Funde im
Volke der sehr verständlichen Frage: Ja, welche Bewandtnis haben
doch diese merkwürdigen Vertiefungen und Rillen, Rinnen in diesen
sonderbaren Steinen? Da mir an dieser Stelle der Raum einer
einläßlichen Beantwortung dieses weitschichtigen Themas mangelt,
beschränke ich mich auf das Zitat einiger aufschlußreichen Quellen:

Msgr. Bischof Chr. Caminada schreibt hierüber in seinem «Steinkultus

in Rätien» u. a.:
«Es herrsche in der Annahme, daß es sich um sakrale Steine eines

uralten religiösen Kultes handle, vollständige Einheit. Wenn das Konzil

"9



von Toulouse Anno 681 die Steinanzünder verurteile, so bestätige dies

die Auffassung, daß es sich um Steine handle, auf welchen man Feuer

anzündete, Mäkler hielt, Götter verehrte, um Felsblöcke, die sich in Hainen
oder bei Bäumen und Quellen fanden. Vergegenwärtigt man sich noch
die rituellen Umzüge, die gespendeten Opfer, so dürfte man ein
genügendes Bild der kultischen Bedeutung der Schalensteine haben.
Man dürfte selbst soweit gehen und annehmen, daß diese Schalen zur
Aufnahme des Opferfeuers dienten, indem man darin Harzlichter
anzündete oder Butterlichter mit einem oder mehreren Dochten hineinlegte.

Ausgelassene Butter sei noch unseres Erinnerns in irdenen
Schüsseln bei den Leichenwachen allgemein verwendet worden,
desgleichen als ewiges Licht in den Kirchen. Welch feenhaften Eindruck
mochte wohl die Steinplatte des «Grep de Patnasa» oder die zahlreichen
Steine von Ruschein, die über und über wie brennende Steine glühten,
inmitten herumziehender singender Jugend gemacht haben. Daß
die muldenartigen Vertiefungen der Schalensteine ungefähr gleich
sind wie die runden Höhlungen der bekannten heidnischen Altäre,
charakterisiere auch unsere Kultsteine als Opfer-Altäre.

Nun lasse eine größere Anzahl von Schalensteinen eine Rille von
einer Schale zur andern laufen, so beispielsweise wie eingangs
umschrieben in Kästris, und beim «Crap de Tyranns» in Ruschein. Diese
kleinen Verbindungskanäle dürften wohl dazu gedient haben, die

&»»»?
s»ia ***

0»»»iO

*'•-'•**

*T£t-« ¦ .v*"

»;::,:-;;:. ¦; »Ó,,.
' 'f.fff '??

Hlofi;

<
•

miniai
IHK»IS

llPsaajfB"!

Der von Reallehrer

J. Gartmann
auf S. 1/2
umschriebene Schalen-

und Blutrinnstein.

Aufgenommen
und erweitert
umschrieben von
W. Oswald

120



Der auf S 3 und ff
umschriebene
Schalen- und
Fußspurstein, in
Castrisch,
Aufnahmen von
W. Oswald

F i

.**t-

x*»M»
»OiOi

•?V
1'/.'mm?

.«•'

vV» 1

Jàì^ff:

»i»»» »»::»»»»: »0

Blutgüsse der Opfer weiterzuleiten, eventuell auch die überlaufende
Butter einer andern Schale zuzuführen. Man könne aber auch an
Milchlibationen (Trankspenden für die Gottheit) denken, die in
ähnlicher Weise sich in die verschiedenen Schalen verteilten. Der
,rätischen Sage' sei das Milchopfer keineswegs unbekannt.»

Ergänzend sei insfernere auf die «Traditions du Levron», im
schweizerischen Archiv für Volkskunde von Cl. Bérard hingewiesen, der
sich in ausgiebiger, wissenschaftlicher Weise mit den zahlreichen im
Wallis vorgefundenen Schalen- und Rinnensteinen beschäftigt. Auch
er neigt zur Annahme, daß insbesondere die großen Schalen speziell
für Opferzwecke, zur Niederlegung von Opfergaben gedient haben.

Wenn sich nun der nachfolgende Abschnitt unter anderem auch
insbesondere mit sogenannten Fuß-Spuren, Fußabdrücken befaßt, so sei

in diesem Zusammenhange nochmals eine Stelle aus oben erwähntem
«Steinkultus in Rätien» zitiert, lautend:

«In der Fuß-Spur bleibt die Wesenheit einer göttlichen oder
dämonischen Person: wer meine Spur ergriffen hat, hat mich ergriffen.
Überall auf Erden werden Fuß-Spuren gezeigt, an welche sich die
Erinnerung an Götter, Heilige, berühmte Menschen, Hexen, Riesen
und Teufel knüpft.»

Insbesondere wissen viele Sagen von Fuß-Tritten in Stein zu
erzählen. Ein Pfänderspiel des Schanfiggs (Castiel) läßt eine Beteiligte

121



««PIS? *
M-»» WV

«3•m
M

,.f v»»»msj§j Z.w%
...v-.; .-.-.mm»S

:-Zrfï.™»i*m»? I««i
»S»!

: /j??:

Zweite Aufnahme
des erst umschriebenen

Gartmann-
schen Schalensteines.

Aufgenommen
von W. Oswald

also sprechen: «I stan da uff'me heißa Stei und wer mi,Habt, der
füart mi hei.» Früher wurden im heidnischen Ritus Ehen in der Weise

geschlossen, daß der Bräutigam der Braut die Hand bot, die ihren
Fuß auf eine solche Spur einer Platte setzte. Der früher bei den
Romanen oft gedankenlos gesprochene Reimvers : «La matta sin la piatta»
wird zum sinnvollen Relikt einer ehemaligen Hochzeits-Zeremonie.
Vielleicht holte der prähistorische Mensch seine Braut selbst vom
Opferstein herunter, wo ihr Fuß die Spur der verehrten Gottheit
berührt hatte, um Glück und Fruchtbarkeit ins Haus zu tragen.

Auch E. Tatarinoff, Sekretär der Schweizerischen Gesellschaft für
Urgeschichte, befaßt sich im 5. Jahresbericht dieser Vereinigung mit
den vorhistorischen Fußabdrücken und weist daraufhin, daß in den

Alpensagen Fußabdrücke von Heiligen, Feen, vom Teufel, von Pferden,

Maultieren, sehr oft genannt werden. (Siehe im Archiv für
Antropologie, XXI. Band von 1892: «Die vorhistorischen Denkmäler im
Eifischtal» sowie «Bulletin de la société préhistorique Française
1912 », betitelt : « Les gravures pédiformes sur les monuments préhistoriques
et les pierres à glissade.»)

Ein sehr interessanter Block ganz oben im Hochplateau von Ver-
bier (Bagnetal) in der Nähe des Col des Coeurs enthalte mehrere
menschliche Fußabdrücke, welche er nächstens einer genauen
Prüfung unterziehen werde. Einen einzelnen Abdruck habe er in der so-

122



eben erwähnten Zusammenfassung beschrieben, zum ersten Mal in:
«Les pierres à scuptures préhistoriques du Jura français.» Da dieser
Stein noch im Becken des Genfersees, oberhalb Toiry im Jura liege,
verdiene er es auch hier erwähnt zu werden. Der große Granitblock
heiße «Pierre à Samson». Auf der Oberfläche bemerke man mehrere

Vertiefungen, auch eine fuß-Vorrmge. Der Riese Samson soll diesen
Abdruck hier hinterlassen haben. Es ist auffallend, dass im allgemeinen

die fußähnlichen Abdrücke sowohl von Menschen als auch von
Tieren die Aufmerksamkeit des Volkes viel mehr erregten, als andere

Zeichnungen, indem jene meistens von einem merkwürdigen Sagen- •

kreis umwoben werden. Ein Paar Fußabdrücke des heiligen Gallus

befindet sich auf einer in eine Nische der Gallus-Kapelle in Arbon

eingemauerten Steinplatte. Im Kampfe mit dem Teufel in Bärengestalt
stand Gallus auf dieser Platte, er erhitzte sich laut der Sage derart,
daß der Stein erweichte und die Abdrücke seiner Füße zurückbehielt.

Der Glaube an Fußabdrücke ist sehr verbreitet. In vielen Tempeln
Indiens werden die Fußabdrücke des heiligen Buddhas heute noch
verehrt. Bei uns reicht der Fußkultus bis in die Steinzeit hinauf. Diese
Abdrücke wurden viel später vom Christentum umgetauft oder dem Teufel

oder andern bösen Geistern zugeschrieben. Da das Volk überhaupt
ganz allgemein den Steinkultus betrieb, so wurden öfters die mit
vorhistorischen Zeichen versehenen Blöcke christianisiert oder dann
vernichtet. Marcel Baudoin hat eine ganze Kollektion von prähistorischen
Fußabdrücken in Gipsabgüssen gesammelt. Er hat auch ihre Orientierung

studiert und bringt sie mit dem Sonnenkultus in Beziehung. (Siehe
auch Dr. H. Bertogg: «Zum alträtischen Heidentum» über die
Fußabdrücke in Bünden, S. 23 f.)

In durchaus überzeugender, realistischer Weise bringt der 8.

Jahresbericht der Schweizerischen Gesellschaft für Urgeschichte von 1915
die in älteste Zeiten zurückreichende Bedeutung derartiger zZeichen-

und Kultsteine mit der Grenzberichtigung in Zusammenhang.
«Bei den Alamannen verlangte der Marchenbesitz und das

Privateigentum schon früh, vielleicht schon im 6. Jahrhundert, Reichen für
die Grenzen, wozu nach altem germanischen Brauche Felsen, gesetzte
Steine und Bäume dienten. Zum Beweis für seine Bestimmung erhielt
der Grenzstein irgend ein Zeichen, ein schrägstehendes Kreuz und

123



dergleichen. Daß aber auch schon die Römer und vor ihnen die Kelten

ihre Fluren abgrenzten, ist ganz sicher und der Kultus der Grenze
und ihrer Beschützer geht jedenfalls sehr weit zurück. Eine große
Anzahl der Schalen- und Zeichensteine dürfte in diese Kategorie fallen.
Auf jeden Fall empfehle es sich, diese prähistorischen Altertümer stets

im Zusammenhang mit der Umgebung anzusehen und zu studieren.»
Die bezüglichen Ausführungen vermerken einen nachdrücklichen Hinweis

auf das sehr beachtenswerte, wertvolle Referat über «Bann- und

Ackergrenzen, Grenzzeichen, Grenzfrevel und Grenzspuk» von Dr.
R. Oeri (siehe Basler Nachrichten, 1915, Nr. 646, erste Beilage vom
21. 12. 1912).

In kaum zu überbietender, sinnvoller Weise manifestiert sich dieser
uralte Glaube an die Bedeutung der menschlichen Fußspur im Gestein,

der Gedanke der Machtergreifung, der Selbstbehauptung, verherriicht
in der von A. Huonder geschaffenen Dichtung: Il pur suveran», dem
markanten, von Sängervater Hans Emi so denkwürdig, nahezu als bündner-
oberländischem Nationalhymnus vertonten Liede : « Quei ei miu grep,

quei ei miu crap, cheu tschentel jeu miu pei.»
All dem gegenüber verweist die oppositionelle Wissenschaft diese

Fußabdruck-Erscheinungen in das Gebiet der Verwitterungsprozesse, der
rein geologisch fundierten Natureinflüsse.

Ernst Frick äußert sich hierzu im 33. Jahrbuch der Schweizerischen
Gesellschaft für Urgeschichte von 1942, daß der Geologe, im Gegensatz

zum Archäologen die Schalen für eine unter den vielen elementaren

Erosionsformen hält und wenig Interesse für derenkünstliche
Gestaltung erübrigt. So bleibe die Frage nach der Ausscheidung künstlicher

oder natürlicher Schalen offen, die oft schwierig, ja nahezu
unmöglich sein könne. Unberührt von diesem Problem seien die
Menschen, denen die Schalensteine Gegenstand zeitlicher und überzeitlicher

Bedeutung sind, denen die Anwendung, nicht die Entstehung der
Schalen wesentlich ist.

Schalenähnliche Gebilde im Gestein und auch im Sande, so fährt
er fort, können entstehen durch die Wirkung des Windes,
Karrenbildungen, durch chemische Auflösung, die nicht verwechselt werden
sollen mit den Schalen und Strudellöchern und Riesentöpfen, die von
den Wassern der Gletscher und Flüsse gebildet werden. Albert Heim

124



befaßte sich damit und Streiff-Becker beschrieb die Gletscher-Erosion,
von welcher auch einiges die Archäologen interessieren müßte. Es

wäre von großem Interesse, diesen spannenden Erläuterungen auch
weiterhin folgen zu dürfen. Siehe hierüber auch die wertvolle Studie
von Prof. Dr. H. Bertogg «Zum alträtischen Heidentum», S. 22 ff.
Meine bis anhin im Bündner Oberland durchgeführte Sichtung
ergab im wesentlichen, sachbezüglichermaßen (weitere Nachforschungen

sind im Gange), das Vorhandensein von fußähnlichen,
schalenförmigen Vertiefungen in folgenden Gemeindegebieten:

Andester Alp, Castrisch, Ilanz (Paterscheunas), Igels (Crap Male),
Mompé-Medel resp. alte Lukmanierroute mit Schriftzeichen, Zahlen
und Fußabdruck), Laus (mit angeblichem Fußabdruck von Abt Chr.
von Castelberg Siehe Chrestomathie von Decurtins), Obercastels (Crap
della Gneida, siehe Sagen von Ant. Derungs : « Entuorn las ruinas de

Surcasti», mit zahlreichen Schalen und Kreuzen, angebl. menschl.
Gliedmassen), Schleuis, auf dem Wege nach Löwenberg, Seewis i. 0., siehe

Spahny, S. 39, Prof. H. Bertogg «Zum alträtischen Heidentum»,
S. 22 f.,Somvix (auf dem Wege nach Clavadi, Spahny, S. 40, mit diversen

Tierzeichenmerkmalen, Schalen, Schalenstein mit zahlreichen
ovalen und rundlichen Vertiefungen, siehe auch Chr. Caminada,
S. 332), Truns (Caltgiadiras, Präzision vorbehalten), Val Russein (Alp
Cavrein, siehe Chrestomathie N. R. Decurtins, Schale, evtl. Fußabdruck),

Vais (Teufelstein, prähistorische Funde, illyr. Siedlung), Vrin

(bevorstehende Sondierungen in der Alp Salischina usw., Skelettfunde).

In ungefähr derselben Region des eingangs durch Reallehrer
Joh. Gartmann umschriebenen Schalensteins, ostwärts, befindet sich
unweit des ca. nord-südlich verlaufenden Tobeleinschnittes, linksseits
desselben, ein massiver erratischer Felsblock, (siehe Photo) in Richtung

SO-NW, von ca. 2,8 m Länge und ca. 2 m Breite, in der Höhe
variierend zwischen 60-80 cm; auf der Deckenmitte findet sich eine
Schale von ca. 12 cm Durchmesser, auf der Ostseite eine weitere,
größere, von ca. 20-25 cm, Tiefe 3-4 cm, die entsprechende Felsblock-
Fläche leicht vertikal abfallend; auf der Südseite desselben Steines
erblickt man eine fußförmige Vertiefung von ca. 35 cm Länge, 10 cm
Breite, auf ca. 10 mm vertieft, insfernere zwei ovale Schalen von 6x16
und 9x4 cm, Tiefe nur ca. 5-10 mm, sowie einige weitere, aber nicht

125



als Schalen- oder Zeichensteine zu bewertende Eindrücke und
Vertiefungen.

Westseits dieses Blockes reihen sich in ziemlich genau ein- und
derselben Richtung SO-NW sieben bis acht Felsblöcke, eine gewisse
Ähnlichkeit mit der bekannten Felliser Steinzeichenreihe aufweisend; sie

findet ihre Rückendeckung ostseits in der von Dr. E. Poeschel umschriebenen

frühmittelalterlichen Burganlage (Kirchenburg), der ehemaligen
Herren von Kästris, westseits im ehemaligen Festungswall uralten
Datums, von Seewis i. O. (siehe F. Rödiger, A. f. schweizerische

Altertumskunde). Man glaubt auch in demselben Rayon gewisse
Anzeichen für einen urgeschichtlichen Steinzeichenkreis zu finden.

Wenn auch nicht in das Ur-Geschichtsalter zurückreichend, so sei

an dieser Stelle immerhin in gewissem historischem Zusammenhang,
auf die am rechten Rheinufer unterhalb des Dorfes Castrisch befindliche,

sehr alte Gerichtsstätte von Sessafret, romanisch «Saissafratga»,
heute «Sassfau», hingewiesen, seinerzeit erläutert durch eine
hochinteressante, wertvolle Studie von Prof. Dr. Lor. Joos in den Bündner
Monatsblättern von 1930, S. 257 f.

126


	Ur- und Frühgeschichtliches aus dem Bündner-Oberland

