
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1961)

Heft: 10

Artikel: Die Gesichter von Zillis

Autor: Wiesmann, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Oktober 1961 Nr. 10

Die Gesichter von Zillis

Eine Interpretation
Von Peter Wiesmann

Von den Gesichtern der Gestalten auf der romanischen Kirchendecke

zu Zillis zu handeln, ist zwar ein gewagtes Unterfangen. Denn
obwohl man bei romanischen Plastiken und Malereien immer wieder
Gesichtern mit einem ausgeprägten, gleichsam beseelten Ausdruck
begegnet, so sträubt man sich dagegen, denselben so zu erklären, als

wäre er vom Künstler in dieser Weise gestaltet worden, um dem
Gesicht eine bestimmte, einmalig-individuelle und für den Beschauer
verbindliche Bedeutung zu geben. Man spricht auf der Stufe der romanischen

Kunst vielmehr von einer Typisierung, und man will ihren
vermeintlich beseelten Ausdruck, dem «archaischen Lächeln» altgrichischer

Plastiken vergleichbar, eher als eine stilistisch bedingte Formel
erklären, denn als ein vom Künstler geschaffenes Mittel für eine
individualisierende Charakterisierung.

Auch Erwin Poeschel hat in seiner für jede weitere Forschung über
die Zilliser Malereien grundlegenden Arbeit über die Gesichter und
ihren Ausdruck gehandelt.1 Doch lehnt er es ab, eine «Charakterisierung»

im eigentlichen Sinne, die «Darstellung einer menschlichen

Einmaligkeit» anzuerkennen, und er traut dem Künstler eine
Wandlungsfähigkeit im Physiognomischen noch bei weitem nicht zu.

Wenn wir jedoch die Gesichter der Zilliser Bilder herausgreifen
und einander gegenüberstellen, so vermögen wir uns mit diesem Ur-

1 Erwin Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von Zillis, Rentsch-Zürich, 1941

pp. 47 und f.

257



teil nicht recht zufrieden zu geben. Denn man steht betroffen vor der
Mannigfaltigkeit und der Stärke des beseelten Ausdrucks. Es will uns
scheinen, als reichten die Kategorien unserer Terminologie nicht aus,
um der Deutung dieser Gesichter zu genügen. Sic sind so sehr von
einem «mimischen Leben»2 erfüllt, daß die bloße Unterscheidung
zwischen Typengesicht einerseits und individuell-menschlicher
Einmaligkeit im Sinne des Porträthaften andererseits ihrer Ausdruckskraft

nicht gerecht werden kann.
Nun liegt es ja im Wesen des menschlichen Gesichtes selbst

begründet, daß jede künstlerische Gestaltung - und sci sie noch so
skizzenhaft einfach oder primitiv - stets eine Beseeltheit zum Ausdruck
bringt, welche den Beschauer zum Deuten drängt. Natürlich muß man
damit rechnen, daß solch beseelter Ausdruck auf Zufall beruhen kann
und daß der Darsteller wohl über sich selbst hätte erstaunt sein können,

wenn ihm ein gewisser Ausdruck geglückt war; und sollte er noch
diesen Ausdruck gewollt haben, so bleibt es wiederum fraglich, ob die
Deutung des Betrachters mit dem Willen des Gestalters auch wirklich
übereinstimmt und ob dieser nicht Gefahr läuft, Empfindungen und
Dinge in die Gesichter hineinzulesen, welche der Künstler gar nicht
beabsichtigt hatte.

Außerdem ist jedes Deuten ein Rationalisieren, das heißt es liegt
bei uns, clic wir versuchen, uns einen Tatbestand bewußt zu machen.
Mag auch vielleicht unsere Deutung dem entsprechen, was das Bild
tatsächlich in sich enthält, so wissen wir nicht, wie sehr sich auch der
Künstler selbst bei seinem Gestalten dessen bewußt war, was er schuf.
Es gilt von ihm vielleicht das gleiche, was Piaton seinen Sokrates von
den Dichtern sagen läßt: «Ich erkannte bei den Dichtern sofort, daß
sie das, was sie machen, nicht aus Weisheit machen, sondern durch
eine Naturanlage und im Enthusiasmus, wie die Seher und Orakelsänger;

denn diese sagen viel Schönes, wissen aber nichts von dem,
was sie sagen.» (Apologie p. 22 C)

Das ist das Quälende bei jedem Deuten. Was wir aber mit einiger
Sicherheit sagen können, ist nur das Eine, daß dem minderwertigen

2 Von einem «mimischen Leben» spricht /.. B. Robert Oertel, Die Frühzeit der
italienischen Malerei, Europa-Verlag, 1953, bei den Gemälden von Sant'Angelo in For-
mis bei Capua, p. -26.

258



Gestalter dieser Enthusiasmus fehlt. Aber einer Deutung können die
Gesichter jedenfalls nicht entraten: Denn jede menschliche Aussage -
geschehe sie durch das Wort oder durch das Bild - richtet sich an den
betrachtenden Menschen, und sie kann von diesem nur dadurch
verstanden werden, daß er sie deutet. Jedes Deuten aber - das liegt in
seinem Wesen - bleibt subjektiv.

Schicken wir uns an, die Gesichter von Zillis zu beschreiben, so

wird uns das Gesagte sogleich bewußt: Die Zilliser Meister3 bedienen
sich für ihre Darstellung der Gesichter einer einheitlichen, sozusagen
«kalligraphischen» Formel, wodurch diese gleichsam einen für ihre
Art unverkennbaren «Familienmodel» bekommen. Poeschel
beschreibt sie so : « Die Grundform der Köpfe ist länglich, mit einer starken

Ausbildung der Unterpartie ; der obere Kinnrand und die
verhältnismäßig wulstige Unterlippe bilden zwei mit den Scheiteln beinahe
zusammenstoßende, liegende Halbmonde, darüber steht der ziemlich
breite Mund, als drei wie Festons nebeneinandergereihte, flache
Halbbogen gezeichnet, der Raum zwischen Nase und Mund ist eng,
wodurch die ganze Gesichtspartie etwas Gedrängtes, ja Gequetschtes
bekommt, was dann zusammen mit den heiter geschwungenen Lippen

eine merkwürdige Mischung von Verdrossenheit und heimlicher
Wohlgelauntheit ergibt. » Sehr oft liegt auch der Mund innerhalb des

Gesichtes exzentrisch, so daß die Gesichter einseitig geschwollene Bak-
ken oder, verbunden mit der stark ausholenden Linie des Kieferrandes,
kropfartig geschwollene Hälse erhalten.

Die kalligraphische Formel ist so einheitlich aufgebaut, daß sich
oft fast völlig identische Gesichter finden lassen, wie zum Beispiel das

Gesicht eines Jüngers von der Hochzeit zu Kana (Abb. i, Tf. 103)
und eines Jüngers von der Heilung des kanaanitischen Weibes (Abb.
2, Tf. 109) : Beide Gesichter verfolgen das wunderbare Geschehen, sie

haben ihre Augen fest auf das Weinwunder oder auf die Austreibung
des bösen Dämons gerichtet. Aber andere Gefühle einer innern Anteilnahme

am Geschehen lassen sich nicht herauslesen als nur dasjenige
eines wachsamen Interesses.

3 Man nimmt allgemein an, daß an den Deckenbildern zwei Meister arbeiteten; die
zweite Hand wird etwa von Tafel Xr. 133 an wirksam. Die Nummern der Tafeln beziehen
sich auf die Zählung von Poeschel a. a. O.

259



^R'-ï

f t F

^Ss
•*57

tsf

su

:£»

'• -i.*é '"

csa

K^.

»•"

260



a
r,

^fsffi 'v~.

*»

«sc^
^̂Os

*" *»m /.

Ja, diese kalligraphische Formel ist so fest, daß sich solche
weitgehende Identität auch in der spiegelbildlichen Umkehrung finden
läßt : Ein Kopf aus der Zuschauergruppe von der « Auferweckung des

Lazarus» (Abb. 3 und 4, Tf. 113) steht in der photographischen
Umkehrung dem Jesusgesicht von der «Austreibung der Wechsler aus
dem Tempel» (Abb. 46a, Tf. 132) sehr nahe: Beide Gesichter besitzen
mit ihrem stechenden Blick einen sehr ähnlichen Ausdruck. Doch zeigt
das Beispiel, daß einem Deuten Grenzen gesetzt sind; denn das
Jesusgesicht bedeutet «Zorn», das ergibt sich aus dem dargestellten
Zusammenhang. Was aber der Ausdruck beim Gesicht der Lazarusgruppe,

wenn überhaupt, «bedeutet», das läßt sich schwer sagen,
vielleicht gespanntes Interesse am Wunder der Totenerweckung, aber
jedenfalls nicht Zorn.

Unsere Unsicherheit wird geringer, wenn wir die Gesichter des

Hauptmeisters den Gesichtern des Malers der zweiten Hand entgegenstellen.

Wieviel blasser und wesenloser gestaltet sie der Letztere, wenn
er sich auch derselben kalligraphischen Formel bedient. Das wird klar

261



%m \\\
m

l
m ¦"•:•¦

M -•»,.

?-»' -

!M
u

y

s^v»-'ì;IÌM

/E^iti W.J

262



bei einem Vergleich der Gesichter ein und derselben Figur der
Heilsgeschichte: Man vergleiche den Petrus von der «Lazarusgruppe» des

Hauptmeisters (Abb. 5, Tf. 113) und den Petrus von der
«Fußwaschung» der zweiten Hand (Abb. 6, Tf. 135), oder den Petrus von
der «Hochzeit zu Kana» (Abb. 7, Tf. 103), und den Petrus der «Mal-
chus-Szene» (Abb. 8, Tf. 141).

Und wenn wir gar das Jesusgesicht von der «Verklärung» (Abb. 9,
Tf. 124) dem Jesus der «Dornenkrönung» (Abb. 10, Tf. 14.6)

entgegensetzen, so gehen wir wohl kaum fehl, wenn wir behaupten, daß das

leere und wesenlose Gesicht des Dorngekrönten einem künstlerischen
Unvermögen des Malers der zweiten Hand zugeschrieben werden
muß. Gegenüber diesen blassen Gesichtern der zweiten Hand wirken
die Gesichter des Hauptmeisters ansprechend und lebhaft. Was wir
aber beim einen als ein Zeichen des Unvermögens erklären, darf dies

beim andern ebenfalls als ein Unvermögen und als eine bloße Laune
des Zufalls gedeutet werden? Durch eine vergleichende Bildbetrachtung

wird doch vielmehr sichtbar, wie sehr der Hauptmeister seine
Gestalten mit einem mimischen Leben zu erfüllen vermag, und diese
Ausdruckskraft bestimmt eben seine künstlerische Originalität.

Nun schließt allerdings diese innerliche Beseeltheit nicht in sich,
daß der Hauptmeister die Gesichter desselben Individuums der
Heilsgeschichte im porträthaften Sinne auch unter sich gleichgestaltet hätte
und daß ihre Beseeltheit nur Variationen einer einmaligen Persönlich-
keitsdarstellung wären. Er beschränkt sich vielmehr darauf, die
Gesichter identischer Figuren durch die äußerlichen Zeichen der Haar-
und Barttracht zu kennzeichnen. Man nehme die beiden Köpfe des

predigenden Johannes Baptista: Der Johannes der sog. «Eliaspredigt»4
(Abb. 11, Tf. 94) erscheint als ein behäbiger und würdiger Mann, sein
kurzer Hals ist eingezogen, die Backen wirken voll, und es ist, als strömte
das Gesicht eine satte Selbstzufriedenheit aus. Der andere Johannes
(Abb. 12, Tf. 96) ist ein hagerer Asket, seine Wangen wirken hohl und

1 Poeschel deutet die Figur des weißhaarigen Spitzbartes als Elias (a.a.O. p. 24),
unter Berufung auf Joh. 1, 19-22. Wir glauben eher, der Meister habe nach Math. 3, 3

und Luc. 3, 4 den Propheten Jesaja dargestellt, welchen Johannes in seiner Predigt erwähnt:
«Und er (d. h. Johannes) ist der, von dem der Prophet Jesaja gesagt hat und gesprochen:
Es ist eine Stimme eines Predigers in der Wüste, bereitet dem Herrn den Weg und machet
richtig seine Steige.»

Q63



à

Q
fi

njti

^ry V

i
\\\

>"Ro»diJB«o«
'**»L

\

K
Gr^

1 ^jy^

/:: ¦¦

V
Ssfei

/

*^
4C2N/i«s*

264



eingefallen, mit strenger Eindringlichkeit scheint er dem Volke zu
predigen. Sollten wir noch versucht sein, in die Gesichter etwas Porträthaftes

hineinzulesen, so sind die Gesichter bei ihrer Wiederholung im
Sinne einer physiognomischen Einmaligkeit nicht identisch. Die
Zilliser Maler kennen das Individualgesicht nicht. Sprechen wir aber
lediglich von Typengesichtern, so sagen wir über sie zu wenig aus

Als weiteres Beispiel dienen die Drei Könige, der Unbärtige, der

Zottelbärtige und der mit dem gestrichelten Bart (Tafeln 64-66, 68,

71/72, 75-77) : Ihre «Individualität» ist nur aus ihrer Haartracht
lesbar, aber in ihrer vierfachen Wiederholung gleichen sie sich nicht. Man
kann sogar sagen, daß die Gesichter nicht in allen Fällen im gleichen
Grad geglückt sind: Neben ausgesprochen «edlen» Gesichtern finden
sich - so weit sie in ihrer Verstümmelung noch lesbar sind - auch
primitivere Gestaltungen.

Noch größer ist der qualitative Unterschied unter den sieben
erhaltenen Josephsgesichtern: Bei der «Geburt Jesu im Stall von
Bethlehem» findet sich ein Gesicht, welches man fast als einen Charakterkopf

bezeichnen kann (Abb. 13, Tf. 62), bei der «Anbetung der Drei
Könige» (Abb. 14, Tf. 73) besitzt sein Gesicht würdevoll-offizielle
Züge, bei der «Flucht nach Ägypten» (Abb. 15, Tf. 81) liegt im
Gesicht stumme Sorge, und beim «Reinigungsopfer Mariae» (Abb. 16,

Tf. 78) ist es ein derb knorriges Gesicht.
Schwer deutbar, vielleicht auch ein wenig nichtssagend, sind die

übrigen Josephgesichter : In der «Ruhe auf der Flucht» (Abb. 17,
Tf. 84) entbehrt es jener königlichen Würde, welche Marias Gesicht
erfüllt (vgl. Abb. 43) ; zudem sind seine Haare - ein Versehen des
Malers? - nicht weiß. Bei der «Suche nach dem Zwölfjährigen im Tempel»

(Abb. 18, Tf. 92) sind Lukas' Worte (2.48) illustriert: «Und da
sie ihn sahen, entsetzten sie sich, und seine Mutter sprach zu ihm:
Mein Sohn, warum hast du uns das getan? Siehe, Dein Vater und ich
haben dich mit Schmerzen gesucht. » Aber auch hier fällt das Josephgesicht

gegenüber dem Mariengesicht stark ab (vgl. Abb. 41). Das

gleiche gilt auch von seinem Ausdruck bei der «Hochzeit zu Kana»
(Abb. 19, Tf. 103).

Sind nun die Gesichter dem Meister wirklich weniger gut geglückt,
oder fehlt es uns am Verständnis dafür, was der Maler sagen wollte?

265



N

i.:

»SS::

- .v;-^i

V
/SA

î. dty ^sA»

Sei dem, wie ihm wolle: Die Qualitätsunterschiede sprechen jedenfalls
dafür, daß zumal die besser gemalten Gesichter nicht der Laune eines

Zufalls zugeschrieben werden können, sondern vielmehr Zeichen eines

starken Gestaltungswille.ns sind.
Wir meinen doch, die Existenz eines gestalteten, beseelten Gesichtes

dürfte durch diese Beispiele evident geworden sein. Dennoch ist es

oft schwer, zu sagen, was denn ein bestimmter Gesichtsausdruck zu
bedeuten habe. Als Beispiel diene die Zuschauergruppe beim «Wunder

am Teich von Bethesda» (Abb. 20, Tf. 110). Der Ausdruck der
einzelnen Köpfe differiert stark: Da blickt eine Figur mürrisch in die
Welt hinein, die andere ist heiter-verschmitzt, eine andere scheint boshaft

zu lauern, und eine weitere guckt neugierig aus dem Hintergrund
hervor. Außerdem ist das Ziel der gerichteten Blicke nicht einheitlich,
man weiß nicht recht, wohin sie alle schauen, und vor allem : wir können

die Gesichter in keinen seelischen Zusammenhang bringen mit dem

266



s

(rc^
È 7m*y\n

\
v^/

*, -•

267



5T>

« «~V

¦j^"s
a-

t>«s

-S- ¦¦ ¦

/"CT

-9

Wunder der Heilung, welches hier vor sich geht. Wir erwarteten ja
wohl, seine Wirkung sollte auf den Mienen sichtbar werden, aber das

ist nicht der Fall.
Anders ist es bei den Heilungen des «Besessenen von Gerasa» und

des «kanaanitischen Weibes». Die Szenen sind auch durch ihren
Inhalt eindeutig bestimmt. Auf beiden Tafeln (Abb. 21 und 22, Tf. 107
und 109) sind die Augen von Jesus fest auf ihr Ziel gerichtet, beim
«Besessenen von Gerasa» sind sie gleichsam weit aufgerissen, die
schwarzen Augensterne sind größer, als sollte der faszinierende Wille
beim Austreiben der Dämonen noch besonders betont werden. Kennten

wir jedoch den szenischen Zusammenhang nicht, so wäre es kaum
möglich, den Ausdruck zu deuten. Denn die Intensität des Blickes
unterscheidet sich nicht von andern Jesusbildern, z. B. bei der «Heilung

eines Mannes aus dem Volke» (Abb. 23, Tf. 106) oder bei der
«Heilung des Krüppels» (Abb. 24, Tf. 112).

268



^MMfet^UL

^S

<T/

^*'

a ¦ •

IMI

x
wmë *¦¦

#***

%»AO *\

v

X

¦•s

Vf,O c

^

s»»

1

V
269



m?i

/̂

-

#

a
J.

=*£

*

Das gleiche ist von den Jüngern zu sagen : sie schauen nur interessiert

zu; rein zufällig ist hier die Wirkung des basedowartigen Blickes
des einen Jüngers (Tf. 107), weil der obere Rand der Augenlider
verstümmelt ist. Auch von der Mutter des kanaanitischen Weibes läßt
sich wegen der Verstümmelung nichts aussagen.

Anders verhält es sich mit den Irren selbst (Abb. 25 und 26, Tf.
109 und 107) : Die Kranke ist schon durch die äußerlichen Zeichen der
wirr gesträubten Haare und durch die Kopfhaltung gekennzeichnet.
Auch ihre Körperhaltung ist in die Wirkung miteinbezogen : Sie geht
mit schlaffen Knien, das Gesäß ist nach hinten gestreckt, wodurch ihr
Gang etwas Watschelndes erhält. Bedeutungsvoll ist auch das Detail
der schlaff herabhangenden rechten Hand, was das Kretin-Debile der
Irrsinnigen noch steigert. Entsprechend ist auch die Handstellung des

Besessenen von Gerasa. Poeschel möchte allerdings, in Analogie zur
Darstellung der gleichen Szene im Codex Egberti5 in dieser Handhal-

5 F. X. Kraus, Die Miniaturen des Codex Egberti, 1884, Tf. 27.

270



tung an eine «Erinnerung an die nun verschwundenen Handschellen»
denken. Denn der Miniaturmaler hat ihn mit einer Kette gefesselt.
Ich möchte aber eher an direkte Beobachtung der Angst und Scheu

erregenden Geisteskranken denken.
Eindrucksvoll ist auch der Gesichtsausdruck der Kranken selbst:

Mit irr-verlorenem Blick starrt sie ins Leere. Der Besessene von Gerasa
hat den gleichen charakterisierenden Ausdruck, mag auch das Gesicht
teilweise verstümmelt sein. Auch hier sind es die irr-verlorenen Augen,
und auffallend ist besonders der zum gähnend klaffenden Loch geöffnete

Mund. Zwar müssen diesem Mund die Dämonen entsteigen können

- bei der Kanaaniterin aber weicht der Böse den geschlossenen
Lippen -, aber das Motiv ist doch seltsam: Einen geöffneten Mund
hat der Maler auf der ganzen Decke nie mehr dargestellt.6

Ein weiteres Beispiel, welches die Deutung des Gesichtsausdruckes
durch den Bildinhalt zu kontrollieren erlaubt, geben die trauernden
Mütter vom «bethlehemitischen Kindermord» (Abb. 27 und 28, Tf.
90, und Abb. 29 und 30, Tf. 89) : Wieder zeigen sich gewisse
Qualitätsunterschiede in der Gestaltung des Ausdruckes. Auf Tafel 90 ist die
Frau auf der rechten Bildhälfte überzeugender als die andere, auf
Tafel 89 scheint uns das Verhärmtsein bei der Figur rechts sprechender

zu sein als bei der zweiten.

Das Gesicht des Königs Herodes ('Abb. 31, Tf. 69) sollte, wie wir
erwarteten, Bosheit ausdrücken. Dafür sprechen vielleicht die stechigen

Augen, auf Tafel 86 aber ist Herodes' Gesicht allzusehr verstümmelt,

als daß sich etwas sagen ließe. Setzen wir jedoch als Gegensatz
neben König Herodes das Gesicht des Unbärtigen der Heiligen Drei
Könige (Abb. 32, Tf. 64), so tritt neben diesem edlen Gesicht des «Weisen

aus dem Morgenlande» Herodes' Bosheit deutlicher hervor. Das

gleiche gilt vom Scharfrichter auf Tafel 6g: Es ist zu sehr verstümmelt.

tt Was soll es bedeuten, daß die Öffnung des Mundes nicht kreisrund ist, sondern
gegen die Oberlippe zu einem spitzen Zwickel ausläuft? Ist die andere Hälfte der
Mundöffnung etwa durch den Schatten des entweichenden Teufels verdeckt? Es will uns nicht
recht einleuchten, daß dem Zilliser Meister solche räumliche Überschneidungen zuzutrauen
wären. Oder ist die Wirkung wegen der Struktur der Holzfaser zufällig? Oder aber setzt
der spitze Zwickel etwa gar eine gespaltene Oberlippe voraus, und wäre es ein Motiv,
welches der Maler, wie so manches andere, der direkten Xaturbeobachtung verdankte zur
besonderen Charakterisierung des Kranken?



#

2 7

-

\Ç ^
Ür

:

-*»,

^27.»> <m

•Ä ....-.:..:.

r?

0.0

272



fW^

m

1l'-^" *"*

V

31 32

Aber im Gegensatz dazu steht das Bild des Scharfrichters auf Tafel 86

(Abb. 33) : Es ist, neben den Satans- (Tf. 99-101) und Judasgesichtern
(Tf. 136 und 142) das einzige in Profilansicht. Fast möchten wir es mit
den Worten des Dichters beschreiben: «... oben erhob sich spitz sein

Haupt, auf dem Scheitel mit dünnlicher Wolle besäet; widerlich water

vor allen. » Mit diesen Worten beschreibt Homer in der Ilias seinen
Thersites (II 219-221), zwar keinen ausgesprochenen Bösewicht, aber
doch einen unsympathischen, widerlichen Kerl, und wie die griechischarchaische

Kunst den edlen, tapferen Helden mit Schönheit auszeichnet

(«Kalokagathie»), so charakterisiert sie den Minderwertigen
durch seine Häßlichkeit: Solche urtümliche Darstellungsart ist auch
beim Zilliser Maler lebendig.

Mit derselben scharfgeknickten Stupsnase hat der Maler den Satan

selbst ausgezeichnet (Tf. 99-101), und vor allem der Maler der
zweiten Hand den Erzbösewicht, den Verräter Judas in der
«Abendmahlsszene (Abb. 34, Tf. 136) und beim «Judaskuß»» (Abb. 35, Tf.

73



' k«

<ftrtr"i.

>:•

•

V

*?='-.¦-!"'--

33 34

35

'£%BÊ&Qtmil9*v':- ¦''""''' ' ^R!^^H&fir "" ^^p-'iV-À:U''Ai''AjRÈff'."".''?.^'i*^M
^K'%,. T,: .«BSä

jMlfb^ ¦ ^r
^1

'^y^jT7,OBV ^Bwriiia

É11 ¦^TÄf • wfl ^J ^F «fe- ¦'u

BBÉKÉÉÉàaÈSùÈJM M^^^^BfS*» ^îJdNliÉl^ ' " *"

274



"«

à
¦•+¦£

V*

m 4\7?
**»«»

Ì^
37

142). Gerne möchte man diesen Ausdruck auch auf Tafel 134 wiederfinden,

bei der Bestechung des Judas, in der Szene mit den «dreißig
Silberlingen», aber es ist schwer zu entscheiden, ob hier der zweiten
Hand soviel zuzutrauen ist.

Die Differenzierung zwischen edlen und ordinären Gesichtern findet

sich auch auf Tafel 91 (Abb. 36 und 37), wo der Jesusknabe nach
der apokryphen Legende einen der tönernen Vögel lebendig auffliegen
läßt, um ihn vor dem Zugriff der frechen Gassenbuben zu retten. Die
Kopfhaltung macht den Ausdruck noch stärker, doch steht vorab beim
pausbäckigen Knaben der linken Bildhälfte dessen Lümmelei in Kontrast

zum edlen Gesicht des Jesusknaben.
Von den zehn Mariengesichtern sind diejenigen der

«Heimsuchung» (Tf. 58) und der «Geburt in Bethlehem» (Tf. 61) leider
zerstört, doch besitzen die übrigen einen eindringlichen und großen Liebreiz.

Unter ihnen sind die Gesichter vom « Reinigungsopfer» (Abb.

- / 0



smm^^A4»

7

:ì<i

.,-/.

7 3*"
r»

3^*>*«*

276



38, Tf. 78), von der «Darstellung im Tempel» (Abb. 39, Tf. 79) und
von der «Hochzeit zu Kana» (Abb. 40, Tf. 103) nicht genauer lesbar.
Doch mag im Gesicht der Tafel 92 (Abb. 41) die Besorgnis um den

Zwölfjährigen im Tempel ausgedrückt sein, denn sie suchte ihn «mit
großen Schmerzen». Tafel 82 (Abb. 42) zeigt Maria auf der Flucht
nach Ägypten: in stummer Sorge blicken die Augen ins Leere, dem
Beschauer entgegen. Königlich streng, gleichsam offiziell, ist sie in der
«Ruhe auf der Flucht» (Abb. 43, Tf. 84), wobei die Ausdruckskraft
das Gesicht von Joseph bei weitem übersteigt (vgl. oben). Doch am
eindringlichsten und mit ungemeinem Liebreiz hat sie der Meister
gestaltet bei der «Anbetung der Könige» (Abb. 44, Tf. 72). Seltsam
blickt sie bei der «Verkündigung» (Abb. 45, Tf. 55): Der Ausdruck
mutet uns fremd an, er entspricht so gar nicht demjenigen, welcher
uns von den Bildtypen der Gotik und der Renaissance geläufig ist. Es

ist ein schwer deutbares, fast parzenhaftes Antlitz, noch übersteigert
durch die übermäßig lange Nase. Aber wir wissen, welche Szene der
Maler darstellte: War er der Größe der Aufgabe nicht voll gewachsen
oder liegt es am Beschauer, daß ihm nicht klar werden will, mit
welchen Mitteln der Meister die Ergriffenheit der demütigen, reinen
Magd zum Ausdruck bringen wollte? Es ist auf jeden Fall eines der
rätselhaftesten Gesichter des gesamten Zilliser Zyklus!

Auch die Jesusgesichter lassen sich oft nur schwer lesen und deuten.
Würden wir den Inhalt der Darstellung nicht kennen, so könnte
manchmal aus dem Gesichtsausdruck nichts erschlossen werden. Daß
das Gesicht von Tafel 132 (Abb. 46a) «Zorn» bezeichnet, ist durch den

Inhalt gegeben: Jesus treibt die Wechsler aus dem Tempel. Wer aber
möchte auf Tafel 118 (Abb. 46b) auf einen lehrenden Jesus schließen
und nicht ebenfalls auf einen zornigen?

Diese schwere, wenn nicht gar unmögliche Lesbarkeit des

Gesichtes spricht aber nicht dagegen, daß sein Ausdruck nicht doch etwas
bedeutete. Das wird klarer, wenn wir die Jesusgesichter der ersten und
zweiten Hand miteinander vergleichen: Wohl läßt Tafel 126 (Abb. 47)
ohne Kenntnis des Inhaltes nicht darauf schließen, daß der in
Jerusalem Einziehende dargestellt ist. Aber Tafel 145 (Abb. 48) läßt
erst recht nichts spüren von einer «Verspottung». Tafel 116 (Abb. 49)
stellt Jesus dar im Gespräch mit der Samariterin am Brunnen, das fad-

¦II



*¦ ¦¦-:,:-

W:

-V

44

-i,_

i^K*

«•%

-^Tn

o

HH
»0 : i

»s_ ;

»il»» ¦;.-.- - »SsJ.

»m *^3&«*l,|p^ .f «o

278



'if tmm^ -•«¦* **s

«TV:. - £

m*-

U>
Ss

II
46 b

wässerige Gesicht von Tafel 135 (Abb. 50) jedoch Jesus bei der
Fußwaschung, Tafel 114 (Abb. 51) Jesus bei der Auferweckung des Lazarus,

aber nichtssagend ist Jesus beim Abendmahl auf Tafel 136 (Abb.
52). Tafel 105 (Abb. 53) zeigt Jesus mit dem Hauptmann von Kaper-
naum - wer aber würde im ausdruckslosen Gesicht von Tafel 13g,
(Abb. 54) auf Jesus in Gethsemanc schließen?

Eine Sonderstellung unter den Jesusbildern nehmen aber die vier
Tafeln mit der Illustration der Versuchungen durch den Satan ein

(Abb. 55-58 und 59-62, Tf. 99-102) : Die Geschichte ist hier im
Gegensatz zu den übrigen Bildern der Heilsgeschichte in vier Einzel-
szenen aufgeteilt. In straff gebundener Parallelität des Bildaufbaus ist
die dreimalige Versuchung in epischer Breite gemalt, und die vierte
Tafel illustriert den Satz : « Da verließ ihn der Teufel, und siehe, da

traten Engel zu ihm und clieneten ihm. »

Betrachtet man die vier Jesusgesichter, so zeigen che ersten drei
eine geradezu dramatische Steigerung des seelischen Ausdrucks, das

vierte aber unterscheidet sich in seiner Einmaligkeit von allen übrigen

279



««¦¦l'i miiiiii'i^«ÏA&à»SJÄO.

V«

47

U-*>
/lo.'

TR

4»

VWy

î?1*,
L ¦ *

1
<%

'¦'*

ooè

280



y
N»

ü

I
o ^

»:

HütSk

--.;¦

53

"JvTil

/Rv0

p

281



¦aasv-, ,m\<«UM\s
>Ä•"^^rv i^5^

SS

f%fm
•ST% i

mX
1^•ft ^

ä.

.4* .JA

55

Jesusgesichtern der gesamten Decke überhaupt: Dieser gekräuselte
Mund und dieser eigenartige Blick findet sich kein zweitesmal wieder!

Ein weiteres Merkmal ist auffallend : Jesus packt auf den ersten drei
Tafeln die Schriftrolle, auf welche er sich beruft, mit so kräftigem
Griff, daß die vom Mantel verhüllte Hand sichtbar wird. Das gleiche
Motiv findet sich nur ein einzigesmal wieder, beim Propheten Jesaja
der Johannespredigt (Tf. 94, vgl. Anmerkung 4). In allen übrigen Fällen

der gesamten Decke ist die Schriftrolle unorganisch in die verhüllte
Hand gesteckt. Dreimal beruft sich Jesus auch im dargestellten Text
auf die Schrift-und ebenso bei Jesaja -, und der Maler hat diese

Berufung durch den festen Griff der Hand sichtbar gemacht. Doch sonst
ist von einer solchen Berufung nicht die Rede, und die lose angeheftete
Schriftrolle ist nur ein Attribut von Jesus oder seinen Jüngern.

202



**—

'S

<///;////*SS/s/.

I

m M

/^¦j
y

- '.',,

^!* I B
SS 3L.....;.

.".fi

Betrachten wir che Tafeln der Versuchungsszenen im einzelnen:
Tafel 99 (Abb. 55/59) illustriert den Text (Math. 3, 3/4 und Luc. 4,
3/4): «Und der Versucher trat zu ihm und sprach: Bist du Gottes
Sohn, so sprich, daß diese Steine Brot werden. Und er antwortete: Es

stehet geschrieben : Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, sondern
von jeglichem Wort, das durch den Mund Gottes geht.» Jesus blickt
abweisend, fest und entschlossen, der Kopf ist leicht nach hinten
geneigt, als ob er den Satan von oben bis unten messen wollte. Eine
gewisse Heiterkeit liegt in seinem Gesicht, als ob er dächte: Das kommt
doch gar nicht in Frage.

Der Text zu Tafel 100 (Abb. 56/60) lautet (Math. 3, 5-7, Luc. 4,
9-12): «Da führte ihn der Teufel mit sich in die heilige Stadt und
stellte ihn auf die Zinne des Tempels und sprach zu ihm: Bist du Got-

283



N^rf »ìrJr.» I^

sù*

>, •

:C::f-

Hi!*,

C m
§ S3

fi
W

wmJ*if&l
^'^m ^CT\
57

tes Sohn, so laß dich hinab. Denn es steht geschrieben: Er wird seinen

Engeln über dir Befehl tun, und sie werden dich auf Händen tragen,
auf daß du deinen Fuß nicht an einen Stein stoßest. Da sprach Jesus

zu ihm: Wiederum steht geschrieben: Du sollst Gott, deinen Herrn,
nicht versuchen.» Jesus blickt strenger und eindringlicher, er will
belehren, überzeugen, er spricht ja «Du sollst!». Der Mund ist gestraffter

und schmaler, und das Gesicht ist nicht mehr von jener heimlichen
Heiterkeit erfüllt wie auf der ersten Tafel.

Zu Tafel ioi (Abb. 57/61) lesen wir den Text (Math. 3, 8-10 und
Luc. 4, 5-8) : «Wiederum führte ihn der Teufel mit sich auf einen sehr
hohen Berg und zeigte ihm alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit
und sprach zu ihm : Dies alles will ich dir geben, so du niederfällst und
mich anbetest. Da sprach Jesus zu ihm: Hebe dich weg von mir, Sa-

284



¦

^p. JLl

•v.¦Ti

S1;

>.

#

fö «œfhav'

5«

tan. Denn es steht geschrieben : Du sollst anbeten Gott, deinen Herrn-
und ihm allein dienen.» Die Kopfhaltung ist aufrecht und straff, das

Kinn ist angezogen, eine scharfe Falte zieht sich vom linken Augen,
winkel nach unten, die Augen erscheinen weit aufgerissen, und der
Blick ist deshalb schärfer : Jesus ist zornig geworden, denn er spricht
ja: Hebe dich weg von mir, Satan!

« Da verließ ihn der Teufel und siehe, da traten Engel zu ihm und
dieneten ihm», lautet der Text zu Tafel 102 (Math. 3, 11) (Abb. 58/
62). Körperhaltung und Gesichtsausdruck stehen in scharfem Kontrast

zu den drei Bildern der Versuchungen; der Körper ist gelockert
und entspannt, und gleichsam von der ungeheuren Anspannung
erschöpft neigt sich Jesus vor den dienenden Engeln, der Mantel weht
leise, der Griff um die Schriftrolle ist gelöst und nebensächlich gewor-

28-



V V

i ¦/
0)9

•:*

Mdr^

aPwiiiì^i

Z

fr

fl

62

«

W^^^

ouT.

286



den. Wollte man die Gebärde der rechten Hand deuten, so drückt sie

hier gleichsam Bescheidenheit und Demut aus." Aber der Ausdruck
des Abweisens, des Bclehrens und des Zornes ist aus dem Gesicht
verschwunden, der Blick ist müde, die Augen sind nicht mehr auf den
Satan zielgerichtet, sondern sie schauen wie verloren vor sich hin ins

Leere.
Auch beim Gesicht des Satans ist eine Steigerung der Intensität

feststellbar: Ist es auf der ersten Tafel ein fast gutmütiger Teufel, so sind
auf der zweiten Tafel Blick und Gebärde bösartiger und dezidierter,
und auf der dritten Tafel hat sich der «dumme Teufel» zum satanischen

Höllenfürsten gewandelt. Köstlich ist ein kleines Detail: Wie ein
nervöses Hundeohr richtet sich das Ohr immer mehr und angespannter

auf.
So folgt also der Maler sorgsam dem Wortlaut des Textes, aber er

erzählt, dramatisiert und psychologisiert.
Was solches mimische Gestalten durch den Zilliser Meister

geistesgeschichtlich bedeutet, kann dadurch deutlich werden, daß man
andere zeitgenössische Bilderzyklen dazu in Gegensatz stellt, beispielsweise

einen Zyklus, den wir ganz zufällig herausgreifen und der in
stilistischer Beziehung Zillis sehr ferne steht, die Fresken von Vicq bei
Nohant (Indre) aus der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts.8 Zwar sind
auch auf diesem die Gesichter in seltsamer Weise belebt, doch tragen
alle Gestalten, ob heilige oder profane, ob weibliche, ob männliche
den stets in sich gleichbleibenden, fröhlich-grotesken Ausdruck,
welcher an die Gesichter von Nachteulen erinnert. Oder man denke an
die Zyklen der illuminierten Handschriften der Reichenauer-Tradi-
tion, welche Zillis vielleicht näher stehen könnten. Ihnen gegenüber
ist der Gesichtsausdruck der Zilliser Köpfe sehr stark differenziert,
und diese Differenziertheit muß gewollt sein.

Ohne zwar die Gesichter in der Art porträthafter Einmaligkeit zu
gestalten, wie es spätere Traditionen tun, erfüllt sie der Meister doch
mit einer seelischen Spannung, in welcher zum Ausdruck kommt, was

7 Die Deutung der Gebärden ist allerdings problematisch, denn ein- und dieselbe
Handstellung kann sehr verschiedenes «bedeuten».

* Focillon, Pintures Romanes, p. 46 11'., Crozet, l'Art roman en Berry, 1932, p. 333;
Hamann und Lean, Frühe Kunst des westfränkischen Reiches, 1939, Abi). 136 u. ff.

287



.-1

die dargestellte Figur in ihrem Handeln und Leiden fühlt und
empfindet. Es ist, um ein Beispiel aus der altgriechischen Kunst anzuführen,

nicht so wie bei den Aegineten, wo alle Gesichter durch das gleiche
archaische Lächeln belebt sind, ob sie nun kämpfen oder sterben (das
gleiche gälte auch von den Gesichtern des angeführten Zyklus von
Vicq), - sondern es erfüllt sie ein Ethos, das die Spannung seelischen

Beteiligtseins sichtbar werden läßt, wie bei den Giebelskulpturen des

Zeustcmpels von Olympia und auf Vasenbildern der Polygnot'schen
Tradition. Zwar ist dem Meister die Aufgabe nicht immer im gleichen
Maße geglückt; es gibt sogar viele Gesichter (wir denken z. B. an die
Schlächter beim bcthlehemitischcn Kindermord, Tf. 87/88), welche
dieses innerliche Beteiligtsein vermissen lassen. Auch dem Kindergesicht

gegenüber ist der Zilliser Meister noch in einer gewissen
Unbeholfenheit befangen; es ist wohl analog der altgriechischen Kunst, wo
das Kindergesicht die Entdeckung des Porträts erst voraussetzt. Aber
geistesgeschichtlich bedeutsam und für die künstlerische Individualität
des Zilliser Meisters wesentlich ist zum mindesten der Wille, die
Gesichter mit mimischem Leben zu erfüllen.

Nun wird man vielleicht immer wieder zögern, diese Interpretation

anzuerkennen, und man wird sich fragen, ob man dem Meister
auch wirklich zutrauen darf, was wir aus den Bildern herauslesen. Daß
dem aber wirklich so ist, dafür scheint mir eine Tatsache zu sprechen,
welche Chr. Simonett entdeckt und auf die er im Bündner Monatsblatt9

hingewiesen hat: Wenn die Zilliser Meister die räumliche
Umgebung ihrer Gestalten wiedergeben, so begnügen sie sich in der Regel
mit kulissenartigen Architekturphantasien, oder sie malen Bäumchen
oder Blümlein. Eigentliche Landschaften kommen nur zweimal vor:
Auf Tafel 138 von der Hand des zweiten Malers ist es der Berg von
Gethsemane,ein reiner Phantasieberg, und auf Tafel ioi(Abb. 57) von
der Hand des Hauptmeisters der Berg, von dem aus der Satan in der
Versuchung Jesus die Herrlichkeit der Welt zeigen will. Leider fehlt in
Simonetts Aufsatz die Wiedergabe einer photographischen Aufnahme
der Landschaft selbst. Steht man aber unter dem Westportal der

" BMB 1957, S. 11G und ff.

288



6.3 m

*Wh&

>

M̂*,i

64

WWm ' il ^^?ß

Sri, vr»/

-/^ Lap *w

65

289



St. Martinskirche und blickt nach Westen gegen Wergenstein hinauf,
so wird Simonetts Entdeckung evident: Nicht nur Bergformen und
Fclsbändcr stimmen mit der realen Wirklichkeit überein, auch die
beiden tiefen Schluchten, die in den Schamserberg hineingerissen sind,
hat der Maler durch die Strichelung links und rechts der Satansfigur
in realistischer Weise wiedergegeben. Diese älteste Darstellung einer
Bündner Landschaft beweist uns aber nicht nur, daß der Zilliser Meister

die Tafeln in Zillis selbst und für die St. Martinskirche gemalt hat
und daß sie nicht etwa von anderswoher nach Zillis hergebracht worden

waren, sondern sie legt auch Zeugnis ab von einer geistigen
Aufgeschlossenheit des Meisters, welche auch die Voraussetzung ist für
seine bewußte Differenzierung des seelischen Gesichtsausdruckes.

Es ist wohl erwiesen, daß der Zilliser Meister nach Miniaturvor-
lagcn gearbeitet hat, aber er muß doch ein Maler gewesen sein, der zu
den ganz Großen gehörte. Dafür spricht schon das Gesamtwerk der
Kirchcndcckc selbst. Er ist aber auch durch sein differenziertes
Gestalten alleinstehend in seiner geistigen Haltung und seiner Zeit weit

voraus, mag er nun ein einheimischer Räter gewesen sein, wie Poeschel

annimmt, oder ein zugewanderter Meister, und wenn er wirklich identisch

ist mit jenem Lopicinus pictor, wie Poeschel vermutet, so ist es

begreiflich, daß sein Hinschied in den Churer Totenbüchern besonders
verzeichnet worden ist.

Es ist bis heute nicht gelungen, den Miniaturenkreis festzustellen,
zu welchem auch die Vorlagen der Zilliser Meister gehört haben müssen.

Sie werden allerdings weniger in der ottonischen Buchmalerei zu
suchen sein, wie man vielfach annimmt, sondern eher im Süden. Die
Ambrosiana in Mailand besitzt nämlich eine Titelminiatur10, welche
in einer ganzen Reihe von Details kalligraphischer Formeln mit Zillis
übereinstimmt, und dabei ist die Zahl der Übereinstimmungen so groß,
daß ein naher Zusammenhang zwischen der ambrosianischen Miniatur

und Zillis kaum geleugnet werden kann. Leider ist aber der weitere
Kreis der Mailänder-Miniatur unbekannt. Wenn sie aber in Mailand
oder in der näheren oberitalienischen Umgebung entstanden ist, so

10 Ambrosiana B 48 inf. vgl. vom Verfasser «Zur Formensprache der Deckenbilder
von Zillis», ZAK 1950, 17. S. 17.

290



-¦ <?'-. >¦"¦ ' TS.'s' m^: ¦ ^-¦"'
X

m A.<-<¦

A, "*~è ^

» i v^i>**' ,- ¦ft •«•*.

î.XJ-
»a

/S2S, :\7

\
-m.y ¦ s v

ra

' -ON

»
ri f « E -.-: *¦

Wenraù,
66 67

Die photographischen Aufnahmen sind uns vom Archiv für historische Kunstdenkmäler
des Schweizerischen Landesmus:ums zur Verfügung gestellt.

291



weist sie doch darauf hin, daß der Zilliser Meister in einer Tradition
drin steht, welche weiter nach Süden und Osten reicht.

Wir vermuten aber, daß auch in der Auffassung der Darstellung
des menschlichen Gesichtes östliche Traditionen weiterwirken. Steht
doch fest, daß die byzantinische Kunst an festgeprägten Individual-
gesichtern festhält. Obwohl wir nicht in der Lage sind, die näheren
Zusammenhänge nachzuweisen, so möchten wir doch zwei Beispiele
der byzantinischen Kunst herausgreifen, welche wenigstens andeuten
sollen, in welcher Richtung die weiteren Zusammenhänge zu suchen

wären.
Das eine Beispiel stammt von einer illuminierten Handschrift der

Homilien des Gregor von Nazianz, welche zwischen 880 und 886 für
Kaiser Basilios I. den Mazedonier geschaffen wurde (Abb. 63-65).n
Die Miniatur stellt die Versuchungen Jesu durch den Satan dar, und
wenn wir sie mit den Zilliser Tafeln Nr. 99-101 (Abb. 55-62) vergleichen,
so zeigt sich eine frappante Ähnlichkeit, vor allem auch in der steigenden

Intensität des Gesichtsausdruckes. Verblüffend ist auch das bis

zum Zorn gesteigerte Gesicht der dritten Versuchung mit dem «Apage,
Satana »

Das andere Beispiel - es steht wohl in keinem näheren Zusammenhang

mit dem ersten - bieten zwei Jesusgesichter von den Mosaiken
aus Hosios Lukas bei Stiris, in der Nähe von Delphi, aus dem 11.
Jahrhundert (Abb. 66/67). Man vergleiche sie mit den verschiedenen
Jesusgesichtern von Zillis, und man wird den verwandten Geist kaum
in Abrede stellen dürfen

Die Wahl beider Beispiele mag willkürlich sein, aber ihre Betrachtung

rückt Zillis vielleicht in ein anderes Licht, und es ist in den
Gesichtern der Kirchendecke wohl etwas von jenen Traditionen der
Gesichtsdarstellung lebendig geblieben, welche über die byzantinische
Kunst bis in die griechische Antike zurückreichen.

11 Bibliothèque Nationale Paris, Sign. Grec 510 f. 165. Vgl. Wulff, Altchristliche und
byzantinische Kunst, 1914, II p. 524, und Woltmann-Woermann-Bernath Die Malerei des
Mittelalters, 1916, S. 40.

292


	Die Gesichter von Zillis

