
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Die frühchristlichen Probleme Churrätiens

Autor: Dilger-Fischer, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die frühchristlichen Probleme Churrätiens

Von Annemarie Dilger-Fischer

Im frühen Mittelalter noch erstreckte sich der Bereich der Raetia
Prima bis an das Ufer des Bodensees. Jahrhundertelang galt er als der
am dünnsten besiedelte unter den schweizerischen Kantonen, denn
die Gebirgslage erschwerte die Ansiedlung größerer Menschenmassen.

So ist dieses Land bis in die heutige Zeit hauptsächlich Agrarland

geblieben. Insofern konnten sich hier, wie kaum wo anders,
uralte Gebräuche und Sitten, sowie die frühere Sprache erhalten.1
In Gegenden, wo sich eine breite Industrie ansiedeln konnte, ging
dies auf Kosten der angestammten Gebräuche, denn die Bewohner
mußten sich den Erfordernissen der Technik anpassen.

Abgesehen von einer von Norden her erfolgten Unterwanderung
waren die Raetoromanen stark genug, sich den anderen Kultureinflüssen

gegenüber zur Wehr zu setzen und ihr angestammtes Brauchtum,

das sich an den Brennpunkten kultureller Abgeschlossenheit,
zum Beispiel in Hochraetien ausprägte, zu bewahren. Die zerklüfteten
Hochtäler waren Rückzugsgebiete für die angestammte Kultur und
Ausgangspunkte der Bodenständigkeit, alles in allem gesicherte Heimat.

Das Raetische2 selbst unterscheidet wieder einige Mundarten, die
selbständig sind, jedoch auf eine gemeinsame Wurzel zurückgehen.
Sie sind als eigenständige Weiterbildung im Sinne der mutationsbedingten

Änderungen zu verstehen. Die Grundformen aller Mundarten

sind vorrömischer Herkunft, doch könnte man die Meinung
vertreten, sie hätten sich auf dieser Grundlage, ohne die
Entwicklungsstufen des Lateinischen mitgemacht zu haben, zum
Vulgärlateinischen eigenständiger Prägung entwickelt. Noch im 8.
Jahrhundert war die churraetische Schule der vulgärlateinischen Sprache
eine Stätte der Gelehrsamkeit.

1 Hcuberger R., Raetien im Altertum und Frühmittelalter, 1932; Büttner H.,
Christentum und fränkischer Staat in Alamannien und Raetien während des 8. Jahrhunderts,

in: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 43, 194g.
2 Pult C, Über die sprachlichen Verhältnisse der Raetia prima im Mittelalter, Band

3, 1927, gesondert St. Gallen 1928.

24



Hierher kamen nicht nur die Söhne des einheimischen Adels,
sondern auch jene aus dem benachbarten Alamannenlande.3 Sogar die
Söhne der alamannischen Herzöge empfingen hier ihre Ausbildung.
So war auch der langjährige Abt des Klosters St. Gallen, Audemar,
(Othmar) der aus dem alamannischen Adel stammte4, vorher beim
raetischen Praeses Victor und übte seine seelsorgerische Tätigkeit
in Remüs aus, bis ihn der Gaugraf Waltram in das Steinachkloster
berief.

Es wird vermutet, daß sich im Churer Bistumsbereich eine Pflanzstätte

christlicher Kultur entwickelte, deren Leistungen sich weit über
die Grenzen und über die Jahrhunderte hinweg bis in die heutige
Zeit in Urkunden erhalten haben.5 Die Besonderheit liegt darin, daß
nicht nur auf die Pflege der Sprache Wert gelegt wurde, sondern auch
auf die Kunst der Darstellung urkundlichen Materials. Auf dieser
Schule wurde auch die Beurteilung rechtskundlicher Vorgänge, wie
sie die Precarien erforderten, den jungen Klerikern nahe gebracht.

Die Verbindung dieser Aufgabenbereiche in der Ausbildung des

kirchlichen Nachwuchses erforderte naturgemäß ein hohes Bildungsniveau

der Schule selbst, als auch ein Standardwissen der jungen
Kleriker. Es müssen also ausgezeichnete Rechtslehrer an dieser Schule

tätig gewesen sein, die ihr gutfundiertes Wissen einem ausgesuchten
Kreis von Lernenden vermittelte. War hier eine Art Akademie wie
zu Ambrosius Zeiten in Mailand?

Die Beantwortung dieser Frage muß etwas zurückgestellt werden,
denn die heutige Forschung vertritt den Standpunkt, daß die
Christianisierung Churraetiens6 erst im frühen Mittelalter erfolgt sei. Wenn
man sich aber vor Augen hält, daß diese Art von «Akademischer
Schreibschule» schon Jahrhunderte früher bestanden haben muß,

3 Näheres in : Studien über zwei raetische Urkunden aus dem Jahre 744, veröffentlicht

in der Zeitschrift « Ulm und Oberschwaben», Band 35, 1958, bearbeitet von dem
Verfasser.

4 Duft Johannes, Der Bodensee in St. Galler Urkunden, 1959.
5 Studie über eine raetische Handschrift aus dem theodosianischen Gesetzbuch, in :

Alemannisches Jahrbuch 1956, bearbeitet v. d. Verfasser.
6 Zum Beispiel Büttner H., a.a.O. Howald-Meyer, Die römische Schweiz, 1940,

Grenze zwischen Chur und Konstanz vergi. Egli J. Il/11 S. 6 und Heierli, II/25, S. 245;
Staehelin F., Die Schweiz in römischer Zeit, 1948.

25



um solche Ergebnisse hervorzubringen, so wird es angebracht sein,
mit Mitteln der rechtsgeschichtlichen Forschung einiges Licht in jene
Jahrhunderte zu werfen.

Es ist bereits geschichtsbekannt, daß die Hauptstadt Chur schon
im 6. Jahrhundert einen Bischofssitz hatte und im Jahre 765 auch eine
Kathedrale7 als kirchlichen Mittelpunkt errichtete. Diese Merkmale
setzten voraus, daß sich wohl damals schon eine größere Anzahl
Christen niedergelassen hatte. Müssen wir also den Zeitpunkt der

Christianisierung um einige Jahrzehnte vorher ansetzen, oder gehört
er sogar einige Jahrhunderte früher angesetzt? Die Beantwortung
dieser Frage setzt nicht nur die Klärung ethnologischer Teilfragen
voraus, sondern außerdem eine genaue Untersuchung der
Zeitverhältnisse während des römischen Kaiserreiches.8 Allerdings dürfen
wir die Stellung Churraetiens nicht gesondert betrachten, sondern
wir müssen uns bemühen, diese Fragen parallel zur Entwicklung in
der Provinz Raetia Secunda zu untersuchen.9

Geographisch gesehen waren beide Raetien durch das Ufer des

Bodensees als auch durch den Fernpaß direkt verbunden. Beide Wege,
dem Rhein und dem Inn entlang, hatten für die Entwicklung
strategischer Ziele besondere Bedeutung.

Es ist zu vermuten, daß auch die römische Strategie die Bedeutung
verkürzter Nachschublinien sehr zu schätzen wußte. Führte doch der

Weg in die Lombardei oftmals über che Bündner Pässe. Beide
Verbindungslinien waren wichtig für die bedeutenden römischen
Stützpunkte10 wie Trier, das römische Treverorum, Mainz, die Hauptstadt

in Ostgermanien, sodann Köln, wo in der konstantinischen Zeit
der Statthalter des römischen Weltreiches residierte und als

Militärbefehlshaber und oberster Zivilbeamter die Provinz Niedergermanien
verwaltetete.

7 Poeschel E., Die Kunstdenkmäler in Graubünden, 7. 1948.
8 Heubcrger R., Zur Geschichte Raetiens, Zeitschrift für schweizerische Geschichte,

H» '934-
9 Steichele .Anton, Das Bistum Augsburg, Augsburg 1894; Baumann FL., Raetia

Secunda. Zeitschrift des Historischen Vereins für Schwaben und Neuburg, II, 1875,
Augsburg.

10 Untersuchungen über das 3. Jahrhundert in: Das Alamannia-Relief in Bithynien,
bearbeitet von dem Verfasser, erscheint demnächst.

26



Im römischen Augsburg11 war das Regierungszentrum beider
Raetien. Diese gehörten zur Zeit des Kaisers Diokletian in den Bereich
des Caesaren Constantius Chlorus. Die Hauptstraße12, welche Italien
mit diesen Provinzen verband, führte vom Fernpaß längs der Hier an
die Donau, kreuzte sich in der Nähe von Kempten im Allgäu13 mit
der von Salzburg nach Bregenz verlaufenden Straße. Die andere
Heeresstraße führte über Klausen durch das heutige Südtirol.

Churraetien war also in mehr als nur einer Hinsicht mit der Provinz
Raetien Secunda verbunden. Es galten daher auch die gleichen
Voraussetzungen, die für die raetische Provinz an der Donau Geltung hatten.
Auch sie war einbezogen in das römische Verteidigungssystem, und
nur in der richtigen Einschätzung dieser Merkmale wird es möglich
sein, spezielle Fragen der Christianisierung zu lösen.

Es war in Philippi14, im Bereich der unteren Donau, wo der Apostel
Paulus die erste Zelle des christlichen Glaubens gründete. Von hier
aus nahmen zunächst die ersten Bekenner die Wanderung in die
anderen Provinzen auf. Schon in den ersten Jahrhunderten wuchsen in
den großen Städten wie in Vienne und Lyon15 kleinere christliche
Gemeinden aus einigen Dutzend Männern und Frauen heran. Auch
von der Hauptstadt Augsburg16 wird dieser Vorgang berichtet. Über
die Leiden, welche diese ersten frühen Christen unter den römischen
Kaisern zu erdulden hatten, nachdem sie die erforderliche Huldigung
und das vorgeschriebene Opfer nicht leisteten, steht in der
Kirchengeschichte dieser Bereiche geschrieben.17 Bei genauer Untersuchung
waren es immer Orte, die an wichtigen Durchgangsstraßen des Handels

und des Heeres gelegen waren. Nun sind wir an einem Wende-

11 Schröder A., Archiv für die Geschichte des Hochstifts Augsburg, 6. 1925; Bauerreiß
R., Kirchengeschichte Bayerns, I. 1949; Zoepfl F., Das Bistum Augsburg im Mittelalter,
'955-

12 Cambdunum, Brigantium, Splügen-Julier, Lombardei, vergi. Grünberger R.,
Unser Italien-Weg im Wandel der Jahrhunderte, Rorschacher Neujahrsblätter, 1946.

13 Haggenüller J., Die Geschichte der Gefürsteten Grafschaft Kempten, 1848; Krämer
Ulrich, Das Allgäu, 1956.

14 Stadtmüller Georg, Die Geschichte Südosteuropas, München, 1950.
15 Bihlmeyer Karl, Kirchengeschichte, 1. 1936.
16 Steichele Anton, Das Bistum Augsburg, 1894, 4 Bände.
17 Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands, I. 1922, zum Beispiel die hl. Afra in

Augsburg, Felix und Regula in Zürich.

27



punkt der Betrachtung angelangt, daß nämlich das Christentum den
breiten Wanderstraßen gefolgt war, nämlich der Donau entlang,
sodann auch der Via Julia Augusta18 und der wichtigen Straße, die

von Marseille der Rhone entlang an den Rhein führte. Warum sollte
Churraetien mit seiner direkten Verbindung zur Lombardei von dieser
Infiltration ausgeschlossen gewesen sein? Handelt es sich doch um
das Herzstück eines Landes, in welchem zwei bedeutende Flüsse

entspringen, die ihre Wasser in zwei verschiedene Meere ergießen.
Auf authentische Beweise angewiesen, müssen wir uns zunächst

mit den gesetzlichen Bestimmungen der römischen Kaiserzeit
befassen. Sie galten nicht nur in Italien, sondern auch in den römischen
Provinzen. Kaiser Theodosius IL sammelte schließlich jene vor ihm
erlassenen Gesetze, die auch für die von den Römern unterworfenen
Völker galten und fügte sie zu einem Codex zusammen. Ein Bruchstück

daraus wurde vor einigen Jahrzehnten im Bereich der früheren
Provinz Raetien Secunda gefunden.19 Es handelt sich um Gesetze, die als

Handschrift in churraetischen Schriftzeichen in nachrömischer Zeit
erneuert wurden. Jahrhundertelang ruhte diese Handschrift im Kloster

Rot an der Rot.
Die Schriftzeichen verraten eine geübte Hand, die auch die Initialen

zu verzieren verstand. An besonderen Merkmalen sind die
Redewendungen in Vulgärlatein und das Zusammenziehen von Silben
hervorzuheben. In der Regel ist für ein anlautendes V ein U gesetzt.
Es handelt sich um einen Ausschnitt aus dem Liber I, Abschnitt V,
der vornehmlich Verwaltungsvorschriften enthält.20 Ein Zwischenstück

ist verloren gegangen, doch ist deutlich zu erkennen, daß es

früher dazu gehörte.

Aus dem Theodosianischen Gesetzbuch:

I. 5.3 vom Jahr 331 Okt. 20
I. 16.7 vom Jahr 331 Nov. 1

18 Grünberger R., a.a.O., anders Schieß T., Beiträge zur Geschichte St. Gallens und
der Ostschweiz (Band 38 der St. Galler Mitt. zur vaterländischen Geschichte 1932); Waiß
Gerhard, Die Alamannen in ihrer Auseinandersetzung mit der römischen Welt, 1939.

19 Aufbewahrt im Hauptstaatsarchiv Stuttgart unter der Bezeichnung Breviarium
Alaricianum.

20 Mommsen Theodor, Theodosiani libri, 1904/05, S. 35 ff.

28



Das fehlende Zwischenstück besteht aus den Abschnitten :

I. 22.1 v.Jahr 316 Juni 11

I. 22.2 v.Jahr 334Juni 17

I. 22.4 v. Jahr 383

Enthalten sind ferner:

I. 29.6 v. Jahr 387 Jan. 25
I. 29.7 v. Jahr 392 März 5

I. 29.8 v. Jahr 392 April 9
I. 34.1 v. Jahr 422 März 23

Der Geltungsbereich dieser Edicta Provinciales war «in Ulyici,
Italiam et Alpes».

Nachdem sich in dem verlorenen Zwischenstück auch ein Gesetz

aus dem Jahre 316 befand, so steht fest, daß auch die Gesetze über
Religion21, vor allem das Mailänder Edikt aus dem Jahre 313 für
diese Provinzen in Geltung war. Dieses Edikt sicherte den Christen
die Ausübung ihrer religiösen Verpflichtungen zu, bis das Gesetz vom
Jahre 319 — de fide cattolica22 - erlassen wurde, das den Christen die
volle Gleichberechtigung brachte.

Die Gesamtkodifizierung durch Kaiser Theodosius griff zurück
auf das Jahr 312. Sie erreichte mit dem Ende der römischen
Herrschaft in den Provinzen ihren Abschluß. Die früher römischen Klientelvölker,

die solange unter dem Fremdenrecht der Römer standen -
es galten nicht alle Gesetze für sie -, verwendeten diese Gesetze für die

zurückgebliebenen Veteranen und Zivilpersonen. Die neue Fassung
erhielt bei den Westgoten die Bezeichnung Lex Romana Visigotho-
rum, die Churraeter nannten sie Lex Romana Curiensis. Noch im
8. Jahrhundert soll sie am Bodensee in Geltung gewesen sein.21

21 Codex Theod. XIII, 10, 1 und Breviarium Alaricianum XIII, 2.1 313, Jan. 18 in
der Mommsenschen Ausgabe S. 763.

22 Codex Theod. XVI 2.2 und Brev. AI. XVI, 1.1 v. 319 Okt. in der Mommsenschen
Ausgabe, S. 835.

23 Von Mommsen Breviarium Alaricianum genannt.
24 WAIS Gerhard, Die Alamannen in ihrer Auseinandersetzung mit der römischen

Welt, 1937, S. 238; Pult C, a.a.O.; Heuberger R., Zur Geschichte Raetiens, Zeitschrift
für schweizerische Geschichte, 14. 1934.

29



Während der Regierungszeit des Kaisers Konstantin - dem ersten
christlichen Kaiser - konnte sich das Christentum ungehindert weiter
entfalten. Es begannen an vielen Orten schon nach dem Jahre 313 aus
den kleinen Einzelzellen die Eigenkirchen größerer Gemeinschaften

empor zu wachsen.25 Die Provinz Raetia Secunda gehörte bis in die
Zeit der letzten römischen Kaiser zum Patriarchat Aquileja.26 Von
der churraetischen Provinz ist bekannt, daß sie zum Metropolitan-
verbande von Mailand gezählt wurde.

Es ist nun eine Frage für sich, ob die Kirche in Chur aus einem
Verbände erster Christen entstand, oder ob sie in konstantinischer Zeit
durch Missionierung von Mailand her ins Leben gerufen wurde.

Als sicher ist jedenfalls anzusehen, daß auch diese Provinz schon

zu jener Zeit christliche Niederlassungen gebildet hatte, jedoch konnten

sich nicht alle am Leben erhalten, da die Missionstätigkeit bald
zum Erliegen kam. Eine alte Chronik27 erklärt diese Zeitspanne wie
folgt: In Canbodunum, (Kempten im Allgäu) das im Jahre 316 schon
eine Kirche wie einen Bischofssitz errichtet hatte, «sind die Strahlen

des Heils schon bald darauf wieder verblaßt.» Dies trifft nicht nur
für diese Gegend zu, sondern es ist geschichtsbekannt, daß nicht nur
in Alamannien und Raetien, sondern in ganz Italien und Gallien
trotz der eingesetzten Bischöfe sich das Heidentum wieder ausbreitete.28

So traf der hl. Columban am Bodensee mehr heidnische
Bevölkerung an als alamannische Christen.

Erst mit dem Eintreffen irischer Mönche begann eine Wiedererweckung

der schwachen Kräfte. Insofern müssen wir die Missionstätigkeit

dieser Mönche unter diesen Aspekten sehen und können nicht
nur durchwegs von einer Christianisierung durch diese Glaubensboten
sprechen. In Augsburg29 zum Beispiel konnte sich das Christentum
in einem stark reduzierten Rahmen halten, auch wenn der Bischofsstuhl

zeitweilig nicht mehr besetzt war.
In diesem Zusammenhange gewinnt auch die Legende des hl.

Lucius mehr Licht, wenn von ihm berichtet wird, daß die Kirche in
25 Corbinian Khamm, Hierarchia Augustana, 1709.
26 Bauerreiß R., Kirchengeschichte Bayerns I, 1949.
27 Grabungsbericht Ohlenroth L., in: Allgäuer Geschichtsfreund, Heft 47, 1941,

34; Wagner Fr., Die römische Provinzstadt Kempten, Haggenüller a.a.O.
28 Hauck, a.a.O. 29 Steichele-Schröder, Das Bistum Augsburg, 1894.

SO



Chur «ihm sehr viel zu danken habe.» Wenn man ihn in das Gewand
eines britischen Königs kleidet, so drückt man wohl die ungefähre
Zeitspanne aus, in der er lebte. Aber sonst müßte der Reiseroman über
seine Bekehrung und seine Tätigkeit erst von den vielen zeitgenössischen

Redewendungen des 7. oder 8. Jahrhunderts gesäubert werden.
Die Ausschmückungen wurden meist bedenkenlos vorgenommen,
nach dem Muster der damaligen Zeit des Chronisten mit dem Ziel,
jene Geschehnisse dem Volke «mundgerecht» zu überliefern. Uns
fällt es heute schwer, die Spreu vom Weizen zu sondern.

Wer war der hl. Lucius wirklich? Vieles spricht dafür, daß er ein
Raetoromanc war, doch hatte er wohl zur selben Zeit, als die irischen
Mönche missionierten, eben in der Zeit der Erstarkung des Heidentums,

seinen Auftrag erfüllt. Ihm verdankt die Kirche zu Chur30 nicht
nur die Wiederbelebung der christlichen Lehre, sondern wohl auch
die Restaurierung der Kirche selbst. Steht er in einem direkten
Zusammenhang mit der ehemaligen St. Stephanskirche zu Chur? War
er ein Förderer der «Schreibschule»? Andererseits wäre nicht
geklärt, inwiefern ihm die Kirche zu Chur alles zu verdanken habe.
Diese Fragen können jedoch erst dann völlig geklärt werden, wenn
einerseits die archäologischen Bemühungen um die Freilegung dieser
alten Kirche abgeschlossen sind, andererseits wenn alle die anderen
frühchristlichen Probleme Graubündens und Vorarlbergs31, besonders

in jenem Teil, der früher zu Churraetien gehörte, in bezug auf
die Ausschmückungen32 mit frühchristlichen Rosetten und Spiralen
u. a. erforscht sind.

Es liegt dennoch mehr als nur ein Grund vor, anzunehmen, daß
auch die Kirche zu Chur ihren Grundstein in der ersten
Christianisierungsphase legte, und «die Zeit des Verblassens der Strahlen des

Heils» mit einer standhaften, wenn vielleicht auch kleinen Gemeinde
überbrücken konnte.

30 Poeschel E., Neue Zürcher Zeitung vom 16. 9. 55.
31 Hierher gehören die Kapelle der Heidenburg in Göfis, vergi. Hild Adolf, in

Zeitschrift «Montfort» 1947, Heft 7/12, Seite 167. - Erläuterungen zum Hist. Atlas der
österreichischen Alpenländer IL Abt. Die Kirchen- und Grafschaftskarte 2. Teil Vorarlberg v.
Andreas Ulmer, Kirchenarchivar, Wien 1951 ; desgl. in Nüziders: St. Vinerius.

32 St. Peter in Rankweil.

31


	Die frühchristlichen Probleme Churrätiens

