Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1960)

Heft: 9-10

Artikel: Die sprachlichen Verhéltnisse im Vorderrheintal im Zeitalter des
Barocks

Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-397869

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1745: Reformiert Bivio

1756: Puschlav

1783: Oberengadin, Bergell

1784: Chur

1801: Samnaun, Schnaus

1804: Malix, Bergiin mit Latsch, Malans, Jenins, Fldsch, Rhein-
wald, Schams im Boden, Firstenau, Sils, Igis, Untervaz, der
grofite Teil von Untervaltasna, Lavin, Ilanz

1805: Flims, Thusis

1806: Schuls, Sils und Almens (?)

1811: Minstertal

1812: Sent, Schiers, Griisch, Avers.

ABKURZUNGEN
BAC = bischéfliches Archiv Chur
STAGR = Staatsarchiv Graubiinden, Chur
Bp. = Bundestagsprotokolle
Z.7. = Zentralbibliothek Ziirich
HBLS = Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz

Die sprachlichen Verhaltnisse im Vorderrheintal

1m Zeitalter des Barocks
Von P. Iso Miller

Man kann sich bei den sprachlichen Verhiltnissen fragen, wo man
romanisch, deutsch oder italienisch sprach. Diese Frage ist im allge-
meinen schon vielfach und gentigend beantwortet worden. Aber mit
der Abgrenzung der verschiedenen Sprachlandschaften ist es nicht ge-
tan. Wir miissen auch das organische Nebeneinander und sogar auch
Durcheinander nidher ansehen und uns fragen, wer denn diese oder
jene Sprache sprach oder auch nur schrieb. Johann Andreas von Spre-
cher zdhlt uns in seiner btindnerischen Kulturgeschichte des 18. Jahr-
hunderts die Gebiete auf, wo noch geschlossen romanisch gesprochen
wurde, und meint dazu: «Noch sprachen und verstanden nur die Ge-
bildeten, zu denen damals fast lediglich der Adel und die Geistlichkeit

273



gehorten, deutsch.»! Gerade diese Formulierung sollte einmal niher
untersucht werden. Eine dritte Frage ist ebenfalls nicht zu umgehen,
warum die einzelnen Gebiete frither, andere spater zur vollen Schrift-
sprachigkeit tibergingen. Eine vierte Frage ist schlieBlich auch noch zu
diskutieren, ob zum Beispiel einfachhin das Romanische seit Jahr-
hunderten immer stetig abnahm oder ob es nicht auch hier in der Inten-
sitat und Extensitdt Zeiten groBerer und Zeiten schwicherer
Kraft gab. Bei den Ausfithrungen Sprechers hat man den Eindruck,
es handle sich einfach bis ins 19. Jahrhundert um eine geradlinige Ent-
wicklung. Es scheint da fast die naturgeschichtliche GesetzmiBigkeit
auf das geschichtliche Gebiet iibertragen zu sein, typisch fiir die
Epoche des 18./19. Jahrhunderts.

Die folgenden Zeilen konnen und wollen keine abschlieende und
abgerundete Antwort geben, sondern bieten nur einige in dieser Hin-
sicht gesammelten Notizen und Bemerkungen. Dabei werden wir uns
schlicht zu fragen haben, was wir positiv fir die Barockzeit belegen
konnen. Schlisse vom 19./20. Jahrhundert auf frithere Zeiten sind im-
mer relativ.

1. Die romanische Sprache

Das Volk driickte sich zu Hause wie im Dorfe romanisch aus. Be-
zeichnend dafiir ist die Landsgemeinde. Ndhere Nachrichten haben
wir fir den Cumin der Cadi. Wir miissen gar keinen Schluf3 von der
heutigen Zeit, in der ja selbstverstiandlich romanisch gesprochen wird,
auf die frithere Zeit machen, sondern konnen es fiir das 17. Jahrhundert
genau beweisen. So ist das aufreizende Wort ciarna, heute tscharner,
d. h. abstimmen fur die auBBerrechtliche Landsgemeinde von 1634 nach-
gewiesen.? Sobald der Mistral gewihlt wurde, hatte er eine romanische
Schwurformel zu gebrauchen.? Als 1647 zwei Patres, P. Benedikt Gessler
und Placidus Holl vor dem Senate sprachen, da iibersetzten dessen
Mitglieder den Inhalt «den Herren, so nitt Tisch verstendt».* Abt
Adalbert I. Bridler (1642-1655), der aus Muri kam und das Roma-
nische nicht beherrschte, verlangte selbst auf dem Cumin, daB die
Ratsherren «wellend Romanisch in sinem Namen sagen, was er thiisch

1 Sprecher J. A. von, Kulturgeschichte der Drei Biinde. Edit. R. Jenny 1951, S. 373.
2 Synopsis zum Jahre 1634,

3 Synopsis 1643. Wagner-Salis, Rechtsquellen des Ct. Graubiinden, 1887, S. 108-109.
4 Chronik von P. Benedikt GeBler, S. 96.

274



hatte gerett».> In der Composition zwischen Abtei und Cadi von 1648
wurde bestimmt, dal auf der Landsgemeinde wie auch im
Rate die raitoromanische Sprache gebraucht werden solle. Wenn aber
ein Abt das Romanische nicht spreche, so soll er einen Konventualen
als Dolmetsch in die Ratsversammlungen mitnehmen. « Und da hin-
wider ein Landtamman der teutschen Sprach nit berichtet were», so
soll er ber Verhandlungen mit dem Abte einen andern Mistral zur
Seite haben oder sich durch einen solchen ganz ersetzen lassen. Inter-
essanterwelise verlangten die Vertreter der Cadi, man «solle die
Schrifften des Archivs vbersezen».® Als es 1650 wiederum Diskussionen
zwischen Kloster und dem Hochgerichte der Cadi gab, benutzten die
Visitatoren der schweizerischen Benediktinerkongregation als Dol-
metsch Dr. Matthias Schgier, «da nur wenige aus den Ratsherren eine
andere als die romanische Sprache verstanden».” Von den 40 Sena-
toren konnte also nur ein geringer Teil der deutschen Rede folgen.

Daf sich tibrigens die Leute wirklich in praktischen und rechtlichen
Belangen romanisch ausdriickten, und zwar im gewohnlichen Ge-
sprach, zeigen die vielen fachtechnischen Begriffe, wie Schgomondada,
Gowig usw.b

Es ist auch nicht von ungefédhr, daBl man sehr bald dahin zielte, die
fur das praktische Leben wichtigen Rechtsnormen in die Mutter-
sprache zu ubertragen. Hier ging ja im 16. Jahrhundert das Engadin
beispielhaft voran.? Die Lugnezer Verordnungen in der Talsprache
datieren von 1659.1% Die Statuts Criminels von Bergiin, die sich in der
romanischen Bibliothek des Klosters befinden, tragen das Jahr 1685
auf der Stirne. Im Verlaufe des 18. Jahrhunderts wurden auch die Pro-
tokolle der Cadi im rétischen Idiom abgefaBt.!* Ganze schriftliche Er-

5 1. c. 154-155.

& Miller I., Die Abtei Disentis 1634-1655, 1952, S. 94-95, 105, dazu Contentiones et
Conventiones I., Nr. 10, S. 8/9, und StAA Extract der Acten 1648.

" ED S. 95: quia ex Senatoribus pauci aliam quam Rhaeticam linguam intelligebant,
interprete usi sumus.

8 Dariiber Zeitschrift fiir Schweizer Geschichte, 1936, S. 425. Dazu numismatisch-
merkantile Ausdriicke im Protokoll der Cadi 1608-1739, S. 7, zu 1609 bzw. 1589. Ferner
wauld und pont in Urk. Nr. 14 zu 1669 im Gemeindearchiv zu Tavetsch.

9 Aufgezidhlt bei Pieth F.; Biindnergeschichte, 1945, S. 531.

10 Miller Iso, Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi, 1670-1720.
Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 81 (1951), 3-65, hier S. 24
(zitiert: Barockliteratur).

11 Barockliteratur 25.

275



klarungen des Mistrals und des Senates der Cadi in romanischer
Sprache sind uns vom 1q. Juni 1734 erhalten.!?

Vom weltlichen Bereiche wenden wir uns dem kirchlichen Le-
ben zu und hier zunichst den katholischen Gebieten. Da stellt sich
zuerst das Problem der romanischen Priester. Im Spatmittel-
alter waren zahlreiche Schwaben ins Bistum gekommen, welche hier
als Geistliche wirkten. Die Verbundenheit des Churer Sprengels mit
den vorarlbergischen Gebieten hatte dies mit sich gebracht. Ander-
seits hatte die religiose Krise anfangs des 16. Jahrhunderts im Biind-
nerlande selbst die Freudigkeit am priesterlichen Berufe nicht gerade
gefordert. So fehlte es in der 2. Hilfte des 16. Jahrhunderts an biind-
nerischen und romanischen Priestern. Von 25 Theologen, die uns in
Chur durch die Examina von 1567-1572 bekannt sind, waren nur finf
Biindner.'® 1584 beklagte sich Abt Nikolaus Tyron und der Senat von
Disentis, daB3 im ganzen Gebiete der katholischen Ritoromanen, das
etwa 30 000 umfasse (triginta circiter virorum millia), nicht mehr als
7 einheimische Romontsche priesterlich wirken (non plures sacerdotes
supersint, qui ibidem nati nativam et patriam linguam loquuntur).'*
Noch 1614 bedauerte der Disentiser Senat den Mangel an einhei-
mischen Priestern.'> Um die gleiche Zeit gab es in romanischen
Pfarreien Seelsorger, die nicht romanisch verstanden.!®
Die Zahl der einheimischen Priester nahm jedoch im 17. Jahrhundert
zu, weshalb die Weltgeistlichen das Quasi-Bistum von der Abtei Disen-
tis und deren Aspirationen auf verschiedene Seelsorgerposten energisch
und erfolgreich bekdmpfen konnten. Die katholische Restauration im
allgemeinen und die Moglichkeit, im Lande und auBerhalb studieren zu
konnen, hatte die Lage gebessert.’” Aber P. Ambros Eichhorn bemerkte
1797, daBB man noch zu seiner Zeit wegen der romanischen Seelsorge-
sprache nur mit Miihe alle Posten mit tiichtigen Priestern besetzen
konne.18

12 Miiller 1., Die Abtei Disentis 1696-1742. 1960, S. 394-397.

13 Vasella O., in Gedenkschrift des kath. Schulvereins, 1945, S. 58.

14 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, S. 259. Cahannes J., Das Kloster Disentis
vom Ausgange des Mittelalters bis 1584. 1899, S. 103.

15 Biindner Monatsblatt 1947, S. 362-363,.

16 Synopsis zum Jahre 1615.
7 Miiller I., Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 25 ., 231 f.

18 Fichhorn, S. 238: obiter hic adverto, idioma singulare, quo variis in locis Rhaeti
utuntur, hodiedum etiam in causis esse, cur idonei pastores hinc inde aegre admodum haberi
possint.

-

276



Im Sakramente der BulBle war im 15./16. Jahrhundert selbstver-
standlich die romanische Sprache iiblich.'® Auch fiir die folgende Zeit
ist das belegt, sandte doch das Stift Einsiedeln gerade in der zweiten
Halfte des 17. Jahrhunderts P. Justus Hoffmann und P. Basil Meyer
nach Disentis, damit sie romanisch fiir den Wallfahrtsbeichtstuhl ler-
nen.?® Umgekehrt konnte man in Einsiedeln auch wiederum roma-
nisch sprechende Beichtviter brauchen. So rief man 1679 und 1681
Patres aus Disentis, um bei dem Engelweihefest romanisch beicht-
hoéren zu konnen.!

Es brauchte romanische Priester fiir die romanische Predigt.
DaB diese wirklich romanisch war, brauchen wir nicht etwa von den
Predigten Speschas riickschlieBend zu folgern, sondern wir haben
Zeugnisse anderer Art in geniigender Weise. Kaum war der Murenser
P. Augustin Stocklin 1631 als Administrator in Disentis angekommen,
da lernte er innerhalb kiirzester Zeit die einheimische Sprache und
predigte bereits am 17. Januar 1792 zum Erstaunen aller romanisch,
in welcher Sprache er noch oft zum Volke sprach.22 Die Nachbarschaft
Disentis verlangte 1648 Kapuziner statt der bisherigen Weltpriester
mit der ausdriicklichen Begriindung, daB diese «unser Sproch khin-
nend».?® Die braunen Viter werden wohl selten die deutsche Sprache
gesprochen haben. Seine diesbeziigiche Unkenntnis berichtet beispiels-
weise der Disentiser Ptarrer P. Cyrill 1687 selbst.?* Es war genug, dal3
sie das Romanische lernen muflten. Immerhin wagte man in der Resi-
denz der Cadi doch, ausnahmsweise deutsch zu predigen. So predigte
der Murenser Pater Franz Letter 1632 am Feste des hl. Johannes des
Taufers, des Patrons der Pfarrei, in der Pfarrkirche deutsch.?®> Ebenso
predigte Abt Adalbert Bridler, der auch von Muri kam, gelegentlich

1% Siehe Registrum Induciarum (Bischofl. Archiv), S. 117 unter Sur: D. Jorius Jann
Sett schuldet 1505-1507 und zahlt am 23. Februar und 8. Juni 1515, worauf beigefiigt wird ;
tenetur plus XVI bechimsch pro testimonialibus et promothorialibus literis ad locum Here-
mitarum, ut possit assumi in confessorem jubilej racione diversitatis ydeomatum. Recepit
die VI septembris anno etc. XVI et promisit stipulando de solvendo quam primum rever-
tatur. Das beweist, daf3 die entsprechende Zahl von Romanen nach Einsiedeln wallfahrten
ging. Freundl. Mitt. Univ.-Prof. Dr. Oscar Vasella, Fribourg.

20 Henggeler R., ProfeBbuch von Einsiedeln, 1933, S. 349, 376.

21 Diarium Dietrich, ed. Mitteil. d. Hist. Vereins des Kt. Schwyz, Heft 22 (1911), 92
und 23 (1913) 15, 17.

22 Synopsis zum Jahre 1632.

23 Miiller 1., Die Abtei Disentis 1634-1655, 1952, S. 221,

2t BAC P. Cyrill an Bischof, 9. Mirz 1687: per che io non intendo il Tedesco.

%5 Synopsis 1632,

277



deutsch.?® Auffallend ist, dal3 der rdatoromanische Pater Roman Bal-
liell am 14. Mdirz 1667, am dritten Sonntag in der Fasten, «auf
theiitsch» predigte. Aber der Umstand, dall er bei seinen vielen
sonstigen Predigten, die er hielt und welche uns das Berthersche Tage-
buch genau notiert hat, sonst nie dieser Hinweis auf die deutsche
Sprache notiert hat, sonst nie dieser Hinweis auf die deutsche Sprache
figuriert, berechtigt uns, das Romanische als die gewohnliche Aus-
drucksweise anzunchmen.?” Offensichtlich mul3 1667 ein besonderer
Anlal} zu deutscher Predigt vorgelegen haben. 168g predigte man in
der Klosterkirche ebenfalls deutsch, da dadurch die deutschen Arbei-
ter, die am Klosterbau arbeiteten, erfallt werden sollten.®

Das Romanische war iibrigens Anfang des 17. Jahrhunderts im
Kloster im Wachsen, wiinschte man doch 1623, dal3 die Benediktiner-
regel in romanischer Ubersetzung vorgelesen werde.?® Um das roma-
nische Volk am klosterlichen Leben zu interessieren, stellte Abt Josef
Desax eine romanische Profelformel zusammen, die P. Joscio German
1641 zum Volke gewendet vorlas.? Das war freilich eine Ausnahme.
Wie dann im letzten Drittel des 17. Jahrhunderts die Zahl der roma-
nischen Konventualen immer mehr zunahm und dann schlieBlich die
Mehrheit erlangte, ist bekannt. Das bedeutete dann eine betrichtliche
Foérderung der romanischen geistlichen Literatur, wovon noch zu
handeln sein wird.

Als Ergdanzung zur Predigt darf der Katechismus-Unterricht
betrachtet werden. Schon Ende des Mittelalters war der Katechismus
materiell fertig, erlebte aber dann durch die Katechismen von Luther
(1529), Witzel (1535) und besonders Canisius (1555/1560) eine Er-
héhung und Vertiefung seines Wertes.?* In Bunden arbeitete die pro-
testantische Kirche seit der zweiten Hilfte des 16. und zu Beginn des
17. Jahrhunderts stark mit der Katechismusmethode (Bifrun, Cam-
pell, Bonifaci.)?? Fur das katholische Oberland war insbesondere der
Katechismus des Schulmeisters Bonifaci von Firstenau (Domleschg)
vom Jahre 1601 anregend. Darin meinte der Verfasser, protestantische

%8 Synopsis 1648, dazu Miiller 1., Abtei Disentis 16341655, 1952, S. 145-146.
27 Berthersches Tagebuch, S. 50, 373.

28 Biindner Monatsblatt 1946, S. 360.

29 Zeitschrilt f. Schweiz. Kirchengeschichte, 1948, S. 59.

30 Klosterchronik von P. Benedikt GeBler, R 229, S. 112.

31 Texikon fur Theologie und Kirche 5 (1933) 880.

32 Bonorand C., Die Entwicklung des reformierten Bildungswesens in Graubiinden,
1949, S. 123-125.

278



Katechismen seien iiberall im Schulunterricht gebraucht, aber unsere
romanisch sprechende Jugend verstehe keine andere Sprache, wes-
halb es notwendig sei, einen Katechismus in der «natirlichen»
Sprache des Domleschgs abzufassen. Hier wollte Bonifaci an der
Sprachgrenze, wie J. Jud formuliert, «das bodenstindige mutter-
sprachliche Romanisch im Gegensatz zum vornehmeren Deutschen
oder zum Latein» befurworten.?® Die kithne Tat veranlaBte schon
nach wenigen Jahren das surselvische Gegenstiick. Der romanische
Katechismus des Mailinders Johann Anton Calvenzano von
1611 bot den Katholiken des Oberlandes das, was Bonifaci den Pro-
testanten der Sutselva getan hatte. Das Opus war um so wichtiger, als
es damals noch Geistliche in romanischen Pfarreien gab, die das ein-
heimische Idiom nicht verstanden (quorum plerique rhaetice nescie-
bant). Daher die grofle Bedeutung von Calvenzanos Werk. Um dessen
Verbreitung mihten sich einige Disentiser Patres.?* Dann tubersetzte
auch Johann Peter Schalket 1624 den Katechismus Bellarmins
(1598) ins Romanische. Da die Bibliothek dieses gewandten und ein-
fluBreichen Mannes, der 1630 starb, vom Administrator Augustin
Stocklin gekauft wurde, diirfte vielleicht auch angenommen werden,
dal} gerade dieser Katechismus auch an den obersten Ufern des Rheins
bekannt wurde.?® Schalket erlebte aber nur die Auflage von 1624 in
Mailand. Calvenzanos Biichlein von 1611 brachte es aber nicht nur
schon 1615 zu einer Neuauflage, sondern noch 1654.3% Fur diese Edi-
tion hatte der Generalprokurator der Kapuziner Ende 1653 die Pro-
paganda in Rom um eine finanzielle Unterstiitzung gebeten. Die Kar-
dinile spendeten 30 Skudi.?” Vermutlich arbeiteten die Pfarrherren
wahrend des 17. Jahrhunderts allgemein mit einem romanischen Ka-
techismus. Dieser Unterricht war teilweise ganz identisch mit dem

3 Vox Romanica 11 (1951) 247-248.

3 Synopsis zum Jahre 1615, dazu Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 42 (1948)
51-52. Zur individuellen Behandlung im damaligen Mailander Seminar, siche Geschichts-
freund 54 (1899) 128-134. Uber die Oblaten, zu denen Calvenzano gehérte, siche Keller
J. A., Des hl. Karl B. Satzungen und Regeln der Gesellschaft der Schulen christlicher Lehre.
Paderborn 1893.

35 Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 43 (1949) 294,

36 Bibliograhia Retoromontscha 1938, Nr. 394-396, 2425.

37 Archiv der Propaganda, Rom: Acta 1653, fol. 126 v. zum 17. Nov. 1653. Proponente
Eminentissimo D. Card. Ginetto libellum supplicem Procuratoris Generalis Fratrum Cap-
puccinorum petentis, ut Sacra Congregatio erogare dignetur aliquam pecuniarum sum-
mam, ut possit imprimi Mediolani doctrina christiana in idiomate romanzo in servitium
missionis Rhetiae, Sacra Congregatio petitioni benigne annuens in beneficium dictae Mis-
sionis scuta triginta monetae concessit ad imprimendas ut supra tot doctrinas christianas.

279



Lese-Unterricht der Volksschule. Der Katechismus diente als Lese-
stath e

Es ging damals nicht nur um die Drucklegung von Katechismen,
sondern auch von andern Werken. Der Lowener Jesuitentheologe P.
Leonhard Lessius (1 1623) gab 1609 in Antwerpen eine viel beachtetes
und oft aufgelegtes Werk heraus: Quae fides et religio sit capessenda.?®
Im Auftrage der Congregatio de Propaganda Fide erweiterte es um
1640, sicher vor 1648, Giovanni Giodoco mit neuen Belegen aus
der hl. Schrift und aus den Vitern und ubersetzte es «nella lingua
vuolgare, ch’¢ in uso nella Retia, chiamata cummunemente la lingua
Romanza». Als theologischer Zensor waltete P. Giacinto da Preseglie,
1642 Visitator der rdtischen Mission.*® Die Approbation von Rom war
schon erhalten, aber 1648 war das Werk noch nicht gedruckt. Eine
Eingabe dieses Jahres an die Propaganda bat um finanzielle Unter-
stutzung, damit dieses vor einigen Jahren (alcuni anni sono) tber-
setzte romanische Opus doch noch gedruckt werden konne.*! Gio-
vanni Gidoco i1st wohl kein anderer als der Schwager von Georg Je-
natsch, der zuerst protestantische Theologie studiert hatte, dann kon-
vertierte und sich in Mailand und am Propaganda-Kolleg in Rom der
katholischen Theologie widmete.*?

Zum Katechismus gesellte sich noch das Gebet- und Lieder-
Buch.® Auch hier hatte das protestantische Vorbild angeregt, nam-
lich das Gebet- und Liederbuch des Ilanzer Priadikanten Stefan
Gabriel, das im 17. Jahrhundert nicht weniger als viermal aufgelegt
wurde (1611, 1625, 1649, 1683). Sein Sohn Luci Gabriel gab 1648 in
Basel das romanische neue Testament heraus, womit das surselvisch-
protestantische Schrifttum begriindet war. Erst jetzt begann der ka-
tholisch-oberlandische Teil recht aktiv zu werden. Voran ging Giel:

38 Dariiber Muoth in den Annalas 8 (1893) 15-16, fuBlend auf einer Anordnung des
Churer Bischofs von 1659 fiir Brigels.

3 Lexikon fiir Theologie und Kirche 6 (1934) 522-523.

4% Valdemiro Bonari, Conventi ed Cappuccini Bresciani 1891, S. 516-517, 554, 601.

4t Archivio della Propaganda, Scrit. rif. nelle Congreg. generali. Mem. 1648.

Vol. 417 fol. 91.

42 {Uber ihn Pieth F., Biindnergeschichte, 1945, S. 211. Maissen F., in der Zeitschr. f.
Schweiz. Kirchengeschichte 52 (1958) 283. Kaplan Felix Maissen, Ringgenberg, verdanke
ich den Hinweis auf die folgenden Akten des Propaganda-Archivs (Abschrift Jann) tber
Giodoco: Vol. 19 Memoriale, undatiert, Vol. 19 zum 28. Nov. 1646, Vol. 27 zum 22. Mai
1650:‘3 u;SA\II'sfuhrlicheres tber das Thema siche Barockliteratur S. 5 ff. Uber die lugnezischen

Schriftsteller und deren altritische Infinitivkonstruction siche A. Decurtins in der Vox Ro-
manica 15 (1957) 87-93.

280



Demonts MeBbiichlein von 1670, ganz thematisch im Sinne des
Trienter Konzils. Darauf folgte der Vriner Pfarrer Balzer Alig 1672
mit der Passion des Heilandes und 1674 mit den Episteln und Evange-
lien der Sonntage. Nicht ohne Interesse liest man im Kirchenbuch von
Lumbrein den Eintrag seines Todes.** Die Disentiser Stiftsbibliothek
(De 684) besitzt von ithm noch ein Churer Proprium Sanctorum von
1671 mit seiner Signatur: «Balthasarus Alig». Darauf folgt der ge-
wichtige Cumbelser Pfarrer und Kapuziner P. Zacharias da Salo
(1t 1705) mit seinen beiden Werken: Spiegel de devoziun (1665, 1676)
und Glisch sin il candelier (1685/87). P. Zacharias war «der erste
grofie religitse Schriftsteller der katholischen Surselva». Freilich hatte
sein zweites Werk eine scharfe Spitze gegen Andersglaubige, was auf
der Tagung der Drei Biinde 16go in Ilanz zu Klagen fihrte.*®

Was im Lugnez sein groBes Beginnen hatte, fand in der Cadi sein
vollendendes Vollbringen. An der Spitze steht P. Karl Decurtins
(T 1712), der Disentiser Wallfahrtspriester von Truns. Im Sinne von
Demonts MefB3biichlein gab er ebenfalls ein gleiches romanisches Biich-
lein heraus (wohl 1688). Innerlich verwandt damit 1st der 16go edierte
Scazi della Olma, der spatmittelalterliche Offenbarungen tiber das Lei-
den des Heilandes bringt. Die Messe war ja als Erneuerung des Kreuz-
opfers gedacht. Merkwiirdig, aber ganz im Sinne der Zeit, offenbarte
hier der Verfasser seine Zahlenfreudigkeit. Der Heiland zdhlt 5475
Wunden und vergieB3t 30 430 Tropfen Blut.#® Im folgenden Jahre gab
P. Karl 1691 La mira de bein morir heraus. Die Ars moniendi war
schon in den Totentanzbildern und Blockbtichern des Mittelalters zu
ersehen, sie wurde auch die « Grundidee der Barockfrommigkeit» (G.
Schreiber).*” Wenige Jahrzehnte vorher hatte noch der Engelberger
P. Marian Rot (1 1663) ein solches deutsches Spiel verfaB3t.*® Die Je-

4 Kirchenbuch Lumbrein zu 1677: Die 19. Augusti Anno ut supra pie in Domino obiit
summum diem Perillustris et Admodum Reverendus Dominus Balthasarus Allig, Parochus
in Vrin vigilantissimus et quidem bene dispositus, reflectus Sacramentis Ecclesiae et aliis
requisitis munitus in presentia D. Parochi in Lumbrein Christiani de Arpagaus.

45 Maissen F., Landrechter M. Jacomet de Mustér. 1956, S. 15, 17.

46 Dazu Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei, in Zeitschr. f. Schweiz. Kirchen-
geschichte 49 (1955) 266. Die Zahl 5475 der Wunden schon bei Eusebius Nierenberg
(1 1658). Siehe G. Weise, Das Element des Heroischen in der spanisch-religiésen Literatur
der Zeit der Gegenreformation. Gesammelte Aufsdtze zur Kulturgeschichte Spaniens 10
(1955) 210-211.

47 Schreiber G. in: Das Weltkonzil von Trient 1 (1951) 406, 411-412; und in: Gesam-
melte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens 10 (1955) 130-131, 145, sowie in: Gemein-
schaften des Mittelalters 1948, S. 439 (Register).

% Hef J. H., P. Marianus Rot. 1927, S. 90-98, 166-167.

281



suiten fuhrten ja auch 1648 in Rom in der Kirche Il Gesti eine Todes-
angstbruderschaft ein.?® Von Sterbebuchlein P. Karls fiihrte dann eine
Linie zur Einfihrung der Gut-Tod-Bruderschaft unter dem Schutze
des hl. Benedict fiir das romanische Volk im Jahre 1712 durch den Abt
Adalbert I11.5° Auch schon im ganzen Mittelalter gepflegt war die
Armenseelen-Andacht. In diesem Sinne schrieb Decurtins 1712 die
Claf dil Pargatieri, einem Opsculum, in welchem ein Brief der Armen
Seelen an die Lebendigen ein besonderes barockes Motiv ist.>!
Neben dem Gebetbuche spielte nun das Liederbuch eine beson-
dere Rolle. Nur wenig angeregt durch das reformierte Lied entwickelte
sich auch hier zuerst im Lugnez der katholische Kirchengesang. Der
schon oben genannte Balzer Alig gab 1674 eine Sammlung von 39
romanischen Liedern heraus und verdiente sich damit den Titel eines
«Vaters des katholischen Kirchenliedes». Es handelte sich um Uber-
setzungen von seinen priesterlichen Confratres, wie er selbst sagt:
schentadas giu ent Ramonsch tras igls molto reverendis Segnurs Spiri-
tuals della Liga Grischa. Das Attribut: molto reverendis verridt hier
den Sachverhalt. Dieses Hoheitsattribut wird nur bei Lebenden oder
unldngst verstorbenen Personen gebraucht, nicht bei Toten, die schon
lange im Grabe ruhen. Wir brauchen ja auch Bezeichnungen wie
Hochwiirden, Gnadiger Herr, nicht von langst verstorbenen Priestern.®?
Dem gegeniiber war der Formular vom Sagenser Pfarrer August
Wendenzen von 1676 eher riickschrittlich, denn er weist nur 23 la-
teinische Lieder oder Hymnen auf. Im Anhange figurieren noch 4 la-
teinische und 6 deutsche Lieder. Das Liederbuch von P. Zacharias
da Salo von 1685 enthélt 16 lateinische Lieder, ferner 6 italienische
und 4 deutsche, aber dazu kommen noch 24 romanische. Alle diese
Liederbiicher iibertraf P. Karl Decurtins mit seiner Consolaziun,
die 1690 einzig romanische Lieder aufwies, und zwar deren 62. Die
zweite Auflage von 1703 ubertrumpfte noch die erste mit 112 romani-
schen Liedern. Kein einziges lateinisch, kein einziges italienisch, kein

49 Schreiber, Weltkonzil 1. c. 411.

5 Dariiber zuletzt Miiller I., Abtei Disentis 1696-1742. 1960, S. 80.

51 Zum Armenseelenkult Schreiber, Weltkonzil 1. c. S. 419. Uber den Armen-Seelen-
Brief von 1712 verg. Zs. {. Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 270-271. Dieser Brief samt
der Antwort wurde noch ein Saeculum spater wortlich kopiert samt dem Datum 1712. Rom.
Bibl. des Klosters Disentis, M 271 am Schlusse des Lebens der hl. Genoveva, Hs. wohl An-
fang des 19. Jahrhunderts und M 323, Hs. von Brigels 1840.

52 Vgl. zu dieser Methode Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Grau-
binden 78 (1948) 31.

282



einziges deutsch! Decurtins hatte das romanische Kirchenlied in der
Surselva zum Siege gefihrt.

Im 17. Jahrhundert sind auch schon handgeschriebene romanisch-
deutsche Grammatiken und Worterbiicher nachzuweisen, je-
doch nicht erhalten.?® 1729 erschien in der Klosterdruckerei vom Di-
sentiser Pfarrer und Kapuziner P. Flaminio da Sale eine italienische
Grammatik des Romanischen (Fundamenti principali della lingua re-
tica), die auch mit einem Vokabular versehen war. Nuntius Passionei
erhielt von P. Flaminio wohl dieses Vokabular, das er am g. Juli 1730
wieder von Luzern zuriicksandte, nicht ohne sein Wohlgefallen an
dieser fiir die Missiondre bestimmten Arbeit zum Ausdruck zu brin-
gen.’* Merkwiirdig ist nur, dal3 es Passionei nicht fiir seine Privat-
bibliothek, die er mit allen Mitteln vergroferte, zuriickbehielt!5

Eine Frage diirfen wir nicht umgehen, die Frage nach den dialek-
talen Unterschieden. Dabei geht es nicht darum, sie auf philolo-
gischem Wege darzulegen, sondern wie die damaligen Gewihrsmin-
ner, die dauernde und engere Beziehungen zu Land und Leuten hat-
ten, dartiber urteilten. Als erstes Votum horen wir den Generalpro-
kurator der Kapuziner, der sich bei der Propaganda-Kongrega-
tion in Rom 1661 dagegen verwahrte, dal3 seine ratischen Missionidre
alle drei Jahre ihren Wirkungsbereich dndern sollten. Er betonte, dal3
in den dortigen Landen die romanische Sprache gesprochen werde (la
lingua, che chiamano romanza, propria di quel paese e non di altri),
welche man gerade im Verlaufe von drei Jahren erlernen kénne (con
fatica puo apprendersi nello spatio di tre anni). Kaum habe sich der
Neuling an die Beichten und Predigten gewohnt, miil3te er schon wie-
der wechseln. Das se1 um so weniger anzuraten, als auch «innerhalb
dieses gleichen Landes verschiedene Sprachen(!) sind. Wenn sie der
Missionédr nicht vollkommen beherrsche, reizt er in den Predigten zum
Lachen und in den Beichten entstehen groBe Mif3verstindnisse». Die-
sem Votum gegeniiber hob der Nuntius in Luzern, Fredericus Borro-
meo (1654-1665), hervor, dal3 die «romanische Sprache (lingua ro-
manza) und die andern Sprachen des Landes, die fiir die Missionédre
dubBerst notwendig sind, die gleichen im ganzen Ritien sind, und daf}

53 Barockliteratur S. 26-27.

54 Bundesarchiv Bern, Nunz. Svizzera 125 A. Passionei an P. Flaminio. 9. Juli 1730:
il vocabulario, che Ella hat fatto per facilitare a codesti Missionari l'uso della lingua Ro-
manza, che ho sommamente gradito e le ne rendo.

5% Lengefeld S. v., Graf Domenico Passionei. 1900, S. 5-10.

283



derjenige, der in einer Pfarrei gedient habe, ohne Schwierigkeit auch
in allen andern arbeiten kann.» Mehr fiir den Standpunkt der Ka-
puziner trat der Churer Propst Christophorus Mohr auf. Er
setzte sich in Rom gegen den dreijahrigen Wechsel der Posten ein, weil
ja die verschiedenen Landschaften ihre eigene Sprache hitten (una
terra differente linguaggio d’altra).?” In der Tiberstadt erfuhr man
aber, daf3 Propst Mohr, auch sonst eine problematische Figur (huomo
per altro di opinioni problematiche), friher auch anders sich geaulBert
habe. Man wies erneut auf den Nuntius hin, der versichert: «Die ro-
manische Sprache ist dem ganzen Lande gemeinsam und unterschei-
det sich nur im Akzent» (la lingua romanza ¢ comune a tutto il paese,
differendo solo negli accenti). Die Propaganda wurde schlieBlich inne,
dalB zwischen Nuntius und Kapuziner eine langjahrige Antithese wal-
tete, da sich letztere nicht immer fiigen wollten.?® Dal} aber nicht der
Akzent, sondern wirklich verschiedene Aussprachen und Entwicklungs-
stufen vorlagen, versichert uns der bertthmte P. Zacharias da Salo
in seinen Notatiuns et Observatiuns, die er 1687 an den Schlul} seines
1685 begonnenen groflen Werkes: ,L.a Glisch sin il Candelier® setzte
(S. 170). Da bictet er eine ganze Liste von Varianten, so z. B. jou, jeu,
1au (= ich); affon, uffon (= Kind); bucca, bicca (= nicht); migliar,
mangiar (= essen); tgierp, Chierp, Corp (= Korper) usw. Bei dieser
Sachlage spricht P. Zacharias, Pfarrer in Cumbels (Lugnez), seiner
Abkunft nach ein Nord-Italiener, gerne sein Confiteor: «Die roma-
nische Sprache konnte ich nicht vollkommen erreichen, da sie von
einer Gemeinde zur andern, ja von einer Nachbarschaft zur andern,
sich dndert und verindert (tont variabil e mitabil), so daB jeder, wie
es seinem Kopfe besser scheint, spricht.» — «Unzdhlige Wérter ver-
andern die Silben, sprechen sie aus oder setzen solche hinzu oder reifen
sie ab. Bald gibt es mehr, bald weniger Buchstaben, wie jeder Verfas-
ser und Schreiber meint, daf} es besser sei.» Dann gesteht Salo, dal} er
sich meistens nach dem Lugnezer Dialekte gerichtet, aber auch Worte
der Cadi und der Foppa aufgenommen habe (biars plaids, che serven
bein per la Cadi € Foppa). P. Zacharias ist daher ein Zeuge nicht nur
fiir die mangelnde Orthographie, was ja damals nichts besagen wiirde,
sondern auch fir die Verschiedenheit der Landschafts-Dialekte. Dal3

5 Propaganda-Archiv Rom. Acta 1661 fol. 138, zum 22. August 1661.

57 1. ¢. Acta 1662 fol. 140 zum 12, Juni 1662. Uber Mohr siehe Tuor C. M., Die Dom-
herren in Chur. Jahresbericht d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubtinden 34 (1904) 21.

5 1. c. Acta 1662 fol. 293 zum 13. November 1662.

284



es damals den Kapuzinern nicht leicht fiel, das Romanische wirklich
gut zu lernen, obwohl sie meistens sehr lange in den Pfarreien blieben,
wenigstens die eigentlichen Pfarrherren, ist bei diesen Umstdnden be-
greiflich. Nicht alle waren ja auch so begabt wie P. Zacharias. Daher
auch die Klage tuber die mangelnde Sprachbeherrschung der braunen
Viter, wie sie z. B. kein Geringerer als P. Karl Decurtins 1685 erhob.?®
Abt Bernhard Frank (1742-1763) beklagte sich, die Kapuziner seien
ungebildet und spriachen sehr schlecht romanisch.®°

Die Klagen Salos bezogen sich in der Hauptsache auf das Sursel-
vische. Die berithmte Grammatik des Kapuziners P. Flaminio da Sale
von 1729, die italienisch geschrieben war, behandelte aber neben dem
Surselvischen auch das Oberhalbsteinische. Sie setzte sich also uber
die verschiedenen Differenzierungen im Surselvischen selbst hinweg.
DaB hier das Engadinische weggelassen war, zeigt, wie man sich da-
mals doch auf das vorderrheinische Hauptgebiet verlegen mufite. In
der Barockzeit gab es konfessionell mehr oder weniger abgeschlossene
Territorien. Erst das 19. Jahrhundert mit seinem Recht der freien
Niederlassung und mit seinen Strallen und Eisenbahnen brachte eine
neue Sachlage.

2. Die romanische Sprache im Urteil des Auslandes

So sehr sich die romanische Literatur und Sprache in der Barock-
zeit entwickelte, so kam es doch nicht so weit, dall die auBenstehen-
den Gelehrten in entsprechender Weise davon Notiz nahmen. Es
blieb im Gegenteil die alte Auffassung, das Romanische sei eine kun-
terbunte Sprache und ein unentwirrbares Gemisch. Vielleicht sind
daran etwa die Humanisten schuld, welche die alten Riatier mit den
Tusker identifizierten und dann weiter vom Lande der Tusker, von der
Toskana, auf das klassische Italienisch schlossen. Von dieser klassischen
Sprache der toskanischen Italiener stamme als entartete Tochter das
Ritoromanische ab. So betrachtete der Ziircher Humanist Conrad
Gesnerim Jahre 1555 in seinem « Mithridates» das Ritoromanische,
indem er betonte: «corruptissima eorum lingua Italica est censenda»1.
Ein gutes halbes Jahrhundert spater dullerte sich der venezianische

5 Muller I., Abter Disentis 1655-1696. 1955, S. 262.

8 ND fol. 291. Abt Bernhard an Nuntius. 4. April 1745.

61 Ribi A., Frithe Nachricht vom Rétoromanischen. Sondernummer: Rétoromanisches
* Erbe. Neue Ziircher Zeitung, 13. Februar 1938.

285



Diplomat Giovanni Battista Padavino (T 1639) in dhnlicher
Weise: «Questa lingua, la piu infernale proprio, difficile da proferire
o da intendere, ma difficilissima e quasi impossibile da scrivere, essendo
corrotta da diverse lingue.» Der Gesandte der Lagunenstadt betrach-
tete also das Romamnische als «tatsdchlich das hollischste Idiom, schwer
auszusprechen und zu verstehen, aber auch sehr schwierig und fast
unmoglich zu schreiben, da es aus verschiedenen Sprachen zusammen-
gewiirfelt ist.»%? Padavino geht also uiber die Humanisten hinaus, in-
dem er einfach das Romanische als eine vollkommen unorganisch ge-
wachsene Sprache, gleichsam als kiinstlich zusammengeklebtes Idiom
erkldrte. Der Hieb sal3. Es blieb die Meinung, die romanische Sprache
sel keine echte alte Sprache. Ein Bericht des Missiondrs Antonio
Maria Laus tber die ratischen Seelsorgeverhiltnisse an die romische
Congregatio de Propaganda Fide im Jahre 1660 empfiehlt den Neu-
druck von Adam Naulis Anatomia (1618), die in romanischer Sprache
(in lingua romancia) verfafit sei, einer Sprache, die ein Gemisch aus
mehreren Sprachen darstelle (che ¢ un miscuglio di piu lingue).®3
Spater urteilte nicht anders der Nachfolger Padavinos, der Venezianer
Vendraminio Bianchi, der 1705-1707 als Unterhdndler der Mar-
kusrepublik in den eidgendssischen Gebieten wirkte und das Biindnis
Venedigs mit Ziirich, Bern und Graubtunden von 1706 herbrachte.
Wir finden seine Ansicht in seiner 1708 zu Venedig gedruckten Re-
lazione, die er unter dem Decknamen D’Arminio Dannebuchi heraus-
gab.® Darin betont er, dall der grofte Teil der bundnerischen Ge-
meinden das Romanische spreche, das am Italienischen, Franzosischen,
Spanischen und auch am Deutschen teilnehme und das als « Gemisch
aus allen diesen Sprachen aufgefal3t werden kann.»% So sah auch der
Kapuziner Historiograph P. Clemente 1702 im Romanischen der
Bindner nur «una mistura di molti linguaggi» beziehungsweise «un
parlar misto di molte lingue».%® Wohl ein Beamter der Luzerner Nun-

62 Planta P. v., Chronik der Familie von Planta 1892, S. 282.

6 Propaganda-Archiv, Rom. Acta 1660 fol. 221 . Nr. 16, zum 6. September 1660.
Uber Laus siche Miiller 1., Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 95.

8¢ Uber ihn Vogt W., Die Schweiz im Urteil von auslindischen Publikationen aus der
ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts. 1935, S. 7.

85 Dannebuchi D’Arminio, Relazione del paese de’ Svizzeri e loro Alleati. Venedig
1708, S. 157-158: se s’osserva per¢ il linguaggio detto Romanzo, ch’¢ lo piu usitato nella
maggior parte dei Communi et partecipa dell’Ttaliano, Francese, Spagnuolo e anco del
Tedesco (essendo per altro quest’ultimo il linguaggio materno) pud congetturarsi, che un
miscuglio di tutte queste nazioni, siasi unitamente ritirato all’ora in questo paese,

66 P. Clemente da Brescia, Istoria delle Missioni nella Rezia, 1702, S. 3, 5.

286



tiatur schrieb in 1talienischer Sprache einen Bericht iiber den Besuch
des Nuntius Philippo Acciajuoliim Kloster Disentis vom Jahre
1746. Darin bezeichnete er wiederum das biindnerische Idiom kurz-
weg als «un misto di tutte le altre lingue».%7 Wiederum auf die An-
sicht der Humanistenzeit ging der gelehrte Abt Bernhard Frank,
ein osterreichischer Adeliger, zuriick, der in einem gedruckten offenen
Briefe an einen «edlen Burger von Sondrio» vom 28. August 1749,
welcher die Grindung des Disentiser Kollegs im Veltlin vorbereiten
sollte, erklirte, seine romanischen Patres verstiinden die italienische
Sprache, ja spriachen sie sehr gut, was begreiflich sei, da ja das Roma-
nische zum groflen Teile vom Italienischen abstamme (Lingua Ita-
liana, da cui il proprio loro Linguaggio ancor maggior parte si de-
riva).ss

Wenn man sich vor Augen hilt, dall man also sogar in gelehrten
Kreisen das Romanische nur als kiinstliches Sprachgemengsel betrach-
tete, dann begreift man zwel Richtungen des 18. Jahrhunderts besser.
Erstens, daf3 die deutschen Reisenden und Besucher so bitter iiber
das Romanische hohnten. Der Ziircher Kupferstecher Joh. Baltha-
sar Bullinger, der sich 1757 mit seinen Reisegenossen nicht gut im
Oberlande verstindigen konnte, verstieg sich zur Behauptung, die
romanische Sprache werde «ewig ein Fluch» sein. Auch der gelehrte
Johann Konrad Faesi, der 1769 das Tavetsch besuchte, betrachtete das
Romanische lediglich als eine Sprache vom «Pébel» im Grauen Bunde. *
Zweitens versteht man aber auch von diesem Standpunkte aus, dal3
keineswegs die ungebildetsten und die unpatriotisten der Biindner
Geistesmanner damals das Romanische elimieren wollten. Zu
diesen gehorte der schon genannte Innsbrucker Aristokrat und Disen-
tiser Furstabt Bernhard Frank von Frankenberg (1742-1763),
ferner zwel protestantische Engadiner, niamlich Pfarrer Heinrich
Bansi (1754-1835) und der Jurist und Historiker Theodor von
Mohr (1794-1854).7° Erst der groBle Aufschwung der historischen
Sprachforschung im 1g. Jahrhundert schuf die Voraussetzungen, um
auch das Rétoromanische als gleichwertige Schwester des Franzosi-
schen und Italienischen erkennen zu lassen. Es war eine angenehme

67 Schmid Leo, Fiirstabt Bernhard Frank. 1958, S. 44.
%8 Schmid, S. 137.

68 Zeitschrift Disentis, 1944, S. 89-92.

0 Schmid, S. 71.



«Rache der Geschichte», dal3 gerade ein 1talienischer Sprachforscher,
der aus Gorz stammende Graziadio Isaia Ascoli (1829-1907), im Jahre
1879 durch seine ,Saggi Ladini® die Anerkennung des Ritoromani-
schen als eines selbstindigen Zweiges der Romania erstmals rein philo-
logisch und tberzeugend darlegte.

Nachdem wir schon das romanische Oberland von aullen her an-
sechen, fragen wir uns, was die Reisenden von den sprachlichen Ver-
hiltnissen innerhalb der biindnerischen Grenzen zu sagen haben. Die
Reisenden im 17. Jahrhundert hielten meist beir Ilanz inne. Erst im
18. Jahrhundert ergoB sich der Strom weiter hinauf. Zumeist orientier-
ten sie sich nicht allzu genau tiber die sprachlichen Verhiltnisse, son-
dern hatten den Eindruck, dall man einfachhin hier die romanische
Sprache spreche. Der Ziircher Pastor Johann Konrad Faesi be-
hauptete, er hitte 1763 im Tavetsch kein Mittagessen erhalten, wenn
nicht sein Wegweiser «die romandsche Sprach, die durch den gantzen
obern Pundt von dem Poébel geredt wird, verstanden» hitte.” Der
Engliander William Coxe traf 1779 in Disentis ein und interessierte
sich um romanische Drucke, die er im Kloster zu erhalten hoflte. «Die
Benediktiner gaben mir mehrere Exemplare, unter anderem auch ein
Woérterbuch des Romanischen, das man in den Téilern der Surselva
spricht» (que 'on parle dans la vallée de Sopra-Selva).” Der Tubin-
ger Professor Dr. Konrad Christian Storr bereiste das Rheintal
von der Oberalp aus im Jahre 1784. Er fuhlte sich hier aber nicht recht
zu Hause: «Die churwilsche oder nach der Benennung der Einwoh-
ner romanische Sprache, die in diesem Thale herrscht, macht es Frem-
den beinahe unmoglich, Erkundigungen von ihnen einzuziehen.»? Das
mag genigen, um festzustellen, wie sehr noch das ganze Volk am jun-
gen Rheine die angestammte Sprache pflegte.

3. Die deutsche Amtssprache

Es zeugt fiir die althergebrachte und im Lande tief verwurzelte
romanische Sprache, daf} sie sich schon im Mittelalter trotz der herr-
schenden lateinischen Amtssprache erhalten hat. Das gleiche Mirakel,
wenn man so sagen darf, leistete sich die romanische Sprache auch

"1 Zentralbibliothek Ziirich Ms L 444, S. 886 zu 1763.
2 Coxe V., Voyage en Suisse 3 (1790) 264,
7 Storr G. K. Ch., Alpenreise 2 (1786) 127.

288



trotz der herrschenden deutschen Amtssprache im Zeitalter des Ba-
rocks.

Zunichst war das Deutsche die Sprache des Rechtes und der Ur-
kunde schon seit dem Spatmittelalter im Grauen Bunde. Schon die
Grundungsurkunden des Grauen Bundes von 1395 und 1424, die ja
immer wieder vorgelesen wurden, waren in deutscher Sprache obge-
faBt. Es war dies insofern begreiflich, da ja zum Grauen Bunde nicht
nur romanische Landschaften, wie etwa die Cadi und das Lugnez so-
wie 1talienische Gebiete wie das Misox und Calanca, sondern auch
deutsche Gegenden wie das Rheinwald, Safien und Avers, Obersaxen
und Vals gehérten. So ist es begreiflich, daBB auch noch die Statuten
des Grauen Bundes, die 1719 aufgesetzt und 1717 verbessert wurden,
im letzteren Jahre «aus Befelch des lobl. Pundts» in deutscher Sprache
bei Peter Moron in Bonaduz gedruckt wurden. Eine neue Ausgabe er-
schien wiederum 1726, jedoch ohne Angabe des Druckortes. Dement-
sprechend waren auch die Sentenzen und Protokolle des Bundes in der
gleichen Amtssprache abgefaf3t.”* Das Stiftsarchiv Disentis besitzt auch
handschriftliche Satzungen mit dazugehorigen Dokumenten und Li-
sten (1424-1717) aus dem Anfange des 18. Jahrhunderts, die ebenfalls
ganz deutsch sind. Wie in praktischer Weise das Deutsche gehandhabt
wurde, zeigt ein im Stiftsarchiv Disentis befindliches Rechnungsbuch
von Johann Gaudenz von Castelberg, Landschreiber des Grauen Bun-
des. Darin lie3 er sich 1708 von allen Boten den Empfang der Salarien
und Audienzgelder quittieren, wobei alle, auch diejenigen von der
Cadi und dem Lugnez, in deutscher Sprache ihre Bestitigung schrie-
ben, einzig ausgenommen die Bundner italienischer Zunge.

Darum waren auch die Streitschriften des 18. Jahrhunderts in
dieser Sprache abgefaBt. 1714 erschienen mehrere Schriften, als in
Truns eine strittige Landrichterwahl zustande kam, so ein « Wahr-
haffter Bericht», die «Sinceration» und das « Memorial ».7> Die Wal-
tensburger Frage mulite der Abt vor dem Grauen Bunde verteidigen.
Daher schrieb die Abtei 1722 ihre «Sinceration» gegen Waltensburg,
letzteres ihre «Grundliche Wiederlegung» gegen das Kloster, alles

7 Zu den Protokollen siche z. B. A SF (26) 9 zum 11. Mai und 14. September 1735.
Zu den Sentenzen BAC Mappe 40/Z. Nr. 33 zum 14. September 1735.

75 Siehe dariiber Miiller 1., Abtei Disentis 1696-1742. 1960, S. 89-91, 149. Hier sei
noch bemerkt, dafl auch die politischen Gedichte fast ausnahmslos deutsch waren. Siehe
dartiber Zinsli Ph. im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden, 40/41 (1910

und 1911) sowie Bertogg H., Evangelische Verkiindigung auf riatorom. Boden, 1940,
S. 107-108.

289



Druckwerke in deutscher Sprache.” Die Entwiirfe zum Auskauf von
Waltensburg und das definitive Dokument von 1734 sind daher deutsch
abgefaB3t.”" Dasselbe ist von den Schriften des Zehntenstreites (1728-
1738) sowie des anschlieBenden Castelberg-Handels zu sagen. Hier
ist vor allem der «Kiirtzlich doch griindtlich und wahrhaffter Be-
richt» von zirka 1735 und die «Defension» vom 11. Januar 1736 so-
wie der «Brief des Magistrats zu Dissentis» von 1797 zu nennen. Frei-
lich war der sog. Laudo, der den Kompromif3-Entscheid vom 23. Mirz
1797 enthdlt, den der Churer Bischof und der franzosische Gesandte
gefallt hatten, in italienischer und romanischer Sprache abgefal(3t.?
DaB3 gerade in Sachen, welche den einfachen Mann des Volkes angin-
gen, die romanische Sprache bevorzugt werden mullte, war sehr am
Platze. Aber warum beniitzte man die italienische Sprache statt der
ublichen deutschen? Damit wollte man wohl dem franzésischen Ver-
mittler Bernardoni entgegenkommen, der cher italienisch als deutsch
verstund. Dann beabsichtigte man wohl auch, damit Mitrauen und
irrige. Ubersetzungen zu vermeiden. Der gewohnliche Ritoromane
konnte wohl das Italienische leicht verstehen. Wenige Monate vorher
mahnte der Churer Bischof den Nuntius Barni, dem Disentiser Magi-
strat mit Zensuren zu drohen, aber das Schreiben italienisch abzufas-
sen, damit nicht boswillig falsch iibersetzt werden kann (in idomate
Italico, ne fraudi per interpretem locus sit).?™

Die Streitschriften des Grauen Bundes waren schon deshalb
deutsch, weil Schwierigkeiten in dessen Gebiet sofort auch die zwei
andern Biinde interessierten und in gewisser Weise auch beriihrten.
Oft und oft muBten sich die Haupter des Gotteshausbundes und
des Zehngerichtenbundes um die Angelegenheiten des Grauen
Bundes kiimmern, wie selbstverstindlich auch umgekehrt. Das ge-
schah in deutscher Sprache. Statt vieler anderer Belege sei nur auf die
deutschen Dokumente hingewiesen, die beim Maissen-Streit 1678 und

76 Muller 1. c. S. 148-149.

77 BAC Mappe 40/I1. zu 1733 und 1734. Dazu Miller, Abtei Disentis 1696-1742,
1960, S. 374-394.

78 Deutsch sind auch Attestate der Cadi wie des Klosters in Sachen Zehnten. BAC
Mappe 40/Z. Nr. 54-535 zum 22. und 24. Dezember 1736. Ebendort Nr. 65 handschriftliche
Streitschrift, die mit dem Laudo zusammenhingt. Zum Ganzen siehe Tomaschett Paul, Der
Zehntenstreit im Hochgericht Disentis, 1954, S. X-XI und 131. Miiller I., Abtei Disentis
1696-1742, 1960, S. 91, 169, 211, 225, 357.

" Bundesarchiv Bern, Nunziatura Svizzera, Vol. 131. Bischof von Chur an Nuntius
Barni, 19. September 1736. Beilage zum Brief Barnis an den Staatssekretir der rémischen
Kurie.

200



beim Landrichterstreit 1714 (Sinceration) verfallt wurden und die
Hiupter des Gotteshaus- und Zehngerichtenbundes angingen.®

Schon das zeigt, dal3 Deutsch die Amtssprache der gesamten Drei
Binde war. Seit dem 16. Jahrhundert sprach ja das Gebiet von
Chur, Prittigau, Schanfigg, die Herrschatt und die Lenzerheide
deutsch. Hinzu kam die Walserkolonie Davos.®? Gerade die Churer
Gegend war ja fiir das Bundner Oberland das naturgegebene Zentrum
in wirtschaftlicher wie politischer Hinsicht. Winter und Sommer war
der Weg nach Chur frei. Dort traf der kleine wie der groe Kongrel3
der Drei Bunde zusammen. Wollte also das rdtoromanische Vorder-
rheintal im Areopag der Drei Biinde einen groBleren Einflull ausiiben,
dann muBten dessen geistige Fuhrer die deutsch geschriebenen Lan-
dessatzungen genau und richtig verstehen, angefangen von dem
Davoser Brief von 1486 bis zum Malanser Spruch von 1700, vom Pen-
sionenbrief von 1500 bis zur Malefizordnung von 1716.%2 Neben den
Kongre3- oder Beitagen in Chur waren die Bundestagungen wichtig,
die in einem standigen Kreis das erste Jahr in Ilanz, das vierte in Chur
und das fiinfte in Davos zusammenkamen. An diesen Versammlungen
sprach man in deutscher Sprache, die als offizielle Landessprache
galt.®® Schon 1575 bestimmte man die deutsche Amtssprache.®* Ein
Postulat von 1683 mahnte, ein kompliziertes Deutsch mit Zitaten und
Ausdriicken aus andern Sprachen, wie z. B. aus dem Lateinischen, zu
meiden.®?

Die Drei Bunde selbst waren seit dem 15./16. Jahrhundert Zuge-
wandte Orte der Eidgenossenschaft. Diese aber war bis zur franzo-
sischen Revolution deutschsprachig orientiert. Hiemit war es fir Ge-
sandte und Sekretdre aus Graubtinden notwendig, die eidgendssische
Amtssprache kennen zu lernen. Die Urner, Glarner, Schwyzer, um
von den Luzernern und Zirchern nicht zu reden, lernten nicht das

80 ND fol. 175 zum 28. Marz 1678. Zur Sinceration 1714 siehe Miiller 1., Abtei Disen-
tis 1696-1742, 1960, S. 90.

81 Pult C., Uber die sprachlichen Verhiltnisse der Raetia Prima im Mittelalter, 1928,
S. 47-48. Bertogg H., Evangelische Verkiindigung auf ratoromanischem Boden, 1940,
S, 110-111.

82 Vgl. Graubiindnersche Grundgesetze, Ziirich und Chur 1767, S. 129. Dazu Jecklin
C., Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubiindens, 1883, S. 73-157.

8 Sprecher J. A., Kulturgeschichte der Drei Biinde; ed. R. Jenny, 1951, S. 487.

84 So nach Muoth C. in den Annalas 8 (1893) 18.

8 Valer M., Die Bestrafung von Staatsvergehen in der Republik der Drei Biinde, 1904,
S. 262,

291



Romanische, sondern betrachteten es als selbstverstandlich, dal3 die
Bindner Romanen deutsch sprachen.

Es war eben die Rede von der Bedeutung der Churer Gegend.
Dazu trug auch die politische Wichtigkeit von R4dziins bei. Leopold 1.
nahm die Herrschaft wieder an sich und betraute Joh. B. von Rost 1696
als Verwalter und 1698 als kaiserlichen Gesandten. Alle diese Gesand-
ten (Wenser, Wolkenstein usw.) waren Deutsch-Osterreicher, die des-
halb deutsch schrieben. Ihre diesbeziiglichen Berichte gingen nach
Innsbruck, wo der Sitz der sog. vorderdsterreichischen Regierung
war. Die heute noch im Innsbrucker Archiv aufbewahrten sogenann-
ten Réiziinser Akten des 17./18. Jahrhunderts sind daher alle deutsch.
Auch die Briefe und Dokumente der kaiserlichen Gesandten nach
Wien selbst zeigen die gleiche Form. Wien, Innsbruck und Razuns
ihrerseits schrieben in deutscher Sprache nach Biinden. Das war um so
bedeutsamer, als ja Osterreich seit 1714 Mailand innehatte und seit-
dem seinen Einflu} in den rdtischen Landen sehr steigern konnte. In
der Cadi ist ja seit 1714 die Gsterreichisch-castelbergische Parter am
Ruder. 8¢

Die Churer Gegend und besonders die Stadt Chur erhielt auch durch
den Bischofssitz grofle Bedeutung. Die Bischofe aber waren damals
keineswegs so romanisch, wie man glauben kénnte. Johann VI. Flugi
(1636—-1661) verlebte seine Jugend in Firstenburg und Marienberg,
also im Vintschgau. Freilich war Ulrich Demont (1661-1692) ein
Lugnezer und Ulrich VII. von Federspiel (1692—-1728) ein Emser.
Aber tirolerischer Herkunft war Joseph Benedikt von Rost (1728-
1754). Wiederum im Vintschgau geboren und in Marienberg erzogen
war Johann Anton von Federspiel (1755-1777). Was Wunder, wenn
sich die bischofliche Kurie der deutschen Sprache bediente.®? Selbst
die Cadi wendet sich in dieser Form an den Bischof.®® Abt Bernhard
Frank schreibt mehrmals deutsch ins bischofliche SchloB3, also nicht
lateinisch, wie man etwa erwarten sollte.®® Das Disentiser Kapitel mel-

8 Zu den damaligen vielen Beziehungen zu Osterreich und besonders zur Kaiserstadt
siche Miiller I., Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 87 fI., 341-351, 357-361 zu 1714 ff.
und 1733.

87 Kanzler Kirchbauer an P. Ild. Decurtins. 7. April 1731 (SAA 6124 Fol. 148) und
Bischof v. Rost an Wolkenstein. 1736. BAC Mappe 40/Z. nr. 57.

88 BAC Mappe 40/Z. Nr. 27 zum 10. Februar 1732. Ebendort Nr. 72, 81 zum 5. Mirz
und 19. April 1737. Auch Landrichter Joh. Ludwig v. Castelberg an Bischof. Ebendort
Nr. 15 zum 9. Januar 1731.

89 BAC Mappe 40/Z. Nr. 98-100, zum 21. Februar und 4. Marz 1745 sowie zum 22.
Mai 1746. Mappe 40/1. Nr. 25 zum 8. Mirz 1761.

292



dete dem Bischof das Ableben der Abte 1763 und 1764 in deutscher
Sprache.®® Abt Kolumban Sozzi zeigt seine Wahl deutsch an.®' Abt
Lautentius Cathomen, ein Brigelser, schreibt dem Bischof 1788 in
deutscher Sprache.??

Wenn aber das Deutsche im Grauen Bunde und in den Drei Ban-
den die Amtssprache war, so konnte sich dennoch das Romanische
im Verlaufe des 18. Jahrhunderts immer mehr zu einer Literatur-
sprache entwickeln. Es wurde schon oben darauf hingewiesen, wie
sehr das einheimische Idiom immer mehr nicht nur im Gebet- und
Liederbuch, sondern auch in gedruckten Schriften und sogar Protokol-
len sich Bedeutung verschaffen konnte.

Diesem Prozel kam nun auch die gesamte Zeitstromung ent-
gegen. Schon im 17. Jahrhundert wies Jean Baptiste de la Salle
(T 1719) der Muttersprache in der Heranbildung und Erziehung eine
ganz andere Bedeutung zu als vorher. Statt des Lateinischen sollte nun
die franzosische Muttersprache im Zentrum sein.®® Dann erhob Jean
Jacques Rousseau (1 1778) die berihmt gewordene Forderung:
Retour a la nature! Sein Emile (1762) war das neue Erziehungspro-
gramm. Die franzosische Revolution von 1789 driickte gleichsam das
Siegel auf diese neue Lehre. Wie weit die neue Richtung auch auf das
Sprachliche wirkte, erhellt beispielsweise daraus, dafl bald darauf, im
Jahre 1792, in Prag ein Lehrstuhl fiir das T'schechische errichtet wur-
de.®® Im Jahre 1794 beschloB die aullerordentliche Standesver-
sammlung in Chur die Anerkennung aller vier Sprachen des
Biindnerlandes, indem sie den Bundesschreiber anhielt, jeweils an die
Gemeinden, welche die italienische oder eine von den beiden roma-
nischen Sprachen sprechen, in deren Idiom zu schreiben.? Diese Ver-
ordnung geschah also noch, bevor die eigentlichen Auswirkungen der
franzosischen Revolution im Jahre 1798 unser Land in Mitleidenschaft
zogen. 1794 ist also ein Meilenstein in der Sprachgeschichte Biin-
dens, die amtliche Mindigkeitserkldrung der romanischen Sprache,
die Magna Charta der Landesidiome. Und wie schnell folgte man dem

% BAC Mappe 40/I. Nr. 26 zum 12. Februar 1763 und Nr. 27 zum 21. Juli 1764.

1 BAC Mappe 40/I. Nr. 28 zum 20. August 1764 und Nr. 29 zum 2. Februar 1772.
92 BAC Mappe 40/I. Nr. 33 zum 22. Dezember 1788.

93 Schniirer G., Kirche und Kultur in der Barockzeit, 1937, S. 651-652.

94 Benzigers Illustrierte Weltgeschichte 3 (1951) 256.

Pindsch St., Die auBlerordentliche Standesversammlung und das Strafgericht von
1794 in Chur, 1917, S. 192,

293



gegebenen Signal! 1795 entstand bereits das Schmidsche Decreten-
buch in deutscher und romanischer Sprache.®® Die Statuten des
Grauen Bundes erschienen bereits 1797 bei Bernhard Otto in Chur in
romanischer Sprache (Stiftsarchiv Disentis). FEine indirekte Einwir-
kung auf die Bedeutung der Muttersprache wird dann auch Hein-
rich Pestalozzis « Wie Gertrud ihre Kinder lehrte» gehabt haben,
das an Rousseau ankniipfte und freilich erst 1801 erschien.®” Pestalozzi
trat fiir einen gepflegten muttersprachlichen Unterricht ein. Diesen
Ideen Pestalozzis naherte man sich um so mehr, als Graubiinden 1803
zur Eidgenossenschaft geschlagen wurde. Die Eidgenossenschaft
selbst wieder wandelte sich gerade in diesen Jahren 1803-1815 durch
Aufnahme italienisch und franzosisch sprechender Kantone zu einer
mehrsprachigen Schweiz um, was wiederum auf die foderalistische Lo-
sung der Bundner Sprachenfrage glicklich einwirkte.

4. Deutsche Landschaften im Umkreis von Romanisch-
Bunden

Das Deutsche hatte, wie schon angedeutet, im weiten Gebiete des
Vorderrheintales um so mehr Bedeutung, als nicht wenige Walser-
siedlungen rings um das romanische Kernland lagen. Beginnen wir
im duBersten Westen, mit Ursern. Ursprianglich ratisch, dann Ende
des 12. Jahrhunderts germanisiert und durch den Gotthardverkehr
wichtig geworden, besall es mannigfache Beziehungen wirtschaftlicher
Art zum angrenzenden Tavetsch und kirchlicher Art zum Kloster
Disentis, zu dessen geistlichem Jurisdictionsbereich es seit dem Mittel-
alter gehorte. Die Pfarrherren von Ursern wurden bis 1665 vom Abte
prasentiert. Dann aber ging die Pfarrei 1688 an die schweizerische
Kapuzinerprovinz iiber, wodurch der ritische EinfluB an Kraft ver-
lor.?® Ursern gehorte nun ganz zum deutsch-schweizerischen Kultur-
kreis. So dichtete der Andermatter Pfarrer P. Mauritius Zehnder von
Menzingen (1 1713) 36 formschéne Kantilenen unter dem Titel
« Marianische Nachtigall». Diese 1711 herausgegebenen Lieder sind
wohl vom groBlen Laurenz von Schniifis (f 1702) angeregt worden.

9 Dariiber Barockliteratur S. 25. Interessant ist, dal3 P. Pl. Spescha schon 1790 deut-
sche Dokumente eifrigst iibersetzte. Stiftsarchiv Disentis P1. Sp. 49.

97 Pestalozzis Werke, ed. W. Schohaus 2 (1927) 380 f., 386 f., 396, 398 und 3 (1927)
303 £, 311 £, 352 £, 374 1.

9 Niheres Miiller 1., Die Abtei Disentis 1655-1696; 1955, S. 111-120.

204



Auch deutsche Theatervorfithrungen bezeugen den sprachlichen Cha-
rakter des Tales. 1713 weilte auch P. Ferdinand WeiBBenbach aus Zug
in Andermatt, dessen Passionsspiel im Frihling 1714 dort aufgefiihrt
wurde.®® 1745 kam der «ubel gerathene Sohn» Absolom zur Darstel-
lung, dessen Text in Disentis gedruckt wurde.'®® Nicht zuletzt soll
Ursern auch als Durchgangstal zu Ur1 Erwdhnung finden. Ehe-Allian-
zen zwischen der urnerischen Aristokratie und den fithrenden Schich-
ten des Biundner Oberlandes waren im 16./17. Jahrhundert nicht
selten, 101

Von Ursern wandern wir nach Obersaxen, von dessen literari-
schem Leben zwar keine Kunde vorliegt, das jedoch im 17. Jahrhun-
dert hervorragende Pfarrherren besafl. Da die Gemeinde mitten in
romanischem Gebiete lag und daher auch manche Heiraten mit Ro-
manen geschlossen wurden, ersuchte die Pfarrei 1635 den Bischof, ihnen
den romanisch sprechenden Christian Camenisch zu belassen. Ubri-
gens besorgten noch oft romanische Geistliche in deutscher Sprache
die dortige Seelsorge.1%2 Es ist auch interessant, dal3 gerade ein Lugne-
zer Gieli Demont 1670 ein MefBbiichlein herausgab, das nicht nur ro-
manische, sondern auch deutsche Texte bietet. Der Verfasser dachte
wohl an St. Martin und Tersnaus, wo noch 1627 genau bestimmt
wurde, wann jeweils deutsch und wann romanisch gepredigt werden
sollte.’®® Von Tersnaus pilgern wir nach Vals. Christian Arpagaus,
der in Vals 1677-1681 wirkte und als «biindnerischer Abraham a
Santa Clara» bezeichnet werden kann, hat seine Predigten unter dem
Titel «Geistliche Hirten-Tasch» 1701 und 1706 in zwei Bianden her-
ausgegeben.!®* Hitte er sich der romanischen Sprache bedient, so
miiBBte man ihn neben P. Zacharias da Salo und P. Karl Decurtins
stellen. Beweiskridftiger ist der «Geistliche Blumengarten», den P.
Placidus Riuttiman 1685 in Vals druckte und herausgab. Von den g2
Liedern ohne Noten sind 8o deutsch, die @brigen lateinisch. Hinzu

% Peterhans P. Sebald, Die Philomela Mariana oder Marianische Nachtigall des P.
Mauritius von Menzingen. 1944, S. 33 f.; bes. 37-38. Dazu Durgiai P. Leopold, Die Ka-
puziner im Urserntale, 1929, S. 33.

100 Biindner Monatsblatt 1934, S. 219.

101 Biindner Monatsblatt 1938. S. 11-12.

102 Jahresbericht d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 49 (1919) 216.

103 Bertogg H., Evangelische Verkiindigung auf riatoromanischem Boden, 1940, S. 130.
Poeschel E., Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden 4 (1942) 215.

104 Tahresber. d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubtinden 49 (1919) 157 und 50 (1920) 89.

205



kam 1687 ein deutsches MeBbichlein. Vielleicht sind die beiden
Werke nicht nur in Vals, sondern auch sonst noch gebraucht worden.105

Riuttimans «Geistlicher Blumengarten» von 1685 enthalt auch
das 77 Strophen zihlende und aus der Mitte des 17. Jahrhunderts
stammende deutsche Plazilied. Da nun einerseits in Riittimans Buch
noch ausdriicklich auf den AblaB3 am St. Plazifeste hingewiesen wird,
anderseits auch die Ursener jeweils zum Plazifeste offiziell und scha-
renweise kamen, so liegt doch die Vermutung auf der Hand, daf3 die-
ser lange Prozessionsgesang fur die Pilger aus Vals, Obersaxen und
Ursern bestimmt war.

Nicht nur wirkten Walserkolonien auf die Cadi, sondern auch auf
die Gegend von Ilanz. Dort war eine eigentliche Drehscheibe.
Vom Lugnez und von der Cadi kam der romanische Einflul}, von Sa-
fien und Vals sowie Obersaxen der walserische, endlich von Chur der
deutsche. Es ist daher nicht zu verwundern, dall wir in dieser Gruob
zahlreiche walserische Familiennamen im 15. bis 17. Jahrhundert fin-
den, so in Kistris, Flond, Luvis usw.'® Nun wére hier freilich genauer
zu untersuchen, ob es sich hier nur um urspriinglich walserische Fami-
lien handelt, die sich aber dann frither oder spéter romanisiert haben.
Es liegt also hier noch eine offene Frage vor. Die sog. Ilanzer Arti-
kel waren in deutscher Sprache abgefalit, aber hiebei hatten wohl die
Ilanzer selbst nicht die fithrende Stimme. Es ist aber doch bemerkens-
wert, daf3 der Artikelbrief vom 4. April 1524 das Deutsche gegeniiber
dem Lateinischen hervorstreicht: «Es sollend ouch hinfiir die Procu-
ratores in Tutsch, wie dan vor allten Zitten ouch briichig gesin ist,
unnd nitt inn Latin procurieren.»'°” Es scheint, dal3 die Reformation
in Ilanz zunichst doch das Deutsche gestiarkt hat. So predigte man
1526 in Ilanz meist deutsch, so dall die Luviser sich trennen und
einen romanischen Pfarrer haben wollten.’®® Valendas war 1528
«merteyll thitsch».1%? Das Ilanzer Formelbuch des 16./17. Jahrhun-
derts ist deutsch abgefaBt (Stiftsarchiv Disentis). Das protestantische
Kirchenbuch von Ilanz um 1600 war ebenfalls deutsch.!? Mitte des

105 Niheres Biindner Monatsblatt, 1952, S. 65-89.

106 Joos L., in Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte, 1946, S. 306-317.

107 Jecklin C., Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubiindens, 1883, S. 81.

108 Bertogg H., Evangelische Verkiindigung auf ritoromanischem Boden, 1940, S. 99;
dazu Vasella im Jahresber. d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden, 1943, S. 150,

108 Bertogg, S. 108, dazu Vasella L. c., S. 158.

110 So nach den Exzerpten im Biindnerischen Monatsblatt 1928, S. 11 fI., 74-75.

206



17. Jahrhunderts amteten hier auch fremde deutsche Lehrer, so ein
Senderlin aus der Pfalz und ein Wihser von Glarus. Sie verbreiteten
sicher die Kenntnis des Deutschen und nicht des Romanischen.'* Daf3
Stefan Gabriel (T 1638), der bekannte Pridikant und Ubersetzer
ins Romanische, auch deutsch gepredigt habe, nehmen protestantische
Historiker an.'*? Es f4llt auch «die Leichtigkeit auf, mit der sich Stefan
Gabriel in Altstatten bei Zirich ins Deutsche einfand (Pfarrer 1623—
1627), dann die bekannten deutschen Predigten, die doch kaum den
Eindruck bloBer Ubersetzungen machen. Prof. H. Bertogg, welchem
dieser Hinweis zu verdanken ist, teilte uns auch einen Originalbrief
von Stefan Gabriel vom 8. Miarz 1626 mit, in welchem er in deutscher
Sprache am 8. Mirz 1626 den romanischen Schamsern, die ithn als
Pfarrer wiinschen, seine freundliche Absage mitteilt.!'* Wir durfen das
eine vom andern nicht trennen: Stefan Gabriel sah sich den deutsch-
sprachlichen Verhiltnissen gegeniiber, denen er sich einerseits an-
paBte, die er aber anderseits auch zu wenden suchte durch seine Uber-
setzungen, welche dann sein Sohn Lucius (T 1663) so gliicklich weiter-
fithrte. 114

5. Die deutsche Schriftsprache im romanischen Gebiete

Nachdem wir schon gesehen haben, wie die deutsche Amtssprache
sowohl im Grauen Bunde wie in den Drei Biinden uberhaupt das
Deutsche in den romanischen Landschaften forderte, stellt sich uns die
Aufgabe, nidherhin zuzusehen, in welchen Sparten sich hier der Ein-
fluB geltend machte. Dabei wird uns das abgeschlossene Gebiet der
Cadi zuerst interessieren. Zunichst sind alle Vertridge, auch wenn
sie nur das eigene Territorium betreffen, deutsch abgefalit. Wir nen-
nen hier die Kompositionen des Abtes Sebastian von Castelberg von
1614 wie die Tavanasische Komposition von Abt Adalbert II. de Me-
del 1674, also von zwei romanischen Abten.!'® Zwischen beiden Doku-
menten datieren die beiden Kompositionen von 1643 und 1648. Auch

111 Bonorand C., Die Entwicklung des reformierten Bildungswesen in Graubiinden,
1949, S. 137.

12 Bertogg, S. 123.

13 Qrig. im chemaligen Kirchenarchiv von Zillis, heute Privatbesitz.

114 Die Leichenrede auf Landrichter Caspar Schmid von Griineck 1659 war romanisch
und ist erhalten. Decurtins, Chrestomathie 1 (1896) 65.

15 Fiir 1614 siche ND fol. 223 S. 1-4, Kopie von 1638, fiir 1674 ND fol. 230-231.

291



die Abmachungen zwischen Kloster und Cadi von 1734 halten sich an
diese Form.!1¢ Der deutschen Schriftsprache bedienen sich selbst 1686
und 1687 die Somvixer und die Magistraten der Cadi, als sie dem Nun-
tius ihre Anliegen vorbrachten.’'” An den apostolischen Legaten
schrieben die Brigelser 1730 und die Trunser 1739 deutsch.’® Man
hitte eher italienisch erwartet. Endlich sind die Protokolle der Cadi
1608-1739 deutsch abgefallt (Stiftsarchiv Disentis). Selbst Land-
ammann und Rat der Cadi wenden sich gelegentlich in deutscher
Sprache an die Brigelser, also an die eigenen Leute.!? Schliefllich wur-
den Verkaufsdiplome, Zinsbriefe, Schenkungen usw. ebenfalls in der
Amtssprache ausgestellt. Noch in dem Erlasse des Magistrates der Cadi
von 1759 wird die Erlernung der deutschen Sprache gefordert, und
zwar mit der Begrindung, daB fast alle Vertrage deutsch abgefal3t
selen (contratti che quasi tutte si fanno in idioma tedesco).!2°

Nicht nur rechtliche Dokumente, sondern auch literarische
Darstellungen benutzen diese Form. Jacob Bundi (f 1614) schrieb
noch als Weltpriester und Pfarrer von Somvix seine Jerusalem-Reise
fir die Interessenten der ganzen Cadi und dariber hinaus in dieser
Sprache.'®! Das Gleiche gilt von seiner Klosterchronik, die er spiter
als Abt zusammenstellte. Das groe Tagebuch der Familie Berther des
17./18. Jahrhunderts zeigt die gleichen sprachlichen Formen. Ebenso
die Oberlinder Chronik von zirka 1794, die bis auf den Schwabenkrieg
zurickgreift (Sammelband im Stiftsarchiv Disentis). Sogar die meisten
Werke von P. Placidus Spescha (1 1833), dieses groflen und originellen
Verteidigers der romanischen Sprache, bedienen sich des deutschen
Ausdrucks.

Aus dieser romanisch-deutschen Synbiose erklart sich ohne weite-
res, dal wir auch in den romanischen Literar-Produkten, die
sogar fur das grofle Volk bestimmt waren, vielen deutschen Wor-
tern begegnen. In der 1680 in Zug gedruckten und dann in der Con-
solaziun von 1690 wieder aufgelegten Canzun de nossa Donna de Car-
melo begegnet uns auf einmal in Strophe g ein «sgolat empor», also

116 ND fol. 275 zum 5. Okt. 1734 in deutscher und lateinischer Form.

17 ND fol. 197, 207, 213 zum 12. Juli bzw. 17. Dezember 1686 und 25. April 1687.

118 ND fol. 237 zum 28. Februar 1730 und ND fol. 268 zum 10. Marz 1733.

19 BAC Mappe 40/Z. Nr. 17 zum 21. April 1731.

120 ND fol. 359.

121 Uber den spiiteren Ubersetzer Br. Anton Soliva siehe jetzt Miiller I., Abtei Disen-
tis 1696-1742, 1960 (Register).

298



« fliegt empor», und in der Strophe 44 « Abgrund».**> Man durchgehe
d as Glossar der berithmten Consolaziun, alsodesromanischen Lieder-
buches, das 1690 in Truns zusammengestellt und gedruckt wurde, so
wird man solche Ausdricke gentigend finden.'?® Zu diesem Werke
von P. Jldephons Decurtins stelle man doch den Candelier, den der
italienische Kapuzinerpfarrer Zacharias da Salo in Cumbels heraus-
gab, so ergibt sich eine ganze Serie von Belegwortern. Wie Dr. Andrea
Schorta, Chur, freundlich darauf aufmerksam machte, gehéren natiir-
lich alte eingebiirgerte und eingeschmolzene germanische Woérter nicht
dazu. Solche hat ja auch das Franzgosische und Italienische organisch
in sich aufgenommen. Zu solchen Belegen, die hier auszuklammern
sind, gehoren etwa rich (reich), Seida (Seide), Tron (Thron) usw.
Andere erklaren sich aus der Rechtssprache, so etwa Kaiser, Henker,
Morder. Andere verdanken dem Handel ihre Existenz, so Krug und
Zoll. Aber es gibt auch eine gute Anzahl von Wortern, die einfach dem
EinfluB} der gesprochenen deutschen Sprache oder allenfalls der deut-
schen Literatur zuzuweisen sind, so etwa Feld, Kumer (Kummer),
Luft, Mitel (Mittel), Sessel, Sprichwort, Zuifel (Zweifel). Dal} solche
Elemente auch schon in etwa da und dort romanisiert werden, zeigt
die unverwiistliche Kraft der alpinen Romanen.

Wir sind in unserer Darstellung bereits tiber die Grenzen der Cadi
hinausgegangen, denn Werke wie Candelier und Consolaziun war
doch wohl fir das ganze surselvische Gebiet bestimmt. Dall
dann Gberhaupt Disentis mit seiner Druckerei im 18. Jahrhundert gei-
stig und sprachlich weit iber Tavanasa und Brigels hinaus wirkte, liegt
auf der Hand. So bleibt uns noch ubrig, weitere Belege des ganzen
Rheintals anzufithren. Hingewiesen sei einmal darauf, daff auch hier
die Ehevertrige im Gebiete vom Lugnez und von der Foppa deut-
sche Fassung aufweisen.!?* Das gleiche ist von den Inschriften éffent-
licher Art zu sagen, angefangen von der Pestnachricht von 1638 in
Segnes bis zum Grenzstein von Lugnez 1715.12°

122 Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun dell’olma devoziusa. Text 1945,
S. 112, 114.

123 Maissen-Schorta 1. ¢. S. 271-302. :

124 Ehebrief Jakob Montfort und Maria von Mondt vom 23. Februar 1669, geschrie-
ben von Pfarrer Balthasar v. Capol in Pleif. Benefiziatsarchiv Romein. Ehebrief Jérg von
Toggenburg mit Maria Barbara Demont, Tochter von Otto Demont (Landrichter 1691),
aufgesetzt am 9. August 1706 in Ruschein, dessen Pfarrer Johann Georg Wasescha als Zeuge
figuriert. Trunser Museum. Dazu die Hinterlassenschaft einer Frau aus Laax 1728. Biindner
Monatsblatt 1918, S. 307-309.

125 Poeschel E., Kunstdenkmailer von Graubiinden, IV. 153 und V. 127.

299



Auch 1n kirchlichen Bereichen machte sich das Deutsche breit. Se-
hen wir uns zunéchst die Grabsteine der Friedhofe an. Auf dem Di-
sentiser Friedhof haben Landrichter Conradin von Castelberg (T 1625)
und Franciscus de Fontana (T 1725) deutsche Inschriften. Lateinisch
abgefallt ist diejenige von Landrichter Conradin v. Castelberg-Coray
(T 1659). Eine dltere Grabplatte ist zurzeit nicht lesbar aufgestellt. Im
Kloster sind die Inschriften der Abte und Moénche lateinisch. Ebenso
diejenige des fritheren Pleifer Pfarrers Martin Arpagaus (T 1719), der
sich ins Kloster zuriickgezogen hatte. Im Gang zur Marienkirche be-
findet sich auch der Grabstein des 1812 verstorbenen Bannerherrn Joh.
Christian Modest Pally, deren Text jedoch deutsch lautet.'?¢ In der
Pfarrkirche von Medels wird eine Grabplatte des dortigen Pfarrers
Joh. Capeder (1 1762) aufbewahrt, die romanisch ist.'?? Sie ist wohl
die dlteste romanische Grabinschrift im Btundner Oberland. Auf dem
Trunser Friedhof bzw. in der Pfarrkirche sind nur wenige alte Grab-
platten mit lateinischer Inschrift zu sehen, darunter die bekannte von
Caspar Adalbert de Caprez (T 1755).'2% Im Klosterhofe steht heute
eine von P. Placidus Spescha (1 1833) seinem Vater Petrus Lorenz
Spescha (T 1766) dedizierte lateinisch-romanische Inschrift. Der ein-
zige alte Grabstein in Brigels ist derjenige der Familie Latour-Montalta
aus dem 18. Jahrhundert mit einer deutschen Inschrift. Von den 24
alten Grabsteinen der reformierten Kirche St. Martin bei Ilanz zeigen
einige wenige lateinischen Wortlaut, alle andern sind deutsch. Von den
acht alten lesbaren Grabplatten von Pleif, dem Hauptorte des Lugnez,
beschriftete man im 17./18. Jahrhundert zwei lateinisch (fiir Geist-
liche), die dbrigen 6 aber deutsch (Cabalzar, Caduff, Demont usw.).
In Vigens existieren zwei alte Grabplatten mit lateinischem Text, da
sie fiir Geistliche bestimmt waren, namlich fiir Thomas Schmid von
Griineck (1 1674) und Ulrich Casanova (1 1713). Zur Ergdnzung die-
ses Materials sei eine Beobachtung angefiigt, die Herr Dr. Andrea
Schorta, Chur, auf dem Zernezer Friedhof im Engadin machte. Alle
prachtvollen dortigen Grabplatten aus dem 17. und 18. Jahrhundert

126 Die Grabplatte von Fontana bei Caminada Chr., Die Bindner Friedhofe, 1918,
S. 78-79, dicjenige von Pally bei Berther B., Ils Bannerherrs della Cadi, 1920, S. 3, 37.

127 Text vertffentlicht in Zeitschr. f. Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 16
(1956) 189-190.

128 Text bei Caminada 1. c. S. 79, Bild S. 82. Dazu Bilindner Monatsblatt 1936, S. 303.

300



tragen lateinische Inschriften, wie tiberhaupt das Lateinische im En-
gadin noch weiter Tradition blieb.

Bei den Grabplatten ist auch in Rechnung zu setzen, daB sie ver-
mutlich nicht selten auch auswarts bestellt wurden, bei italienischen
Meistern, die lieber lateinisch sich ausdriickten, oder bei deutschen,
die lieber deutsche Inschriften meil3elten.

Die Riicksicht auf die Hersteller mufl noch viel mehr bei den
Votivtafeln in Betracht gezogen werden. Von den Ex Voto aus Ma-
ria Licht in Truns aus dem letzten Drittel des 17. Jahrhunderts weisen
acht die deutsche Sprache auf, eine die italienische, keine aber die ro-
manische. Auch im 18. Jahrhundert herrscht das deutsch beschriftete
Votivbild vor. Das erste romanische datiert von 1728. In Acletta bei
Disentis begegnen wir 1689 einem deutschen Ex Voto, die iibrigen sind
lateinisch oder italienisch. In Caverdiras, einem Antonius-Heiligtum,
zeigt das idlteste Ex Voto die Jahrzahl 1703 mit einer deutschen In-
schrift. Dem groBen Furbitter von Padua ist auch das Antoniuskirch-
lein'?? im lugnezischen Romein gewidmet, wo wir ein kostbares Gelob-
nisbild von 1673 finden, das bereits einen romanischen Text offenbart.
Die romanische Sprache fand also, wenigstens im Biindner Oberlande,
zuerst auf den Votivbildern (1673, 1723) und erst spater auf den Grab-
steinen (1762) Eingang.

Auch in den Amtsstuben der Pfarrhiuser erfreute sich die deut-
sche Sprache groBer Verbreitung. Die sog. Jahrzeitbiicher des 15./
16. Jahrhunderts von Sagens bis Sedrun sind deutsch abgefal3t. Aber
auch die tibrigen Stiftungen und Verordnungen sind in dieser Sprach-
form notiert, angefangen von den Pfrundzinsen von Laax von 1675
bis zu den Spendrédeln von Fellers von 1716. Nachdem im 16. Jahr-
hundert das Konzil von Trient die Kirchenbicher fiur die Taufen,
Firmen und Ehen strenge angeordnet hatte, treffen wir solche Biicher
auch in unserem Gebiete im Verlauf des 17. Jahrhunderts in reicher
Zahl, die jedoch alle lateinisch abgefal3t sind.'* Wie so ein Pfarrbuch
sprachlich aussieht, moge das Kirchenbuch von Brigels aus der Zeit
1625-1716 belegen.'® Es ist, wie alle, lateinisch abgefaBt, zeigt jedoch
deutsche Eintrige zu 1627-1631 und 1668. Romanische Teile finden

129 Beschreibung im Bindner Monatsblatt 1954, S. 282.

130 Concilii Tridentini Canones et Decreta 1832, S. 183, zu Sessio XXIV. De refor-
matione Matrimonii, Caput II.

131 Uber die Kirchenbiicher in Vrin mit deutschen Eintridgen zu 1700, siche Barock-
literatur S. 26.

301



wir erst im 18. Jahrhundert, so zu den Rechnungen 1778-1781 (lose
Blatter), nicht vorher. Hingegen sind natiirlich die Personen- und Orts-
namen romanisch, ferner die Bezeichnungen fir die Familienzugeho-
rigkeit, wie z. B. Christina dil Cundrau, Magdalena del Plazi, dann
figlia, ganz selten fegl, duna, ufong. Hinzu kommen noch die Begriffe
fur die Berufe (caluster, frawi) und Amter (Salter, Mistral). Danehen
figurieren viele deutsche Bezeichnungen, wie Meister, Fendrich, Sek-
kelmeister, Landammann, Landrichter. Erwidhnenswert ist, dal3 der
Pfarrer am 2. Dezember 1694 einen taufte mit der Bemerkung: nomine
Theophilum aut Duff nostro idomate.!3?

Was ergibt sich aus all diesen Belegen fur die Verbreitung der deut-
schen Sprache in Romanisch-Biinden? Das Deutsche diente seit Aus-
gang des Mittelalters als Sprache der Vertrige und des Rechts, der
Amter und Protokolle, der Offentlichkeit und des Verkehrs, der poli-
tischen und literarischen Belange. Das Deutsche war gleichsam die
Vatersprache, welche man spiter lernte, um in Beruf und Amt wei-
terzukommen. Die Muttersprache aber, die in Familie und Haus,
in Dorf und Kirche, in Rat und Versammlung gesprochen wurde, war
Romanisch. Dabei wird es da und dort je nach Heiraten und Lage des
Dorfes in der Nidhe von deutschen Gebieten eine gewisse Misch-Spra-
chigkeit gegeben haben. Die Bewohner waren keineswegs von Geburt
zweisprachig, aber vor allem die verschiedenen aristokratischen Ge-
schlechter und politisch oder geistig bedeutsamen Familien, wohl auch
ein Teil der geweckteren handelstiichtigen Unterschicht, lernte spater
die deutsche Sprache, gut oder schlecht, mit oder ohne eigentliche
schulische Ubung. Das Deutsche war damals ohnehin noch nicht so
klassisch geschliffen und orthographisch normiert wie spéter im 19.
Jahrhundert. Der Verbreitung der deutschen Sprache ist es wohl zuzu-
schreiben, daf3 in der Residenz der Cadi, in Disentis, wo fithrende Fa-
milien wie die Balliel, Castelberg usw. ihren Sitz hatten, in deutscher
Sprache Gespriche gefiithrt wurden, sofern wir richtig orientiert sind.!3?
Landrichter zu werden ohne Kenntnis des Deutschen war unmoglich,
wie das ein Fall von 1714 zeigt.'** Nicht nur die Wirde, sondern auch

132 Dazu Muoth J. C., Uber biindnerische Geschlechtsnamen, 1892, S. 40. Im {ibrigen
setzt Muoth in den Annalas 8 (1893) 17 die rom. Eintrdge in Brigels zu friih an.

188 Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 38 (1944) 50.

134 Syreitschrift «Begriindte Widerlegung» 1714, S. 7. Dazu jetzt Miiller 1., Abtei
Disentis 1696-1742, 1960, S. 59, 89, 90.

302



die Bedeutung eines Gesandten zu erlangen, ohne die Amtssprache
Biindens zu kennen, war ebenso unméglich. Und wie hitte der Mistral
bei biindnerischen Verhandlungen oder auch bei rechtlichen Angele-
genheiten ohne Kenntnis der deutschen Erlasse des Grauen Bundes
wirken kénnen? Das gleiche gilt vom Weibel. Nicht umsonst fithrten
in dieser Zeit die Landammainner oder dann der Weibel das einzige
Gasthaus in Disentis, das zugleich Rathaus war.'* Daf3 nicht alle Se-
natoren und Kirchenrite deutsch konnten, kann man sich vorstellen.
Deshalb nahmen zwei Statthalter von Somvix den Podesta Johann
Berther mit sich, als sie 1681 die Abte von Einsiedeln und Pfifers, die
in Disentis weilten, in ihrer Sache sprechen wollten. Sprachlich und
sachlich war dies offensichtlich klug.!*¢ Die deutsche Sprache nahm
also im Vorderrheintal eine dhnliche Stellung ein, wie sie das Franzo-
sische seit der Mitte des 17. Jahrhunderts in den deutschen Landen
inne hatte.'3?

6. Die deutschen Bildungsstédtten

Eine Vorfrage: Gab es in der Barockzeit Analphabeten in unse-
ren Gegenden? Sicher waren solche recht zahlreich in allen unseren
Téalern. Es gab also eine Menge Leute, die weder Biicher lesen noch
Briefe schreiben konnten. So meldet ein Bericht von 1642, dal die Ju-
gend der Cadi «fast ganz ungebildet» und daher im Lesen und Schrei-
ben unerfahren sei.'*® Als 1676 drei schon in Jahren stehende Somvixer
(Christian Campiesches, Benedikt Schmidt und Martin Lombriser)
zum Nuntius nach Luzern gehen mubBten, erkldrten sie sich dort alle
des Schreibens unkundig und signierten nur mit einem Kreuzlein.!3®
1712 gab Abt Adalbert I11. Defuns ein Biichlein fiir die Guttodbruder-
schaft heraus, das den Titel Nova Steila trug. Darin dispensierte er
Analphabeten vom Confraternitdtsgebet zum hl. Benedikt und schrieb
ihnen dafir andere gebriuchliche Gebete vor (S. 7).14% Ein Kandidat
fir das Landrichteramt, also fiir das héchste Amt im ganzen Grauen
Bunde, Lorenz Lombriser von Truns, wurde 1714 als ungeeignet be-

135 Miiller I., Disentis im Spiegel der Reiseberichte des 18. Jahrhunderts, Zeitschrift
Disentis, 1944, S. 88-89. Dazu ND fol. 325 zu 1749.

136 Miiller I., Die Abtei Disentis 1655-1696, 1955, S. 252.

137 Zoepfl F., Deutsche Kulturgeschichte 2 (1937) 90, 334-336.

138 Biindner Monatsblatt 1936, S. 91.

139 ND fol. 162 zu 1676.

140 Dariiber Jahresber. d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 1951, S. 22.

303



zeichnet, da man ihn «als einen Lesens, Schreibens und der Teuschen
Sprach unkundigen Mann» betrachtete.’*! Deshalb dachten die Rei-
senden des 17./18. Jahrhunderts nicht sehr hoch von den Bewohnern
des Biindner Oberlandes und betrachteten sie gelegentlich als halbe
Kannibalen.'*? Noch das Helvetische Almanach von 1806 schrieb:
«Biinden beherbergt ein freyes, in seiner Art gliickliches, aber meistens
unwissendes Volk.»113

Es 1st zunédchst zu bedenken, dall entgegen der optimistischen Mei-
nung des 19. Jahrhunderts Schule und Bildung kein iiber jeden Zweifel
erhabener Beweis fur geistige Hohe und seelische Tiefe ist. Grofe Kai-
ser und bedeutende Manner des Mittelalters konnten weder lesen noch
schreiben. Und gerade solange keine groffe Bildung und kein grofler
Verkehr da waren, blieb nicht nur eine gesunde Tradition, sondern
auch die Muttersprache desto lebendiger und urspriinglicher.

Aber es mull auch gleich bemerkt werden, dal3 es wohl schon in
allen Télern bereits in der Barockzeit Schulen gab. Als Beispiel
diene die Cadi. Im Mittelpunkt stand die Klosterschule von Disentis,
auf die noch spiter zu sprechen sein wird. Im Taufbuch zu Somvix ist
zum 1. Mai 1641 ein Magister Martinus Bundi als Taufpate genannt.
In Brigels bestand 1659 sicher eine Schule. In Rueras wurde der Kaplan
1677 zum Schulehalten verpflichtet.'** In Ringgenberg suchte man
1678 einen Kaplan, der Unterricht erteilen wiirde. In Truns schwang
der Pfarrer das Schulszepter, wie fiir 1686 belegt ist.'*> Ahnlich waren
die Bildungsverhiltnisse im Lugnez, in der Foppa und in andern Land-
schaften.!?® Obligatorische Volksschulen, zu deren Besuch alle ver-
pflichtet waren, solche gab es freilich erst im 19. Jahrhundert.

Neben den einheimischen Volksschulen standen groB3ere Bildungs-
moglichkeiten noch fir die Ritoromanen zunichst in Disentis und dann
aullerhalb des Landes in manchen Kollegien zur Verfugung. Bespre-
chen wir zundchst Disentis. Disentis konnte nur als Kloster am An-
fange des 17. Jahrhunderts gerettet werden, dal3 die schweizerische

M1 Vgl. die Streitschrift «Begriindte Widerlegung» 1714, S. 7 (Kantonsbibl.). Dazu
Muller I., Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 59, 89, 90.

12 Vgl. Miller I., Disentis im Spiegel der Reiseberichte des 18. Jahrhunderts. Zeit-
schrift Disentis 1944, S. 84-92.

143 Helvetisches Almanach 1806, S. 44.

14 Gadola G., in der Gedenkschrift des katholischen Schulvereins Graubiinden 1945,
S. 77-82.

45 Vincenz P. A., Historia della vischnaunca de Trun, 1940, S. 67.

148 Gadola in der zitierten Gedenkschrift, S. 66-122,

304



Benediktinerkongregation energisch eingriff, vor allem durch Augustin
Stocklin, Administrator 1631-1694, Abt 1694-1641. Ein rein romani-
sches Kloster konnte sich nicht halten. Deshalb war auch lange im 17.
Jahrhundert das alemannische Element fiihrend. Das hatte den Vor-
teil, dal} die Abtei tiber die Talstreitigkeiten hinwegsah und nicht zu
einer kleinen romanischen Aushilfestation herabsank, sondern eine
Benediktinerabter von betrdachtlichem geistigem Umfange bleiben
konnte. Dadurch, daB3 es neben der noch verbleibenden politischen
Macht noch ein geistig-literarisches Zentrum war, gab es dem ganzen
romanischen Oberlande mehr Kraft und Stirke, als wenn es nur ein
ganz romanisches kleines Kloster geblieben wire, was ja sich als un-
moglich erwies. Das Wichtigste zur Erhaltung der Sprache ist schlie3-
lich einzig der Geist und der Wille zum eigenen Dasein. Nachdem das
Kloster durch Kongregation und Nachwuchs von aulen gestirkt war,
stromte dann seit etwa 1660 auch das einheimische Element starker
hinzu, so daB in der eigentlichen Barockzeit die Abtei Disentis nicht
nur von romanischen Abten, sondern auch von einem mehrheitlich
romanischen Konvente gelenkt wurde. Dessen Anteil an der romani-
schen Barockliteratur ist schon vorher gestreift worden. Ob nun aber
das Kloster deutsch oder romanisch oder gemischt war, es betrachtete
damals ganz richtig seine Aufgabe darin, die deutsche Sprache als
Amtssprache des Landes zu vermitteln. Meist studierten im Kloster
solche, welche den theologischen oder juristischen oder politischen Be-
ruf erwihlen wollten, fir welche alle das Deutsch von Notwendigkeit
und Niitzlichkeit war. Daher war das Schultheater deutsch, angefan-
gen von der Auffithrung von Spees Trutznachtigall im Jahre 1657 bis
zum Plazispiel von 1694.147 Einzig das Omne trinum perfectum, tibri-
gens ein typisch barockes Mysterienspiel, wurde lateinisch und deutsch,
italienisch und romanisch 1744 und 1746 aufgefithrt.'*®* Noch wenige
Jahre spiter wiinschte die Cadi selbst, dal3 die Klosterschule Deutsch
und Lateinisch pflege, um damit die Schiiler auf héhere Schulen in aus-
wartigen Gebieten vorzubereiten. Der betreffende Wunsch von 1750
fugte ausdriicklich bei, dafl dadurch einheimische Romanen fiir den
Priesterstand vorbereitet werden sollen (per creschament dils spirituals

147 Biindner Monatsblatt 1951, S. 226-227.

148 Dariiber zuletzt Schmid L., Fiirstabt Bernhard Frank von Frankenberg, 1958,
S. 50-51. Zur barocken Thema-Wahl Schreiber G., Das Weltkonzil von Trient 1 (1951)
409-410.

395



patriots).'® Der Disentiser Magistrat verlangte 1759 eine Volksschule,
in der Lesen und Schreiben in romanischer wie deutscher Sprache ge-
tibt werde.'*® Soweit Schulerlisten vorliegen, ergibt sich, dal} in Disen-
tis nicht ungern die S6hne von bindnerischen Aristokraten studierten,
so aus den Familien der Demont, Castelberg, Latour, Mohr, Planta,
Salis usw.13

Neben Disentis spielte das Luzerner Jesuitengymnasium eine
grofie Rolle. Wir zidhlen dort in der Zeit von 1588-1779 nicht weniger
als 215 Biindner, von denen nur zwel ins 16. Jahrhundert und nur 30
ins 18. Jahrhundert gehéren. So zog also Luzern vor allem im 17.
Jahrhundert die Bindner an, sehr oft natirlich Kandidaten der Theo-
logie.'®* Neben Luzern schitzten die Bundner Feldkirch, das eben-
falls seit 1649 ein Jesuitengymnasium beherbergte, das sich zudem seit
1663 zu einer theologischen Fakultat entwickelte. Hier finden wir zahl-
reiche Biindner, besonders aus den oberen Schichten, so von der Fa-
milie Arpagaus, Cabalzar, Caduff usw.'*® Auch am Jesuitengymnasium
in Fribourg studierten die Bindner, jedoch nicht so zahlreich.!54
Ebenso besuchten sie die andern Jesuitenschulen in Solothurn und
Brig.'s5 Speziell Theologen wandten sich gerne nach dem siiddeut-
schen Dillingen, wo wiederum die Jesuiten dozierten.!'®

Daf3 die Romanen nicht immer leicht sich in die ganz fremde
Sprache einfanden, besonders am Anfang, liegt auf der Hand. Ein Be-
leg moge hier angefithrt werden. Die Disentiser empfahlen dem Klo-
ster Pfafers einen bereits etwas dlteren Sohn des Podesta Johann Ber-
ther (f 1703) als Klosterkandidaten, nachdem schon ein Sohn als P.
Justus in Disentis selbst eingetreten war. Das Pfaferser Klosterkapitel
von 1701 wies dies mit Hinweis auf verschiedene Griinde ab, unter
anderm auch deshalb, weil die ratoromanische Sprache von der ale-
mannischen zu sehr entfernt sei und nie vollkommen erlernt werde.

149 Annalas 4 (1889) 211-213.

150 ND fol. 349. Zum Ganzen Schmid 85-100.

151 Tschi, 1950, S. 108-111 sowie Register zu den gréBeren Arbeiten lber die Abtei
1634-1742 (drei Binde). Die Schiilerliste 1690-1742 siehe im Blindner Monatsblatt 1959,
S. 209-226.

152 Felix Maissen im Geschichtsfreund 110 (1957) 5-46.

153 Ludewig A., Die am Feldkircher Lyzeum im 17./18. Jahrhundert studierende Ju-
gend, 1932, S. XIV-XVII sowie Schiilerverzeichnis.

151 Felix Maissen in den Freiburger Geschichtsblattern 48 (1957-58) 105-130.

155 Pelix Maissen im Jahrbuch fiir Solothurnische Geschichte 32 (1959) 156-172. Eine
entsprechende Arbeit {iber die Biindner an der Briger Schule wird in der Vallesia erscheinen.

156 Specht Th., Die Matrikel der Universitat Dillingen, 2 Bde., 1909-1913 tber die
Zeit von 1551-1695, dazu Registerband IIT.

306



Dazu fiirchteten die Pfaferser Herren das hinterlistige Wesen der Ro-
manen, das der schweizerischen Aufrichtigkeit entgegenstehe, wie die
tagliche Erfahrung lehre.1®?

Im folgenden sollen zur Illustrierung der Verhiltnisse Bildungs-
gang und Sprachenkenntnis einzelner filhrender Geister in der Cadi
dargelegt werden, um uns so ein Bild zu machen, wie es bei den Poli-
tikern und Verwaltungsménnern in der Barockzeit stand. Beginnen
wir mit Jacob Balliel, dem Sohn des Landammanns Jacob Balliel
(T 1645), von dem tiberliefert ist: «hatte die undere Schuol in Con-
stanz Thettschlandt gelehrnet, von danen er gen Meilandt auff die
newe Stipendia gangen die Philosophi zu studieren, alwo er die Fieber
tiiberkhomen und mit hochsten Bedauren seiner Eltern zu Disentis 1642
18. October gestorben ist.»'?® Jacob Berther (T 1676), der 1646/47
und 1656/57 als Landammann amtete, wird uns geschildert als «ein
Man(n), hochgelehrt und gar beredsam, hat franzosisch, italienisch,
lateinisch, thiiesch, romanisch reden kénnen und gar wohl geschrie-
ben». Er hinterlieB auch «vile Schrifften».'® Johann Berther
(+ 1688), echemals Kammerdiener des Abtes Augustin Stocklin (1 1641),
spater Landschreiber der Cadi, war «erfahren in der theiitschen
Sprach, hatte eine schone Handtschrifft».'6" Zur Abwechslung wenden
wir unsere Aufmerksamkeit einem Mediziner zu. Sigisbert Soliva
aus Truns sollte Arzt werden und sich nach St. Gallen begeben. Abt
Adalbert II. empfahl ihn dem dortigen Abte und rithmte dessen Spra-
chenkenntnisse. Das Lateinische kannte er in etwa, gut das Deutsche,
am besten das Franzosische.'®! Des Abtes Bruder, Conradin de Me-
dell, der ebenfalls nach St. Gallen gehen sollte, um dort Verwaltungs-
recht kennen zu lernen, hatte im Lateinischen auch nur mittelmiBige
Kenntnisse, beherrschte jedoch das Deutsche und das Italienische.62

157 Stiftsarchiv St. Gallen, Abtei Plafers, Protocollum Capituli Monasterii Favariensis
1677-1722, S. 138 zum 17. Juni 1701 : Illorum idioma a nostro nimium discordare nec un-
quam perfecte addisci, quod tamen maximum esset impedimentum. Tacite omnes Capitu-
lares originale nationis peccatum verebantur, omnem sinceritatem excludens multaque Hel-
veticae simplicitatis contraria mala includens, ut experientia didicimus et quotdie experiri
cogimur. An diesem Urteil ist wohl auch der ungliickliche P. Placidus Wolff von Untervaz
schuld. Henggeler R., Professbuch von Pfifers, Rheinau, Fischingen, 1931, S. 124-125.

158 Berthersches Tagebuch, S. 114, 365 (Stiftsarchiv Disentis).

159 Berthersches Tagebuch, S. 33, 56.

160 1 ¢. 5. 139.

161 A SF (12) 3 Adalbert II. an Abt von St. Gallen, 6. April 1669: latinam linguam
aliqualiter, germanicam utcumque bene et gallicam perfecte callet.

162 A SF (11) 4 Adalbert II. an Abt von St. Gallen, 19. April 1656: linguam germani-
cam italicamque perfecte callet et latinam mediocriter,

e

=)

307



Einen vollendeten Bildungsgang machte Podesta Johann Ber-
ther (1t 1704) durch. Mit 12 Jahren studierte er in Dillingen, kam
dann 1654/55 an die Rheinauer Klosterschule, wo er «in aller Zucht
und lateinische Studia auferzogen worden ist». Anfangs 1657 begab
er sich an das Jesuitenkolleg in Mindelheim (Bayern). 1661 amtete er
als Podesta in Bormio, 1669-1671, 1674-1680 als Landschreiber der
Cadi. Er beherrschte als solcher die italienische und deutsche Spra-
che.1%® Die gleichen Sprachkenntnisse wies der Trunser Jacob Casa-
nova (ca. 1700) auf, der wie sein gleichnamiger Vater auch Statthalter
war. Von thm wird berichtet: «hat ein(e) schone Handtschrifft, kan
lateinisch, italienisch, theutsch reden».'** Von P. Justus Berther,
der 1697 ins Kloster Disentis eintrat und 1736 starb, stammt ein grof3er
Teil des sogenannten Bertherschen Tagebuches. Trotz seiner humani-
stischen Bildung und seines fir die damalige Zeit nicht auffallend
schlimmen sprachlichen Stiles entschuldigte er sich, «wegen Manglung
der theiitschen Sprach und schlechter Handschrifft».1% Sein Bruder
Jakob Berther war seit 1703 Kammerdiener des Abtes und seit 1707
ofters Landschreiber. Als solcher hatte er die Visitatoren der schweize-
rischen Benediktinerkongregation und die Nuntien zu empfangen und
zu begriflen. Beim Empfang der Nuntien Caracciolo und Passionei
(1716 und 1724) bediente er sich der deutschen Sprache.!%® Die Familie
Berther setzte sich auch in einem deutschen Schreiben 1730/g1 dafiir
ein, daf3 P. Justus Berther nicht von Disentis nach Postalesio versetzt
wiirde. 187

Es mag uns in diesem Zusammenhange interessieren, wie die ro-
manischen Patres des damals mehrteils romanischen Klosters Di-
sentis das Deutsche pflegten. Dabei handelt es sich um Briefe, die sich
heute im Staatsarchiv Aarau befinden (SAA 6124) und aus dem Klo-
ster Muri stammen. Da fillt einmal auf, daB Abt Marian von Ca-
stelberg (1 1742) an seinen machtgewohnten Vetter, den Landrich-
ter Johann Ludwig von Castelberg (T 1758), stets deutsch schrieb.
Hochst selten entflieBt seiner Feder ein romanischer Ausdruck. Diese
ganze Geheimkorrespondenz beschldgt die Jahre 1726-1733. Dekan
P. M. Wenzin (T 1745) aus Mompé-Tavetsch schrieb meistens in der

163 Dazu Biindner Monatsblatt 1951, S. 223-224,
184 Berthersches Tagebuch, S. 187.

185 1. ¢c. S. 34.

166 ], ¢, S, 224-227.

167 SAA 6124 fol. 19.

308



Sprache Latiums, doch richtete er 1734-1737 deutsche Briefe an P.
Placidus Arpagaus, damals in Muri. P. Ildephons Decurtinsg
(1 1736) schrieb auch meist lateinisch, jedoch einige Male mit deut-
schen Einlagen (10. August 1731 und 11. April 1733), aber auch solche
ganz in deutscher Sprache (1731-1735). P. Coelestin Berther
(T 1744) schrieb gelegentlich deutsch, so an P. Pl. Arpagaus (15. Juli
1736). P. Placidus Arpagaus (T 1742) aus CGumbels schrieb deut-
sche Briefe (so 1791). Merkwirdig ist, dafl thm auch die romanischen
Patres nach Muri nur deutsche Briefe sandten (so P. M. Wenzin,
P. Coelestin Berther). P. Benedikt Simeon (f 1738) aus Lenz
driickte sich in seinen Briefen deutsch aus (1733-1735). P. Adalgott
Clos (T 1739) aus dem walserischen Schmitten ebenfalls (1731-1736).
P. Augustin Brunner (1 1749) aus dem tirolischen Schluderns
wollte von der romanischen Sprache tberhaupt nichts wissen. Er
schrieb deutsch (1735, 1737), sofern er nicht sein liebes Latein bevor-
zugte. P. Gallus Daniel Orsi (T 1768) aus Mustair kann deutsch
schreiben (1733). Wie man nun aber auch die ganze Korrespondenz
durchgehen mag, nie findet man einen romanischen Brief. Das heil3t
nicht, dafl man die einheimische Sprache nicht meisterte, wohl aber
daB letztere noch nicht schriftsprachliche Kraft und literarisches An-
sehen besal3.1%®

7. Die italienische Sprache

Um das Bild der sprachlichen Verhiltnisse abzurunden, miissen
wir noch die dritte Sprache der Drei Biinde ins Auge fassen. Das Idiom
der Apenninenhalbinsel war schon seit der Angliederung der Gerichte
Mesocco und Soazza im Jahre 1480 an den Grauen Bund von Be-
deutung geworden, noch mehr durch die 1512 erfolgte Eroberung von
Chiavenna, Veltlin und Bormio. Seit diesem Jahre bis 1795
suchten die fithrenden Bindner in diesen Untertanenldndern als Lan-
deshauptmann, Vicari, Commissari oder wenigstens als Podesta Geld
und Ansehen sich zu verschaffen.'®® Dadurch, dal3 die Abtei Disentis

168 Uber die einzelnen Ménche siehe jetzt Miiller 1., Abtei Disentis 1696-1742. 1960
im Register. An gleicher Stelle sind auch die sprachlichen Antithesen der damaligen Zeit
dargelegt. Gegen ein ausschlieBlich romanisches Kloster traten fithrende einheimische
Moénche wie P. Maurus Wenzin und P. Ilfephons Decurtins auf.

169 Liste der Amtsleute im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiin-
den 20 (1890) 29-39.

309



dort seit 1713 in Postalesio ein Hospiz und in der Hauptstadt Sondrio
seit 1750 ein Kolleg besaB, fithlte man sich mit dem sonnigen Tale der
Adda noch mehr verbunden.

Dann ging tiber die Pisse seit jeher ein groBer Verkehr in das siid-
liche Land. Uber den Lukmanier pflegten die Disentiser Abte ihre Ver-
bindungen mit den Visconti und Sforza und spéter zu deren franzgsi-
schen und spanischen Nachfolgern in Mailand, wihrend die Bauern
und Hindler besonders auf den Markt von Lugano achteten.!'? Seit-
dem Mailand 1714 &sterreichisch geworden war, driangte die fithrende
kaiserliche Partei in Biinden auf innigere Beziehungen mit der Ambro-
stusstadt. Daher auch seit Anfang des 18. Jahrhunderts und durch das
ganze Sdculum hindurch die gewaltigen Anstrengungen, eine neue
Lukmanierstrafle durch den Felsen der Medelser Schlucht zu erstel-
len.

Nicht nur gingen Beziehungen iiber den Lukmanier nach Mailand,
sondern auch iiber das Engadin nach Venedig. Die Bindner schlos-
sen schon 1603 mit der Lagunenstadt ein Biindnis. In venezianischen
Diensten stund 1616-1619 Ulysses von Salis-Marschlins (T 1672), der
seine Memoiren in italienischer Sprache verfaf3te.!”* Ein neues vene-
zianisches Freundschaftsverhiltnis kam 1706 zustande. Nicht umsonst
druckte Andrea Pfefler von Chur im Jahre 1715 diesen «Trattato
d’Aleanza» von 1706 (Stiftsarchiv Disentis). Wie sehr zwischen Biin-
den und Venedig wirtschaftliche Beziehungen bestanden, ist bekannt.17

Zu weit wiirde es fithren, die vielen italienischen und auch Misoxer
Architekten, Stukkateure und Maler zu nennen, die in der Ba-
rockzeit den Weg nach dem Vorderrheintal fanden. Kaum eine Kir-
che, in welcher nicht irgend etwas an diesem Kultureinflufl erinnert!

Wichtiger als der politische und wirtschaftliche EinfluB war der
geistige. Italien war noch immer seit den Tagen der Renaissance das
Land der neuen Bildung. Nachweisbar studierten im 16. und 17. Jahr-
hundert zum Beispiel an der Universitit Padua nicht weniger als
ungefihr 150 Biindner, wie eine wertvolle Studie von C. Bonorand ge-
zeigt hat. Dazu kommt, daB noch zahlreiche Studenten der buindneri-
schen Untertanenlinder Bormio, Veltlin und Chiavenna an den Uni-

170 Miller I., Abtei Disentis 1655-1696, 1955, S. 333 zu 1675 (Lugano). Dazu Coxe V.,
Voyage en Suisse 3 (1790) 266 (Viehmarkt von Tirano und Lugano).-

171 Jecklin C. v., Memorie del Maresciallo di campo U. de Salis-Marschlins, 1931,
S. VII.

172 Pieth F., Biindnergeschichte, 1945, S. 192 f., 263-265.

310



versitdaten in Padua und Pavia ihre Studien machten.'”® Wenn einmal
noch weitere Listen zur Verfiigung stehen, wird der Einflul noch deut-
licher wahrgenommen werden kénnen.

Nicht zu unterschitzen ist endlich der geistig-religiose Impuls
Mailands. In der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts wurde die
lombardische Metropole unter spanischer Herrschaft der Riickhalt der
katholischen Restauration in der ganzen Eidgenossenschaft. Fir
Biinden ist bezeichnend der Besuch des hl. Karl in Disentis 1581 und
die borromaischen und spanischen Freipldtze in Mailand, welche an-
gehende Theologen gerne anzogen. Als typisch fiir die ganze Haltung
darf vielleicht auch die romanische Ubersetzung des Katechismus von
Robert Bellarmin durch G. P. Schalket angesehen werden, die 1624
in Mailand herauskam.

GrofBlen EinfluBl hatte nicht nur das erzbischofliche Mailand, son-
dern ebensosehr das papstliche Rom, dessen Congregatio de Pro-
paganda Fide 1621 die italienischen Kapuziner als geistliche
Commandotruppen der Reform und Restauration auf das ratische
Schlachtfeld sandte. Wenn einmal eine wirklich auf umfassenden
Quellenstudien beruhende Geschichte der rdtischen Kapuzinermission
vorliegt, wird man erst, trotz vielfacher methodischer Fehlgriffe der
Kapuziner, ihre gesamthaft grofle Leistung ermessen konnen. Mit
ihnen kam auch eine groBe italienische Literatur in ihre biindnerischen
Pfarrhduser. Salos Candelier von 1685 war zuerst 1679 italienisch in
Venedig erschienen. Typisch ist auch, wie der gleiche Cumbelser Pfar-
rer in seinen Canzuns von 1685 sechs italienische Lieder bietet und
dies in einem fir das riatoromanische Gebiet bestimmten Handbuch.
Daher ist der italienische Spracheinflul der Kapuziner bei der Dar-
stellung der Entwicklung der romanischen Sprache stets zu beachten.

Aber Rom hatte noch anders eingewirkt als durch die Kapuziner,
namlich durch seine Nuntien. Seit 1579 schlugen péapstliche Vertreter
in Luzern ihren Sitz auf. Thr Einflul} beispielsweise auf die spite Re-
form des Bischofs Rascher (seit zirka 1590) ist bekannt. In den vielen
folgenden groBen Kiampfen des Vorderrheintales spielten die apostoli-
schen Vertreter immer eine wesentliche Rolle, so im Streite um das
Disentiser Quasi-Bistum (1655-1660), im Maissen-Handel (1675-
1678), im groBen Kampfe um die Somvixer Pfarrei (1680-1687) und

173 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubtinden 79 (1949) 147-161.

311



endlich im aufregenden Zehntenstreite (1728-1798). Daher in allen
diesen Angelegenheiten die vielen italienischen Briefe. Aus den dies-
beziiglichen Akten im Stiftsarchiv (ND) ergibt sich folgendes Bild. Abt
Adalbert de Medell (1655-96) schreibt dem Nuntius stets italienisch,
und zwar in nicht seltenen Briefen. Die Maissen-Partei lieferte ihr Ma-
terial der Nuntiatur in italienischer Sprache ein, wie die Dokumente
von 1676/77 belegen. Die Mistrals und die Cadi lassen mehrmals in
dieser Form 1thre Wiinsche nach Luzern abgehen (z. B. 1685/86 und
1730-1792). Die Trunser machen es ebenso (z. B. 1685, 1730, 1732).
Die Somvixer stehen natiirlich den Trunsern nicht nach (1686). Dal}
die Kapuzinermissionare sich ihrer italienischen Muttersprache be-
dienten, 1st selbstverstindlich (z. B. 1687, 1730). Das Italienische be-
herrschten auch Weltgeistliche, zumal wenn sie, wie vielfach nachzu-
welsen ist, im helvetischen Kolleg zu Mailand studiert hatten (z. B.
1655, 1657, 1730). Der Graue Bund tat dies auch (z. B. 1685). Land-
richter Johann Ludwig Castelberg (1 1758) steht nicht zuriick (z. B.
1728, 1790). Auch der &sterreichische Gesandte in Raziins 148t sich
diese Mihe kosten (z. B. 1792). Um die gleiche Zeit haben wir Belege,
daB sich auch die Disentiser Benediktiner dieser bessern Form bedien-
ten, so Abt Marian v. Castelberg (z. B. 1732), P. Maurus Wenzin (z. B.
1732) und P. Benedikt Simeon (z. B. 1733). All das kann man aus den
Akten der Nuntiatur herauslesen, deren Kopien das Disentiser Stifts-
archiv besitzt (ND).

Abgesehen von der Ricksicht auf die Nuntiatur it sich die
Sprache Dantes auch sonst vielfach in dieser Zeit in unsern Gebieten
nachweisen. So beschrieb Giovanni Sacco, einst Alumnus von Mai-
land, nun Pfarrer in Disentis, die Biindnerreise des hl. Karl und lief3
sie in Mailand 1605 drucken. Die italienische Sprache war fiir die Mai-
linder Freunde begreiflich. Um diese Schrift interessierte sich spater
1724 und 1728 Nuntius Passionei sehr.!” Mehr besagt die Benutzung
eineritalienischen Grammatik in Disentis um 1630.17° Es ist dann
beispielsweise bemerkenswert, da3 Kanonikus M. Schgier 1656 vom
Churer Bischof Briefe in italienischer Sprache erhielt.1”® Ein wichtiges
Datum war 1729, denn in diesem Jahre lie} der Kapuziner P. Flami-
nio da Salein der Disentiser Klosterdruckerei die Fundamenti prin-

174 Miiller I., Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 174-175.
175 Jschi 1950, S. 107.
176 ND fol. 152 zum 8. und 16. Mirz 1656.

312



cipali della lingua retica drucken, also ein italienisch geschriebene
Grammatik samt Wérterbuch fiir die beiden romanischen Sprachen des
Surselvischen und des Oberhalbsteinischen (Sopraselva e Sorset). Wie
schr im Zchntenstreit schon wegen des franzosischen Gesandten und
Vermittlers Bernardoni das Italienische gebraucht wurde, ist schon ge-
sagt worden. Beleg dafiir sind der sogenannte Laudo und die Specifica-
tion von 1737.'77 Man schrieb italienische Briefe, wo dafiir kaum ein
Grund vorhanden war, so wenn sich P. Joh. Baptist Censet 1733 an
P. Fridolin Kopp in Muri wendet oder P. Anselm Genin 1737 an den
Bischof.17®

Der osterreichische Adelige und St. Galler Ménch Bernhard
Frank von Frankenberg wurde 1742 nicht zuletzt deshalb zum
Abte von Disentis gew#hlt, weil er von seinem romischen Aufenthalte
her die Sprache Italiens sich angeeignet hatte. Berater des Nuntius und
Reisebegleiter des Kardinals Quirini wurde er ebenfalls nur, weil er
italienisch sprach. Mehrere italienische Werke, so auch eine italieni-
sche Grammatik des Lateinischen, stammen aus seiner Feder. In die
Zeit dieses Abtes gehort auch die Griundung des Kollegiums in Sondrio
(Veltlin). Nicht vergessen wollen wir auch, dal3 das Plazispiel von 1744
und 1746 nicht nur lateinisch, deutsch und romanisch, sondern auch
italienisch préasentiert wurde.'” So ist nun schlieBlich ganz begreiflich,
daB} in Disentis ein Tessiner aus Olivone, Columban Sozzi, 1764—
1785 den Abtsstab fiihrte.

Die Bedeutung der italienischen Sprache fiir Biinden im 17. und
18. Jahrhundert ist sicher grofl. Bundesprisident von Salis glaubte
1711 sogar, die Sprache des Stuidens sei ebenso wichtig wie die des Nor-
dens: «Das Franzosische ist wenig bekannt, wohl aber das Italienische,
und zwar ebensosehr wie das Deutsche.»'%® Man mag sich zu dieser
These verhalten wie man will, sicher hat Salis recht, wenn er das
Italienische dem Franzésischen vorstellte. Zwar gab es stets in Biin-
den eine franzosisch orientierte Partei. Zu ihr gehdrten wichtige Fami-

177 BAC Mappe 40/Z. Nr. 74 und 87 zum 23. Mirz bzw. 15. November 1737.

178 SAA 6124 fol. 356. Censet an Kopp. 18. Mai 1733. BAC Mappe 40/Z. Nr. 73, 80,
Genin an Bischof, 6. Méarz bzw. 17. April 1737.

17 Schmid L., Firstabt Bernhard Frank 1938, S. 24, 43 fI., 50, 137 f., 166-167.

180 Bundesarchiv Bern, Affaires Etrangéres, Grisons, Vol. 26 fol. 363, zum 2. Mai 1711.
Bundespriasident v. Salis an den franz. Gesandten Merveilleux. Es handelt sich um ein
Schreiben, das auf franzosisch und deutsch gedruckt werden sollte: puisque la premiere de
ces langues est peu connue dans ces quartiers, mais bien l'italienne. C’est autant que ’alle-
mande.

313



lien wie die von Salis-Zizers. Die franzosischen Vertreter in Biinden
entwickelten auch eine grofle Agitation. Allein Frankreich war doch
von Biinden weiter entfernt als die nachbarlichen italienischen Gebiete.
Wer nicht Studien oder Militirdienste in Frankreich absolvierte, kam
mit der franzosischen Sprache weniger in Verbindung. So sprachen
bedeutend weniger Biindner das Franzosische als das Italienische. Zwei
Félle des 17. Jahrhunderts haben wir schon frither angefithrt, den Mi-
stral Jacob Berther (T 1676) und Sigisbert Soliva von Truns (1669).
Diesen sind noch die franzosenfreundlichen de Latour anzureihen.
Caspar Deodat de Latour (T 1750), ehemals Mistral der Cadi, wirkte
lange Zeit als Dolmetscher in der Ambassadorenstadt Solothurn.8!
Franzosische Latour-Briefe sind uns fur die Zeit von 1730-1732 an den
Nuntius tiberliefert.'®? In dieser Hinsicht ist es auch lehrreich, dal3 man
um 1700 im Kloster Disentis zwar sehr fiir das Land und den Koénig
von Frankreich begeistet war, auch mit den franzésischen Benedikti-
nern innigen Kontakt pflegte, sogar manches franzosische Buch an-
schaffte, aber daB3 doch nur wenige Monche die Sprache Corneilles
und Racines beherrschten (P. Roman Balliel 1 1671, P. Ursizin Coray
T 1695, P. Gregor Jorger T 1715).188

8. Das iibernationale Barockzeitalter

Der ganze Barockraum von Madrid bis Wien, die ganze Barockzeit
von den Anfiangen im 16. Jahrhundert bis zu den Ausldufern im 18.
Jahrhundert war nicht eigentlich nationalsprachlich orientiert, aus-
genommen vielleicht das Frankreich des 17. Jahrhunderts, sondern
ubernational. Daher liebte die Zeit das gemeinsame Verstindigungs-
mittel der lateinischen Sprache. Barock ist ja die Weiterfithrung,
die Verchristlichung und Erhebung der Renaissance und des Huma-
nismus. Das gilt nicht nur fir das barocke Abendland ganz allgemein,
sondern auch fiir unsere Drei Buinde.

Gleich wird man einwenden wollen, dal3 diese Behauptung nur fir
das katholische Bundnerland eintreffe, nicht aber fiir das protestan-
tische. Es ist hier nicht der Ort, den protestantischen Barock, der
nicht vergessen werden darf, darzulegen. Das wird ein kompetenter

181 Uber ihn Abtei Disentis 1696-1742, 1960 (Register).
182 ND fol. 237 und 249 zum 7. Mirz 1730 und Winter 1731-32.
183 Niaheres Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 280-282.

314



Historiker unternehmen. Aber schon ein kurzer Blick auf die Ge-
schichtsschreibung zeigt, daf} es sich auch hier um Komponenten
des Barocks handelt. Im 16. Jahrhundert schrieb Ulrich Campell seine
Historia Raetica, im 17. Jahrhundert Fortunat Sprecher seine Pallas
Raetica (1617) und seine Historia motuum et bellorum (1629). Im
18. Jahrhundert verfafite Petrus Dominicus Rosius a Porta seine Histo-
ria Reformationis ecclesiarum Raeticarum. Also alles in der Sprache
von Latium. Das Gollegium Philosophicum zu Chur im 18.
Jahrhundert legte ja auch groflen Wert auf die alten Sprachen, Logik,
Rhetorik, Metaphysik und Ethik und veranstaltete regelmaBlig Dispu-
tationen.'® Die Organisation gleicht ganz einer barocken Jesuiten-
schule oder der Disentiser Klosterschule des gleichen Zeitalters.185

Als Gegenstiicke zu Campel, Sprecher und Rosius diirfen die bene-
diktinischen Geschichtsschreiber von Disentis gelten, allen vor-
an Abt Augustin Stocklin (1 1641) mit seinen vielen Arbeiten zur riti-
schen Geschichte, dann Abt Adalbert I11. Defuns (1 1716), der nicht
nur eine Philosophia in vier und eine Theologia in fiinf Banden schrieb,
sondern auch 1n sieben Binden die Annales Monasterii, die aber weit
uber die Geschichte der Abtei hinausgreifen und viel Material fiir die
ratische Kirchengeschichte boten, wovon jedoch bescheidene Teile er-
halten sind. Dazu gehort ein Auszug aus dem Ganzen, die sog. Synop-
sis Annalium, verfaB3t in schonstem Barocklatein.®® Endlich erwihnen
wir die Descriptio Communitatis Disertinensis von P. Maurus Wenzin
(T 1745), welche eine erste eingehende Beschreibung der Cadi in geo-
graphisch-naturwissenschaftlicher Hinsicht gibt. Wie sehr die Sprache
Ciceros und Caesars geehrt und auch gebraucht wurde, belegt schlie3-
lich P. Placidus Spescha, der 1782 ein lateinisch-romanisch-deutsches
Lexikon schaffen wollte.

Aber nicht nur die groBen Werke waren lateinisch geformt, sondern
auch die kleineren, die mehr mit der Zeit zusammenhingen. Man denkt
etwa an den Origo et Descriptio Tumultus in Rhaetia anno 1701 von

184 Dariiber Biindner Monatsblatt 1914, S. 165-186 (mit den Leges collegii) und Jah-
resbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 72 (1942) 1-42,

185 PDariiber Gedenkschrift des Kathol. Schulvereins Graubiinden, 1945, S. 140-182.
Vgl. Abtei Disentis 1655-1696, 1955, und 1696-1742, 1960 (Register): Schule).

186 Der Weingartner Benediktiner P. Gabriel Bucelin, Prior in Feldkirch, gab 1666 eine
Rhaetia Ethrusca, Romana, Gallica, Germanica heraus, die sowohl die profanen wie
der sakralen Geschichte Rétiens behandelt und auch in diesem Zusammenhang genannt
werden kann.

315



Adalbert Defuns oder dann an verschiedene Abhandlungen iiber das
Zehntenrecht (Dissertatio circa jus decimandi, Deductio Juris, Me-
moriale, Species facti) der Jahre ca. 1730-1738.187 Selbst das 1744 und
1746 aufgefithrte Spiel am Placidusfeste stellt an die Spitze die latei-
nische Erklarung (Trinum Perfectum), der dann erst die romanische,
italienische und deutsche folgen.

Dazu kommt nun ein groBer Teil der Briefliteratur. Sie betrifft die
Verbindungen von der Nuntiatur in Luzern mit dem bischoflichen
Chur oder mit den Pfarrherren oder mit den Geistlichen.!®® Auch der
Verkehr des Bischofs mit seinen Untergebenen weist meist lateinische
Form auf. Das innenklosterliche Leben von Disentis ist selbstverstdnd-
lich ganz danach orientiert (Protokolle, Rezesse, Liturgica usw.). Nicht
selten wird auch aus dem Romanischen oder aus dem Deutschen ins
Lateinische iibersetzt.15°

An all das mul3 man sich erinnern, wenn man die sprachlichen Ver-
héltnisse Bundens betrachtet und wertet. Das Zeitalter war sprach-
liebend und sprachenfreudig, aber es war nicht nationalsprachlich ein-
gestellt. Wollen wir wirklich diese Epoche zu verstehen suchen, dann
diirfen nicht die spateren nationalsprachlichen und oft auch nationali-
stischen MaBstibe des 19. und 20. Jahrhunderts anlegen. Auch hier
heiB3t es: historisch denken!

187 Die Dissertation von P. Ild. Decurtins in SAA 6123 fol. 482 f., Das Memoriale und
die Deductio sowie die Species facti in BAC Mappe 40/Z. Nr. 58, 59, 94.

188 Sp ist auch der bekannte Vertrag des Nuntius Cantelmi mit der Abtei 1683 latei-
nisch abgefal3t. ND fol. 188.

189 So sind die Beschliisse der Cadi vom 30. Januar 1733 aus dem Romanischen ins
Lateinische tibersetzt. ND fol. 272. Aus dem Deutschen diirfte wohl das Schreiben der Kon-
gregation an Karl VI. und die Kompetenz fiir P. Marquard Herrgott vom 27. Marz 1733
ins Lateinische tibertragen worden sein. ND fol. 270.

316



	Die sprachlichen Verhältnisse im Vorderrheintal im Zeitalter des Barocks

