
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1960)

Heft: 9-10

Artikel: Die sprachlichen Verhältnisse im Vorderrheintal im Zeitalter des
Barocks

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1745:
1756:

i783:
1784:
1801:

1804:

1805:
1806:
1811:
1812

Reformiert Bivio
Puschlav

Oberengadin, Bergell
Chur
Samnaun, Schnaus

Malix, Bergün mit Latsch, Malans, Jenins, Fläsch, Rheinwald,

Schams im Boden, Fürstenau, Sils, Igis, Untervaz, der

größte Teil von Untervaltasna, Lavin, Ilanz
Flims, Thusis
Schuls, Sils und Almens
Münstertal
Sent, Schiers, Grüsch, Avers.

ABKÜRZUNGEN

BAC bischöfliches Archiv Chur
STAGR Staatsarchiv Graubünden, Chur
Bp. Bundestagsprotokolle
Z.Z. Zentralbibliothek Zürich
HBLS — Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz

Die sprachlichen Verhältnisse im Vorderrheintal

im Zeitalter des Barocks

Von P. Iso Müller

Man kann sich bei den sprachlichen Verhältnissen fragen, wo man
romanisch, deutsch oder italienisch sprach. Diese Frage ist im
allgemeinen schon vielfach und genügend beantwortet worden. Aber mit
der Abgrenzung der verschiedenen Sprachlandschaften ist es nicht
getan. Wir müssen auch das organische Nebeneinander und sogar auch
Durcheinander näher ansehen und uns fragen, wer denn diese oder
jene Sprache sprach oder auch nur schrieb. Johann Andreas von Sprecher

zählt uns in seiner bündnerischen Kulturgeschichte des 18.

Jahrhunderts die Gebiete auf, wo noch geschlossen romanisch gesprochen
wurde, und meint dazu: «Noch sprachen und verstanden nur die
Gebildeten, zu denen damals fast lediglich der Adel und die Geistlichkeit

273



gehörten, deutsch.»1 Gerade diese Formulierung sollte einmal näher
untersucht werden. Eine dritte Frage ist ebenfalls nicht zu umgehen,
warum die einzelnen Gebiete früher, andere später zur vollen Schrift-
sprachigkeit übergingen. Eine vierte Frage ist schließlich auch noch zu
diskutieren, ob zum Beispiel einfachhin das Romanische seit
Jahrhunderten immer stetig abnahm oder ob es nicht auch hier in der Intensität

und Extensität Zeiten größerer und Zeiten schwächerer
Kraft gab. Bei den Ausführungen Sprechers hat man den Eindruck,
es handle sich einfach bis ins 19. Jahrhundert um eine geradlinige
Entwicklung. Es scheint da fast die naturgeschichtliche Gesetzmäßigkeit
auf das geschichtliche Gebiet übertragen zu sein, typisch für die
Epoche des 18./19. Jahrhunderts.

Die folgenden Zeilen können und wollen keine abschließende und
abgerundete Antwort geben, sondern bieten nur einige in dieser
Hinsicht gesammelten Notizen und Bemerkungen. Dabei werden wir uns
schlicht zu fragen haben, was wir positiv für die Barockzeit belegen
können. Schlüsse vom 19./20. Jahrhundert auf frühere Zeiten sind
immer relativ.

1. Die romanische Sprache
Das Volk drückte sich zu Hause wie im Dorfe romanisch aus.

Bezeichnend dafür ist die Landsgemeinde. Nähere Nachrichten haben
wir für den Cumin der Cadi. Wir müssen gar keinen Schluß von der
heutigen Zeit, in der ja selbstverständlich romanisch gesprochen wird,
auf die frühere Zeit machen, sondern können es für das 17. Jahrhundert
genau beweisen. So ist das aufreizende Wort ciarna, heute tscharner,
d. h. abstimmen für die außerrechtliche Landsgemeinde von 1634
nachgewiesen.2 Sobald der Mistral gewählt wurde, hatte er eine romanische
Schwurformel zu gebrauchen.3 Als 1647 zwei Patres, P. Benedikt Gessler
und Placidus Holl vor dem Senate sprachen, da übersetzten dessen

Mitglieder den Inhalt «den Herren, so nitt Tusch verstendt».4 Abt
Adalbert I. Bridler (1642-1655), der aus Muri kam und das Romanische

nicht beherrschte, verlangte selbst auf dem Cumin, daß die
Ratsherren «wellend Romanisch in sinem Namen sagen, was er thüsch

1 Sprecher J. A. von, Kulturgeschichte der Drei Bünde. Edit. R.Jenny 1951, S. 373.
2 Synopsis zum Jahre 1634.
3 Synopsis 1643. Wagner-Salis, Rechtsquellen des Ct. Graubünden, 1887, S. 108-109.
4 Chronik von P. Benedikt Geßler, S. 96.

2 74



hatte gerett».5 In der Composition zwischen Abtei und Cadi von i(
wurde bestimmt, daß auf der Landsgemeinde wie auch im
Rate die rätoromanische Sprache gebraucht werden solle. Wenn aber
ein Abt das Romanische nicht spreche, so soll er einen Konventualen
als Dolmetsch in die Ratsversammlungen mitnehmen. «Und da hin-
wider ein Landtamman der teutschen Sprach nit berichtet were», so

soll er bei Verhandlungen mit dem Abte einen andern Mistral zur
Seite haben oder sich durch einen solchen ganz ersetzen lassen.
Interessanterweise verlangten die Vertreter der Cadi, man «solle die
Schrifften des Archivs vbersezen».6 Als es 1650 wiederum Diskussionen
zwischen Kloster und dem Hochgerichte der Cadi gab, benutzten die
Visitatoren der schweizerischen Benediktinerkongregation als
Dolmetsch Dr. Matthias Schgier, «da nur wenige aus den Ratsherren eine
andere als die romanische Sprache verstanden».' Von den 40 Senatoren

konnte also nur ein geringer Teil der deutschen Rede folgen.
Daß sich übrigens die Leute wirklich in praktischen und rechtlichen

Belangen romanisch ausdrückten, und zwar im gewöhnlichen
Gespräch, zeigen die vielen fachtechnischen Begriffe, wie Schgomondada,
Gowig usw.8

Es ist auch nicht von ungefähr, daß man sehr bald dahin zielte, die
für das praktische Leben wichtigen Rechtsnormen in die Muttersprache

zu übertragen. Hier ging ja im 16. Jahrhundert das Engadin
beispielhaft voran.9 Die Lugnezer Verordnungen in der Talsprache
datieren von 1659.10 Die Statuts Criminels von Bergün, die sich in der
romanischen Bibliothek des Klosters befinden, tragen das Jahr 1685
auf der Stirne. Im Verlaufe des 18. Jahrhunderts wurden auch die
Protokolle der Cadi im rätischen Idiom abgefaßt.11 Ganze schriftliche Er-

5 I.e. 154-155.
6 Müller I., Die Abtei Disentis 1634-1655, 1952, S. 94-95, 105, dazu Contentiones et

Conventiones L, Nr. 10, S. 8/9, und StAA Extract der Acten 1648.
7 ED S. 95 : quia ex Senatoribus pauci aliam quam Rhaeticam linguam intelligebant,

interprete usi sumus.
8 Darüber Zeitschrift für Schweizer Geschichte, 1936, S. 425. Dazu numismatischmerkantile

Ausdrücke im Protokoll der Cadi 1608-1739, S. 7, zu 1609 bzw. 1589. Ferner
wauld und pont in Urk. Nr. 14 zu 1669 im Gemeindearchiv zu Tavetsch.

9 Aufgezählt bei Pieth F., Bündnergeschichte, 1945, S. 531.
10 Müller Iso, Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi, 1670-1720.

Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 81 (1951), 3-65, hier S. 24
(zitiert: Barockliteratur).

11 Barockliteratur 25.

275



klärungen des Mistrals und des Senates der Cadi in romanischer
Sprache sind uns vom 19. Juni 1734 erhalten.12

Vom weltlichen Bereiche wenden wir uns dem kirchlichen
Leben zu und hier zunächst den katholischen Gebieten. Da stellt sich
zuerst das Problem der romanischen Priester. Im Spätmittelalter

waren zahlreiche Schwaben ins Bistum gekommen, welche hier
als Geistliche wirkten. Die Verbundenheit des Churer Sprengcls mit
den vorarlbergischen Gebieten hatte dies mit sich gebracht. Anderseits

hatte die religiöse Krise anfangs des 16. Jahrhunderts im
Bündnerlande selbst die Freudigkeit am priesterlichen Berufe nicht gerade
gefördert. So fehlte es in der 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts an
bündnerischen und romanischen Priestern. Von 25 Theologen, die uns in
Chur durch die Examina von 1567-1572 bekannt sind, waren nur fünf
Bündner.13 1584 beklagte sich Abt Nikolaus Tyron und der Senat von
Disentis, daß im ganzen Gebiete der katholischen Rätoromanen, das

etwa 30 000 umfasse (triginta circiter virorum millia), nicht mehr als

7 einheimische Romontsche priesterlich wirken (non plures sacerdotes

supersint, qui ibidem nati nativam et patriam linguam loquuntur).14
Noch 1614 bedauerte der Disentiser Senat den Mangel an
einheimischen Priestern.15 Um die gleiche Zeit gab es in romanischen
Pfarreien Seelsorger, die nicht romanisch verstanden.16
Die Zahl der einheimischen Priester nahm jedoch im 17. Jahrhundert
zu, weshalb die Weltgeistlichen das Quasi-Bistum von der Abtei Disentis

und deren Aspirationen auf verschiedene Seelsorgerposten energisch
und erfolgreich bekämpfen konnten. Die katholische Restauration im
allgemeinen und die Möglichkeit, im Lande und außerhalb studieren zu
können, hatte die Lage gebessert.17 Aber P. Ambros Eichhorn bemerkte

1797, daß man noch zu seiner Zeit wegen der romanischen Seelsorgesprache

nur mit Mühe alle Posten mit tüchtigen Priestern besetzen
könne.18

12 Müller L, Die Abtei Disentis 1696-1742. 1960, S. 394-397.
13 Vasella O., in Gedenkschrift des kath. Schulvereins, 1945, S. 58.
14 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, S. 259. Cahannes J., Das Kloster Disentis

vom Ausgange des Mittelalters bis 1584. 1899, S. 103.
15 Bündner Monatsblatt 1947, S. 362-363.
16 Synopsis zum Jahre 1615.
17 Müller L, Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 25 f., 231 f.
18 Eichhorn, S. 238: obiter hic adverto, idioma singulare, quo varus in locis Rhaeti

utuntur, hodiedum etiam in causis esse, cur idonei pastores hinc inde aegre admodum haberi
possint.

276



Im Sakramente der Buße war im 15-/16. Jahrhundert selbstverständlich

die romanische Sprache üblich.19 Auch für die folgende Zeit
ist das belegt, sandte doch das Stift Einsiedeln gerade in der zweiten
Hälfte des 17. Jahrhunderts P. Justus Hoffmann und P. Basil Meyer
nach Disentis, damit sie romanisch für den Wallfahrtsbeichtstuhl
lernen.20 Umgekehrt konnte man in Einsiedeln auch wiederum romanisch

sprechende Beichtväter brauchen. So rief man 1679 und 1681

Patres aus Disentis, um bei dem Engelweihefest romanisch beichthören

zu können.21
Es brauchte romanische Priester für die romanische Predigt.

Daß diese wirklich romanisch war, brauchen wir nicht etwa von den

Predigten Speschas rückschließend zu folgern, sondern wir haben
Zeugnisse anderer Art in genügender Weise. Kaum war der Murenser
P. Augustin Stöcklin 1631 als Administrator in Disentis angekommen,
da lernte er innerhalb kürzester Zeit die einheimische Sprache und
predigte bereits am 17. Januar 1732 zum Erstaunen aller romanisch,
in welcher Sprache er noch oft zum Volke sprach.22 Die Nachbarschaft
Disentis verlangte 1648 Kapuziner statt der bisherigen Weltpriester
mit der ausdrücklichen Begründung, daß diese «unser Sproch khän-
nend».23 Die braunen Väter werden wohl selten die deutsche Sprache
gesprochen haben. Seine diesbezügiche Unkenntnis berichtet beispielsweise

der Disentiser Pfarrer P. Cyrill 1687 selbst.24 Es war genug, daß
sie das Romanische lernen mußten. Immerhin wagte man in der Residenz

der Cadi doch, ausnahmsweise deutsch zu predigen. So predigte
der Murenser Pater Franz Letter 1632 am Feste des hl. Johannes des

Täufers, des Patrons der Pfarrei, in der Pfarrkirche deutsch.25 Ebenso

predigte Abt Adalbert Bridler, der auch von Muri kam, gelegentlich

19 Siehe Registrum Induciarum (Bischöfl. Archiv), S. 117 unter Sur: D. Jorius Jann
Sett schuldet 1505-1507 und zahlt am 23. Februar und 8. Juni 1515, worauf beigefügt wird:
tenetur plus XVI bechimsch pro testimonialibus et promothorialibus literis ad locum Here-
mitarum, ut possit assumi in confessorem jubilej racione diversitatis ydeomatum. Recepit
die VI septembris anno etc. XVI et promisit stipulando de solvendo quam primum rever-
tatur. Das beweist, daß die entsprechende Zahl von Romanen nach Einsiedeln wallfahrten
ging. Freundl. Mitt. Univ.-Prof. Dr. Oscar Vasella, Fribourg.

20 Henggeler R., Profeßbuch von Einsiedeln, 1933, S. 349, 376.
21 Diarium Dietrich, ed. Mitteil. d. Hist. Vereins des Kt. Schwyz, Heft 22 (1911), 92

und 23 (1913) 15, 17.
22 Synopsis zum Jahre 1632.
23 Müller L, Die Abtei Disentis 1634-1655, 1952, S. 221.
24 BAC P. Cyrill an Bischof, 9. März 1687: per che io non intendo il Tedesco.
25 Synopsis 1632.

277



deutsch.26 Auffallend ist, daß der rätoromanische Pater Roman Bal-
liell am 13. März 1667, am dritten Sonntag in der Fasten, «auf
theütsch» predigte. Aber der Umstand, daß er bei seinen vielen
sonstigen Predigten, die er hielt und welche uns das Berthersche Tagebuch

genau notiert hat, sonst nie dieser Hinweis auf die deutsche

Sprache notiert hat, sonst nie dieser Hinweis auf die deutsche Sprache
figuriert, berechtigt uns, das Romanische als die gewöhnliche
Ausdrucksweise anzunehmen.27 Offensichtlich muß 1667 ein besonderer
Anlaß zu deutscher Predigt vorgelegen haben. 1689 predigte man in
der Klosterkirche ebenfalls deutsch, da dadurch die deutschen Arbeiter,

die am Klosterbau arbeiteten, erfaßt werden sollten.'28

Das Romanische war übrigens Anfang des 17. Jahrhunderts im
Kloster im Wachsen, wünschte man doch 1623, daß die Benediktinerregel

in romanischer Übersetzung vorgelesen werde.29 Um das
romanische Volk am klösterlichen Leben zu interessieren, stellte Abt Josef
Desax eine romanische Profeßformel zusammen, die P. Joscio German
1641 zum Volke gewendet vorlas.30 Das war freilich eine Ausnahme.
Wie dann im letzten Drittel des 17. Jahrhunderts die Zahl der
romanischen Konventualen immer mehr zunahm und dann schließlich die
Mehrheit erlangte, ist bekannt. Das bedeutete dann eine beträchtliche
Förderung der romanischen geistlichen Literatur, wovon noch zu
handeln sein wird.

Als Ergänzung zur Predigt darf der Katechismus-Unterricht
betrachtet werden. Schon Ende des Mittelalters war der Katechismus
materiell fertig, erlebte aber dann durch die Katechismen von Luther
(1529), Witzel (1535) und besonders Canisius (1555/1560) eine

Erhöhung und Vertiefung seines Wertes.31 In Bünden arbeitete die
protestantische Kirche seit der zweiten Hälfte des 16. und zu Beginn des

17. Jahrhunderts stark mit der Katechismusmethode (Bifrun, Campell,

Bonifaci.)32 Für das katholische Oberland war insbesondere der
Katechismus des Schulmeisters Bonifaci von Fürstenau (Domleschg)
vom Jahre 1601 anregend. Darin meinte der Verfasser, protestantische

26 Synopsis 1648, dazu Müller L, Abtei Disentis 1634-1655, 1952, S. 145-146.
27 Berthersches Tagebuch, S. 50, 373.
28 Bündner Monatsblatt 1946, S. 360.
29 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte, 1948, S. 59.
30 Klosterchronik von P. Benedikt Geßler, R 229, S. 112.
31 Lexikon für Theologie und Kirche 5 (1933) 880.
32 Bonorand C, Die Entwicklung des reformierten Bildungswesens in Graubünden,

1949, S. 123-125.

278



Katechismen seien überall im Schulunterricht gebraucht, aber unsere
romanisch sprechende Jugend verstehe keine andere Sprache,
weshalb es notwendig sei, einen Katechismus in der «natürlichen»
Sprache des Domleschgs abzufassen. Hier wollte Bonifaci an der

Sprachgrenze, wie J. Jud formuliert, «das bodenständige
muttersprachliche Romanisch im Gegensatz zum vornehmeren Deutschen
oder zum Latein» befürworten.33 Die kühne Tat veranlaßte schon
nach wenigen Jahren das surselvische Gegenstück. Der romanische
Katechismus des Mailänders Johann Anton Calvenzano von
1611 bot den Katholiken des Oberlandes das, was Bonifaci den
Protestanten der Sutselva getan hatte. Das Opus war um so wichtiger, als

es damals noch Geistliche in romanischen Pfarreien gab, die das

einheimische Idiom nicht verstanden (quorum plerique rhaetice nescie-

bant). Daher die große Bedeutung von Calvenzanos Werk. Um dessen

Verbreitung mühten sich einige Disentiser Patres.34 Dann übersetzte
auch Johann Peter Schalket 1624 den Katechismus Bellarmins
(1598) ins Romanische. Da die Bibliothek dieses gewandten und
einflußreichen Mannes, der 1630 starb, vom Administrator Augustin
Stöcklin gekauft wurde, dürfte vielleicht auch angenommen werden,
daß gerade dieser Katechismus auch an den obersten Ufern des Rheins
bekannt wurde.35 Schalket erlebte aber nur die Auflage von 1624 in
Mailand. Calvenzanos Büchlein von 1611 brachte es aber nicht nur
schon 1615 zu einer Neuauflage, sondern noch 1654.36 Für diese Edition

hatte der Generalprokurator der Kapuziner Ende 1653 die
Propaganda in Rom um eine finanzielle Unterstützung gebeten. Die
Kardinäle spendeten 30 Skudi.37 Vermutlich arbeiteten die Pfarrherren
während des 17. Jahrhunderts allgemein mit einem romanischen
Katechismus. Dieser Unterricht war teilweise ganz identisch mit dem

33 Vox Romanica 11 (1951) 247-248.
34 Synopsis zum Jahre 1615, dazu Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 42 (1948)

51-52. Zur individuellen Behandlung im damaligen Mailänder Seminar, siehe Geschichtsfreund

54 (1899) 128-134. Über die Oblaten, zu denen Calvenzano gehörte, siehe Keller
J. A., Des hl. Karl B. Satzungen und Regeln der Gesellschaft der Schulen christlicher Lehre.
Paderborn 1893.

35 Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 43 (1949) 294.
36 Bibliografia Retoromontscha 1938, Nr. 394-396, 2425.
37 Archiv der Propaganda. Rom: .\cta 1653, fol. 126 v. zum 17. Nov. 1653. Proponente

Eminentissimo D. Card. Ginetto libellum supplicem Procuratoris Generalis Fratrum Cap-
puccinorum petentis, ut Sacra Congregatio erogare dignetur aliquam peeuniarum sum-
mam, ut possit imprimi Mediolani doctrina Christiana in idiomate romanzo in servitium
missionis Rhetiae, Sacra Congregatio petitioni benigne annuens in beneficium dietae Mis-
sionis scuta triginta monetae concessit ad imprimendas ut supra tot doctrinas Christianas.

279



Lese-Unterricht der Volksschule. Der Katechismus diente als
Lesestoff.38

Es ging damals nicht nur um die Drucklegung von Katechismen,
sondern auch von andern Werken. Der Löwener Jesuitentheologe P.

Leonhard Lessius (f 1623) gab 1609 in Antwerpen eine viel beachtetes
und oft aufgelegtes Werk heraus: Quae fides et religio sit capessenda.39
Im Auftrage der Congregatio de Propaganda Fide erweiterte es um
1640, sicher vor 1648, Giovanni Giodoco mit neuen Belegen aus
der hl. Schrift und aus den Vätern und übersetzte es «nella lingua
vuolgare, ch'è in uso nella Retia, chiamata cummunemente la lingua
Romanza». Als theologischer Zensor waltete P. Giacinto da Preseglie,
1642 Visitator der rätischen Mission.40 Die Approbation von Rom war
schon erhalten, aber 1648 war das Werk noch nicht gedruckt. Eine
Eingabe dieses Jahres an die Propaganda bat um finanzielle
Unterstützung, damit dieses vor einigen Jahren (alcuni anni sono)
übersetzte romanische Opus doch noch gedruckt werden könne.41
Giovanni Gidoco ist wohl kein anderer als der Schwager von Georg
Jenatsch, der zuerst protestantische Theologie studiert hatte, dann
konvertierte und sich in Mailand und am Propaganda-Kolleg in Rom der
katholischen Theologie widmete.42

Zum Katechismus gesellte sich noch das Gebet- und Lieder-
Buch.43 Auch hier hatte das protestantische Vorbild angeregt, nämlich

das Gebet- und Liederbuch des Ilanzer Prädikanten Stefan
Gabriel, das im 17. Jahrhundert nicht weniger als viermal aufgelegt
wurde (1611, 1625, 1649, 1^3)- Sein Sohn Luci Gabriel gab 1648 in
Basel das romanische neue Testament heraus, womit das surselvisch-

protestantische Schrifttum begründet war. Erst jetzt begann der
katholisch-oberländische Teil recht aktiv zu werden. Voran ging Gieli

38 Darüber Muoth in den Annalas 8 (1893) 15-16, fußend auf einer »Anordnung des
Churer Bischofs von 1659 für Brigels.

39 Lexikon für Theologie und Kirche 6 (1934) 522-523.
4,1 Valdemiro Bonari, Conventi ed Cappuccini Bresciani 1891, S. 516-517, 554, 601.
41 Archivio della Propaganda, Scrit. rif. nelle Congreg. generali. Mem. 1648.

Vol. 417 fol. 91.
42 Über ihn Pieth F., Bündnergeschichte, 1945, S. 211. Maissen F., in der Zeitschr. f.

Schweiz. Kirchengeschichte 52 (1958) 283. Kaplan Felix Maissen, Ringgenberg, verdanke
ich den Hinweis auf die folgenden ,\kten des Propaganda-Archivs (Abschrift Jann) über
Giodoco: Vol. 19 Memoriale, undatiert, Vol. 19 zum 28. Nov. 1646, Vol. 27 zum 22. Mai
1650, usw.

43 Ausführlicheres über das Thema siehe Barockliteratur S. 5 ff. Über die lugnezischen
Schriftsteller und deren akratische Infinitivkonstruction siehe A. Decurtins in der Vox
Romanica 15 (1957) 87-93.

280



Demonts Meßbüchlein von 1670, ganz thematisch im Sinne des

Trienter Konzils. Darauf folgte der Vriner Pfarrer Balzer Alig 1672

mit der Passion des Heilandes und 1674 mit den Episteln und Evangelien

der Sonntage. Nicht ohne Interesse liest man im Kirchenbuch von
Lumbrein den Eintrag seines Todes.44 Die Disentiser Stiftsbibliothek
(De 684) besitzt von ihm noch ein Churer Proprium Sanctorum von
1671 mit seiner Signatur: «Balthasarus Alig». Darauf folgt der
gewichtige Cumbelser Pfarrer und Kapuziner P. Zacharias da Salo
(t :7°5) mit seinen beiden Werken: Spiegel de devoziun (1665, 1676)
und Glisch sin il candelier (1685/87). P. Zacharias war «der erste

große religiöse Schriftsteller der katholischen Surselva». Freilich hatte
sein zweites Werk eine scharfe Spitze gegen Andersgläubige, was auf
der Tagung der Drei Bünde 1690 in Ilanz zu Klagen führte.45

Was im Lugnez sein großes Beginnen hatte, fand in der Cadi sein

vollendendes Vollbringen. An der Spitze steht P. Karl Decurtins
(| 1712), der Disentiser Wallfahrtspriester von Truns. Im Sinne von
Demonts Meßbüchlein gab er ebenfalls ein gleiches romanisches Büchlein

heraus (wohl 1688). Innerlich verwandt damit ist der 1690 edierte
Scazi della Olma, der spätmittelalterliche Offenbarungen über das Leiden

des Heilandes bringt. Die Messe war ja als Erneuerung des Kreuzopfers

gedacht. Merkwürdig, aber ganz im Sinne der Zeit, offenbarte
hier der Verfasser seine Zahlenfreudigkeit. Der Heiland zählt 5475
Wunden und vergießt 30 430 Tropfen Blut.46 Im folgenden Jahre gab
P. Karl 1691 La mira de bein morir heraus. Die Ars moniendi war
schon in den Totentanzbildern und Blockbüchern des Mittelalters zu
ersehen, sie wurde auch die «Grundidee der Barockfrömmigkeit» (G.
Schreiber).47 Wenige Jahrzehnte vorher hatte noch der Engelberger
P. Marian Rot (f 1663) ein solches deutsches Spiel verfaßt.48 Die Je-

44 Kirchenbuch Lumbrein zu 1677 : Die 19. Augusti Anno ut supra pie in Domino obiit
summum diem Perillustris et Admodum Reverendus Dominus Balthasarus Allig, Parochus
in Vrin vigilantissimus et quidem bene dispositus, reffectus Sacramentis Ecclesiae et aliis
requisitis munitus in presentia D. Parochi in Lumbrein Christiani de Arpagaus.

45 Maissen F., Landrechter M. Jacomet de Muster. 1956, S. 15, 17.
46 Dazu Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei, in Zeitschr. f. Schweiz.

Kirchengeschichte 49 (1955) 266. Die Zahl 5475 der Wunden schon bei Eusebius Nierenberg
(f 1658). Siehe G. Weise, Das Element des Heroischen in der spanisch-religiösen Literatur
der Zeit der Gegenreformation. Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens 10

(1955) 210-211.
47 Schreiber G. in: Das Weltkonzil von Trient 1 (1951) 406, 411-412; und in: Gesammelte

Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens 10 (1955) 130-131, 145, sowie in: Gemeinschaften

des Mittelalters 1948, S. 439 (Register).
48 Heß J. H., P. Marianus Rot. 1927, S. 90-98, 166-167.

281



suiten führten ja auch 1648 in Rom in der Kirche II Gesù eine
Todesangstbruderschaft ein.49 Von Sterbebüchlein P. Karls führte dann eine
Linie zur Einführung der Gut-Tod-Bruderschaft unter dem Schutze
des hl. Benedict für das romanische Volk im Jahre 1712 durch den Abt
Adalbert III.50 Auch schon im ganzen Mittelalter gepflegt war die
Armenseelen-Andacht. In diesem Sinne schrieb Decurtins 1712 die
Ciaf dil Pargatieri, einem Opsculum, in welchem ein Brief der Armen
Seelen an die Lebendigen ein besonderes barockes Motiv ist.51

Neben dem Gebetbuche spielte nun das Liederbuch eine besondere

Rolle. Nur wenig angeregt durch das reformierte Lied entwickelte
sich auch hier zuerst im Lugnez der katholische Kirchengesang. Der
schon oben genannte Balz er Alig gab 1674 eine Sammlung von 39
romanischen Liedern heraus und verdiente sich damit den Titel eines

«Vaters des katholischen Kirchenliedes». Es handelte sich um
Übersetzungen von seinen priesterlichen Confratres, wie er selbst sagt:
schentadas giù ent Ramonsch tras igis molto reverendis Segnurs Spirituals

della Liga Grischa. Das Attribut: molto reverendis verrät hier
den Sachverhalt. Dieses Hoheitsattribut wird nur bei Lebenden oder
unlängst verstorbenen Personen gebraucht, nicht bei Toten, die schon

lange im Grabe ruhen. Wir brauchen ja auch Bezeichnungen wie
Hochwürden, Gnädiger Herr, nicht von längst verstorbenen Priestern.52

Dem gegenüber war der Formular vom Sagenser Pfarrer August
Wendenzen von 1676 eher rückschrittlich, denn er weist nur 23
lateinische Lieder oder Hymnen auf. Im Anhange figurieren noch 4
lateinische und 6 deutsche Lieder. Das Liederbuch von P. Zacharias
da Salo von 1685 enthält 16 lateinische Lieder, ferner 6 italienische
und 4 deutsche, aber dazu kommen noch 23 romanische. Alle diese

Liederbücher übertraf P. Karl Decurtins mit seiner Consolaziun,
die 1690 einzig romanische Lieder aufwies, und zwar deren 62. Die
zweite Auflage von 1703 übertrumpfte noch die erste mit 112 romanischen

Liedern. Kein einziges lateinisch, kein einziges italienisch, kein

49 Schreiber, Weltkonzil 1. c. 411.
50 Darüber zuletzt Müller I., Abtei Disentis 1696-1742. 1960, S. 80.
61 Zum Armenseelenkult Schreiber, Weltkonzil 1. c. S. 419. Über den Armen-Seelen-

Brief von 1712 verg. Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 270-271. Dieser Briefsamt
der Antwort wurde noch ein Saeculum später wörtlich kopiert samt dem Datum 1712. Rom.
Bibl. des Klosters Disentis, M 271 am Schlüsse des Lebens der hl. Genoveva, Hs. wohl
Anfang des 19. Jahrhunderts und M 323, Hs. von Brigels 1840.

52 Vgl. zu dieser Methode Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von
Graubünden 78 (1948) 31.

282



einziges deutsch! Decurtins hatte das romanische Kirchenlied in der
Surselva zum Siege geführt.

Im 17. Jahrhundert sind auch schon handgeschriebene romanischdeutsche

Grammatiken und Wörterbücher nachzuweisen,
jedoch nicht erhalten.53 1729 erschien in der Klosterdruckerei vom
Disentiser Pfarrer und Kapuziner P. Flaminio da Sale eine italienische
Grammatik des Romanischen (Fundamenti principali della lingua re-
tica), die auch mit einem Vokabular versehen war. Nuntius Passionei
erhielt von P. Flaminio wohl dieses Vokabular, das er am 9. Juli 1730
wieder von Luzern zurücksandte, nicht ohne sein Wohlgefallen an
dieser für die Missionäre bestimmten Arbeit zum Ausdruck zu
bringen.54 Merkwürdig ist nur, daß es Passionei nicht für seine

Privatbibliothek, die er mit allen Mitteln vergrößerte, zurückbehielt!55
Eine Frage dürfen wir nicht umgehen, die Frage nach den dialektalen

Unterschieden. Dabei geht es nicht darum, sie auf
philologischem Wege darzulegen, sondern wie die damaligen Gewährsmänner,

die dauernde und engere Beziehungen zu Land und Leuten hatten,

darüber urteilten. Als erstes Votum hören wir den Generalprokurator

der Kapuziner, der sich bei der Propaganda-Kongregation
in Rom 1661 dagegen verwahrte, daß seine rätischen Missionäre

alle drei Jahre ihren Wirkungsbereich ändern sollten. Er betonte, daß
in den dortigen Landen die romanische Sprache gesprochen werde (la
lingua, che chiamano romanza, propria di quel paese e non di altri),
welche man gerade im Verlaufe von drei Jahren erlernen könne (con
fatica può apprendersi nello spatio di tre anni). Kaum habe sich der
Neuling an die Beichten und Predigten gewöhnt, müßte er schon wieder

wechseln. Das sei um so weniger anzuraten, als auch «innerhalb
dieses gleichen Landes verschiedene Sprachen(!) sind. Wenn sie der
Missionär nicht vollkommen beherrsche, reizt er in den Predigten zum
Lachen und in den Beichten entstehen große Mißverständnisse». Diesem

Votum gegenüber hob der Nuntius in Luzern, Fredericus Borromeo

(1654-1665), hervor, daß die «romanische Sprache (lingua
romanza) und die andern Sprachen des Landes, die für die Missionäre
äußerst notwendig sind, die gleichen im ganzen Rätien sind, und daß

53 Barockliteratur S. 26-27.
54 Bundesarchiv Bern, Nunz. Svizzera 125 A. Passionei an P. Flaminio. 9. Juli 1730:

il vocabulario, che Ella hat fatto per facilitare a codesti Missionari l'uso della lingua
Romanza, che ho sommamente gradito e le ne rendo.

55 Lengefeld S. v., Graf Domenico Passionei. 1900, S. 5-10.

283



derjenige, der in einer Pfarrei gedient habe, ohne Schwierigkeit auch
in allen andern arbeiten kann. »56 Mehr für den Standpunkt der
Kapuziner trat der Churer Propst Christophorus Mohr auf. Er
setzte sich in Rom gegen den dreijährigen Wechsel der Posten ein, weil

ja die verschiedenen Landschaften ihre eigene Sprache hätten (una
terra differente linguaggio d'altra).57 In der Tiberstadt erfuhr man
aber, daß Propst Mohr, auch sonst eine problematische Figur (huomo
per altro di opinioni problematiche), früher auch anders sich geäußert
habe. Man wies erneut auf den Nuntius hin, der versichert: «Die
romanische Sprache ist dem ganzen Lande gemeinsam und unterscheidet

sich nur im Akzent» (la lingua romanza è comune a tutto il paese,
differendo solo negli accenti). Die Propaganda wurde schließlich inné,
daß zwischen Nuntius und Kapuziner eine langjährige Antithese waltete,

da sich letztere nicht immer fügen wollten.58 Daß aber nicht der
Akzent, sondern wirklich verschiedene Aussprachen und Entwicklungsstufen

vorlagen, versichert uns der berühmte P. Zacharias da Salo
in seinen Notatiuns et Observatiuns, die er 1687 an den Schluß seines

1685 begonnenen großen Werkes: ,La Glisch sin il Candelier' setzte

(S. 170). Da bietet er eine ganze Liste von Varianten, so z. B. jou, jeu,
iau ich); affon, uffon Kind); bucca, bieca nicht); migliar,
mangiar essen); tgierp, Chierp, Corp Körper) usw. Bei dieser

Sachlage spricht P. Zacharias, Pfarrer in Cumbels (Lugnez), seiner
Abkunft nach ein Nord-Italiener, gerne sein Confiteor: «Die
romanische Sprache konnte ich nicht vollkommen erreichen, da sie von
einer Gemeinde zur andern, ja von einer Nachbarschaft zur andern,
sich ändert und verändert (tont variabil e mitabil), so daß jeder, wie
es seinem Kopfe besser scheint, spricht. » - « Unzählige Wörter
verändern die Silben, sprechen sie aus oder setzen solche hinzu oder reißen
sie ab. Bald gibt es mehr, bald weniger Buchstaben, wie jeder Verfasser

und Schreiber meint, daß es besser sei.» Dann gesteht Salo, daß er
sich meistens nach dem Lugnezer Dialekte gerichtet, aber auch Worte
der Cadi und der Foppa aufgenommen habe (biars plaids, che serven
bein per la Cadi e Foppa). P. Zacharias ist daher ein Zeuge nicht nur
für die mangelnde Orthographie, was ja damals nichts besagen würde,
sondern auch für die Verschiedenheit der Landschafts-Dialekte. Daß

53 Propaganda-Archiv Rom. Acta 1661 fol. 138, zum 22. August 1661.
57 1. c. Acta 1662 fol. 140 zum 12. Juni 1662. Über Mohr siehe Tuor C. M., Die

Domherren in Chur. Jahresbericht d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 34 (1904) 21.
58 1. c. Acta 1662 fol. 293 zum 13. November 1662.

284



es damals den Kapuzinern nicht leicht fiel, das Romanische wirklich
gut zu lernen, obwohl sie meistens sehr lange in den Pfarreien blieben,
wenigstens die eigentlichen Pfarrherren, ist bei diesen Umständen
begreiflich. Nicht alle waren ja auch so begabt wie P. Zacharias. Daher
auch die Klage über die mangelnde Sprachbchcrrschung der braunen
Väter, wie sie z. B. kein Geringerer als P. Karl Decurtins 1685 erhob.59

Abt Bernhard Frank (1742-1763) beklagte sich, die Kapuziner seien

ungebildet und sprächen sehr schlecht romanisch.60
Die Klagen Salos bezogen sich in der Hauptsache auf das Surselvische.

Die berühmte Grammatik des Kapuziners P. Flaminio da Sale

von 1729, die italienisch geschrieben war, behandelte aber neben dem
Surselvischen auch das Oberhalbsteinische. Sie setzte sich also über
die verschiedenen Differenzierungen im Surselvischen selbst hinweg.
Daß hier das Engadinische weggelassen war, zeigt, wie man sich
damals doch auf das vorderrheinische Hauptgebiet verlegen mußte. In
der Barockzeit gab es konfessionell mehr oder weniger abgeschlossene
Territorien. Erst das 19. Jahrhundert mit seinem Recht der freien
Niederlassung und mit seinen Straßen und Eisenbahnen brachte eine

neue Sachlage.

2. Die romanische Sprache im Urteil des Auslandes

So sehr sich die romanische Literatur und Sprache in der Barockzeit

entwickelte, so kam es doch nicht so weit, daß die außenstehenden
Gelehrten in entsprechender Weise davon Notiz nahmen. Es

blieb im Gegenteil die alte Auffassung, das Romanische sei eine
kunterbunte Sprache und ein unentwirrbares Gemisch. Vielleicht sind
daran etwa die Humanisten schuld, welche die alten Rätier mit den
Tusker identifizierten und dann weiter vom Lande der Tusker, von der
Toskana, auf das klassische Italienisch schlössen. Von dieser klassischen

Sprache der toskanischen Italiener stamme als entartete Tochter das

Rätoromanische ab. So betrachtete der Zürcher Humanist Conrad
Gesner im Jahre 1555 in seinem «Mithridates» das Rätoromanische,
indem er betonte: «corruptissima eorum lingua Italica est censenda»61.

Ein gutes halbes Jahrhundert später äußerte sich der venezianische

59 Müller I., Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 262.
60 ND fol. 291. Abt Bernhard an Nuntius. 4. April 1745.
61 Ribi A., Frühe Nachricht vom Rätoromanischen. Sondernummer: Rätoromanisches

Erbe. Neue Zürcher Zeitung, 13. Februar 1938.

285



Diplomat Giovanni Battista Padavino (f 1639) in ähnlicher
Weise: «Questa lingua, la più infernale proprio, difficile da proferire
o da intendere, ma difficilissima e quasi impossibile da scrivere, essendo

corrotta da diverse lingue. » Der Gesandte der Lagunenstadt betrachtete

also das Romanische als « tatsächlich das höllischste Idiom, schwer

auszusprechen und zu verstehen, aber auch sehr schwierig und fast

unmöglich zu schreiben, da es aus verschiedenen Sprachen zusammengewürfelt

ist.»62 Padavino geht also über die Humanisten hinaus,
indem er einfach das Romanische als eine vollkommen unorganisch
gewachsene Sprache, gleichsam als künstlich zusammengeklebtes Idiom
erklärte. Der Hieb saß. Es blieb die Meinung, die romanische Sprache
sei keine echte alte Sprache. Ein Bericht des Missionärs Antonio
Maria Laus über die rätischen Seelsorgeverhältnisse an die römische
Congregatio de Propaganda Fide im Jahre 1660 empfiehlt den
Neudruck von Adam Naulis Anatomia (1618), die in romanischer Sprache
(in lingua romancia) verfaßt sei, einer Sprache, die ein Gemisch aus
mehreren Sprachen darstelle (che è un miscuglio di più lingue).63
Später urteilte nicht anders der Nachfolger Padavinos, der Venezianer
Vendraminio Bianchi, der 1705-1707 als Unterhändler der
Markusrepublik in den eidgenössischen Gebieten wirkte und das Bündnis
Venedigs mit Zürich, Bern und Graubünden von 1706 herbrachte.
Wir finden seine Ansicht in seiner 1708 zu Venedig gedruckten
Relazione, die er unter dem Decknamen D'Arminio Dannebuchi herausgab.64

Darin betont er, daß der größte Teil der bündnerischen
Gemeinden das Romanische spreche, das am Italienischen, Französischen,
Spanischen und auch am Deutschen teilnehme und das als «Gemisch
aus allen diesen Sprachen aufgefaßt werden kann.»65 So sah auch der

Kapuziner Historiograph P. demente 1702 im Romanischen der
Bündner nur «una mistura di molti linguaggi» beziehungsweise «un
parlar misto di molte lingue».66 Wohl ein Beamter der Luzerner Nun-

62 Planta P. v., Chronik der Familie von Planta 1892, S. 282.
63 Propaganda-Archiv, Rom. Acta 1660 fol. 221 ff. Nr. 16, zum 6. September 1660.

Über Laus siehe Müller I., Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 95.
64 Über ihn Vogt W., Die Schweiz im Urteil von ausländischen Publikationen aus der

ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts. 1935, S. 7.
65 Dannebuchi D'Arminio, Relazione del paese de' Svizzeri e loro Alleati. Venedig

1708, S. 157-158: se s'osserva però il linguaggio detto Romanzo, ch'è lo più usitato nella
maggior parte dei Communi et partecipa dell'Italiano, Francese, Spagnuolo e anco del
Tedesco (essendo per altro quest'ultimo il linguaggio materno) può congetturarsi, che un
miscuglio di tutte queste nazioni, siasi unitamente ritirato all'ora in questo paese.

63 P. Clemente da Brescia, Istoria delle Missioni nella Rezia, 1702, S. 3, 5.

286



tiatur schrieb in italienischer Sprache einen Bericht über den Besuch
des Nuntius Philippo Ac ci aj uoli im Kloster Disentis vom Jahre
1746. Darin bezeichnete er wiederum das bündnerische Idiom kurzweg

als «un misto di tutte le altre lingue».67 Wiederum auf die
Ansicht der Humanistenzeit ging der gelehrte Abt Bernhard Frank,
ein österreichischer Adeliger, zurück, der in einem gedruckten offenen
Briefe an einen «edlen Bürger von Sondrio» vom 28. August 1749,
welcher die Gründung des Disentiser Kollegs im Veltlin vorbereiten
sollte, erklärte, seine romanischen Patres verstünden die italienische
Sprache, ja sprächen sie sehr gut, was begreiflich sei, da ja das Romanische

zum großen Teile vom Italienischen abstamme (Lingua
Italiana, da cui il proprio loro Linguaggio ancor maggior parte si

deriva).68

Wenn man sich vor Augen hält, daß man also sogar in gelehrten
Kreisen das Romanische nur als künstliches Sprachgemengsel betrachtete,

dann begreift man zwei Richtungen des 18. Jahrhunderts besser.

Erstens, daß die deutschen Reisenden und Besucher so bitter über
das Romanische höhnten. Der Zürcher Kupferstecher Joh. Balthasar

Bullinger, der sich 1757 mit seinen Reisegenossen nicht gut im
Oberlande verständigen konnte, verstieg sich zur Behauptung, die
romanische Sprache werde «ewig ein Fluch» sein. Auch der gelehrte
Johann Konrad Faesi, der 1763 das Tavetsch besuchte, betrachtete das

Romanische lediglich als eine Sprache vom «Pöbel» im Grauen Bunde.69

Zweitens versteht man aber auch von diesem Standpunkte aus, daß

keineswegs die ungebildetsten und die unpatriotisten der Bündner
Geistesmänner damals das Romanische elimieren wollten. Zu
diesen gehörte der schon genannte Innsbrucker Aristokrat und Disentiser

Fürstabt Bernhard Frank von Frankenberg (1742-1763),
ferner zwei protestantische Engadiner, nämlich Pfarrer Heinrich
Bansi (1754-1835) und der Jurist und Historiker Theodor von
Mohr (1794-1854).70 Erst der große Aufschwung der historischen
Sprachforschung im 19. Jahrhundert schuf die Voraussetzungen, um
auch das Rätoromanische als gleichwertige Schwester des Französischen

und Italienischen erkennen zu lassen. Es war eine angenehme

Schmid Leo, Fürstabt Bernhard Frank. 1958, S. 44.
Schmid, S. 137.

Zeitschrift Disentis, 1944, S. 89-92.
Schmid, S. 71.

287



«Rache der Geschichte», daß gerade ein italienischer Sprachforscher,
der aus Görz stammende Graziadio Isaia Ascoli (1829-1907), im Jahre
1873 durch seine ,Saggi Ladini' die Anerkennung des Rätoromanischen

als eines selbständigen Zweiges der Romania erstmals rein
philologisch und überzeugend darlegte.

Nachdem wir schon das romanische Oberland von außen her
ansehen, fragen wir uns, was die Reisenden von den sprachlichen
Verhältnissen innerhalb der bündnerischen Grenzen zu sagen haben. Die
Reisenden im 17. Jahrhundert hielten meist bei Ilanz inne. Erst im
18. Jahrhundert ergoß sich der Strom weiter hinauf. Zumeist orientierten

sie sich nicht allzu genau über die sprachlichen Verhältnisse,
sondern hatten den Eindruck, daß man einfachhin hier die romanische
Sprache spreche. Der Zürcher Pastor Johann Konrad Faesi
behauptete, er hätte 1763 im Tavetsch kein Mittagessen erhalten, wenn
nicht sein Wegweiser «die romandsche Sprach, die durch den gantzen
obern Pundt von dem Pöbel geredt wird, verstanden» hätte.71 Der
Engländer William Coxe traf 1779 in Disentis ein und interessierte
sich um romanische Drucke, die er im Kloster zu erhalten hoffte. «Die
Benediktiner gaben mir mehrere Exemplare, unter anderem auch ein
Wörterbuch des Romanischen, das man in den Tälern der Surselva

spricht» (que l'on parle dans la vallée de Sopra-Selva).72 Der Tübinger

Professor Dr. Konrad Christian Storr bereiste das Rheintal
von der Oberalp aus im Jahre 1784. Er fühlte sich hier aber nicht recht
zu Hause : « Die churwälsche oder nach der Benennung der Einwohner

romanische Sprache, die in diesem Thale herrscht, macht es Fremden

beinahe unmöglich, Erkundigungen von ihnen einzuziehen.»73 Das

mag genügen, um festzustellen, wie sehr noch das ganze Volk am jungen

Rheine die angestammte Sprache pflegte.

3. Die deutsche Amtssprache
Es zeugt für die althergebrachte und im Lande tief verwurzelte

romanische Sprache, daß sie sich schon im Mittelalter trotz der
herrschenden lateinischen Amtssprache erhalten hat. Das gleiche Mirakel,
wenn man so sagen darf, leistete sich die romanische Sprache auch

71 Zentralbibliothek Zürich Ms L 444, S. 886 zu 1763.
72 Coxe V., Voyage en Suisse 3 (1790) 264.
73 Storr G. K. Ch., Alpenreise 2 (1786) 127.

288



trotz der herrschenden deutschen Amtssprache im Zeitalter des

Barocks.

Zunächst war das Deutsche die Sprache des Rechtes und der
Urkunde schon seit dem Spätmittelalter im Grauen Bunde. Schon die

Gründungsurkunden des Grauen Bundes von 1395 und 1424, die ja
immer wieder vorgelesen wurden, waren in deutscher Sprache obge-
faßt. Es war dies insofern begreiflich, da ja zum Grauen Bunde nicht
nur romanische Landschaften, wie etwa die Cadi und das Lugnez
sowie italienische Gebiete wie das Misox und Calanca, sondern auch
deutsche Gegenden wie das Rheinwald, Safien und Avers, Obersaxen
und Vais gehörten. So ist es begreiflich, daß auch noch die Statuten
des Grauen Bundes, die 1713 aufgesetzt und 1717 verbessert wurden,
im letzteren Jahre «aus Befelch des lobi. Pundts» in deutscher Sprache
bei Peter Moron in Bonaduz gedruckt wurden. Eine neue Ausgabe
erschien wiederum 1726, jedoch ohne Angabe des Druckortes.
Dementsprechend waren auch die Sentenzen und Protokolle des Bundes in der
gleichen Amtssprache abgefaßt.74 Das Stiftsarchiv Disentis besitzt auch
handschriftliche Satzungen mit dazugehörigen Dokumenten und
Listen (1424-1717) aus dem Anfange des 18. Jahrhunderts, die ebenfalls

ganz deutsch sind. Wie in praktischer Weise das Deutsche gehandhabt
wurde, zeigt ein im Stiftsarchiv Disentis befindliches Rechnungsbuch
von Johann Gaudenz von Castelberg, Landschreiber des Grauen Bundes.

Darin ließ er sich 1708 von allen Boten den Empfang der Salarien
und Audienzgelder quittieren, wobei alle, auch diejenigen von der
Cadi und dem Lugnez, in deutscher Sprache ihre Bestätigung schrieben,

einzig ausgenommen die Bündner italienischer Zunge.
Darum waren auch die Streitschriften des 18. Jahrhunderts in

dieser Sprache abgefaßt. 1714 erschienen mehrere Schriften, als in
Truns eine strittige Landrichterwahl zustande kam, so ein «Wahr-
haffter Bericht», die «Sinceration» und das «Memorial».75 Die
Waltensburger Frage mußte der Abt vor dem Grauen Bunde verteidigen.
Daher schrieb die Abtei 1722 ihre «Sinceration» gegen Waltensburg,
letzteres ihre «Grundliche Wiederlegung» gegen das Kloster, alles

74 Zu den Protokollen siehe z. B. A SF (26) 9 zum 11. Mai und 14. September 1735.
Zu den Sentenzen BAC Mappe 40/Z. Nr. 33 zum 14. September 1735.

76 Siehe darüber Müller L, Abtei Disentis 1696-1742. 1960, S. 89-91, 149. Hier sei
noch bemerkt, daß auch die politischen Gedichte fast ausnahmslos deutsch waren. Siehe
darüber Zinsli Ph. im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden, 40/41 (1910
und 1911) sowie Bertogg H., Evangelische Verkündigung auf rätorom. Boden, 1940,
S. 107-108.

289



Druckwerke in deutscher Sprache.76 Die Entwürfe zum Auskauf von
Waltensburg und das definitive Dokument von 1734 sind daher deutsch
abgefaßt.77 Dasselbe ist von den Schriften des Zehntenstreites (1728-
1738) sowie des anschließenden Castelberg-Handels zu sagen. Hier
ist vor allem der «Kürtzlich doch gründtlich und wahrhaffter
Bericht» von zirka 1735 und die «Defension» vom 11. Januar 1736
sowie der «Brief des Magistrats zu Dissentis» von 1737 zu nennen. Freilich

war der sog. Laudo, der den Kompromiß-Entscheid vom 23. März
1737 enthält, den der Churer Bischof und der französische Gesandte

gefällt hatten, in italienischer und romanischer Sprache abgefaßt.78
Daß gerade in Sachen, welche den einfachen Mann des Volkes angingen,

die romanische Sprache bevorzugt werden mußte, war sehr am
Platze. Aber warum benützte man die italienische Sprache statt der
üblichen deutschen? Damit wollte man wohl dem französischen
Vermittler Bernardoni entgegenkommen, der eher italienisch als deutsch
verstund. Dann beabsichtigte man wohl auch, damit Mißtrauen und
irrige Übersetzungen zu vermeiden. Der gewöhnliche Rätoromane
konnte wohl das Italienische leicht verstehen. Wenige Monate vorher
mahnte der Churer Bischof den Nuntius Barni, dem Disentiser Magistrat

mit Zensuren zu drohen, aber das Schreiben italienisch abzufassen,

damit nicht böswillig falsch übersetzt werden kann (in idomate
Italico, ne fraudi per interpretem locus sit).79

Die Streitschriften des Grauen Bundes waren schon deshalb
deutsch, weil Schwierigkeiten in dessen Gebiet sofort auch die zwei
andern Bünde interessierten und in gewisser Weise auch berührten.
Oft und oft mußten sich die Häupter des Gotteshausbundes und
des Zehngerichtenbundes um die Angelegenheiten des Grauen
Bundes kümmern, wie selbstverständlich auch umgekehrt. Das
geschah in deutscher Sprache. Statt vieler anderer Belege sei nur auf die
deutschen Dokumente hingewiesen, die beim Maissen-Streit 1678 und

76 Müller 1. e. S. 148-149.
77 BAC Mappe 40/11. zu 1733 und 1734. Dazu Müller, Abtei Disentis 1696-1742,

1960, S. 374-394.
78 Deutsch sind auch Attestate der Cadi wie des Klosters in Sachen Zehnten. BAC

Mappe 40/Z. Nr. 54-55 zum 22. und 24. Dezember 1736. Ebendort Xr. 65 handschriftliche
Streitschrift, die mit dem Laudo zusammenhängt. Zum Ganzen siehe Tomaschett Paul, Der
Zehntenstreit im Hochgericht Disentis, 1954, S. X-XI und 131. Müller L, Abtei Disentis
1696-1742, 1960, S. 91, 169, 211, 225, 357.

79 Bundesarchiv Bern, Nunziatura Svizzera, Vol. 131. Bischofvon Chur an Nuntius
Barni, 19. September 1736. Beilage zum Brief Barnis an den Staatssekretär der römischen
Kurie.

290



beim Landrichterstreit 1714 (Sinceration) verfaßt wurden und die

Häupter des Gotteshaus- und Zehngerichtenbundes angingen.80
Schon das zeigt, daß Deutsch die Amtssprache der gesamten Drei

Bünde war. Seit dem 16. Jahrhundert sprach ja das Gebiet von
Chur, Prättigau, Schanfigg, die Herrschaft und die Lenzerheide
deutsch. Hinzu kam die Walserkolonie Davos.81 Gerade die Churer
Gegend war ja für das Bündner Oberland das naturgegebene Zentrum
in wirtschaftlicher wie politischer Hinsicht. Winter und Sommer war
der Weg nach Chur frei. Dort traf der kleine wie der große Kongreß
der Drei Bünde zusammen. Wollte also das rätoromanische Vorderrheintal

im Areopag der Drei Bünde einen größeren Einfluß ausüben,
dann mußten dessen geistige Führer die deutsch geschriebenen
Landessatzungen genau und richtig verstehen, angefangen von dem
Davoser Brief von i486 bis zum Malanser Spruch von 1700, vom
Pensionenbrief von 1500 bis zur Malefizordnung von 1716.82 Neben den

Kongreß- oder Beitagen in Chur waren die Bundestagungen wichtig,
die in einem ständigen Kreis das erste Jahr in Ilanz, das vierte in Chur
und das fünfte in Davos zusammenkamen. An diesen Versammlungen
sprach man in deutscher Sprache, die als offizielle Landessprache
galt.83 Schon 1575 bestimmte man die deutsche Amtssprache.84 Ein
Postulat von 1683 mahnte, ein kompliziertes Deutsch mit Zitaten und
Ausdrücken aus andern Sprachen, wie z. B. aus dem Lateinischen, zu
meiden.85

Die Drei Bünde selbst waren seit dem 15./16. Jahrhundert
Zugewandte Orte der Eidgenossenschaft. Diese aber war bis zur französischen

Revolution deutschsprachig orientiert. Hiemit war es für
Gesandte und Sekretäre aus Graubünden notwendig, die eidgenössische

Amtssprache kennen zu lernen. Die Urner, Glarner, Schwyzer, um
von den Luzernern und Zürchern nicht zu reden, lernten nicht das

80 ND fol. 175 zum 28. März 1678. Zur Sinceration 1714 siehe Müller L, Abtei Disentis

1696-1742, 1960, S. 90.
81 Pult C, Über die sprachlichen Verhältnisse der Raetia Prima im Mittelalter, 1928,

S. 47-48. Bertogg H., Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem Boden, 1940,
S. 110-111.

82 Vgl. Graubündnersche Grundgesetze, Zürich und Chur 1767, S. 129. Dazu Jecklin
C, Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubündens, 1883, S. 73-157.

83 SprecherJ. A., Kulturgeschichte der Drei Bünde; ed. R.Jenny, 1951, S. 487.
84 So nach Muoth C. in den Annalas 8 (1893) 18.
85 Valer M., Die Bestrafung von Staatsvergehen in der Republik der Drei Bünde, 1904,

S. 262.

291



Romanische, sondern betrachteten es als selbstverständlich, daß die
Bündner Romanen deutsch sprachen.

Es war eben die Rede von der Bedeutung der Churer Gegend.
Dazu trug auch die politische Wichtigkeit von Räzüns bei. Leopold I.
nahm die Herrschaft wieder an sich und betraute Joh. B. von Rost 1696
als Verwalter und 1698 als kaiserlichen Gesandten. Alle diese Gesandten

(Wenser, Wolkenstein usw.) waren Deutsch-Österreicher, die
deshalb deutsch schrieben. Ihre diesbezüglichen Berichte gingen nach

Innsbruck, wo der Sitz der sog. vorderösterreichischen Regierung
war. Die heute noch im Innsbrucker Archiv aufbewahrten sogenannten

Räzünser Akten des 17./18. Jahrhunderts sind daher alle deutsch.
Auch die Briefe und Dokumente der kaiserlichen Gesandten nach
Wien selbst zeigen die gleiche Form. Wien, Innsbruck und Räzüns
ihrerseits schrieben in deutscher Sprache nach Bünden. Das war um so

bedeutsamer, als ja Österreich seit 1714 Mailand innehatte und
seitdem seinen Einfluß in den rätischen Landen sehr steigern konnte. In
der Cadi ist ja seit 1714 die österreichisch-castclbergische Partei am
Ruder.86

Die Churer Gegend und besonders die Stadt Chur erhielt auch durch
den Bischofssitz große Bedeutung. Die Bischöfe aber waren damals
keineswegs so romanisch, wie man glauben könnte. Johann VI. Flugi
(1636-1661) verlebte seine Jugend in Fürstenburg und Marienberg,
also im Vintschgau. Freilich war Ulrich Demont (1661-1692) ein

Lugnezer und Ulrich VII. von Federspiel (1692-1728) ein Emser.
Aber tirolerischer Herkunft war Joseph Benedikt von Rost (1728-
1754). Wiederum im Vintschgau geboren und in Marienberg erzogen
war Johann Anton von Federspiel (1755-1777)- Was Wunder, wenn
sich die bischöfliche Kurie der deutschen Sprache bediente.87 Selbst
die Cadi wendet sich in dieser Form an den Bischof.88 Abt Bernhard
Frank schreibt mehrmals deutsch ins bischöfliche Schloß, also nicht
lateinisch, wie man etwa erwarten sollte.89 Das Disentiser Kapitel mel-

86 Zu den damaligen vielen Beziehungen zu Österreich und besonders zur Kaiserstadt
siehe Müller I., Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 87 ff., 341-351, 357-361 zu 1714 ff.
und 1733.

87 Kanzler Kirchbauer an P. Ild. Decurtins. 7. April 1731 (SAA 6124 Fol. 148) und
Bischof v. Rost an Wolkenstein. 1736. BAC Mappe 40/Z. nr. 57.

88 BAC Mappe 40/Z. Nr. 27 zum 10. Februar 1732. Ebendort Nr. 72, 81 zum 5. März
und 19. April 1737. Auch Landrichter Joh. Ludwig v. Castelberg an Bischof. Ebendort
Nr. 15 zum 9. Januar 1731.

89 BAC Mappe 40/Z. Nr. 98-100, zum 21. Februar und 4. März 1745 sowie zum 22.
Mai 1746. Mappe 40/1. Nr. 25 zum 8. März 1761.

292



dete dem Bischof das Ableben der Äbte 1763 und 1764 in deutscher
Sprache.90 Abt Kolumban Sozzi zeigt seine Wahl deutsch an.91 Abt
Lautentius Cathomen, ein Brigelser, schreibt dem Bischof 1788 in
deutscher Sprache.92

Wenn aber das Deutsche im Grauen Bunde und in den Drei Bünden

die Amtssprache war, so konnte sich dennoch das Romanische
im Verlaufe des 18. Jahrhunderts immer mehr zu einer Literatursprache

entwickeln. Es wurde schon oben daraufhingewiesen, wie
sehr das einheimische Idiom immer mehr nicht nur im Gebet- und
Liederbuch, sondern auch in gedruckten Schriften und sogar Protokollen

sich Bedeutung verschaffen konnte.
Diesem Prozeß kam nun auch die gesamte Zeitströmung

entgegen. Schon im 17. Jahrhundert wies Jean Baptiste de la Salle
(| 1719) der Muttersprache in der Heranbildung und Erziehung eine

ganz andere Bedeutung zu als vorher. Statt des Lateinischen sollte nun
die französische Muttersprache im Zentrum sein.93 Dann erhob Jean
Jacques Rousseau (j 1778) die berühmt gewordene Forderung:
Retour à la nature! Sein Emile (1762) war das neue Erziehungsprogramm.

Die französische Revolution von 1789 drückte gleichsam das

Siegel auf diese neue Lehre. Wie weit die neue Richtung auch auf das

Sprachliche wirkte, erhellt beispielsweise daraus, daß bald darauf, im
Jahre 1792, in Prag ein Lehrstuhl für das Tschechische errichtet
wurde.94 Im Jahre 1794 beschloß die außerordentliche Standesversammlung

in Chur die Anerkennung aller vier Sprachen des

Bündnerlandes, indem sie den Bundesschreiber anhielt, jeweils an die
Gemeinden, welche die italienische oder eine von den beiden
romanischen Sprachen sprechen, in deren Idiom zu schreiben.95 Diese
Verordnung geschah also noch, bevor die eigentlichen Auswirkungen der
französischen Revolution im Jahre 1798 unser Land in Mitleidenschaft
zogen. 1794 ist also ein Meilenstein in der Sprachgeschichte
Bündens, die amtliche Mündigkeitserklärung der romanischen Sprache,
die Magna Charta der Landesidiome. Und wie schnell folgte man dem

90 BAC Mappe 40/1. Nr. 26 zum 12. Februar 1763 und Nr. 27 zum 21. Juli 1764.
91 BAC Mappe 40/1. Nr. 28 zum 20. August 1764 und Xr. 29 zum 2. Februar 1772.
92 BAC Mappe 40/1. Xr. 33 zum 22. Dezember 1788.
93 Schnürer G., Kirche und Kultur in der Barockzeit, 1937, S. 651-652.
94 Benzigers Illustrierte Weltgeschichte 3 (1951) 256.
95 Pinösch St., Die außerordentliche Standesversammlung und das Strafgericht von

1794 in Chur, 1917, S. 192.

293



gegebenen Signal! 1795 entstand bereits das Schmidsche Decreten-
buch in deutscher und romanischer Sprache.96 Die Statuten des

Grauen Bundes erschienen bereits 1797 bei Bernhard Otto in Chur in
romanischer Sprache (Stiftsarchiv Disentis). Eine indirekte Einwirkung

auf die Bedeutung der Muttersprache wird dann auch Heinrich

Pestalozzis «Wie Gertrud ihre Kinder lehrte» gehabt haben,
das an Rousseau anknüpfte und freilich erst 1801 erschien.97 Pestalozzi

trat für einen gepflegten muttersprachlichen Unterricht ein. Diesen
Ideen Pestalozzis näherte man sich um so mehr, als Graubünden 1803

zur Eidgenossenschaft geschlagen wurde. Die Eidgenossenschaft
selbst wieder wandelte sich gerade in diesen Jahren 1803-1815 durch
Aufnahme italienisch und französisch sprechender Kantone zu einer
mehrsprachigen Schweiz um, was wiederum auf die föderalistische

Lösung der Bündner Sprachenfrage glücklich einwirkte.

4. Deutsche Landschaften im Umkreis von Romanisch-
Bünden

Das Deutsche hatte, wie schon angedeutet, im weiten Gebiete des

Vorderrheintales um so mehr Bedeutung, als nicht wenige
Walsersiedlungen rings um das romanische Kernland lagen. Beginnen wir
im äußersten Westen, mit Urs er n. Ursprünglich rätisch, dann Ende
des 12. Jahrhunderts germanisiert und durch den Gotthardverkehr
wichtig geworden, besaß es mannigfache Beziehungen wirtschaftlicher
Art zum angrenzenden Tavetsch und kirchlicher Art zum Kloster
Disentis, zu dessen geistlichem Jurisdictionsbereich es seit dem Mittelalter

gehörte. Die Pfarrherren von Ursern wurden bis 1665 vom Abte
präsentiert. Dann aber ging die Pfarrei 1688 an die schweizerische

Kapuzinerprovinz über, wodurch der rätische Einfluß an Kraft
verlor.98 Ursern gehörte nun ganz zum deutsch-schweizerischen Kulturkreis.

So dichtete der Andermatter Pfarrer P. Mauritius Zehnder von
Menzingen ("j" 1713) 36 formschöne Kantilenen unter dem Titel
«Marianische Nachtigall». Diese 1711 herausgegebenen Lieder sind
wohl vom großen Laurenz von Schnüfis (f 1702) angeregt worden.

96 Darüber Barockliteratur S. 25. Interessant ist, daß P. PL Spescha schon 1790 deutsche

Dokumente eifrigst übersetzte. Stiftsarchiv Disentis PI. Sp. 49.
97 Pestalozzis Werke, ed. W. Schohaus 2 (1927) 380 f., 386 f., 396, 398 und 3 (1927)

303 f., 311 f., 352 f., 374 f.
98 Näheres Müller L, Die Abtei Disentis 1655-1696; 1955, S. 111-120.

294



Auch deutsche Theatervorführungen bezeugen den sprachlichen
Charakter des Tales. 1713 weilte auch P. Ferdinand Weißenbach aus Zug
in Andermatt, dessen Passionsspiel im Frühling 1714 dort aufgeführt
wurde.99 1745 kam der «übel gerathene Sohn» Absolom zur Darstellung,

dessen Text in Disentis gedruckt wurde.100 Nicht zuletzt soll
Ursern auch als Durchgangstal zu Uri Erwähnung finden. Ehe-Allianzen

zwischen der urnerischen Aristokratie und den führenden Schichten

des Bündner Oberlandes waren im 16./17. Jahrhundert nicht
selten.101

Von Ursern wandern wir nach Obersaxen, von dessen literarischem

Leben zwar keine Kunde vorliegt, das jedoch im 17. Jahrhundert

hervorragende Pfarrherren besaß. Da die Gemeinde mitten in
romanischem Gebiete lag und daher auch manche Heiraten mit
Romanen geschlossen wurden, ersuchte die Pfarrei 1635 den Bischof, ihnen
den romanisch sprechenden Christian Camenisch zu belassen. Übrigens

besorgten noch oft romanische Geistliche in deutscher Sprache
die dortige Seelsorge.102 Es ist auch interessant, daß gerade ein Lugnezer

Gieli Demont 1670 ein Meßbüchlein herausgab, das nicht nur
romanische, sondern auch deutsche Texte bietet. Der Verfasser dachte
wohl an St. Martin und Tersnaus, wo noch 1627 genau bestimmt
wurde, wann jeweils deutsch und wann romanisch gepredigt werden
sollte.103 Von Tersnaus pilgern wir nach Vais. Christian Arpagaus,
der in Vais 1677-1681 wirkte und als «bündnerischer Abraham a

Santa Clara » bezeichnet werden kann, hat seine Predigten unter dem
Titel «Geistliche Hirten-Tasch» 1701 und 1706 in zwei Bänden
herausgegeben.101 Hätte er sich der romanischen Sprache bedient, so

müßte man ihn neben P. Zacharias da Salo und P. Karl Decurtins
stellen. Beweiskräftiger ist der «Geistliche Blumengarten», den P.

Placidus Rüttiman 1685 in Vais druckte und herausgab. Von den 92
Liedern ohne Noten sind 80 deutsch, die übrigen lateinisch. Hinzu

99 Peterhans P. Sebald, Die Philomela Mariana oder Marianische Nachtigall des P.
Mauritius von Menzingen. 1944, S. 33 f., bes. 37-38. Dazu Durgiai P. Leopold, Die
Kapuziner im Urserntale, 1929, S. 33.

100 Bündner Monatsblatt 1934, S. 219.
101 Bündner Monatsblatt 1938. S. 11-12.
102 Jahresbericht d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 49 (1919) 216.
103 Bertogg H., Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem Boden, 1940, S. 130.

Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 4 (1942) 215.
104 Jahresber. d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 49 (1919) 157 und 50 (1920) 89.

295



kam 1687 ein deutsches Meßbüchlein. Vielleicht sind die beiden
Werke nicht nur in Vais, sondern auch sonst noch gebraucht worden.105

Rüttimans «Geistlicher Blumengarten» von 1685 enthält auch
das 77 Strophen zählende und aus der Mitte des 17. Jahrhunderts
stammende deutsche Plazilied. Da nun einerseits in Rüttimans Buch
noch ausdrücklich auf den Ablaß am St. Plazifeste hingewiesen wird,
anderseits auch die Ursener jeweils zum Plazifeste offiziell und
scharenweise kamen, so liegt doch die Vermutung auf der Hand, daß dieser

lange Prozessionsgesang für die Pilger aus Vais, Obersaxen und
Ursern bestimmt war.

Nicht nur wirkten Walserkolonien auf die Cadi, sondern auch auf
die Gegend von Ilanz. Dort war eine eigentliche Drehscheibe.
Vom Lugnez und von der Cadi kam der romanische Einfluß, von
Safien und Vais sowie Obersaxen der walserische, endlich von Chur der
deutsche. Es ist daher nicht zu verwundern, daß wir in dieser Gruob
zahlreiche walserische Familiennamen im 15. bis 17. Jahrhundert
finden, so in Kästris, Flond, Luvis usw.106 Nun wäre hier freilich genauer
zu untersuchen, ob es sich hier nur um ursprünglich walserische Familien

handelt, die sich aber dann früher oder später romanisiert haben.
Es liegt also hier noch eine offene Frage vor. Die sog. Ilanzer Artikel

waren in deutscher Sprache abgefaßt, aber hiebei hatten wohl die
Ilanzer selbst nicht die führende Stimme. Es ist aber doch bemerkenswert,

daß der Artikelbrief vom 4. April 1524 das Deutsche gegenüber
dem Lateinischen hervorstreicht: «Es sollend ouch hinfür die Procu-
ratores in Tütsch, wie dan vor allten Zitten ouch brüchig gesin ist,
unnd nitt inn Latin procurieren.»107 Es scheint, daß die Reformation
in Ilanz zunächst doch das Deutsche gestärkt hat. So predigte man
1526 in Ilanz meist deutsch, so daß die Luviser sich trennen und
einen romanischen Pfarrer haben wollten.108 Valendas war 1528

«merteyll thütsch».109 Das Ilanzer Formelbuch des 16./17. Jahrhunderts

ist deutsch abgefaßt (Stiftsarchiv Disentis). Das protestantische
Kirchenbuch von Ilanz um 1600 war ebenfalls deutsch.110 Mitte des

105 Xäheres Bündner Monatsblatt, 1952, S. 65-89.
106 Joos L., in Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte, 1946, S. 306-317.
107 Jecklin C, Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubündens, 1883, S. 81.
108 Bertogg H., Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem Boden, 1940, S. 99;

dazu Vasella im Jahresber. d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden, 1943, S. 150.
109 Bertogg, S. 108, dazu Vasella 1. c, S. 158.
110 So nach den Exzerpten im Bündnerischen Monatsblatt 1928, S. 11 ff., 74-75.

296



17- Jahrhunderts amteten hier auch fremde deutsche Lehrer, so ein
Senderlin aus der Pfalz und ein Wihser von Glarus. Sie verbreiteten
sicher die Kenntnis des Deutschen und nicht des Romanischen.111 Daß
Stefan Gabriel (] 1638), der bekannte Prädikant und Übersetzer
ins Romanische, auch deutsch gepredigt habe, nehmen protestantische
Historiker an.112 Es fällt auch «die Leichtigkeit auf, mit der sich Stefan
Gabriel in Altstätten bei Zürich ins Deutsche einfand (Pfarrer 1623-
1627), dann die bekannten deutschen Predigten, die doch kaum den
Eindruck bloßer Übersetzungen machen. Prof. H. Bertogg, welchem
dieser Hinweis zu verdanken ist, teilte uns auch einen Originalbrief
von Stefan Gabriel vom 8. März 1626 mit, in welchem er in deutscher

Sprache am 8. März 1626 den romanischen Schamsern, die ihn als

Pfarrer wünschen, seine freundliche Absage mitteilt.113 Wir dürfen das

eine vom andern nicht trennen : Stefan Gabriel sah sich den
deutschsprachlichen Verhältnissen gegenüber, denen er sich einerseits
anpaßte, die er aber anderseits auch zu wenden suchte durch seine

Übersetzungen, welche dann sein Sohn Lucius (f 1663) so glücklich
-weiterführte.114

5. Die deutsche Schriftsprache im romanischen Gebiete

Nachdem wir schon gesehen haben, wie die deutsche Amtssprache
sowohl im Grauen Bunde wie in den Drei Bünden überhaupt das

Deutsche in den romanischen Landschaften förderte, stellt sich uns die

Aufgabe, näherhin zuzusehen, in welchen Sparten sich hier der Einfluß

geltend machte. Dabei wird uns das abgeschlossene Gebiet der
Cadi zuerst interessieren. Zunächst sind alle Verträge, auch wenn
sie nur das eigene Territorium betreffen, deutsch abgefaßt. Wir nennen

hier die Kompositionen des Abtes Sebastian von Castelberg von
1614 wie die Tavanasische Komposition von Abt Adalbert IL de Medel

1674, also von zwei romanischen Äbten.115 Zwischen beiden
Dokumenten datieren die beiden Kompositionen von 1643 und 1648. Auch

111 Bonorand C, Die Entwicklung des reformierten Bildungswesen in Graubünden,
1949, S. 137.

112 Bertogg, S. 123.
113 Orig. im ehemaligen Kirchenarchiv von Zillis, heute Privatbesitz.
114 Die Leichenrede auf Landrichter Caspar Schmid von Grüneck 1659 war romanisch

und ist erhalten. Decurtins, Chrestomathie 1 (1896) 65.
115 Für 1614 siehe ND fol. 223 S. 1-4, Kopie von 1638, für 1674 ND fol. 230-231.

297



die Abmachungen zwischen Kloster und Cadi von 1734 halten sich an
diese Form.116 Der deutschen Schriftsprache bedienen sich selbst 1686

und 1687 die Somvixer und die Magistraten der Cadi, als sie dem Nuntius

ihre Anliegen vorbrachten.117 An den apostolischen Legaten
schrieben die Brigelser 1730 und die Trunser 1733 deutsch.118 Man
hätte eher italienisch erwartet. Endlich sind die Protokolle der Cadi
1608-1739 deutsch abgefaßt (Stiftsarchiv Disentis). Selbst
Landammann und Rat der Cadi wenden sich gelegentlich in deutscher
Sprache an die Brigelser, also an die eigenen Leute.119 Schließlich wurden

Verkaufsdiplome, Zinsbriefe, Schenkungen usw. ebenfalls in der
Amtssprache ausgestellt. Noch in dem Erlasse des Magistrates der Cadi
von 1759 wird die Erlernung der deutschen Sprache gefordert, und
zwar mit der Begründung, daß fast alle Verträge deutsch abgefaßt
seien (contratti che quasi tutte si fanno in idioma tedesco).120

Nicht nur rechtliche Dokumente, sondern auch literarische
Darstellungen benutzen diese Form. Jacob Bundi (j 1614) schrieb
noch als Weltpriester und Pfarrer von Somvix seine Jerusalem-Reise
für die Interessenten der ganzen Cadi und darüber hinaus in dieser
Sprache.121 Das Gleiche gilt von seiner Klosterchronik, die er später
als Abt zusammenstellte. Das große Tagebuch der Familie Berther des

17./18. Jahrhunderts zeigt die gleichen sprachlichen Formen. Ebenso
die Oberländer Chronik von zirka 1794, die bis auf den Schwabenkrieg
zurückgreift (Sammelband im Stiftsarchiv Disentis). Sogar die meisten
Werke von P. Placidus Spescha ("[" 1833), dieses großen und originellen
Verteidigers der romanischen Sprache, bedienen sich des deutschen
Ausdrucks.

Aus dieser romanisch-deutschen Synbiose erklärt sich ohne weiteres,

daß wir auch in den romanischen Li t er ar- Produkt en, die

sogar für das große Volk bestimmt waren, vielen deutschen Wörtern

begegnen. In der 1680 in Zug gedruckten und dann in der
Consolaziun von 1690 wieder aufgelegten Canzun de nossa Donna de
Carmelo begegnet uns auf einmal in Strophe 9 ein «sgolat empor», also

116 XD fol. 275 zum 5. Okt. 1734 in deutscher und lateinischer Form.
117 XD fol. 197, 207, 213 zum 12. Juli bzw. 17. Dezember 1686 und 25. April 1687.
118 XD fol. 237 zum 28. Februar 1730 und XD fol. 268 zum 10. März 1733.
119 BAC Mappe 40/Z. Xr. 17 zum 21. April 1731.
120 XD fol. 359.
121 Über den späteren Übersetzer Br. Anton Soliva siehe jetzt Müller I., Abtei Disentis

1696-1742, 1960 (Register).

298



« fliegt empor», und in der Strophe 44 «Abgrund».122 Man durchgehe
d as Glossar der berühmten Consolaziun, also des romanischen Lieder-
buches, das 1690 in Truns zusammengestellt und gedruckt wurde, so

wird man solche Ausdrücke genügend finden.123 Zu diesem Werke
von P. Jldephons Decurtins stelle man doch den Candelier, den der
italienische Kapuzinerpfarrer Zacharias da Salo in Cumbels herausgab,

so ergibt sich eine ganze Serie von Belegwörtern. Wie Dr. Andrea
Schorta, Chur, freundlich darauf aufmerksam machte, gehören natürlich

alte eingebürgerte und eingeschmolzene germanische Wörter nicht
dazu. Solche hat ja auch das Französische und Italienische organisch
in sich aufgenommen. Zu solchen Belegen, die hier auszuklammern
sind, gehören etwa rieh (reich), Seida (Seide), Tron (Thron) usw.
Andere erklären sich aus der Rechtssprache, so etwa Kaiser, Henker,
Mörder. Andere verdanken dem Handel ihre Existenz, so Krug und
Zoll. Aber es gibt auch eine gute Anzahl von Wörtern, die einfach dem
Einfluß der gesprochenen deutschen Sprache oder allenfalls der
deutschen Literatur zuzuweisen sind, so etwa Feld, Kumer (Kummer),
Luft, Mitel (Mittel), Sessel, Sprichwort, Zuifel (Zweifel). Daß solche
Elemente auch schon in etwa da und dort romanisiert werden, zeigt
die unverwüstliche Kraft der alpinen Romanen.

Wir sind in unserer Darstellung bereits über die Grenzen der Cadi
hinausgegangen, denn Werke wie Candelier und Consolaziun war
doch wohl für das ganze surselvische Gebiet bestimmt. Daß
dann überhaupt Disentis mit seiner Druckerei im 18. Jahrhundert geistig

und sprachlich weit über Tavanasa und Brigels hinaus wirkte, liegt
auf der Hand. So bleibt uns noch übrig, weitere Belege des ganzen
Rheintals anzuführen. Hingewiesen sei einmal darauf, daß auch hier
die Eheverträge im Gebiete vom Lugnez und von der Foppa deutsche

Fassung aufweisen.124 Das gleiche ist von den Inschriften öffentlicher

Art zu sagen, angefangen von der Pestnachricht von 1638 in
Segnes bis zum Grenzstein von Lugnez 1715.125

122 Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun dell'olma devoziusa. Text 1945,
S. 112, 114.

123 Maissen-Schorta 1. e. S. 271-302.
124 Ehebrief Jakob Montfort und Maria von Mondt vom 23. Februar 1669, geschrieben

von Pfarrer Balthasar v. Capol in Pleif. Benefiziatsarchiv Romein. Ehebrief Jörg von
Toggenburg mit Maria Barbara Demont, Tochter von Otto Demont (Landrichter 1691),
aufgesetzt am 9. August 1706 in Ruschein, dessen Pfarrer Johann Georg Wasescha als Zeuge
figuriert. Trunser Museum. Dazu die Hinterlassenschaft einer Frau aus Laax 1728. Bündner
Monatsblatt 1918, S. 307-309.

125 Poeschel E., Kunstdenkmäler von Graubünden, IV. 153 und V. 127.

299



Auch in kirchlichen Bereichen machte sich das Deutsche breit.
Sehen wir uns zunächst die Grabsteine der Friedhöfe an. Auf dem
Disentiser Friedhof haben Landrichter Conradin von Castelberg (f 1625)
und Franciscus de Fontana (f 1725) deutsche Inschriften. Lateinisch
abgefaßt ist diejenige von Landrichter Conradin v. Castelberg-Coray
(t :^59)- Eine ältere Grabplatte ist zurzeit nicht lesbar aufgestellt. Im
Kloster sind die Inschriften der Äbte und Mönche lateinisch. Ebenso

diejenige des früheren Pleifer Pfarrers Martin Arpagaus (f 1719), der
sich ins Kloster zurückgezogen hatte. Im Gang zur Marienkirche
befindet sich auch der Grabstein des 1812 verstorbenen Bannerherrn Joh.
Christian Modest Pally, deren Text jedoch deutsch lautet.126 In der
Pfarrkirche von Medels wird eine Grabplatte des dortigen Pfarrers
Joh. Capeder (j 1762) aufbewahrt, die romanisch ist.127 Sie ist wohl
die älteste romanische Grabinschrift im Bündner Oberland. Auf dem
Trunser Friedhof bzw. in der Pfarrkirche sind nur wenige alte
Grabplatten mit lateinischer Inschrift zu sehen, darunter die bekannte von
Caspar Adalbert de Caprez (f i755).128 Im Klosterhofe steht heute
eine von P. Placidus Spescha (f 1833) seinem Vater Petrus Lorenz
Spescha (f 1766) dedizierte lateinisch-romanische Inschrift. Der
einzige alte Grabstein in Brigels ist derjenige der Familie Latour-Montalta
aus dem 18. Jahrhundert mit einer deutschen Inschrift. Von den 24
alten Grabsteinen der reformierten Kirche St. Martin bei Ilanz zeigen
einige wenige lateinischen Wortlaut, alle andern sind deutsch. Von den
acht alten lesbaren Grabplatten von Pleif, dem Hauptorte des Lugnez,
beschriftete man im 17./18. Jahrhundert zwei lateinisch (für
Geistliche), die übrigen 6 aber deutsch (Cabalzar, Caduff, Demont usw.).
In Vigens existieren zwei alte Grabplatten mit lateinischem Text, da
sie für Geistliche bestimmt waren, nämlich für Thomas Schmid von
Grüneck (j 1674) und Ulrich Casanova (j 1713). Zur Ergänzung dieses

Materials sei eine Beobachtung angefügt, die Herr Dr. Andrea
Schorta, Chur, auf dem Zernezer Friedhof im Engadin machte. Alle
prachtvollen dortigen Grabplatten aus dem 17. und 18. Jahrhundert

126 Die Grabplatte von Fontana bei Caminada Chr., Die Bündner Friedhöfe, 1918,
S. 78-79, diejenige von Pally bei Berther B., Ils Bannerherrs della Cadi, 1920, S. 3, 37.

127 Text veröffentlicht in Zeitschr. f. Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 16

(1956) 189-190.
128 Text bei Caminada 1. c. S. 79, Bild S. 82. Dazu Bündner Monatsblatt 1936, S. 303.

300



tragen lateinische Inschriften, wie überhaupt das Lateinische im
Engadin noch weiter Tradition blieb.

Bei den Grabplatten ist auch in Rechnung zu setzen, daß sie

vermutlich nicht selten auch auswärts bestellt wurden, bei italienischen
Meistern, die lieber lateinisch sich ausdrückten, oder bei deutschen,
die lieber deutsche Inschriften meißelten.

Die Rücksicht auf die Hersteller muß noch viel mehr bei den

Votivtafeln in Betracht gezogen werden. Von den Ex Voto aus Maria

Licht in Truns aus dem letzten Drittel des 17. Jahrhunderts weisen

acht die deutsche Sprache auf, eine die italienische, keine aber die
romanische. Auch im 18. Jahrhundert herrscht das deutsch beschriftete
Votivbild vor. Das erste romanische datiert von 1728. In Acletta bei
Disentis begegnen wir 1689 einem deutschen Ex Voto, die übrigen sind
lateinisch oder italienisch. In Caverdiras, einem Antonius-Heiligtum,
zeigt das älteste Ex Voto die Jahrzahl 1703 mit einer deutschen
Inschrift. Dem großen Fürbitter von Padua ist auch das Antoniuskirchlein129

im lugnezischen Romein gewidmet, wo wir ein kostbares Gelöbnisbild

von 1673 finden, das bereits einen romanischen Text offenbart.
Die romanische Sprache fand also, wenigstens im Bündner Oberlande,
zuerst auf den Votivbildern (1673, 1723) und erst später auf den
Grabsteinen (1762) Eingang.

Auch in den Amtsstuben der Pfarrhäuser erfreute sich die deutsche

Sprache großer Verbreitung. Die sog. Jahrzeitbücher des 15./
16. Jahrhunderts von Sagens bis Sedrun sind deutsch abgefaßt. Aber
auch die übrigen Stiftungen und Verordnungen sind in dieser Sprachform

notiert, angefangen von den Pfrundzinsen von Laax von 1675
bis zu den Spendrödeln von Fellers von 1716. Nachdem im 16.

Jahrhundert das Konzil von Trient die Kirchenbücher für die Taufen,
Firmen und Ehen strenge angeordnet hatte, treffen wir solche Bücher
auch in unserem Gebiete im Verlauf des 17. Jahrhunderts in reicher
Zahl, die jedoch alle lateinisch abgefaßt sind.130 Wie so ein Pfarrbuch
sprachlich aussieht, möge das Kirchenbuch von Brigels aus der Zeit
1625-1716 belegen.131 Es ist, wie alle, lateinisch abgefaßt, zeigt jedoch
deutsche Einträge zu 1627-1631 und 1668. Romanische Teile finden

129 Beschreibung im Bündner Monatsblatt 1954, S. 282.
130 Concilii Tridentini Canones et Decreta 1832, S. 183, zu Sessio XXIV. De refor-

matione Matrimonii, Caput IL
131 Über die Kirchenbücher in Vrin mit deutschen Einträgen zu 1700, siehe

Barockliteratur S. 26.

301



wir erst im 18. Jahrhundert, so zu den Rechnungen 1778-1781 (lose

Blätter), nicht vorher. Hingegen sind natürlich die Personen- und
Ortsnamen romanisch, ferner die Bezeichnungen für die Familienzugehörigkeit,

wie z. B. Christina dil Cundrau, Magdalena del Plazi, dann
figlia, ganz selten fegl, duna, ufong. Hinzu kommen noch die Begriffe
für die Berufe (caluster, frawi) und Ämter (Salter, Mistral). Daneben
figurieren viele deutsche Bezeichnungen, wie Meister, Fendrich, Sek-

kelmeister, Landammann, Landrichter. Erwähnenswert ist, daß der
Pfarrer am 2. Dezember 1634 einen taufte mit der Bemerkung: nomine
Theophilum aut Duff nostro idomate.132

Was ergibt sich aus all diesen Belegen für die Verbreitung der
deutschen Sprache in Romanisch-Bünden? Das Deutsche diente seit

Ausgang des Mittelalters als Sprache der Verträge und des Rechts, der
Ämter und Protokolle, der Öffentlichkeit und des Verkehrs, der
politischen und literarischen Belange. Das Deutsche war gleichsam die

Vatersprache, welche man später lernte, um in Beruf und Amt
weiterzukommen. Die Muttersprache aber, die in Familie und Haus,
in Dorf und Kirche, in Rat und Versammlung gesprochen wurde, war
Romanisch. Dabei wird es da und dort je nach Heiraten und Lage des

Dorfes in der Nähe von deutschen Gebieten eine gewisse Misch-Spra-
chigkeit gegeben haben. Die Bewohner waren keineswegs von Geburt
zweisprachig, aber vor allem die verschiedenen aristokratischen
Geschlechter und politisch oder geistig bedeutsamen Familien, wohl auch
ein Teil der geweckteren handelstüchtigen Unterschicht, lernte später
die deutsche Sprache, gut oder schlecht, mit oder ohne eigentliche
schulische Übung. Das Deutsche war damals ohnehin noch nicht so

klassisch geschliffen und orthographisch normiert wie später im 19.

Jahrhundert. Der Verbreitung der deutschen Sprache ist es wohl
zuzuschreiben, daß in der Residenz der Cadi, in Disentis, wo führende
Familien wie die Balliel, Castelberg usw. ihren Sitz hatten, in deutscher
Sprache Gespräche geführt wurden, sofern wir richtig orientiert sind.133

Landrichter zu werden ohne Kenntnis des Deutschen war unmöglich,
wie das ein Fall von 1714 zeigt.134 Nicht nur die Würde, sondern auch

132 Dazu Muoth J. C, Über bündnerische Geschlechtsnamen, 1892, S. 40. Im übrigen
setzt Muoth in den Annalas 8 (1893) 17 die rom. Einträge in Brigels zu früh an.

133 Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 38 (1944) 50.
134 Streitschrift «Begründte Widerlegung» 1714, S. 7. Dazu jetzt Müller L, Abtei

Disentis 1696-1742, 1960, S. 59, 89, 90.

302



die Bedeutung eines Gesandten zu erlangen, ohne die Amtssprache
Bündens zu kennen, war ebenso unmöglich. Und wie hätte der Mistral
bei bündnerischen Verhandlungen oder auch bei rechtlichen
Angelegenheiten ohne Kenntnis der deutschen Erlasse des Grauen Bundes
wirken können? Das gleiche gilt vom Weibel. Nicht umsonst führten
in dieser Zeit die Landammänner oder dann der Weibel das einzige
Gasthaus in Disentis, das zugleich Rathaus war.135 Daß nicht alle
Senatoren und Kirchenräte deutsch konnten, kann man sich vorstellen.
Deshalb nahmen zwei Statthalter von Somvix den Podestà Johann
Berther mit sich, als sie 1681 die Äbte von Einsiedeln und Pfäfers, die
in Disentis weilten, in ihrer Sache sprechen wollten. Sprachlich und
sachlich war dies offensichtlich klug.136 Die deutsche Sprache nahm
also im Vorderrheintal eine ähnliche Stellung ein, wie sie das Französische

seit der Mitte des 17. Jahrhunderts in den deutschen Landen
inne hatte.137

6. Die deutschen Bildungsstätten
Eine Vorfrage: Gab es in der Barockzeit Analphabeten in unseren

Gegenden? Sicher waren solche recht zahlreich in allen unseren
Tälern. Es gab also eine Menge Leute, die weder Bücher lesen noch
Briefe schreiben konnten. So meldet ein Bericht von 1642, daß die
Jugend der Cadi «fast ganz ungebildet» und daher im Lesen und Schreiben

unerfahren sei.138 Als 1676 drei schon in Jahren stehende Somvixer
(Christian Campiesches, Benedikt Schmidt und Martin Lombriser)
zum Nuntius nach Luzern gehen mußten, erklärten sie sich dort alle
des Schreibens unkundig und signierten nur mit einem Kreuzlein.139

1712 gab Abt Adalbert III. Defuns ein Büchlein für die Guttodbruderschaft

heraus, das den Titel Nova Steila trug. Darin dispensierte er
Analphabeten vom Confraternitätsgebet zum hl. Benedikt und schrieb
ihnen dafür andere gebräuchliche Gebete vor (S. 7).140 Ein Kandidat
für das Landrichteramt, also für das höchste Amt im ganzen Grauen
Bunde, Lorenz Lombriser von Truns, wurde 1714 als ungeeignet be-

135 Müller I., Disentis im Spiegel der Reiseberichte des 18. Jahrhunderts, Zeitschrift
Disentis, 1944, S. 88-89. Dazu XD fol. 325 zu 1749.

136 Müller L, Die Abtei Disentis 1655-1696, 1955, S. 252.
137 Zoepfl F., Deutsche Kulturgeschichte 2 (1937) 90, 334-336.
138 Bündner Monatsblatt 1936, S. 91.
139 XD fol. 162 zu 1676.
140 Darüber Jahresber. d. Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 1951, S. 22.



zeichnet, da man ihn «als einen Lesens, Schreibens und der Teuschen
Sprach unkundigen Mann» betrachtete.141 Deshalb dachten die
Reisenden des 17./18. Jahrhunderts nicht sehr hoch von den Bewohnern
des Bündner Oberlandes und betrachteten sie gelegentlich als halbe
Kannibalen.142 Noch das Helvetische Almanach von 1806 schrieb:
«Bünden beherbergt ein freyes, in seiner Art glückliches, aber meistens
unwissendes Volk. »143

Es ist zunächst zu bedenken, daß entgegen der optimistischen
Meinung des 19. Jahrhunderts Schule und Bildung kein über jeden Zweifel
erhabener Beweis für geistige Höhe und seelische Tiefe ist. Große Kaiser

und bedeutende Männer des Mittelalters konnten weder lesen noch
schreiben. Und gerade solange keine große Bildung und kein großer
Verkehr da waren, blieb nicht nur eine gesunde Tradition, sondern
auch die Muttersprache desto lebendiger und ursprünglicher.

Aber es muß auch gleich bemerkt werden, daß es wohl schon in
allen Tälern bereits in der Barockzeit Schulen gab. Als Beispiel
diene die Cadi. Im Mittelpunkt stand die Klosterschule von Disentis,
auf die noch später zu sprechen sein wird. Im Taufbuch zu Somvix ist

zum 1. Mai 1641 ein Magister Martinus Bundi als Taufpate genannt.
In Brigels bestand 1659 sicher eine Schule. In Rueras wurde der Kaplan
1677 zum Schulehalten verpflichtet.144 In Ringgenberg suchte man
1678 einen Kaplan, der Unterricht erteilen würde. In Truns schwang
der Pfarrer das Schulszepter, wie für 1686 belegt ist.145 Ähnlich waren
die Bildungsverhältnisse im Lugnez, in der Foppa und in andern
Landschaften.146 Obligatorische Volksschulen, zu deren Besuch alle
verpflichtet waren, solche gab es freilich erst im 19. Jahrhundert.

Neben den einheimischen Volksschulen standen größere
Bildungsmöglichkeiten noch für die Rätoromanen zunächst in Disentis und dann
außerhalb des Landes in manchen Kollegien zur Verfügung. Besprechen

wir zunächst Disentis. Disentis konnte nur als Kloster am
Anfange des 17. Jahrhunderts gerettet werden, daß die schweizerische

1« Vgl. die Streitschrift «Begründte Widerlegung» 1714, S. 7 (Kantonsbibl.). Dazu
Müller L, Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 59, 89, 90.

142 Vgl. Müller L, Disentis im Spiegel der Reiseberichte des 18. Jahrhunderts.
Zeitschrift Disentis 1944, S. 84-92.

143 Helvetisches Almanach 1806, S. 44.
144 Gadola G., in der Gedenkschrift des katholischen Schulvereins Graubünden 1945,

S. 77-82.
145 Vincenz P. A., Historia della vischnaunca de Trun, 1940, S. 67.
146 Gadola in der zitierten Gedenkschrift, S. 66-122.

304



Benediktinerkongregation energisch eingriff, vor allem durch Augustin
Stöcklin, Administrator 1631-1634, Abt 1634-1641. Ein rein romanisches

Kloster konnte sich nicht halten. Deshalb war auch lange im 17.

Jahrhundert das alemannische Element führend. Das hatte den Vorteil,

daß die Abtei über die Talstreitigkeiten hinwegsah und nicht zu
einer kleinen romanischen Aushilfestation herabsank, sondern eine
Benediktinerabtei von beträchtlichem geistigem Umfange bleiben
konnte. Dadurch, daß es neben der noch verbleibenden politischen
Macht noch ein geistig-literarisches Zentrum war, gab es dem ganzen
romanischen Oberlande mehr Kraft und Stärke, als wenn es nur ein

ganz romanisches kleines Kloster geblieben wäre, was ja sich als

unmöglich erwies. Das Wichtigste zur Erhaltung der Sprache ist schließlich

einzig der Geist und der Wille zum eigenen Dasein. Nachdem das

Kloster durch Kongregation und Nachwuchs von außen gestärkt war,
strömte dann seit etwa 1660 auch das einheimische Element stärker
hinzu, so daß in der eigentlichen Barockzeit die Abtei Disentis nicht
nur von romanischen Äbten, sondern auch von einem mehrheitlich
romanischen Konvente gelenkt wurde. Dessen Anteil an der romanischen

Barockliteratur ist schon vorher gestreift worden. Ob nun aber
das Kloster deutsch oder romanisch oder gemischt war, es betrachtete
damals ganz richtig seine Aufgabe darin, die deutsche Sprache als

Amtssprache des Landes zu vermitteln. Meist studierten im Kloster
solche, welche den theologischen oder juristischen oder politischen
Beruf erwählen wollten, für welche alle das Deutsch von Notwendigkeit
und Nützlichkeit war. Daher war das Schultheater deutsch, angefangen

von der Aufführung von Spees Trutznachtigall im Jahre 1657 bis

zum Plazispiel von 1693.147 Einzig das Omne trinum perfectum, übrigens

ein typisch barockes Mysterienspiel, wurde lateinisch und deutsch,
italienisch und romanisch 1744 und 1746 aufgeführt.148 Noch wenige
Jahre später wünschte die Cadi selbst, daß die Klosterschule Deutsch
und Lateinisch pflege, um damit die Schüler aufhöhere Schulen in
auswärtigen Gebieten vorzubereiten. Der betreffende Wunsch von 1750
fügte ausdrücklich bei, daß dadurch einheimische Romanen für den
Priesterstand vorbereitet werden sollen (per creschament dils spirituals

147 Bündner Monatsblatt 1951, S. 226-227.
148 Darüber zuletzt Schmid L., Fürstabt Bernhard Frank von Frankenberg, 1958,

S. 50-51. Zur barocken Thema-Wahl Schreiber G., Das Weltkonzil von Trient 1 (1951)
409-410.

305



patriots).149 Der Disentiser Magistrat verlangte 1759 eine Volksschule,
in der Lesen und Schreiben in romanischer wie deutscher Sprache
geübt werde.150 Soweit Schülerlisten vorliegen, ergibt sich, daß in Disentis

nicht ungern die Söhne von bündnerischen Aristokraten studierten,
so aus den Familien der Demont, Castelberg, Latour, Mohr, Planta,
Salis usw.151

Neben Disentis spielte das Luzerner Jesuitengymnasium eine

große Rolle. Wir zählen dort in der Zeit von 1588-1779 nicht weniger
als 215 Bündner, von denen nur zwei ins 16. Jahrhundert und nur 30
ins 18. Jahrhundert gehören. So zog also Luzern vor allem im 17.

Jahrhundert die Bündner an, sehr oft natürlich Kandidaten der
Theologie.152 Neben Luzern schätzten die Bündner Feldkirch, das ebenfalls

seit 1649 ein Jesuitengymnasium beherbergte, das sich zudem seit

1663 zu einer theologischen Fakultät entwickelte. Hier finden wir
zahlreiche Bündner, besonders aus den oberen Schichten, so von der
Familie Arpagaus, Cabalzar, Caduff usw.153 Auch am Jesuitengymnasium
in Fribourg studierten die Bündner, jedoch nicht so zahlreich.154
Ebenso besuchten sie die andern Jesuitenschulen in Solothurn und
Brig.155 Speziell Theologen wandten sich gerne nach dem süddeutschen

Dillingen, wo wiederum die Jesuiten dozierten.156
Daß die Romanen nicht immer leicht sich in die ganz fremde

Sprache einfanden, besonders am Anfang, liegt auf der Hand. Ein Beleg

möge hier angeführt werden. Die Disentiser empfahlen dem Kloster

Pfäfers einen bereits etwas älteren Sohn des Podestà Johann Berther

(| 1703) als Klosterkandidaten, nachdem schon ein Sohn als P.

Justus in Disentis selbst eingetreten war. Das Pfäferser Klosterkapitel
von 1701 wies dies mit Hinweis auf verschiedene Gründe ab, unter
anderm auch deshalb, weil die rätoromanische Sprache von der
alemannischen zu sehr entfernt sei und nie vollkommen erlernt werde.

119 Annalas 4 (1889) 211-213.
130 XD fol. 349. Zum Ganzen Schmid 85-100.
151 Ischi, 1950, S. 108-111 sowie Register zu den größeren Arbeiten über die Abtei

1634-1742 (drei Bände). Die Schülerliste 1690-1742 siehe im Bündner Monatsblatt 1959,
S. 209-226.

152 Felix Maissen im Geschichtsfreund 110 (1957) 5-46.
153 Ludewig A., Die am Feldkircher Lyzeum im 17./18. Jahrhundert studierende

Jugend, 1932, S. XIV-XVII sowie Schülerverzeichnis.
154 Felix Maissen in den Freiburger Geschichtsblättern 48 (1957-58) 105-130.
155 Felix Maissen im Jahrbuch für Solothurnische Geschichte 32 (1959) 156-172. Eine

entsprechende Arbeit über die Bündner an der Briger Schule wird in der Vallesia erscheinen.
153 Specht Th., Die Matrikel der Universität Dillingen, 2 Bde., 1909-1913 über die

Zeit von 1551-1695, dazu Registerband III.

306



Dazu fürchteten die Pfäferser Herren das hinterlistige Wesen der

Romanen, das der schweizerischen Aufrichtigkeit entgegenstehe, wie die

tägliche Erfahrung lehre.157

Im folgenden sollen zur Illustrierung der Verhältnisse Bildungsgang

und Sprachenkenntnis einzelner führender Geister in der Cadi
dargelegt werden, um uns so ein Bild zu machen, wie es bei den
Politikern und Verwaltungsmännern in der Barockzeit stand. Beginnen
wir mit Jacob Balliel, dem Sohn des Landammanns Jacob Balliel
(| 1645), von dem überliefert ist: «hatte die undere Schuol in Con-
stanz Theütschlandt gelehrnet, von danen er gen Meilandt auff die
newe Stipendia gangen die Philosoph! zu studieren, alwo er die Fieber
überkhomen und mit höchsten Bedauren seiner Eltern zu Disentis 1642
18. October gestorben ist.»158 Jacob Berther (j 1676), der 1646/47
und 1656/57 als Landammann amtete, wird uns geschildert als «ein
Man(n), hochgelehrt und gar beredsam, hat französisch, italienisch,
lateinisch, thüesch, romanisch reden können und gar wohl geschrieben».

Er hinterließ auch «vile Schrifften».159 Johann Berther
(| 1688), ehemals Kammerdiener des Abtes Augustin Stöcklin (j 1641),

später Lanclschreiber der Cadi, war «erfahren in der theütschen

Sprach, hatte eine schöne Hancltschrifft».160 Zur Abwechslung wenden
wir unsere Aufmerksamkeit einem Mediziner zu. Sigisbert Soliva
aus Truns sollte Arzt werden und sich nach St. Gallen begeben. Abt
Adalbert IL empfahl ihn dem dortigen Abte und rühmte dessen

Sprachenkenntnisse. Das Lateinische kannte er in etwa, gut das Deutsche,
am besten das Französische.161 Des Abtes Bruder, Conradin de
Medell, der ebenfalls nach St. Gallen gehen sollte, um dort Verwaltungsrecht

kennen zu lernen, hatte im Lateinischen auch nur mittelmäßige
Kenntnisse, beherrschte jedoch das Deutsche und das Italienische.162

157 Stiftsarchiv St. Gallen, Abtei Pfäfers, Protocollum Capituli Monasterii Favariensis
1677-1722, S. 138 zum 17. Juni 1701 : Illorum idioma a nostro nimium discordare nee un-
quam perfecte addisci, quod tarnen maximum esset impedimentum. Tacite omnes Capitu-
lares originale nationis peccatum verebantur, omnem sinceritatem exeludens multaque Hel-
veticae simplicitatis contraria mala includens, ut experientia didieimus et quotdie experiri
cogimur. An diesem Urteil ist wohl auch der unglückliche P. Placidus Wolff von Untervaz
schuld. Henggeler R., Professbuch von Pfäfers, Rheinau, Fischingen, 1931, S. 124-125.

138 Berthersches Tagebuch, S. 114, 365 (Stiftsarchiv Disentis).
139 Berthersches Tagebuch, S. 33, 56.
180 I.e. S. 139.
161 A SF (12) 3 Adalbert II. an Abt von St. Gallen, 6. April 1669: latinam linguam

aliqualiter, germanicam uteumque bene et gallicani perfecte callet.
102 A SF (11) 4 Adalbert IL an Abt von St. Gallen, 19. April 1656: linguam germanicam

italicamque perfecte callet et latinam medioeriter.

307



Einen vollendeten Bildungsgang machte Podestà Johann Berther

(f 1704) durch. Mit 12 Jahren studierte er in Dillingen, kam
dann 1654/55 an die Rheinauer Klosterschule, wo er «in aller Zucht
und lateinische Studia auferzogen worden ist». Anfangs 1657 begab
er sich an das Jesuitenkolleg in Mindelheim (Bayern). 1661 amtete er
als Podestà in Bormio, 166g—1671, 1674-1680 als Landschreiber der
Cadi. Er beherrschte als solcher die italienische und deutsche
Sprache.163 Die gleichen Sprachkenntnisse wies der Trunser Jacob Casanova

(ca. 1700) auf, der wie sein gleichnamiger Vater auch Statthalter
war. Von ihm wird berichtet: «hat ein(e) schöne Handtschrifft, kan
lateinisch, italienisch, theutsch reden».164 Von P. Justus Berther,
der 1697 ins Kloster Disentis eintrat und 1736 starb, stammt ein großer
Teil des sogenannten Bertherschen Tagebuches. Trotz seiner humanistischen

Bildung und seines für die damalige Zeit nicht auffallend
schlimmen sprachlichen Stiles entschuldigte er sich, «wegen Manglung
der theütschen Sprach und schlechter Handschrifft».165 Sein Bruder
Jakob Berther war seit 1703 Kammerdiener des Abtes und seit 1707
öfters Landschreiber. Als solcher hatte er die Visitatoren der schweizerischen

Benediktinerkongregation und die Nuntien zu empfangen und
zu begrüßen. Beim Empfang der Nuntien Caracciolo und Passionei

1716 und 1724) bediente er sich der deutschen Sprache.166 Die Familie
Berther setzte sich auch in einem deutschen Schreiben 1730/31 dafür
ein, daß P. Justus Berther nicht von Disentis nach Postalesio versetzt
würde.167

Es mag uns in diesem Zusammenhange interessieren, wie die
romanischen Patres des damals mehrteils romanischen Klosters
Disentis das Deutsche pflegten. Dabei handelt es sich um Briefe, die sich
heute im Staatsarchiv Aarau befinden (SAA 6124) und aus dem Kloster

Muri stammen. Da fällt einmal auf, daß Abt Marian von
Castelberg (| 1742) an seinen machtgewohnten Vetter, den Landrichter

Johann Ludwig von Castelberg (f 1758), stets deutsch schrieb.
Höchst selten entfließt seiner Feder ein romanischer Ausdruck. Diese

ganze Geheimkorrespondenz beschlägt die Jahre 1726-1733. Dekan
P. M. Wenzin (f 1745) aus Mompc-Tavetsch schrieb meistens in der

163 Dazu Bündner Monatsblatt 1951, S. 223-224.
164 Berthersches Tagebuch, S. 187.
165 1. c. S. 34.
166 1. c. S. 224-227.
167 SAA 6124 fol. 19.

308



Sprache Latiums, doch richtete er 1734-1737 deutsche Briefe an P.

Placidus Arpagaus, damals in Muri. P. Ildephons Decurtins
("I" 1736) schrieb auch meist lateinisch, jedoch einige Male mit
deutschen Einlagen (10. August 1731 und 11. April 1733), aber auch solche

ganz in deutscher Sprache (1731-1735). P- Coelestin Berther
(f 1744) schrieb gelegentlich deutsch, so an P. PI. Arpagaus (15. Juli
1736). P. Placidus Arpagaus (f 1742) aus Cumbels schrieb deutsche

Briefe (so 1731)- Merkwürdig ist, daß ihm auch die romanischen
Patres nach Muri nur deutsche Briefe sandten (so P. M. Wenzin,
P. Coelestin Berther). P. Benedikt Simeon ("]" 1738) aus Lenz
drückte sich in seinen Briefen deutsch aus (1733-1735). P- Adalgott
Clos (| 1739) aus dem walserischen Schmitten ebenfalls (1731-1736).
P. Augustin Brunner ("]" 1749) aus dem tirolischen Schluderns
wollte von der romanischen Sprache überhaupt nichts wissen. Er
schrieb deutsch (1735, 1737), sofern er nicht sein liebes Latein bevorzugte.

P. Gallus Daniel Orsi (j 1768) aus Müstair kann deutsch
schreiben (1733). Wie man nun aber auch die ganze Korrespondenz
durchgehen mag, nie findet man einen romanischen Brief. Das heißt
nicht, daß man die einheimische Sprache nicht meisterte, wohl aber
daß letztere noch nicht schriftsprachliche Kraft und literarisches
Ansehen besaß.168

7. Die italienische Sprache

Um das Bild der sprachlichen Verhältnisse abzurunden, müssen
wir noch die dritte Sprache der Drei Bünde ins Auge fassen. Das Idiom
der Apenninenhalbinsel war schon seit der Angliederung der Gerichte
M esocco und Soazza im Jahre 1480 an den Grauen Bund von
Bedeutung geworden, noch mehr durch die 1512 erfolgte Eroberung von
Chiavenna, Veltlin und Bormio. Seit diesem Jahre bis 1795
suchten die führenden Bündner in diesen Untertanenländern als

Landeshauptmann, Vicari, Commissari oder wenigstens als Podestà Geld
und Ansehen sich zu verschaffen.169 Dadurch, daß die Abtei Disentis

168 über die einzelnen Mönche siehe jetzt Müller I., Abtei Disentis 1696-1742. 1960
im Register. An gleicher Stelle sind auch die sprachlichen Antithesen der damaligen Zeit
dargelegt. Gegen ein ausschließlich romanisches Kloster traten führende einheimische
Mönche wie P. Maurus Wenzin und P. Ilfephons Decurtins auf.

169 Liste der Amtsleute im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden

20 (1890) 29-39.

309



dort seit 1713 in Postalesio ein Hospiz und in der Hauptstadt Sondrio
seit 1750 ein Kolleg besaß, fühlte man sich mit dem sonnigen Tale der
Adda noch mehr verbunden.

Dann ging über die Pässe seit jeher ein großer Verkehr in das
südliche Land. Über den Lukmanier pflegten die Disentiser Äbte ihre
Verbindungen mit den Visconti und Sforza und später zu deren französischen

und spanischen Nachfolgern in Mailand, während die Bauern
und Händler besonders auf den Markt von Lugano achteten.170 Seitdem

Mailand 1714 österreichisch geworden war, drängte die führende
kaiserliche Partei in Bünden auf innigere Beziehungen mit der Ambro-
siusstadt. Daher auch seit Anfang des 18. Jahrhunderts und durch das

ganze Säculum hindurch die gewaltigen Anstrengungen, eine neue
Lukmanierstraße durch den Felsen der Medelser Schlucht zu erstellen.

Nicht nur gingen Beziehungen über den Lukmanier nach Mailand,
sondern auch über das Engadin nach Venedig. Die Bündner schlössen

schon 1603 mit der Lagunenstadt ein Bündnis. In venezianischen
Diensten stund 1616-1619 Ulysses von Salis-Marschlins (t 1672), der
seine Memoiren in italienischer Sprache verfaßte.171 Ein neues
venezianisches Freundschaftsverhältnis kam 1706 zustande. Nicht umsonst
druckte Andrea Pfeffer von Chur im Jahre 1715 diesen «Trattato
d'Aleanza» von 1706 (Stiftsarchiv Disentis). Wie sehr zwischen Bünden

und Venedig wirtschaftliche Beziehungen bestanden, ist bekannt.172

Zu weit würde es führen, die vielen italienischen und auch Misoxer
Architekten, Stukkateure und Maler zu nennen, die in der
Barockzeit den Weg nach dem Vorderrheintal fanden. Kaum eine Kirche,

in welcher nicht irgend etwas an diesem Kultureinfluß erinnert
Wichtiger als der politische und wirtschaftliche Einfluß war der

geistige. Italien war noch immer seit den Tagen der Renaissance das

Land der neuen Bildung. Nachweisbar studierten im 16. und 17.
Jahrhundert zum Beispiel an der Universität Padua nicht weniger als

ungefähr 150 Bündner, wie eine wertvolle Studie von C. Bonorand
gezeigt hat. Dazu kommt, daß noch zahlreiche Studenten der bündnerischen

Untertanenländer Bormio, Veltlin und Chiavenna an den Uni-

170 Müller I., Abtei Disentis 1655-1696, 1955, S. 333 zu 1675 (Lugano). Dazu Coxe V.,
Voyage en Suisse 3 (1790) 266 (Viehmarkt von Tirano und Lugano).

171 Jecklin C. v., Memorie del Maresciallo di campo U. de Salis-Marschlins, 1931.
S. VII.

172 Pieth F., Bündnergeschichte, 1945, S. 192 f., 263-265.

310



versitäten in Padua und Pavia ihre Studien machten.173 Wenn einmal
noch weitere Listen zur Verfügung stehen, wird der Einfluß noch
deutlicher wahrgenommen werden können.

Nicht zu unterschätzen ist endlich der geistig-religiöse Impuls
Mailands. In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts wurde die
lombardische Metropole unter spanischer Herrschaft der Rückhalt der
katholischen Restauration in der ganzen Eidgenossenschaft. Für
Bünden ist bezeichnend der Besuch des hl. Karl in Disentis 1581 und
die borromäischen und spanischen Freiplätze in Mailand, welche
angehende Theologen gerne anzogen. Als typisch für die ganze Haltung
darf vielleicht auch die romanische Übersetzung des Katechismus von
Robert Bellarmin durch G. P. Schalket angesehen werden, die 1624
in Mailand herauskam.

Großen Einfluß hatte nicht nur das erzbischöfliche Mailand,
sondern ebensosehr das päpstliche Rom, dessen Congregatio de

Propaganda Fide 1621 die italienischen Kapuziner als geistliche
Commandotruppen der Reform und Restauration auf das rätische
Schlachtfeld sandte. Wenn einmal eine wirklich auf umfassenden

Quellenstudien beruhende Geschichte der rätischen Kapuzinermission
vorliegt, wird man erst, trotz vielfacher methodischer Fehlgriffe der
Kapuziner, ihre gesamthaft große Leistung ermessen können. Mit
ihnen kam auch eine große italienische Literatur in ihre bündnerischen
Pfarrhäuser. Salos Candelier von 1685 war zuerst 1679 italienisch in
Venedig erschienen. Typisch ist auch, wie der gleiche Cumbelser Pfarrer

in seinen Canzuns von 1685 sechs italienische Lieder bietet und
dies in einem für das rätoromanische Gebiet bestimmten Handbuch.
Daher ist der italienische Spracheinfluß der Kapuziner bei der
Darstellung der Entwicklung der romanischen Sprache stets zu beachten.

Aber Rom hatte noch anders eingewirkt als durch die Kapuziner,
nämlich durch seine Nuntien. Seit 1579 schlugen päpstliche Vertreter
in Luzern ihren Sitz auf. Ihr Einfluß beispielsweise auf die späte
Reform des Bischofs Rascher (seit zirka 1590) ist bekannt. In den vielen
folgenden großen Kämpfen des Vorderrheintales spielten die apostolischen

Vertreter immer eine wesentliche Rolle, so im Streite um das

Disentiser Quasi-Bistum (1655-1660), im Maissen-Handel (1675-
1678), im großen Kampfe um die Somvixer Pfarrei (1680-1687) und

173 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 79 (1949) 147-161.

3"



endlich im aufregenden Zehntenstreite (i 728-1738). Daher in allen
diesen Angelegenheiten die vielen italienischen Briefe. Aus den
diesbezüglichen Akten im Stiftsarchiv (ND) ergibt sich folgendes Bild. Abt
Adalbert de Medell (1655-96) schreibt dem Nuntius stets italienisch,
und zwar in nicht seltenen Briefen. Die Maissen-Partei lieferte ihr
Material der Nuntiatur in italienischer Sprache ein, wie die Dokumente
von 1676/77 belegen. Die Mistrals und die Cadi lassen mehrmals in
dieser Form ihre Wünsche nach Luzern abgehen (z. B. 1685/86 und
1730-1732). Die Trunser machen es ebenso (z. B. 1685, 1730, 1732).
Die Somvixer stehen natürlich den Trunsern nicht nach (1686). Daß
die Kapuzinermissionare sich ihrer italienischen Muttersprache
bedienten, ist selbstverständlich (z. B. 1687, 1730). Das Italienische
beherrschten auch Weltgeistliche, zumal wenn sie, wie vielfach nachzuweisen

ist, im helvetischen Kolleg zu Mailand studiert hatten (z. B.

1655, 1657, 1730). Der Graue Bund tat dies auch (z. B. 1685).
Landrichter Johann Ludwig Castelberg (f 1758) steht nicht zurück (z. B.

1723, 1730). Auch der österreichische Gesandte in Räzüns läßt sich
diese Mühe kosten (z. B. 1732). Um die gleiche Zeit haben wir Belege,
daß sich auch die Disentiser Benediktiner dieser bessern Form bedienten,

so Abt Marian v. Castelberg (z. B. 1732), P. Maurus Wenzin (z. B.

1732) und P. Benedikt Simeon (z. B. 1733). All das kann man aus den
Akten der Nuntiatur herauslesen, deren Kopien das Disentiser
Stiftsarchiv besitzt (ND).

Abgesehen von der Rücksicht auf die Nuntiatur läßt sich die

Sprache Dantes auch sonst vielfach in dieser Zeit in unsern Gebieten
nachweisen. So beschrieb Giovanni Sacco, einst Alumnus von
Mailand, nun Pfarrer in Disentis, die Bündnerreise des hl. Karl und ließ
sie in Mailand 1605 drucken. Die italienische Sprache war für die
Mailänder Freunde begreiflich. Um diese Schrift interessierte sich später
1724 und 1728 Nuntius Passionei sehr.174 Mehr besagt die Benutzung
einer italienischen Grammatik in Disentis um 1630.175 Es ist dann
beispielsweise bemerkenswert, daß Kanonikus M. Schgier 1656 vom
Churer Bischof Briefe in italienischer Sprache erhielt.176 Ein wichtiges
Datum war 1729, denn in diesem Jahre ließ der Kapuziner P. Flaminio

da Sale in der Disentiser Klosterdruckerei die Fundamenti prin-

174 Müller I., Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 174-175.
175 Ischi 1950, S. 107.
176 XD fol. 152 zum 8. und 16. März 1656.

312



cipali della lingua retica drucken, also ein italienisch geschriebene
Grammatik samt Wörterbuch für die beiden romanischen Sprachen des

Surselvischen und des Oberhalbsteinischen (Sopraselva e Sorset). Wie
sehr im Zehntenstreit schon wegen des französischen Gesandten und
Vermittlers Bernardoni das Italienische gebraucht wurde, ist schon
gesagt worden. Beleg dafür sind der sogenannte Laudo und die Specification

von 1737.177 Man schrieb italienische Briefe, wo dafür kaum ein
Grund vorhanden war, so wenn sich P. Joh. Baptist Censet 1733 an
P. Fridolin Kopp in Muri wendet oder P. Anselm Genin 1737 an den
Bischof.178

Der österreichische Adelige und St. Galler Mönch Bernhard
Frank von Frankenberg wurde 1742 nicht zuletzt deshalb zum
Abte von Disentis gewählt, weil er von seinem römischen Aufenthalte
her die Sprache Italiens sich angeeignet hatte. Berater des Nuntius und
Reisebegleiter des Kardinals Quirini wurde er ebenfalls nur, weil er
italienisch sprach. Mehrere italienische Werke, so auch eine italienische

Grammatik des Lateinischen, stammen aus seiner Feder. In die
Zeit dieses Abtes gehört auch die Gründung des Kollegiums in Sondrio
(Veltlin). Nicht vergessen wollen wir auch, daß das Plazispiel von 1744
und 1746 nicht nur lateinisch, deutsch und romanisch, sondern auch
italienisch präsentiert wurde.179 So ist nun schließlich ganz begreiflich,
daß in Disentis ein Tessiner aus Olivone, Columban Sozzi, 1764-
1785 den Abtsstab führte.

Die Bedeutung der italienischen Sprache für Bünden im 17. und
18. Jahrhundert ist sicher groß. Bundespräsident von Salis glaubte
1711 sogar, die Sprache des Südens sei ebenso wichtig wie die des
Nordens: «Das Französische ist wenig bekannt, wohl aber das Italienische,
und zwar ebensosehr wie das Deutsche. »180 Man mag sich zu dieser
These verhalten wie man will, sicher hat Salis recht, wenn er das

Italienische dem Französischen vorstellte. Zwar gab es stets in Bünden

eine französisch orientierte Partei. Zu ihr gehörten wichtige Fami-

177 BAC Mappe 40/Z. Xr. 74 und 87 zum 23. März bzw. 15. Xovcmber 1737.
178 SAA 6124 fol. 356. Censet an Kopp. 18. Mai 1733. BAC Mappe 40/Z. Nr. 73, 80,

Genin an Bischof, 6. März bzw. 17. April 1737.
179 Schmid L., Fürstabt Bernhard Frank 1958, S. 24, 43 ff., 50, 137 f., 166-167.
180 Bundesarchiv Bern, Affaires Etrangères, Grisons, Vol. 26 fol. 363, zum 2. Mai 1711.

Bundespräsident v. Salis an den franz. Gesandten Merveilleux. Es handelt sich um ein
Schreiben, das auf französisch und deutsch gedruckt werden sollte: puisque la premiere de
ces langues est peu connue dans ces quartiers, mais bien l'italienne. C'est autant que
l'allemande.

313



lien wie die von Salis-Zizers. Die französischen Vertreter in Bünden
entwickelten auch eine große Agitation. Allein Frankreich war doch
von Bünden weiter entfernt als die nachbarlichen italienischen Gebiete.
Wer nicht Studien oder Militärdienste in Frankreich absolvierte, kam
mit der französischen Sprache weniger in Verbindung. So sprachen
bedeutend weniger Bündner das Französische als das Italienische. Zwei
Fälle des 17. Jahrhunderts haben wir schon früher angeführt, den
Mistral Jacob Berther (j 1676) und Sigisbert Soliva von Truns (1669).
Diesen sind noch die franzosenfreundlichen de Latour anzureihen.
Caspar Deodat de Latour (j 1750), ehemals Mistral der Cadi, wirkte
lange Zeit als Dolmetscher in der Ambassadorenstadt Solothurn.181
Französische Latour-Briefe sind uns für die Zeit von 1730-1732 an den
Nuntius überliefert.182 In dieser Hinsicht ist es auch lehrreich, daß man
um 1700 im Kloster Disentis zwar sehr für das Land und den König
von Frankreich begeistet war, auch mit den französischen Benediktinern

innigen Kontakt pflegte, sogar manches französische Buch
anschaffte, aber daß doch nur wenige Mönche die Sprache Corneilles
und Racines beherrschten (P. Roman Balliel f 1671, P. Ursizin Coray
î 1695, P. Gregor Jörger f 1715).183

8. Das übernationale Barockzeitalter
Der ganze Barockraum von Madrid bis Wien, die ganze Barockzeit

von den Anfängen im 16. Jahrhundert bis zu den Ausläufern im 18.

Jahrhundert war nicht eigentlich nationalsprachlich orientiert,
ausgenommen vielleicht das Frankreich des 17. Jahrhunderts, sondern
übernational. Daher liebte die Zeit das gemeinsame Verständigungsmittel

der lateinischen Sprache. Barock ist ja die Weiterführung,
die Verchristlichung und Erhebung der Renaissance und des
Humanismus. Das gilt nicht nur für das barocke Abendland ganz allgemein,
sondern auch für unsere Drei Bünde.

Gleich wird man einwenden wollen, daß diese Behauptung nur für
das katholische Bündnerland eintreffe, nicht aber für das protestantische.

Es ist hier nicht der Ort, den protestantischen Barock, der
nicht vergessen werden darf, darzulegen. Das wird ein kompetenter

181 Über ihn Abtei Disentis 1696-1742, 1960 (Register).
182 ND fol. 237 und 249 zum 7. März 1730 und Winter 1731-32.
183 Näheres Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 280-282.

SH



Historiker unternehmen. Aber schon ein kurzer Blick auf die

Geschichtsschreibung zeigt, daß es sich auch hier um Komponenten
des Barocks handelt. Im 16. Jahrhundert schrieb Ulrich Campell seine

Historia Raetica, im 17. Jahrhundert Fortunat Sprecher seine Pallas
Raetica (1617) und seine Historia motuum et bellorum (1629). Im
18. Jahrhundert verfaßte Petrus Dominicus Rosius a Porta seine Historia

Reformationis ecclesiarum Raeticarum. Also alles in der Sprache
von Latium. Das Collegium Philosophicum zu Chur im 18.

Jahrhundert legte ja auch großen Wert auf die alten Sprachen, Logik,
Rhetorik, Metaphysik und Ethik und veranstaltete regelmäßig
Disputationen.184 Die Organisation gleicht ganz einer barocken Jesuitenschule

oder der Disentiser Klosterschule des gleichen Zeitalters.185
Als Gegenstücke zu Campel, Sprecher und Rosius dürfen die

benediktinischen Geschichtsschreiber von Disentis gelten, allen voran

Abt Augustin Stöcklin j 1641) mit seinen vielen Arbeiten zur
rätischen Geschichte, dann Abt Adalbert III. Defuns (f 1716), der nicht
nur eine Philosophia in vier und eine Theologia in fünfBänden schrieb,
sondern auch in sieben Bänden die Annales Monasterii, die aber weit
über die Geschichte der Abtei hinausgreifen und viel Material für die
rätische Kirchengeschichte boten, wovon jedoch bescheidene Teile
erhalten sind. Dazu gehört ein Auszug aus dem Ganzen, die sog. Synopsis

Annalium, verfaßt in schönstem Barocklatein.186 Endlich erwähnen
wir die Descriptio Communitatis Disertinensis von P. Maurus Wenzin
("]" 1745), welche eine erste eingehende Beschreibung der Cadi in
geographisch-naturwissenschaftlicher Hinsicht gibt. Wie sehr die Sprache
Ciceros und Caesars geehrt und auch gebraucht wurde, belegt schließlich

P. Placidus Spescha, der 1782 ein lateinisch-romanisch-deutsches
Lexikon schaffen wollte.

Aber nicht nur die großen Werke waren lateinisch geformt, sondern
auch die kleineren, die mehr mit der Zeit zusammenhingen. Man denkt
etwa an den Origo et Descriptio Tumultus in Rhaetia anno 1701 von

184 Darüber Bündner Monatsblatt 1914, S. 165-186 (mit den Leges collegii) und
Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 72 (1942) 1-42.

iso Darüber Gedenkschrift des Kathol. Schulvereins Graubünden, 1945, S. 140-182.
Vgl. Abtei Disentis 1655-1696, 1955, und 1696-1742, 1960 (Register): Schule).

186 j)er Weingartner Benediktiner P. Gabriel Bucelin, Prior in Feldkirch, gab 1666 eine
Rhaetia Ethrusca, Romana, Gallica, Germanica heraus, die sowohl die profanen wie
der sakralen Geschichte Rätiens behandelt und auch in diesem Zusammenhang genannt
werden kann.

315



Adalbert Defuns oder dann an verschiedene Abhandlungen über das

Zehntenrecht (Dissertatio circa jus decimandi, Deductio Juris,
Memoriale, Species facti) der Jahre ca. 1730-1738.187 Selbst das 1744 und
1746 aufgeführte Spiel am Placidusfeste stellt an die Spitze die
lateinische Erklärung (Trinum Perfectum), der dann erst die romanische,
italienische und deutsche folgen.

Dazu kommt nun ein großer Teil der Brief literatur. Sie betrifft die

Verbindungen von der Nuntiatur in Luzern mit dem bischöflichen
Chur oder mit den Pfarrherren oder mit den Geistlichen.188 Auch der
Verkehr des Bischofs mit seinen Untergebenen weist meist lateinische
Form auf. Das innenklösterliche Leben von Disentis ist selbstverständlich

ganz danach orientiert (Protokolle, Rezesse, Liturgica usw.). Nicht
selten wird auch aus dem Romanischen oder aus dem Deutschen ins

Lateinische übersetzt.189

An all das muß man sich erinnern, wenn man die sprachlichen
Verhältnisse Bündens betrachtet und wertet. Das Zeitalter war
sprachliebend und sprachenfreudig, aber es war nicht nationalsprachlich
eingestellt. Wollen wir wirklich diese Epoche zu verstehen suchen, dann
dürfen nicht die späteren nationalsprachlichen und oft auch nationalistischen

Maßstäbe des 19. und 20. Jahrhunderts anlegen. Auch hier
heißt es: historisch denken!

187 Die Dissertation von P. Ild. Decurtins in SAA 6123 fol. 482 f., Das Memoriale und
die Deductio sowie die Species facti in BAC Mappe 40/Z. Nr. 58, 59, 94.

188 So ist auch der bekannte Vertrag des Xuntius Cantelmi mit der Abtei 1685 lateinisch

abgefaßt. XD fol. 188.
189 So sind die Beschlüsse der Cadi vom 30. Januar 1733 aus dem Romanischen ins

Lateinische übersetzt. XD fol. 272. Aus dem Deutschen dürfte wohl das Schreiben der
Kongregation an Karl VI. und die Kompetenz für P. Marquard Herrgott vom 27. März 1733
ins Lateinische übertragen worden sein. XD fol. 270.

316


	Die sprachlichen Verhältnisse im Vorderrheintal im Zeitalter des Barocks

