
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1960)

Heft: 7-8

Artikel: Das Grab des Abtes Adalgott

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Grab des Abtes Adalgott
P. Iso Müller, Disentis

Es gibt wohl nicht viele Heilige, die erst so spät in den schriftlichen
Quellen erscheinen wie der Disentiser Reformabt Adalgott, der um die

Jahrtausendwende aus dem Stifte Einsiedeln kam. So fällt es gleich auf,
daß sein Fest im Kalendarium der Abtei Disentis im 12. Jahrhundert
fehlt. Indes vermissen wir dort noch manche andere Heiligen, so den
hl. Ursicinus. Das mittelalterliche Sanctorale war noch zurückhaltend
und bescheiden, gemessen an dem Sanctorale des Spätmittelalters und
der Barockzeit.1 Erst der Einsiedler Dekan und Humanist Albrecht von

Bonstetten (f ca. 1503) berichtet in seiner von ihm verfaßten und 1494
in Ulm gedruckten «Stifftung des Gotzhuß Ainsideln» von dem aus
seinem Kloster postulierten Abte: «Sant Adelgötz, apt zuo Tisentis». Die
Schrift ist zwar nicht frei von Fehlern, kann jedoch im allgemeinen als

zuverlässig gelten.2
Die von Bonstetten berichtete Tatsache, daß der Einsiedler Mönch

Adalgott nach Disentis als Abt berufen wurde, erhält sofort größere
Glaubwürdigkeit, wenn wir uns vor Augen halten, daß noch nach

Adalgott ein anderer Einsiedler in die Sigisbertzelle kam. Bonstetten
berichtet dies nämlich auch von « Okerus, apt zu Tisentis in Churwallen».3
Dieser Abt Okerus ist uns zum Glück auch sonst noch belegt. Ägigius
Tschudy (f 1572) hat in seinem handschriftlich im Stiftsarchiv
Einsiedeln aufbewahrten Liber Heremi Notizen aus einem Liber Anniversa-

riorum des Klosters Einsiedeln übermittelt. Letztere Quelle ist zwar
verloren gegangen, allein sichere Indizien weisen darauf hin, daß sie aus
dem Anfang des 14. Jahrhunderts stammt.4 Darin finden wir im
Dezember ohne Tagesangabe den Eintrag: «Otker abb. Desertinensis,
frater Wirandi abbatis nostri, ob(iit), dedit duo praediola in Linzin-

1 Das Kalendar in Müller L, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 262-265. Die
bisherige Literatur über St. Adalgott ebendort S. 75, 105.

2 Edition von A. Büchi in den Quellen zur Schweizer Geschichte 13 (1893) 208. Dazu
Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 523-524 mit kurzer Bewertung. Die Nachricht

Bonstettens über St. Adalgott als Abt von Disentis übernahmen die mehr oder weniger
populären Biographien des hl. Meinrad (1587 S. 87 Freiburg im Ue., 1606 S. 102 Konstanz,
1619 S. 123 Konstanz, 1630 S. 127 Konstanz). Freundl. Mitteilung P. R. Henggeler,
Einsiedeln.

3 Büchi 1. c. S. 209.
4 G. v. Wyß im Jahrbuch für Schweizer Geschichte 10 (1885) 277 ff.

226



kowa.»5 Nun ist für den Abt Wirunt von Einsiedeln die Regierungszeit

996-1026 gesichert, mithin auch ein summarischer Zeitansatz für
unsern Abt gegeben.6 Bonstetten bezeichnet den Abt Wirunt als einen
Grafen von Wändelburg. Demnach wäre die Wandelburg bei Benken
der Stammsitz der beiden Äbte gewesen.7 Es handelt sich also um eine

Sippe, die in älterer Zeit identisch war mit derjenigen der Rappers-
wiler. Sie besaß im 10. Jahrhundert den Kirchensatz zu Benken.8 Von
Bonstetten übernahm der Disentiser Chronist Jakob Bundi (j 1614)
die Nachricht über Abt Okerus.9 Die Klosterchronik von Abt Adalbert
Defuns ("f 1716) bezeichnet ihn in gleicher Weise wie Bonstetten als

«Okerus de Wandellpurg».10 Merkwürdig ist nur, daß der Liber
Heremi bzw. der Liber Anniversariorum des 14. Jahrhunderts einzig Ot-
ker mitteilt, nicht aber Adalgott. Doch ist das ganz begreiflich. Okerus
und nicht Adalgott hatte der Abtei Einsiedeln eine Stiftung gemacht,
deshalb kam er ins Anniversar.

Eine Einsiedler Reform in Disentis ist um so mehr begreiflich, als

auch in Pfäfers drei Äbte von Einsiedeln um die gleiche Zeit wirken
durften: Eberhard, Gebene, Hartmann. Letzterer ist 1030-1039 als

Churer Bischof nachzuweisen.11
Erhärtet und bekräftigt wird die späte Tradition von St. Adalgott

erst durch die Existenz des Grabes. Davon berichtet als erster Abt Jakob
Bundi (| 1614) in seiner Klosterchronik, der auch deutlich dessen Lage
rechts vom Eingang in die Martinskirche und dessen Kult beschreibt
(siehe Anhang zu dieser Arbeit Nr. 1). Abt Jakob Bundi wurde auch

vor diesem Grabe, das vom Kreuzgang beschützt war, bestattet:
Sepultus fuit in Peristylio Monasterii ante Cryptam S. Adalgotti.12 1620

brachte man dort eine Inschrift an, welche in deutscher Sprache verfaßt
war, aber uns nur von zwei lateinisch schreibenden Chronisten über-

5 Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft, Urbare und Rodel 3

(1951) 370. Das frater Wirandi abbatis nostri möchte Perret F., Urkundenbuch der südl.
Teile des Kantons St. Gallen 1 (1951) 109 Nr. 104, als Konjectur Tschudis ansehen, was
jedoch den Zeitansatz und die Sache kaum beeinträchtigt. Perret liest : Linzikouua Len-
zikon, zwischen Eschenbach und Uznach.

6 Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 53-56.
7 Bonstetten Edit. Büchi, S. 192. Ringholz, Geschichte S. 53.
s Elsener F., Der Hof Benken 1953, S. 36, 58, mit näherer Literatur.
9 Decurtins C, Die Disentiser Kloster-Chronik des Abtes Jak. Bundi, 1888, S. 26:

«S. Kerus, ein Conuentherr von Einsiedlen war ein postulierter Abt zu Tisentis.»
10 Synopsis Annalium zu 995-1012 (Hs. im Stiftsarchiv Disentis).
11 Die näheren Belege für diese wenigstens wahrscheinliche Reihenfolge bietet Perret F.

in der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 44 (1950) 257-258, 276-277.
12 Synopsis Annalium zu 1614.

227



liefert ist. Sie lautete: «Hie iacet sepultus Beatus Dei confessor Adel-
gottus, qui fuit Conuentualis Einsidlensis ac deinde postulatus Abbas
Desertini (Desertinae).» (Anhang Nr. 5).13 An dieses Zeugnis schließt
sich das Reliquienverzeichnis von 1628 an: «Der ganze Leib deß heilligen
Abbts Adelgott, welcher vil Wunderzeichen thuot, ist ein Conventherr
zu Einsidlen und noch nicht erhept; ruowet in der Kruft bey der großen

Kirenporten.»14 Von Disentis informiert, bezeichnete Heinrich
Murer (j 1638), der Hagiograph der Kartause Ittingen, einfach den
B. Adelgottus als Mönch von Einsiedeln und als Abt von Disentis «um
das Jahr 1000», berichtet jedoch nur von dessen weiterlebendem
Gedächtnis, nicht aber vom Grabe in Disentis, das er jedoch vorauszusetzen

scheint.15

Mit der Adalgott-Frage beschäftigte sich Augustin Stöcklin, zuerst
Administrator 1631-1634 und dann Abt 1634-1641 von Disentis, in
ausführlicher Weise. In einem Syllabus Abbatum meldet er als 10. und
11. Abt des Klosters: «B. Adelgottus Abbas hie, Ockerus Abbas hie,
ex Monasterio Einsidlensi postulati.» Er setzte sie chronologisch vor
den für 960 dokumentierten Abt Victor.16 In einem zweiten Äbte-
Verzeichnis berichtet er wiederum an der gleichen Stelle von beiden
Einsiedler Äbten, setzte jedoch die summarische Angabe: «anno 900»
hinzu.17 In seinen Annotationes macht uns Stöcklin mit seinen Quellen
bekannt, es sind einfach Historiographen des 16. und 17. Jahrhunderts
aus Einsiedeln und dem Bündnerlande. Dann kannte Abt Augustin
jedoch noch die Vita des hl. Bernhard von Clairvaux, in der als Schüler
des großen Zisterziensers Bischofs Algot von Chur figuriert. Unser
Humanist zweifelte zunächst einmal an der Einsiedler Herkunft des in
Disentis «seit Jahrhunderten hochverehrten» Adalgott. Er glaubte
eher, der Bischof von Chur sei hier im Kloster begraben, mag er nun

13 Wenig anders lautet der Text der Inschrift in den Annalen von Abt Defuns ("j" 1716),
wie aus Exzerpten von P. Maurus Wenzin ("f 1745) erhellt. Stiftsarchiv Einsiedeln, »\QC 10
S. 149: «Hie jacet S. Adalgottus Confessor, qui fuit Conventualis Einsidlensis et deinde
postulatus Abbas hie Desertinae. » Später : Acccdit, quod illa sepulchri Inscriptio, de qua
supra, recentissima sit, nihilque venerandae Antiquitatis praeseferat.

14 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 21 (1927) 152.
15 Murer H., Helvetia Sancta, 2. Aufl., St. Gallen 1750, S. 159. Murer kennt nur diesen

Adalgott. Vom Churer Bischof spricht er nicht. Auf Murer geht im wesentlichen der
Text des 1654 bei David Hautt in Luzern gedruckten «Vnser liebe Fraw zu Einsidlen, Das
ist: Kurtze Chronica» S. 101 zurück. Über dieses Buch siehe Benziger Karl J., Geschichte
des Buchgewerbes im Stifte Einsiedeln, 1912, S. 118.

16 Archiv Muri-Gries in Samen, Acta Disertinensia D 1 S. 74.
17 Stiftsarchiv Disentis, Kopie wohl des 17. Jahrhunderts mit dem Vermerk- Haec ex

Abbate Reverendissimo D. Augustino (geschenkt von Dr. G. Cahannes 1914).

228



sein bischöfliches Amt niedergelegt haben oder nicht, oder mag er die

Regierung der Abtei erst auf sich genommen haben, oder vielleicht
auch nur zufällig hier in Disentis begraben worden sein. Stöcklin
findet aber seine These selbst etwas zu kühn und will vorerst die
Öffnung des Grabes abwarten, bevor er etwas Bestimmtes behaupten
möchte (Anhang Nr. 2). In seinem wohl späteren Breve Chronologium

gibt er beide Meinungen zur Kenntnis, zuerst die für ihn immer noch

gewagte Einsiedler Tradition, die im hl. Adalgott zu Disentis einen
früheren Mönch von Einsiedeln sieht, und dann die neuere
Anschauung, daß es sich hier um den Zisterzienser Bischof Adalgott von
Chur aus dem 12. Jahrhundert handle. Daß er auch dieser These nicht
ganz traut, ergibt sich aus der eingangs gegebenen Datierung auf das

Jahr 900 und aus dem Schlußsatze : «Wie es auch immer sein mag, bei
seinem Grabe geschehen bis jetzt immer noch Wunder und das Volk
verehrt ihn bis auf den heutigen Tage innig.» (Anhang Nr. 3.)

Nun interessierte sich auch Einsiedeln um das Disentiser Grab mehr
als früher. Abt Placidus Reimann (1629-1670) forschte beim Nachfolger

des Abtes Stöcklin, bei Abt Joseph Desax (1641/42) nach. Letzterer

sandte die Annotationes von Stöcklin nach Einsiedeln und wies
besonders auf die Bernhards-Vita hin, welche ja einen Algot als

Schüler und als Churer Bischof meldete. Abt Joseph konfrontierte die
Disentiser Tradition und schrieb: «Weil man solange der Ansicht war,
daß der selige Adalgott vor dem hl. Bernhard lebte, zweifle ich sehr,
ob er dessen Schüler sein konnte. Bessere Belehrung vorbehalten
möchte ich glauben, daß es zwei Abte dieses Namens gab.» Dann setzte er
nach dem Vorbilde Stöcklins den Disentiser Abt summarisch auf 900
an. Offensichtlich entging ihm wie seinem Vorgänger, daß Einsiedeln
um 900 noch gar kein Kloster war, sondern es erst 934 durch den

Straßburger Dompropst Eberhard wurde. Wiederum in Anlehnung an
Abt Augustin wünschte auch Prälat Desax die Öffnung des Grabes,
um darin schriftliche Dokumente zu finden, welche Klarheit über die
Frage geben könnten. Daß darin auch Gegenstände gefunden werden
könnten, erwägt er nicht. Schließlich ist Abt Joseph wiederum ein guter

Zeuge für den Fortbestand des alten Grabkultes, konstatiert er doch :

«Der Ruf der Heiligkeit, die Verehrung der Leute, Wunder durch die
Fürbitte unseres seligen Adalgott folgen sich ununterbrochen von
einem Tag zum andern und werden immer zahlreicher. » (Anhang
Nr. 4.)

229



Vielfach von Augustin Stöcklin abhängig, möglicherweise von Abt
Desax geschrieben, ist der Origo Monasterii.18 Er spricht ausführlich vom
hl. Adalgott des 12. Jahrhunderts, den er als Schüler des hl. Bernhard,
dann als Churer Bischof sowie als Abt von Pfäfers und Disentis bezeichnet.

Sein Grab in der Disentiser Martinskirche erfreute sich auch nach
dieser Quelle eines täglichen Zuspruchs des Volkes.19 Da St. Adalgott
als zweiter dieses Namens bezeichnet wird, setzt der Origo offenbar
noch einen andern Abt dieses Namens voraus.

Deutlich zwei Äbte dieses Namens zählt P. Benedikt Geßler j 1676)
in seinen Zusätzen zur Chronik des Abtes Bundi auf. Er erwähnt nämlich

genau wie Bundi gleich nach dem hl. Sigisbert den ersten Abt dieses

Namens, fügt dann aber später nochmals einen zweiten hinzu, den

er offensichtlich als den Einsiedler Mönch ansieht. Hier die Reihe:
Primus Sanctus Sigisbertus, secundus Sanctus Adelgotus, tertius Abbas

Victor, quartus Abbas Erkenbertus, quintus Abbas Vdalricus,
sextus Abbas Beatus Adelgottus, septimus Abbas Ockerus. Wie
unsicher diese Aufzählung ist, sieht man auch daraus, daß die Einsiedler
Äbte nicht nur nach Abt Victor (960) und Erchenbert (993), sondern

sogar nach Ulrich (1048) eingereiht sind.20

Den Adalgottus-Kult am Disentiser Grab bezeugt in deutlicher
Weise der Murensermönch P. Dominikus Tschudy, der im Oktober 1641

in Disentis weilte und von «heute noch zahlreichen Wundern»
spricht.21 Seine Ausführungen über die schweizerischen Benediktinerheiligen

in vorliegender Form entstanden wohl 1641/44, also bevor er
noch die Abtswürde in Muri (1644-1654) bekleidete.22 In unserer
Frage schloß er sich enge an seinen früheren Lehrer P. Augustin Stöcklin

an, der ja auch von Muri stammte. Daher zweifelte er zunächst an
der Einsiedler Tradition, aus welcher er die Inschrift am Grabe von
1620 ableitete, der er mithin keine Beweiskraft zumaß. Wenn wir
Tschudys Notizen, die ja nur ein Entwurf zu sein scheinen, richtig
verstehen, dann zweifelte er auch deshalb an der Überlieferung von
Einsiedeln, weil nach der Stöcklinschen Abtsreihe Adalgott an zehnter

18 Über den Origo siehe Müller L, Die Abtei Disentis 1634-1655; 1952 S. 283-288.
19 Stiftsarchiv Disentis, MB V. S. 26-27: sepultus est Sacer corporis thesaurus in

Ecclesia S. Martini Coenobii Desertinensis, ubi sepeliri Sanctus inter Sanctos elegit, coliturque
ibi et frequentatur singulari plebis consolatione et quotidiana pietate.

20 Stiftsarchiv Einsiedeln R 229 S. 44.
21 Über Tschudys Aufenthalt in Disentis: Müller L, Die Abtei Disentis 1634-1655,

1952 S. 4-7.
22 Kiem M., Geschichte der Abtei Muri-Gries 2 (1891) 19-32, bes. 24.

230



Stelle käme, unmittelbar nach dem Abt Haremannus, den er um 800

datiert.23 Dann könnte Abt Adalgott im 9. Jahrhundert gelebt haben,
zu einer Zeit, in der in Einsiedeln noch kein Kloster bestand, das ja
erst im 10. Jahrhundert begründet wurde. Den größten Eindruck auf
P. Dominik machte der Beleg der Bernhardsvita für den Churer
Zisterzienser Bischof Adalgott, dem er das Disentiser Grab zuweisen möchte.
Daher suchte er mit Stöcklin irgendwie den Churer Oberhirten des

12. Jahrhunderts mit der o\btei Disentis in Verbindung zu bringen.
Trotzdem scheint auch diese These unsern Hagiographen nicht ganz
vollständig überzeugt zu haben. Es schien ihm nämlich doch
merkwürdig, daß der hl. Adalgott, wie schon berichtet, in der Disentiser
Äbteliste an zehnter oder elfter Stelle steht, daß also vom 7. bis zum
12. Jahrhundert, mithin in zirka 550 Jahren, in Disentis nur ein
Dutzend Äbte regiert haben sollen. Tschudy abstrahiert also hier von der

Ansetzung nach dem Abt Haremannus und hält sich einfach die ganze
Abteliste vor die Augen und an deren Schluß den Churer Bischof des

12. Jahrhunderts. Die ganzen Ansetzungen von P. Dominik zeigen
deutlich das Labyrinth, in das sich die barocke Historiographie
verloren hatte (Anhang Nr. 5).

Nicht nur in Disentis und Muri wußte man keinen genauen
Tatbestand, auch im bischöflichen Chur mischte sich Geschichte und
Legende. Der 1645 gedruckte Katalog der Churer Bischöfe, den Bischof
Johannes Flugi selbst verfaßte, erwähnt nur einen Adalgott, nämlich den
Zisterzienserbischof von Chur im 12. Jahrhundert. Diesem sicheren
Factum fügte der Verfasser noch mit Berufung auf die Tradition hinzu :

«soll zumahlen Abt zu Einsidlen und Tysentis gewest u. daselbsten
bestattet sein, wie er dann von dem Volck zu besagtem Tysentis sehr
veneriert (ist).»24 Also eine vierfache Würde: Zisterziensermönch,
Churer Bischof, Abt von Einsiedeln und Disentis Nehmen wir noch
hinzu, daß der Origo Monasterii, wie oben berichtet, ihn auch noch

zum Abt von Pfäfers machte, so haben wir einen Bischof vor uns, der
fast als Generalabt bezeichnet werden könnte. Im Jahre nach dem
Katalog erschien das Proprium Curieuse von 1646. Weil hier der gleiche
Autor wie beim Bischofsverzeichnis am Werke war, erscheint Adalgott

23 Über die Historizität des Abtes Haremannus bzw. Hartmannus, der im 10.
Jahrhundert lebte, wie das Pfäferser Verbrüderungsbuch nahelegt, ist kein Zweifel. Strittig ist

nur, ob er nach Pfäfers oder Disentis gehört. Zuletzt Perret F. in der Zeitschrift für Schweiz.
Kirchengeschichte 44 (1950), 252, 256-257.

24 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 30 (1900) 8.

231



wiederum nicht nur als Zisterzienser Bischof, sondern auch als Abt von
Einsiedeln und Disentis. Immerhin leitet der Bericht diese letztere
Nachricht mit einem «fertun» ein. Was diese Brevierlektion wertvoll
macht, ist die genaue Beschreibung des Grabes: Disertinae, in quo
(monasterio) intra portam Basilicae S. Martini sepultus visitur, honori-
fice frequentatur et colitur singulari plebis consolatione et quotidiana
pietate. Testimonio luculento sunt plurium hominum anathemata ex-
cera ob varias necessitates aut iam aversas aut avertendas pie suspen-
sas.25 Danach befanden sich also am Grabe Weihegaben aus Wachs sowohl
als Dank für gewährte Gebetserhörungen wie auch als Bitte in
gegenwärtigen Leiden.

Am Grabe befanden sich nicht nur Ex Voto, sondern auch längere
Gedichte. Abt Adalbert Defuns (j" 1716) berichtet in seinen Annales
Monasterii, die P. Maurus Wenzin (f 1745) exzerpierte, von einem
solchen Carmen. Er bemerkt dazu, es sei «vor nicht langer Zeit» (haud
pridem) von einem wandernden Poeten (peregrinus quidam Poeta) am
Grabe im Vorzeichen (Kreuzgang) der Martinskirche (in vestibulo
Ecclesiae S. Martini) angebracht worden (suspendit in Tabella). Aus
diesem Berichte ergibt sich, daß dieses Weihegedicht noch vor der
Grabeserhebung von 1671 verfaßt worden ist. Abt Defuns vermutet,
daß der Inhalt sich einfach an die Grabinschrift gehalten habe (In-
scriptioni per omnia conformis). Der Text der lateinischen Verse mag
hier folgen :

Praesul Adalgottus Generosae Stirpis Alumnus,
Einsidles almi conditur arce chori:

Postulat Abbatem pia Desertina, potitur
Lucis praesuleae Lucifer alter erat.

Huic meriti pondus, Charités, Sapientia, Suada,
Inque Deum pietas nomina magna dabant.

Annorum Sol mille rotas produxerat orbi,
Primaque lux mundo tarde November eras;

Einsidlensis Apex quamvis donaverat illa,
Desertinensi Mystica sacra foro :

Non liquisse locum, verum mutasse putandus,
Assuetus Matris filius imperiis.

Proprium Curiense 1646, S. 145, zum 3. Oktober.
Stiftsarchiv Einsiedeln A QC 10 S. 150-151, Kopie Disentis S. 6-7.

232



Quae, quia maternis omnes complectitur ulnis
Mundi mortales, quot rota vasta tenet:

Hoc quoque transmisit Lumen, sua dona daturum,
Solis ut exemplo spargat ubique jubar.

Desertina Sacrum non hoc sibi vendicat, istum
Grata mariani clamât at esse chori :

Innumeris radiât Phoebi velut orbita Signis
Inque pio Titan codice lumen agit.

Hospes ames sanctum, quisquis te hue impetus agit,
Impensis parvis praemia magna feres.

Dei et B. Adalgotti honori votivum Peregrinus
Donum.

Die gelehrten Distichen weisen inhaltlich auf einen Einsiedler
Mönch oder doch auf einen mit Einsiedeln sehr verbundenen Verfasser

hin, der immer wieder das Kloster im «Finstern Walde» betont,
das den Heiligen Disentis geschenkt habe. In diesem Inhalte erschöpft
sich geradezu das Gedicht. Es weiß nur noch, daß der Heilige um die

Jahrtausendwende lebte und Ende November seinen Festtag hat und
daß Pilger an sein Grab wallfahren (quisquis te hue impetus agit). Daß
es sich um einen Barockgelehrten handelt, beweisen Begriffe wie Suada,
Poebus, Titan usw. Vermutlich war der Verfasser geistlichen Standes.
Das Gedicht ist deshalb nicht wertlos, weil es die Verehrung des Grabes

in der Form eines Ex-Voto-Carmens belegt.
Noch ein zweites Lied meldet uns P. Maurus Wenzin (j 1745),

jedoch nicht aus den Schriften des Abtes Adalbert III. Defuns j 1716),
sondern aus andern nicht genannten Quellen. Es zierte noch das alte
Grab des Heiligen in der Mauer der Martinskirche (Extabat olim Se-

pulchro, quod B. Adalgotti esse putabatur, ab Anonymo apensum Carmen

seu Epitaphium).

Lector ades quisquis Sanctae reverentia petrae
Te moveat, Superos quod decet atque decus;

Vel sit Adalgottus fatorum lege peractus,
Noveris huic certus Numen adesse loco.

Dote carens gressus, caecus, aut Daemone pressus,
Deprimit aut armis quem Libitina suis:

Appellent Sanctum, meritis, preeibusque Tonanti
Gratum, Supplicibus dona petita dabit.

233



Desertina rogans, regeret qui limina Divum,
Conspicuum meritis quaerit habere jubar:

Cernit Adalgottum meritis spectabile lumen,
Einsidlensis qui luxit orbe Chori.

Postulat, obtinuit votis conformia dona,
Regnabat Sanctus marmoris aede tacens.

Si tacet, at raptus se saepe vocantibus offert,
Non tacet a nobis excitât astra prece.

Huic positi teneat pia te veneratio Saxi,
Posce, fidem spirans recte, petita feres.

Wie im ersten Carmen, so ist auch hier vom Leben des Heiligen
wenig erzählt. Es steht eigentlich fast mehr Einsiedeln im Vordergrund.

Aber der Text setzt doch eine mehr oder weniger große Wallfahrt

zum Grab des Heiligen in Disentis voraus. St. Adalgott heilt
Lahme, Blinde, Besessene und erweckt sogar Tote zum Leben. Der
Verfasser spricht von einer pia veneratio des Grabes und ermuntert den
Besucher eindringlich zu großem Vertrauen. Das Grab selbst wird als

Sancta Petra und als Saxum bezeichnet, was ausgezeichnet zu einem
Mauergrab aus Steinen paßt. Der Verfasser ist vermutlich ein Geistlicher

des Unterlandes, vielleicht sogar ein Mönch von Einsiedeln. Wie
beim ersten Gedicht ist Einsiedeln ähnlich umschrieben. Hier Einsidlensis

Chori, dort Mariani Chori. Auch handelt es sich wiederum um
einen Barockgelehrten, wie wenigstens verschiedene Ausdrücke nahelegen

(Libitina, limina Divum usw.). Die Distichen fließen nicht immer
so leicht dahin. Als Poeta Laureatus kann der Verfasser nicht bezeichnet

werden. Das wollte unser Disentiser Barocklatinist P. Maurus
Wenzin sagen, wenn er am Schlüsse des Epitaphs kurz und treffend
bemerkt: Hue usque Anonymus Poeta, haud adeo comptus, et suo
Marte satis obscurus.27

Unleugbar ist die Tatsache, daß das Grab des hl. Adalgott in
Disentis seit unvordenklicher Zeit verehrt wurde, und zwar am meisten
vom einheimischen Volke, aber auch von Pilgern der weiteren
Umgebung. Seit dem Tridentinum blühte ja die Heiligenverehrung wieder
auf. Je mehr man nun darüber stritt, wer denn eigentlich in diesem

geheimnisvollen Grabe im Kreuzgange bei dem Eingang zur Martins-

27 Stiftsarchiv Einsiedeln A QC 10 S. 147: Wenzin, De Viris llustribus. Kopie Disentis
S. 3-4.

234



kirche bestattet sei, um so mehr machte sich das Verlangen geltend,
die Begräbnisstätte zu öffnen. Schon zwei Äbte, Augustin Stöcklin und
Joseph Desax, hatten diesen Wunsch geäußert. So schritt Abt Adalbert

IL de Medell zur Tat. Er ließ am /. Juli i6yi das Grab öffnen.

Darüber berichten die Lektionen des Proprium Sanctorum Monasterii
Disertinensis von 1690. Nach ihnen nahm man damals an, der Heilige sei

zuerst in einem allgemeinen Friedhof bestattet und sei dann erst später
infolge des Pilgerzustromes neben der Türe zur Martinskirche neu
beigesetzt worden. Der Kult sei schon seit einigen Jahrhunderten
vorhanden. Bei der Eröffnung habe man den hölzernen Sarg leicht finden
können. Ihm sei ein wunderbar angenehmer Duft entströmt (Anhang
Nr. 6). In ähnlicher, noch ausführlicher Weise berichtete darüber der
spätere Abt Adalbert III. Defuns (1696-1716) in seiner 1709 verfaßten
Synopsis Annalium. Auch nach ihm ist der Leib vom allgemeinen Friedhofe

wegen der wachsenden Verehrung in den Kreuzgang übertragen
worden. Rechts vom Eingang in die Martinskirche befand sich diese

sogenannte Krypta des hl. Adalgott, die man mit Hacken oder Hauen
ohne Mühe öffnen konnte. Aus dem hölzernen Sarge entströmte ein
wohlriechender Duft, welcher die umgebende Luft durchdrang und
die Anwesenden und Herbeieilenden wunderbar erquickte (Anhang
Nr. 7).

Wir besitzen noch einen dritten Fundbericht von dem Kapuzinerpfarrer

in Cumbels (Lugnez) P. Zacharias da Salò in seinem großen
Werke: La glisch sin il Candelier 1685-1687.28 Auch dieser
Berichterstatter nimmt an, daß der Heilige zuerst im allgemeinen Friedhof
der Äbte begraben worden sei. Infolge Wunder habe man den Heiligen

erhoben. «All sein Gebein und auch sein Schädel wurde in einen
Schrein oder eine Casetta aus Holz gelegt, die in der Länge 3 %
Handbreiten, in der Höhe und Breite eine Handbreite maß. Nach dem Churer

Ellen-Maß bestund die Länge aus einer Elle und einem halben
Drittel, die Breite und Höhe aus einem Drittel. Dieser Reliquienschrein

wurde in die Mauer der Martinskirche eingemauert, rechts von
der Eingangstüre, um einen Tritt höher als derjenige der Türe (per in
pass pli ault che quel della porta). In der Mauer selbst sparte man ein
Grab aus, innerhalb verputzt mit Mörtel (essend ent'il mir Stada for-
mada ina fossa, dadents ligiada giu cum maulta), worin der Schrein ein-

P. Zacharias da Salò, La Glisch sin il Candelier 1685-1687, Quinta Part S. 189.

235



gelassen war. Das Grab und den Schrein deckte eine größere
rechteckige Platte zu (ina bialla piatta, liunga quadrata, quala copreva en-
semel la fossa e la cassetta).»29 Am i. Juli 1671 ließ Abt Adalbert IL
die große Türe (la porta gronda), wohl der Martinskirche, ausbrechen,

worauf man sogleich (ladinameing) die gesuchten Reliquien
gefunden habe. Von diesen ging ein solch angenehmer und außerordentlicher

Duft aus, daß sich daran nicht nur die Anwesenden, sondern
auch diejenigen, die sich im Chore (der Martinskirche) und sogar in
der Marienkirche befanden, erlaben konnten. Diesen wundervollen
Duft berichtet auch das lange Lied zum hl. Adalgott, das bald darauf
verfaßt wurde, nachdem der Heilige im folgenden Jahre 1672 feierlich

auf einen Altar der Martinskirche in einem neuen Sarge
übertragen worden war.30

Diesem Zeugnisse schließen wir den Bericht von P. Placidus Spescha

(t ^33) an. Auch er erwähnt den «lieblichen Geruch». Wichtiger ist,
daß Spescha den gefundenen alten Schrein schildert. Nach ihm lagen
«diese vermoderten Gebeine» in einem «Gefäß von vier Brettern, die

zur Fäulnis schon übergegangen waren, unter der Erde. »31

Als Fundbericht im weiteren Sinne kann alles das betrachtet werden,

was irgendwie der Graberöffnung folgte, mag es sich nun um die
kultische Verehrung oder die hagiographische Wertung handeln.
Nachdem man am 1. Juli 1671 den Sarg gefunden hatte, übertrug man
die gefundenen Überreste feierlich ein Jahr später, am 11. Juli 1672.
Man glaubte, die Gebeine des Disentiser Reformabtes aus Einsiedeln
und des Bischofs von Chur gefunden zu haben. Das bezeugt schon die
Tatsache, daß man zur feierlichen Übertragung vom genannten 11. Juli
1672 sowohl den Einsiedler Abt wie den Churer Bischof einlud.32 Die
Doppelehre eines Abtes und Bischofs sowie der Fund der Überbleibsel
verschaffte dem Kult seit dem Jahre 1672 weiteste Verbreitung, was
hier nicht mehr auszuführen ist, da das betreffende Material schon

29 Beim romanischen quader, quadrat denkt man nicht immer an ein Quadrat oder
einen Würfel, sondern oft auch einfach an ein Stück mit vier Ecken, z. B. in quader prau
ein abgewinkeltes Stück Wiese, ein vierkantiges Stück. Vgl. in quader caschiel, in quader
fein usw. Freundl. Mitteilung Dr. AI. Decurtins. 12. Mai 1960.

30 Salò 1. c. Quarta Part S. 386-388.
31 Pieth-Hager, P. PI. Spescha 1913, S. 53.
32 ASF (11) 77. Abt Adalbert IL an Abt von St. Gallen 16. Juni 1672. Text im

,Bündner Monatsblatt' 1944 S. 26, Anm. 15. Dazu Tagebuch Dietrich, Einladung des
Disentiser Abtes an den Einsiedler Abt. Mitteilungen des Hist. Vereins des Kantons Schwyz,
Heft 22 (1911) 21. Dazu Synopsis 1671 und 1672.

236



verarbeitet und veröffentlicht wurde.33 Vom geschichtlichen
Standpunkte aus behandelte die Frage P. Adalbert Defuns in seinen Annales

Monasterii, die er noch vor seiner Erhebung zum Abte im Jahre 1696
schrieb. Wie schon Abt Josef Desax kommt er zum Schlüsse, daß es

sicher zwei Persönlichkeiten dieses Namens gegeben habe, der eine
Reformabt aus Einsiedeln Anfang des 11. Jahrhunderts, der andere
Bischofvon Chur im 12. Jahrhundert, der auch Disentis reformierte
und dort starb.34 Daraufwendet sich P. Adalbert Defuns der Celebris

disputatio, wie er selbst sagt, zu, welcher Adalgott im Jahre 1671
gefunden worden sei. Für Einsiedeln spreche die Grabinschrift, die
allerdings nicht alt sei, und die Einsiedler Tradition, für Chur stehe ein die
Autorität des Abtes Stöcklin, das Proprium Curieuse von 1646, die
Predigt des Bischofs Ulrich Demont bei der Translation von 1672, dann
überhaupt der seitdem entwickelte Kult. Die letztere Meinung sei

heute allgemein (hac nostra aetate receptissima apud omnes). Trotzdem

überlegte und prüfte Defuns die Frage nochmals, übernahm dann
die zweite These, daß es sich hier um den Churer Bischof und Abt
handle.35 Diese Ansicht verfocht er auch später in seiner 1709 verfaßten

Synopsis Annalium.36 Aus allem aber ist ersichtlich, daß Defuns hier
der allgemeinen damaligen Tradition, insbesondere auch dem
liturgisch-kirchlichen Kult Glauben schenkte, also mehr einer äußeren
Autorität als kritisch-selbständigen Gründen folgte. Wichtig war, daß

er den Einsiedler Reformabt in seiner Geschichtlichkeit erkannte und
ihn auch richtig datierte. Die Frage, die noch blieb, betraf einzig das

neu gefundene Grab.
Man kann die Fundberichte von Anfang bis zum Schlüsse immer

wieder durchgehen, nie ist irgendwie die Rede von einer Beigabe des

Grabes. Nur die Gebeine, sonst wurde nichts gefunden, weder ein Stab

33 Näheres Bündner Monatsblatt 1943, S. 208-215; 1944 S. 26-28. Ein Mirakelbuch
setzt schon die Synopsis (1709) voraus, welche zu 1672 schreibt: Ceterum miracula, quae
hanc S. Adalgotti Elevantionem seu Translationen comitata et subsecuta fuerunt, hic non
prosequimur, cum alibi veraci calamo descripta habeantur.

34 Stiftsarchiv Einsiedeln: Wenzin P. Maurus (f 1745): De Viris illustribus A QC 10
S. 148-152 als «ex Monasterii nostri Annalibus excerpta». Vgl. bes. S. 148: dubiumnemini
esse vel levissimum debeat, duos Adalgottos cognomines, qui diversis temporibus Monaste-
rio nostro Desertinensi praefuerint, sanetitate conspieuos admittendos esse etc.

35 1. c. S. 152: Re igitur apud me exaetius aecuratiusque considerata, mihi certum
penitusque persuasum est, Reliquias illas, quas publice veneramur, esse Adalgotti Clara-
vellensis Episcopi quondam Curiensis et Desertinae Abbatis. Id enim tota Rhaetia personat,
id Curiensis Ecclesia tenet, id denique nos ipsi ubique fatemur Scriptis, Sermonibus ipsaque
insuper Divini officii celebratione, ut jam insinuavimus.

36 Synopsis zu 1012, 1031, 1160, 1671, 1672.

237



noch eine Mitra, weder ein Reliquiar noch eine Inscriptio. Was die
Chronisten einzig ausführlich berichten, das ist der wohlriechende Duft,
der dem Grab entstieg. Das ist bemerkenswert, ein sicheres Zeichen,
daß hier eine bedeutende Persönlichkeit begraben lag, nicht irgendein
Mönch und nicht irgendein Abt. Dieser Parfum de la sainteté ist uns
sowohl aus der hagiographischen Literatur wie auch aus der Geschichte
der Grabeseröffnungen bekannt. In den Akten der hl. Perpetua und
Félicitas (ca. 200) meldet uns Kapitel XIII die Vision des Saturus:
universi odore inenarrabili alebamur, quo nos satiabat.37 Ähnliches
finden wir im Martyrium Polycarpi, einem Dokumente, das etwa aus
der gleichen Zeit stammt wie die genannten Akten. Statt daß die Flammen

den Leib des Heiligen vernichteten, wölbten sie sich wie ein vom
Winde geschwelltes Segel. Die christlichen Teilnehmer aber empfanden
einen weihrauchduftenden Wohlgeruch: Etenim tantam odoris sua-
vitatem percepimus, quasi thus vel aliud quoddam pretiosum aroma
oleret.38 Interessant ist der Fall des hl. Paulin, Bischofs von Trier (351 —

358), dessen Sarg 1883 untersucht wurde. Man fand darin harzartige
Stoffe, welche ihre aromatischen Eigenschaften im Laufe der Zeit nicht
eingebüßt hatten.39 Chronologisch weitergehend ist Gregor der Große

(f 604) zu nennen, der von einem Mönche Merolus berichtet, dessen

Grab nach 14 Jahren einen Duft wie von vielen Blumen entstieg: frag-
rantia suavitatis ac si illic florum omnium fuissent odoramenta congregata.40

Die merowingische Königin Blichilde, die Gemahlin des Königs
Childerich IL (f 675), wurde in der Kirche des hl. Vincenz und des

hl. Kreuzes begraben, also im heutigen S. Germain-des-Prés. Wie man
noch im 17. Jahrhundert wahrnahm, ruhte der Kopf auf einem Kissen

von stark duftenden Pflanzen (coussin d'herbes aromatiques).41 Der
Gründer des nordfranzösischen Klosters St. Riquier (Centula) war
Abt Angilbert (f 814). Als Abt Gervin I. (1045-1075) seinen Sarkophag

fand und eröffnete, da strömte ein mirificae suavitatis odor aus,
der nicht nur die Nahestehenden, sondern auch sonstige Besucher, die

37 Rütten F., Lateinische Martyrerakten und Martyrerbriefe, 1931, S. 19. Zum
Thema siehe Günter H, Legenden-Studien 1906, S. 31-32, 155.

38 Monumenta Aevi Apostolici ed. G. Rauschen 1914, S. 54 Florilegium Patristi-
cum Fase. 1).

39 Stückelberg E. A., Der «Geruch» der Heiligkeit. Schweizerisches Archiv für Volkskunde

22 (1919) 203-205.
40 Gregorii Magni Dialogi ed. U. Moricca, 1924, S. 308 (Lib. IV. cap. 49).
41 Salin E., La civilisation mérovingienne 2 (1952) 24-26.

238



sich gerade irgendwo in der Kirche oder noch weiter befanden,
erquickte. Und dies, obwohl die Gebeine nicht mehr in der früheren
Lage gefunden wurden, sondern in einiger Unordnung (confuso
ordine).42 Wohl mehr literarischen Charakter hat die Nachricht der ältesten

Vita des hl. Meinrad (f 861) aus dem 9./10. Jahrhundert, wonach
beim Tode des Heiligen sich dessen Zelle mit einem suavitatis odor
erfüllte.43 Kehren wir wieder zu den Gräberfunden zurück! Als man
1908 das Grab eines Basler Bischofs des Hochmittelalters öffnete,
machte sich ein aromatischer Duft geltend.44 Das gilt auch vom Grabe
des sei. Burkard von Beinwil aus dem 12./13. Jahrhundert, das 1619
eröffnet wurde.48 Noch der hl. Karl Borromaeus ("[" 1584) bemerkte
aus dem Sarge des erst 1537 gestorbenen Hieronymus Aemiliani einen
wohlriechenden Duft. Daher ließ er die Überreste herausnehmen.
Kanonisiert wurde Hieronymus Aemiliani freilich erst 1747 bzw. 1767.46

Aus all dem ergibt sich, daß auch unser Disentiser Grab einem
hervorragenden Manne gehörte. Die Analogie zu den Gräbern von Bischöfen

(Trier, Basel), von Äbten (Angilbert), von Asketen (Merolus, Burkard)
und Fürsten (Blichildis) springt in die Augen. Um den Verstorbenen
zu ehren, legte man aromatische Stoffe in den Sarg.

Eine gewisse Bedeutsamkeit des Grabes ergibt sich auch daraus,
daß es nicht das primäre Bodengrab war, sondern das zweite, wie schon
die Historiographen des 17. Jahrhunderts vermuteten (Proprium,
Synopsis, Salò). Das erhellt aus der Beschreibung des Schreines, der deutlich

nicht als eigentlicher Holzsarg, sondern als kleiner Reliquienschrein

geschildert wird. Das Proprium und die Synopsis sprechen von einer
arcula lignea, Salò von einer trucca ù cassetta de lenn. Um jeden
Zweifel zu beheben, gibt er sogar die Maße an: Länge einer Churer
Elle und ein halbes Drittel, Breite und Höhe ein Drittel. Nun aber
rechnete man die Churer Elle zu 66 cm.47 Das ergab für die Länge
77 cm, für die Breite und Höhe je 22 cm. Das stellte einen typischen
Reliquiensarg dar, in welchem die Knochen übereinander geschoben
sind.

42 Hariulf, Chronique de S. Riquier ,1894, S. 265. Dazu Achter I. in der Zeitschrift
für Kunstgeschichte 19 (1956) 143, 151.

43 Ringholz Od., Geschichte des Klosters Einsiedeln, 1904, S. 30, 650.
44 Stückelberg 1. c.
45 Käppeli A., St. Burkart von Beinwil in Geschichte und Legende, 1927/28, S. 17.
46 Orsenigo C, Der hl. Karl Borromaeus, 1937, S. 312-313.
47 Zum Churer Maß siehe Bündner Monatsblatt 1948, S. 229.

239



Zu überlegen bleibt noch das Mauergrab. Tief kann es nicht in der
Mauer gelegen sein, da es sofort und leicht gefunden werden konnte.
Man mußte nur die schöne Platte herausheben und das Ganze war frei.
Da die Verschlußplatte als lang und rechteckig von Salò beschrieben

wird, muß auch das Grab so ausgesehen haben. Es wird die Größe des

Schreines {yy X 22 cm) deutlich übertroffen haben. Ob die Grabesnische

oben durch eine Steinplatte oder durch einen Bogen abgeschützt
war, wissen wir nicht. Vermutlich eher durch eine Steinplatte, der
dann auch die Steinplatte, die das ganze Grab verschloß, entsprach.

Das Reliquienverzeichnis von 1628 spricht von einer «Kruft», die

Synopsis Annalium von 1709 von einer Crypta S. Adalgotti (zu 1614)
bzw. von einer Crypta quaedam vulgo S. Adalgotti dicta (zu 1671).
Es kann sich hier nicht um eine Krypta in unserem fachtechnischen
Sinne handeln, also nicht um einen unter dem Chor der Kirche liegenden,

mehr oder weniger unterirdischen Grab- und Kultraum. Cryptae
wurden auch Chorräume (z. B. in Cluny IL im 10. Jahrhundert) oder
die Durchgangshallen mit Altären oder Gräbern genannt, die irgendwie

gewölbte Räume darstellten. Gerade bei Nonnenstiftskirchen wurden

unter der Empore in diesen sog. Kryptoportiken Bestattungen
vollzogen und daher der Raum auch Gruft genannt.48 Unserm
Berichterstatter P. Adalbert Defuns, der ja als Zeitgenosse der Grabeseröffnung

gelten kann, schwebte wohl unter dem Begriff crypta irgendwie
ein gewölbter Raum vor, ähnlich wie die wahren Krypten von Chur
und Marienberg. Wenn man daher etwas daraus schließen darf, so

wäre dies der Umstand, daß im damaligen Kreuzgange Gewölbe
bestanden.

Merkwürdig mag erscheinen, daß man das Reliquiengrab gerade
in eine Kirchenmauer einließ, also nicht in oder außer Kirche in den Boden.
Halten wir ein wenig Umschau bei derartigen alten Grabanlagen.
Pippin III. (f 768) wurde gemäß seiner Anordnung vor dem
Westeingang der Klosterkirche St. Denis begraben, so daß jeder, der sie

besuchte, über seinen Leichnam schreiten mußte. Erst sein Sohn Karl
der Große (f 814) ließ vor dem Westeingang über dem Grabe eine Vor-

48 Buschow H., Studien über die Entwicklung der Krypta im deutschen Sprachgebiet.
1934 S. 4 ff. Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern, 1954 S. 135 f., 151 f. Hertig
L., Entwicklungsgeschichte der Krypta in der Schweiz, 1958, S. 6.

49 Karolingische und Ottonische Kunst, 1957, S. 116-117, 133 Forschungen zur
Kunstgeschichte und Christlichen Archaeologie, Bd. III, Wiesbaden).

24O



halle aufrichten.50 Abt Angilbert von St. Riquier (t 814) ließ sich
ebenso begraben: Locus autem ipsius sepulturae ita aditui ecclesiae

proximus est, ut a nemine basilica ingredi posit, qui non sanctam
corporis eius tumbam calcaret. So schreibt Abt Hariulf im 11. Jahrhundert.51

Von Anfang an schützte jedoch sein Grab ein Portikus. Aus
dieser ersten Lage wurde Angilbert um die Mitte des g. Jahrhunderts
in das Kircheninnere übertragen.52 Beachtenswert sind auch die zwei
Arcosolnischen, die in Steinbach bei Michelstadt im Odenwalde im
Haupteingang zur Krypta angeordnet sind. Vermutlich waren die
beiden Öffnungen zur Aufnahme der Särge Einharts (f 840) und seiner
Gemahlin Imma bestimmt. Bezeichnend ist, daß diese Bodengräber im
entferntesten Winkel des Martyrerraumes gelegen sind.53 Zum
Vergleiche dürfen ferner die Zisterzienser Gräber herangezogen werden.
In Citeaux setzte man die beiden heiligen Äbte Alberich (t 1107) und
Stephan Harding (j 1134) ina Kreuzgang ante fores oratorii bei. In
Himmerod befand sich das Grab des Priestermönches David (f 1179),
eines Schülers des hl. Bernhard, in claustro orientali ante fores ecclesiae,

also im Ostflügel des Kreuzganges. In Ebersbach gab es eine Gruft
für die ersten Äbte des Klosters. Sie dürfte wohl 12. oder dann 13.

Jahrhundert datieren. Es handelt sich auch wieder um ein Arcosol-
grab in der Wandnische an der Westmauer des Kreuzganges. Zugleich
konnte das Grab auch von der Kirche her verehrt werden. Gerade an
dieser Stelle war zudem gewöhnlich eine Seitentüre in die Kirche
angebracht. Der Sinn all dieser Gräber war klar. Durch die Placierung
an einer verkehrsreichen Stelle sollten die Mönche möglichst oft an die

Vergänglichkeit des Lebens und an die Vorbildlichkeit der hier begrabenen

Persönlichkeiten erinnert werden. Das war bei diesen
Zisterziensergräbern um so eindrucksvoller, als hier immer sog. offene Gräber

waren, bei denen die Nische nicht mit einer Platte zugedeckt war.54
Das Disentiser Grab war zwar kein offenes Grab, aber es lag auch

an einer verkehrsreichen Stelle. Mönche und Laien mußten beim
Eingang in die Martinskirche stets an dem Grab vorbei und konnten sich

60 1. c. S. 18.
51 Hariulf, Chronique de S. Riquier ed. F. Lot, 1894, S. 78. Effmann W., Centula

1912, S. 76-77, dazu Fig. 8 auf S. 56-57.
52 Effmann 77. Dazu Achter I. in der Zeitschrift für Kunstgeschichte 19 (1956) 143,

151.
53 Müller O., Die Einhards-Basilika zu Steinbach. Seligenstadt 1936, S. 9-11 und

Plan S. 94.
54 Hahn H., Die frühe Kirchenbaukunst der Zisterzienser, 1957, S. 287-289.

241



daher leicht an die Hinfälligkeit der Welt erinnern oder vertrauensvoll
dem hier ruhenden Heiligen ihre Bitten darlegen. Aber das wertvolle
Grab durfte doch nicht jedem Wind und Wetter ausgesetzt werden.
Auch wäre es kaum schicklich gewesen, wenn die frommen Beter vor
der Nische jeden Witterungsunbilden preisgegeben worden wären.
Deshalb befanden sich ja auch die Zisterziensergräber im Kreuzgang.
Angilberts Grab war gerade dort, wo der Portikus zum Atrium (Paradies)

ging. So wird man entweder das Grab des Disentiser Heiligen nur
kurze Zeit an ungeschützter Stelle gelassen haben, so wie etwa das

Grab Pippins III., oder es war von Anfang an unter dem Dach eines
Baues. Da hier in Disentis gerade der Kreuzgang war, wird es

wahrscheinlich, daß der erste Kreuzgang entweder noch aus der Zeit des

Heiligen stammte, vielleicht von ihm selbst errichtet wurde, oder dann
bald darauf in die Wirklichkeit umgesetzt wurde.

Ein Kreuzgang in Disentis um die Jahrtausendwende oder im n.
Jahrhundert ist durchaus wahrscheinlich. Zunächst gibt es ja solche,
abgesehen von früheren Beispielen, in der karolingischen Zeit. Es sei

erinnert an den Kreuzgang von St. Riquier.55 Auch der St. Galler Plan
weist einen Kreuzgang auf.56 Noch näher liegt Müstair in Rätien. Der
südliche und kleinere stammt wohl noch aus der karolingischen Zeit.
Der nördlichere wird mit guten Gründen ins 11. Jahrhundert versetzt.
Auch die Doppelkapelle St. Ulrich und St. Nikolaus dürften aus der
gleichen Zeit sein.57 Beachtenswert ist endlich auch, daß Einsiedeln,
von dem ja St. Adalgott stammte, schon früh einen Kreuzgang hatte.
Sicher ließ Abt Gero (1101-1122) im Kreuzgange des Stiftes eine

Johanneskapelle einbauen. Die Vermutung liegt auf der Hand, daß beim
Neubau des Münsters und des Klosters in den Jahren 1031-1039 unter
dem Abte Embrich auch der Kreuzgang errichtet wurde.58

Der frühere Disentiser Kreuzgang, der schief zum hochmittelalterlichen

Wohnturme stand, wird vielleicht erst nach dem Brande von

55 Effmann W., Centula, 1912, S. 20, 89.
56 Reinhardt H., Der St. Galler Klosterplan, 1952, S. 11.
57 Zuletzt Büttner-Müller in der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956j

61-62, 68-69, mit weiteren Hinweisen. Gehört che Kapelle St. Ulrich und St. Nikolaus zum
Kreuzgang, dann ist natürlich der Patrozinien wegen eine Datierung des Kreuzganges und
der Kapelle ins 10. Jahrhundert, wie sie P. Deschamps diskutiert (du Xl.e siècle ou même
d'une époque antérieure), ausgeschlossen. Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern,
1954, S. 268.

58 Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 72. Birchler L., Die Kunstdenkmäler

des Kantons Schwyz 1 (1927) 17.

242



1387 entstanden sein, also etwa um 1400.59 Da man nach diesem
Unglücke so ziemlich alles wieder wie vorher aufbaute, sowohl die Martins-

wie die etwas umgeänderte Marienkirche, so darf man wohl auch
daraus schließen, daß es vorher einen Kreuzgang gegeben hat, wie in
fast allen andern Benediktinerklöstern. Er mag mit einigen Abänderungen

neu errichtet worden sein. Daß irgendwie St. Adalgott oder
überhaupt die beiden Einsiedler Reformäbte der Idee eines Kreuzganges

zu Pate standen, kann nicht bewiesen werden. Aber eine
Möglichkeit bleibt offen.60

Ziehen wir nun das Fazit aus allen Ausführungen, so ergeben sich

folgende Thesen:
1. Es existierte der Reformabt Adalgott, der aus Einsiedeln stammte

und zu Anfang des 11. Jahrhunderts in Disentis wirkte. Dafür steht ein
die Einsiedler Überlieferung, die zwar unmittelbar nur auf das 15.

Jahrhundert (Bonstetten) zurückgeht, mittelbar aber auf das 14.
Jahrhundert (Abt Oker im Liber Heremi). Die ganze Einsiedler Reform
(2. Hälfte 10. Jahrhundert bis Ende 11. Jahrhundert), die sich ja weit
bis Süddeutschland hinein erstreckte, gibt den gesicherten Hintergrund

für dieses Wirken in Disentis, zumal ja auch für Pfäfers Belege
dafür einstehen.61

Zum vorneherein ist es naheliegend, daß ein Disentiser Reformabt
in Disentis begraben liegt. Dafür spricht die ältere Tradition, so die
Chronik von Abt Bundi ("j" 1614), die Inschrift von 1620, das
Reliquienverzeichnis von 1628 usw. Erst Augustin Stöcklin (f 1641), überrascht
durch die Tatsache, daß es in Chur im 12. Jahrhundert einen
gleichnamigen Zisterzienserbischof gab, meldet uns den ersten Zweifel.

2. Die Grabeseröffnung von i6yi fördert keinen Anhaltspunkt für den

Fund eines Bischofs zutage. Ganz anders das 1907 geöffnete Basler Bi-
schofsgrab aus dem 12. Jahrhundert, das sich in der hintern Krypta
des Basler Münsters befand. Darin entdeckte man einen Bischofsstab,
einen Bischofsring und Ledersandalen, die heute im Basler Museum
aufbewahrt werden. Als man 1911 das Grab des hl. Amadeus (f 1159),

59 Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 5 (1943) 9, 72-73. Müller
L, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 75, 117, 243.

60 Darüber Studien und Mitteilungen OSB 65 (1953/54) 283. Ähnlich Schieffer Th.,
Winfrid-Bonifatius, 1954, S. 275. Merkwürdig bleibt freilich, daß St. Adalgott nicht im
Kreuzgange selbst, sondern in der Kirchenmauer begraben lag. War zuerst das Grab da
und später der Kreuzgang?

61 Vorläufig sei auf Hallinger K, Gorze-Kluny, 1950, S. 270 ff. verwiesen.

243



eines Schülers des hl. Bernhard und späteren Bischofs von Lausanne,
eröffnete, fand sich nicht nur ein Kelch, sondern auch Bischofsstab und
Reste einer Mitra.62 Natürlich ist dieses argumentum ex silentio nicht
schlagend. Ein Grab ohne Beigaben läßt sich aber bei einem einfachen
Benediktinerabte leichter erklären als bei einem Bischof. Gold war in
Disentis, das um 940 zerstört worden war, selten. Abtsstäbe gab es

damals sicher, aber sie waren kostbar.63 Eine Mitra besaß Disentis damals
noch nicht, denn der Abt erhielt erst in der zweiten Hälfte des 14.

Jahrhunderts das Recht der Pontifikalien.64 Was bei der Grabesöffnung

konstatiert wurde, war einzig der angenehme Duft. Die
beigelegten köstlichen Harze sollten die Würdigkeit des Bestatteten anzeigen.

3. BischofAdalgott von Chur (1151-1160) ist nachweislich ein Schüler
des hl. Bernhard und hatte große Verdienste um die Diözese Chur.65
Er wird daher an seinem Bischofssitze begraben sein, zumal wenn er
den dortigen Dombau konzepierte und begonnen hat.66

Vor dem 17. Jahrhundert wird der Churer Adalgott des 12.
Jahrhunderts nie mit Disentis verbunden. Noch der Liber de feodis des

14. Jahrhunderts hält sich streng an das urkundlich von Bischof Adalgott

Überlieferte.67 Ebenso die Chronisten wie Ulrich Campel im 16.

Jahrhundert, Fortunat Sprecher 1617 und selbst Gabriel Bucelin
1655.68

Die große Tätigkeit des Bischofs betraf vor allem die Reform von
Frauenklöstern (Misteil aufgehoben, Cazis reformiert, ebenso Müstair
und Schanis). Die jungen Männerklöster wie das Prämonstratenser-

priorat St. Luzi in Chur und das eben neu begründete Benediktinerkloster

Marienberg beschenkte er und hielt über sie seine schützende

62 Besson M. in der Festschrift Gustav Schnürer, 1930, S. 9-23.
63 Über den Bischofs- bzw. Abtsstab vgl. Reallexikon der Deutschen Kunstgeschichte

2 (1948) 792-805, sowie Zeitschrift für Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 11

(1950) 170-176. Danach ist schon im 7. Jahrhundert die Rede von Abtsstäben. Aus dem
13. Jahrhundert haben sich in der Schweiz erhalten Abtsstäbe in Engelberg und St. Maurice.

Hess Ignaz, Die Kunst im Kloster Engelberg, 1946, S. 50-53. Über den Bischofsstab
von Amadeus von Lausanne des 12. Jahrhunderts siehe vorherige Anmerkung.

64 Müller L, Die Mitra in den Schweizer Klöstern, Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 34 (1940) 49-53.

65 Näheres Müller L, St. Adalgott (f 1160), ein Schüler des hl. Bernhard und Reformbischof

von Chur. Analecta Cisterciensia 1960.
66 Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 7 (1948) 37, 97.
67 Text ediert von E. Meyer-Marthaler in der Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 45 (1951) 50-51, 57-58.
68 Campelli Historia Raetica 1 (1887) 224-225. Sprecher F., Pallas Rhaetica 1617

S. 196 (Disentis), 216 (Chur). Idem, Rhetische Cronica 1672, S. 249, 276. Bucelin G.,
Menolobium Benedictinum 1655, S. 49.

244



Hand. Aber weder beim einen noch beim andern Kloster mischte er
sich in die rechtlichen Belange ein. Hier ist des Bischofs feine Diskretion
besonders auffällig. Er unterstützte die neuen Gründungen, tastete sie

aber keineswegs in ihrer Eigenart und Selbständigkeit an. Er gründete
überhaupt in seiner Diözese kein Zisterzienserkloster, sondern suchte
das schon Bestehende zu fördern. Übrigens ein Zisterzienserbischof, der
zugleich Abt eines oder sogar mehrerer Benediktinerklöster wäre, ohne
sie zu seinem Orden hinüberzuziehen, wäre auch etwas Merkwürdiges.

Bischof Adalgott war sehr klug in seinem Vorgehen. Er ließ alle
seine Reformen durch die römische Kurie und durch den Erzbischof
von Mainz, zu dessen Metropolitanverband Chur gehörte, ratifizieren.
Noch 1157 mußte Erzbischof Arnold von Mainz die Schenkungen an
St. Luzi und Cazis sowie die Reformen in Cazis, Münster und Schanis

bestätigen.69 Es wäre nun ganz merkwürdig, wenn Bischof Adalgott
irgendwie sich in Pfäfers oder Disentis betätigt hätte, sei es als Reformer

oder als neuer Abt, ohne sich nicht den Rücken zu decken Er soll
also bis 1157 die Reform von Disentis vergessen haben, nachdem er
doch gerade der Klöster wegen das Churer Bischofsamt übernommen
hatte

Man muß bei der These bleiben, welche schon die Chronisten der
Barockzeit wie Abt Josef Desax und Abt Adalbert Defuns aufgestellt
haben: Es gibt zwei Persönlichkeiten des gleichen Namens, den Reformabt
Adalgott zu Anfang des 11. Jahrhunderts in Disentis und den Z^l^zienser-
bischof Adalgott um die Mitte des 12. Jahrhunderts in Chur. Der eine steht

am Anfange der hochmittelalterlichen monastischen Reformen in
Churrätien, der andere vollendete diese klösterliche Bewegung. Honor,
quibus honor.

ANHANG
Die wichtigsten Kultzeugnisse vor 1671

/. Klosterchronik des Abtes Jakob Bundi j 1614)

«Der selige Adelgottus war der ander Abt, so man finden khan
nach S. Sigisperten; ward ein Conuentherr des loblichen Goteshus

Einsidlen; von disem findt man nüt anders, dan dz er begraben ligen
soll vor der großen Kirchenthüer in der Muhr auff der rechten Hand,

69 Meyer-Marthaler E. und Perret F., Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 248, Nr. 337.
Dort auch die übrigen Bischof Adalgott betreffenden Urkunden.

245



so man in die Kirchen gehn will; würt von dem gmeinen Volckh wol
geehret; geschechen auch etliche Wunderzeichen.»

Stiftsarchiv St. Gallen, Cod. Fab. XXVI, Sammelband von 1628,
fol. 169 r. Nur orthographisch verschieden davon ist Stiftsarchiv
Einsiedeln, R 229 S. 9, Abschrift von P. Benedikt Geßler (j 1676). Dazu
noch Stiftsbibliothek Einsiedeln, Msc. 453 (898) S. 12, Handschrift des

17. Jahrhunderts, die jedoch eine andere Einleitung aufweist: «Der
haylig Adelgottus ward Abtt allhie, gewester Conuentual des Lobi.
Gottshaus Einsidlen; von disem findt man weder Wappen noch Jahr-
zal, allein daß er soll begraben ligen vor der großen Kirchenthüer usw.»

2. Annotationes quoad S. Adalgottum von Abt Augustin Stöcklin (| 1641)

«B. Adelgottus Abbas hie anno 900, forsan ex Einsidlensi Monasterii

(wohl Monasterio) postulatus, ut eorum libri germanice editi
de miraculis B.V. et aliis rebus habent.70 A.D. 914 Waldo creatus est

Curiensium Episcopus, qui non minoris ponderis apud Conradum Im-
peratorem quam suus antecessor fuit, a quo et dono aeeepit Monaste-
rium. Dis. Guler, lib. 8 Rhaetiae, fol. 104.71 Hunc Adelgottum Tabulae

Einsidlenses audacter scribunt, fuisse suum Monachum et Deser-
tinam pro Abbate postulatum, sed numerum anni nullum assignant.
Jdem faciunt cum sequente Okero. Ardiser norat S. Adelgundum. Jn
libello de Viris illustr. Rhaetiae.72 B. Adelgotz warde abd zu Disentis
in Churwalch. lib. Eremitarum fol. 127. de successione Praelatorum
ibidem, sed absque testibus et temporum cursu.73 ,Zu Chur erlanget
die Bischoffliehe Würde... bis : Egino kompt nach Adalgoden an dz
Bistumb Chur und Fürst R(omani) J(mperii).' Haec Guler refert
l(iber) 9 de rebus Rhaetiae circa A. 1170.74

D. Abbas Bernardus Bonae vallis de vita S. Bernardi A(bbatis)
l(iber) 2, c. 8 sequentia refert de Adelgotto Episcopo Curiensi, disci-

70 Bonstettens «Stifftung des Gotzhus Ainsideln» 1494. Büchi A., Albrecht von
Bonstetten, 1893, S. 208-209, dann die Meinradsbiographien von 1587, S. 86-87 (A. Gemper-
lin in Freiburg i. Ue.), von 1606 S. 102 (Konstanz), von 1619 S. 123 (J. Straub in Konstanz),
von 1630 S. 127 (Konstanz), 1654 S. 101 (D. Hautt in Luzern). Die langen Barocktitel bei
Benziger K. J., Geschichte des Buchgewerbes im Stifte Einsiedeln, 1912, S. 298 (Register).

71 Guler Joh., Raetia, Zürich, S. 104.
72 Ardüser Johann, Beschreibung etlicher Personen in Rhetia, 1588 (bzw. 1770), S. 9:

«Erstlich St. Sigbert, St. Adelgund, Ulrich 1048». Ebenso Guler, S. 72.
73 In den Annales Heremi von P. Christoph Hartmann 1612 figurieren die Äbte Adalgott

und Okerus nicht, wie P. Rud. Henggeler freundlich mitteilt. Offenbar handelt es sich
um die gleichen Schriften wie oben Anm. 70.

74 Guler 1. e. S. 133 verso, 134.

246



pulo et aequali S. Bernardi: Diversarum regionum civitates ex hoc
collegio (i. e. Claraevall. Coenobio) meruere episcopos. Citra alpes Lau-
sannae datus est Amadeus, Seduno Garinus etc. In Hubernia duo
Episcopi re et nomine Christiani. In Alemanniae civitate Curia Algo-
tus sapientia, aetate et gratia reverendus. Haec lumina de Claravalle
assumpta etc. Haec ille.75 Subit ex antedictis magnopere admirari, si for-
san Adelgottus Curiensis Episcopus sit idem ipse Adelgottus noster, quem Desertinae

in vestibulo Ecclesiae a priscis saeculis devote veneramur, cum sine finmo et

solido veritatis argumento Tabulae Einsidlenses nude adtruant, Adelgottum
suum asserant Coenobitam et concivem. Facile autem credi posset, eundem
Episcopum Adelgotum dimisso Curiensi Pontificatu aut retento, De-
sertinensem Abbatiam denique suscepisse regendam, aut alias hic per
occasionem sive ex proposito mortuum atque tumulatum. Nolim vero

audacius quippiam eferre, donee aliquid clarius undecunque tandem innotuerit

Tempusque (saepe enim veritatis est filia) effosso B. Adelgoti sepulchro tandem

aperuerit, ac aliis historiae nostrae obscuris et dubiis locis lumen accen-
derint. »

Stiftsarchiv Einsiedeln A. SF (6) 3 Brief des Abtes Josef Desax an Abt
von Einsiedeln 20. Januar 1642, Beilage: Ita sunt in annotationibus
Reverendissime mei Domini Antecessoris de verbo ad verbum inventa
et descripta. F. Josephus Abbas manu propria. Kopie im Stiftsarchiv
Disentis ED S. 50-51.

3. Breve Chronologium des Abtes Augustin Stöcklin (f 1641)

«B. Adelgottus Abbas hic Anno 900. Hunc Tabulae Einsidlenses
audacter scribunt, suum fuisse Monachum et Desertinam pro Abbate
postulatum, alii Monachum Clareuallensem et Curiae Episcopum
ordinatum, tandem aut dimisso aut retento Curiensi pontificatu De-
sertinensem Abbatiam suscepisse regendam ibique aut alias per
occasionem siue ex proposito mortuum et tumulatum. Sed quidquid sit,
ad eius tumulum multa hactenus facta miracula, a populoque usque in hodiernum

devote colitur. »

Archiv Muri-Gries in Sarnen, Acta Disertinensia D. 1 S. 6-7.

75 Die wertvolle Bernhardsvita von Abt Arnold von Bonneval (Diözese Chartres), die
1153/55 geschrieben wurde, siehe bei Migne, Patrologia Latina 185 (1833) 297 und MGH
Scriptores 26 (1882) 108-109.

247



4- Bericht des Abtes Joseph Desax vom 20. Januar 1642

Circa Beatum nostrum Adelgottum ad Illustrissimae et Reveren-
dissimae Paternitatis Vestrae petitionem transmitto ipsamet exscripta
Reverendissimi Domini mei Antecessoris de sua manu et a me fidelitcr
videmiata. Ex conformitatc eorum, quae in copia jam habetis, et

discipulorum S. Bernardi nomina, sicut ex Martyrologio Usuardi pa-
tet, qui nominat auctores in hac parvula schedula notatos, cum illi non
sint ad meam manum, si penes uos reperiuntur, facile intelligetis, quos
et quorsum S. Bernardus ablegaverit.76 Sed quia tot annis ereditar, B.
Adelgottum fuisse ante S. Bernardum, multum dubito, utrum ipsius potuerit esse

diseipulus. Ego salvo meliori judicio crediderim, duos fuisse huius nominis Ab-
bates. Sed per ineuriam hominum, bellorum impetus et totales hujus
Monasterii combustiones etc. antiquitates nostras periisse et praesertim
cum in nostris partibus, deficiente fide olim etiam unus ex nostris Mo-
nachis factus simul fur et Apostata, secum attulerit documenta nostra,
de quoroum amissione jam dolemus, sed illamet creduntur esse repo-
sita apud Praedicantem Curiensem.77 Ego per bonos amicos, quos
habco in copia, rem investigabo, expiscabo, quantum poterò, ut veri-
tatem attingam. Rcquiram multum Rev. Dominos Canonicos Curien-
ses olim mihi Confratres, quis sub tali anno fuerit Episcopus Curiensis.
Si goo fuit B. Adelgottus vel paulo prius aut posterius, poteri! res haberi pro
probabili.76

Adhuc mihi singulare consilium suppetit, quod singulariter mihi
videtur a Dco inspiratum, de suo Consilio tarnen petendi abs Illustrissimo

et Reverendissimo Nuntio D. Alphio licentiam, unde possim
sacrum B. Adelgotti sepulchrum aperire.19 Firmiter enim credo, facile nos

an majorem Dei gloriam et istius nostri Beati exaltationem inventuros
documenta et scripturas, ex quibus deincle constet ipsa Veritas, nisi
forte Majores nostri rem tanti momenti neglexisscnt. Caeterum adhuc

fama saneiitatis, devotio populorum, operatio miraculorum per intercessionem

nostri B. Adelgotti in dies continuantur et creseunt. Sic resti Illustrissimae

76 Vielleicht ist hier wiederum die Bernhardsvita des Abtes Arnold von Bonneval
gemeint. Vgl. oben Nr. 2.

77 Über den Apostaten-Abt Martin Winkler (1528-1536) siehe Cahannes G., Das Kloster

Disentis vom Ausgange des Mittelalters bis 1584. 1899 S. 51-57, bes. 55.
78 Zur Datierung oben Nr. 2 und 3.
79 Nuntius war 1639-1643 Hieronymus Farnese, Auditor 1639 Scipio Ottalini. Wen

Desax hier meint, ist nicht klar. Zur Nuntius-Liste Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 6

(1926) 129-130.

248



ac Reverendissimac Vestrae Paternitati semper ad obsequia et man-
data paratissimus.

Disertinae, die 20. Januarii 1642. F. Josephus Abbas manu propria.
Stiftsarchiv Einsiedeln, A. SF (6) 3. Brief an Abt von Einsiedeln.

Kopie im Stiftsarchiv Disentis, ED r. 49-50.

5. Adalgott-Biographie von P. Dominik Tschudy 1641 [44

S. Adelgotus, Episcopus Curiensis et Abbas Monasterii Desertinen-
sis. In uestibulo ecclesiae Caenobii Desertinensis, parte dextra, satis

honorificum et Christiani populi accursu frequentatum cultumquc
Adelgoti uisitur sepulchrum. (Ardiser in libello etc. wie Nr. 2.) Cuius

viri sanctitatem Deus crebris adirne hodie miraculis testatam facit. (Vt ex
relatione Coenobitarum ibidem degentium aliarumque personarum tam
Ecclesiasticarum quam Saecularium testificatione, cum Anno 1641

mense Octobri Electioni Domini Josephi Abbatis coram adessem, certo
cognovi.) Caenobitae Eremi Deiparae Virginis constanter affirmant
(in lib. de miraculis B. Virginis et aliis rebus fol. 127),80 e collegio suo
in Abbatem Desertinensem fuisse assumptum. Consentit quidem in-
scriptio sepulcharlis, (quae verbis Germanicis concepta, Latine ita
sonat: Hic iacet sepultus Beatus Dei confessor Adelgottus, qui fuit Conuentualis

Einsidlensis ac deinde postulatus Abbas Desertini). Sed ea recentior est,

quam ut persuadere possit, (utpote primum Anno 1620, cum alia non
adesset, apposita et fortassis ex cit. lib. Einsidlensi desumpta). Episco-

pum Curiae sedisse Adelgotum nomine ex Claracuallensi Caenobio
ascitum non tantum Gulerus (Lib. 9 de reb. Rhaetiae circa Annum 1170
etc. Vgl. Nr. 2), sed etiam Bernardus Abbas Bonaeuallis in vita Sancti

patris et melliflui doctoris Bernardi (lib. 2, cap. 8 his verbis tradit etc.

Vgl. Nr. 2). Ex quibus non nemo (Augustinus Abas Desertinensis etc.,
oben Nr. 2) addubitat, si forsan Adelgotus Curiensis Episcopus sit idem
ipse, qui Desertini quiescit, cum sine firmo et soidio ueritatis ergumento
tabulae Einsidlenses eundem sibi uendicent (scilicet absque testibus et

temporis nota, ut ait idem Abbas Augustinus. Sane cum Christophorus
Hartmannus in Annalibua Eremi de tantae sanctitatis Viro nullum
penitus faciat mentionem, uidetur tacite refragari eorum sententiae,
qui dicunt, Adelgotum fuisse Caenobitam Eremi.) Facile autem credi

80 «Vnser liebe Fraw zue Einsidlen, Das ist: Von dem Leben des H. Einsidels vnd
Märtyrers Meinradj», Konstanz 1630, S. 127. Darüber Benziger, Buchgewerbe, S. 75, 127.

249



possit, hunc Episcopum Adelgotum, dimisso Curiensi Pontificatu aut
retento etc. (oben Nr. 2).

(B. Adelgotum, qui Disertini conditus est, ex Claraeuallensi mo-
nacho ibidem Abbatem simul atque Curiensem Episcopum extitisse,

quo minus ego assentiar, terrent me ex Vrbario Desertinensi descripta et
a supra memorato D. Abbate Josepho mihi communicata isthaec verba:

B. Adelgottus a S. Sigisberto, quando Haremannus hie Abbas non
fuisset, fuit ipse Beatus Adelgottus Abbas decimus. Quis enim credat
à S. Sigisberto, qui Anno 613 ciriciter Desertinum advenit, usque ad

Adelgotum Curiae Episcopum, quern circa Annun 1170 sedisse tradit
Gulerus, quingentorum et quinquaginta amplius annorum cursu, tantum

decern vel undecim Abbates egisse Desertini? Accedit, quod
Haremannus Abbas, de quo hie fit mentio, vixisse credatur circa circa
Annum 800. Quod si ita est, neque Eremi Deiparae Virginis monachus
esse potuit B. Adelgotus, cum S. Eberharduns primum circa Annum
838 coenobitas congregare coeperit, ut refert Christopherus Hartmann
in Annalibus.)

Archiv des Kollegiums Samen, Biogr. Schweiz. Benediktinerheiligen,
Handschrift, fol. ir—2r. Die Anmerkungen Tschudys sind hier in Klammern

in den Text eingefügt. Da die Ausführungen vielfach auf Stöcklin
zurückgehen, werden dessen Zitate, die schon in der Beilage Nr. 2

vorliegen, nicht ausführlich angegeben. Die Arbeit Tschudys ist nicht
druckfertig ausgearbeitet. Deshalb ist auch das Schluß-Alinea von quo
minus ego assentiar bis in Annalibus durchstrichen, ebenso die spätere
Randbemerkung dazu : Haec ego non intelligo.

6. Bericht des Disentiser Propriums von i6go

Corpus eius communi primum caemeterio illatum, crebrescentibus

postea ad eius sepulchurm prodigiis multisque fidelium eo voti causa
confluentibus elevatum est et iuxta portam Basilicae S. Martini reposi-
tum, ubi aliquot saeculis eultum et frequentatum fuit singulari plebis
consolatione et quotidiana pietate. Adalbertus postea Secundus.
anterioris Ecclesiae murum dirui iussit divinaque providenta factum
est, ut sacrum beati Viri corpus Arcula lignea reclusum nullo fere ne-
gotio reperiretur, ex quo caelestis quaedan miri odoris fragrantia, quae
circumstantes mirifice afficiebat, efflebatur.

Stiftsarchiv Disentis, Proprium Monasterii Disertinensis 1690, S. 181,

zum 3. Oktober.

250



y. Bericht der Synopsis Annalium von iyog über die Graböffnung

Adalbertus abbas hac die (i. Juli 1671) murum anteriorem ad dex-

tram portae Majoris Basilicae S. Martini, ubi crypta quaedam erat
vulgo S. Adalgotti dicta, ligonibus dirui praecepit in praesentia
plurium Patrum ac Fraturm Conventualium, aliis interea in ecclesia
B. Virginis precibus felici successu vacare jussis, factumque est, ut
sacrum Beati viri Corpus arcula lignea reclusum facili negotio detege-
retur. Ubi primum sacrae Reliquiae in conspectum venere, suavissi-

mus ex iis odor et fragrantia quaedam piane coelestis spirare coepit,
quae sensim per vicinum aerem diffusa circumstantes omnes et accu-
rentes summa admiratione subitoque gaudio suspensos mirifice diu
recreavit.

Stiftsarchiv Disentis, Synopsis Annalium, verfaßt 1709, zum Jahre
1671 Juli i.

8. Nekrologische Notizen

In den bisher bekannten mittelalterlichen Nekrologien von
Einsiedeln fehlt jede Nachricht vom Abte Adalgott. Hingegen steht im
Einsiedler Nekrolog von 1644, das Abt Placidus Reimann verfaßte, zum
26. Oktober: «Obiit sanctae memoriae Adelgott monachus noster ac

postea abbas Desertinensis, miraculis clarus. » Leider ist dieses Mortua-
rium nicht so ganz zuverlässig, wie man wünschen könnte.81 Immerhin
ist es die früheste und wenigstens nicht unmögliche Tagesangabe.

Eine andere Version gibt Heinrich Murer, Mönch der Kartause
Ittingen, gestorben 1638, der unsern Abt zum /. November stellte, wo
auch noch andere Heiligen figurieren.82 Von Murer übernahm dies die
1654 bei Davis Hautt in Luzern gedruckte Einsiedler Chronik: «Vnser
liebe Fraw zu Einsidlen, Das ist Kurtze Chronica» (S. 101). Auch das

in unserer Arbeit besprochene Gedicht am Grabe (Praesul Adalgottus)
spricht St. Adalgott als «prima lux mundo tarde November eras» an.

Wiederum eine andere Überlieferung weist Disentis selbst auf. Die
Annales Monasterii von Abt Adalbert Defuns (f 1716) geben als

Todestag den 23. Juni an (IX. Calendas Julias, prout cum caeteris monu-
mentis etiam vetus Necrologium habet.)83 Vielleicht handelt es sich

81 Ringholz Od., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 704.
82 Murer H, Helvetia Sancta, 2. Aufl. 1750, S. 159.
83 Wenzin P. M., De viris illustribus, Kopie Disentis, S. 4 (mit Text der Annales)

251



aber hier nur um einen Lapsus, wenn IX. Calendas Julias für IX. Ca-
lendas Junias stünde, also für den 24. Alai. Die Synopsis Annalium des

gleichen Verfassers meldet nämlich für St. Adalgott den 23. Mai und
für Okerus den 25. Mai.84 Weil beide Äbte von Einsiedeln stammten,
stellte man sie auch liturgisch zusammen. Das ist die nicht ungewöhnliche

Methode der Mortuarien.85
Die vierte und letzte Tradition setzte den Heiligen einfach auf den

3. Oktober an. Das war der historische Todestag des Churer Zisterzienserbischofs

Adalgott. Damit hatte man die beiden zeitlich und charakterlich

so verschiedenen Persönlichkeiten vollständig vereinigt. Um
auch hier wieder ähnliche Männer irgendwie zusammenzubringen,
feierte man wohl deshalb am 1. Oktober den hl. Ursizin, den Disentiser

Klosterbischof. So waren die klösterlichen Schutzherren näher
gebracht : am 1. Oktober den Bischof Ursizin, den man damals als

Churer Bischof bezeichnete, und am 3. Oktober den Abt und Churer
Bischof Adalgott.86

Aus all dem ergibt sich, daß offensichtlich für den Disentiser Abt
Adalgott ein großer alter Festtag im Mittelalter kaum vorhanden war.
Sonst gingen die Angaben nicht so klaffend auseinander, ganz im
Gegensatz zu den klösterlichen Patronen Placidus und Sigisbert (11. Juli)
oder zum hl. Lucius (3. Dez.), oder auch zum hl. Florin (17. Nov.).
Wir werden daher auf die Angabe eines genauen Todestages ebenso
verzichten müssen wie auf die Angabe seiner Regierungsjahre. Es muß
uns genügen, ihn auf den Anfang des 11. Jahrhunderts anzusetzen.
Wenn auch kein bestimmter großer Tag ihm geweiht war, so erwies
ihn doch sein stets irgendwie verehrtes Grab als einen frommen und
gottseligen Mann, Volks- und Klosterheiliger, natürlich nicht im
kanonischen Sinne, wurde er vermutlich erst im barocken 17. Jahrhundert.87

84 Stiftsarchiv Disentis, Synopsis ad annum 1012 und 1031.
85 Müller L, Die .Anfänge von Disentis, 1931, S. 33.
86 Proprium Curiense 1646, S. 142, 145.
87 Zum ganzen Fragenkomplex auch R. Staubli und O. Scheiwiller in der Schweiz.

Kirchenzeitung 114 (1946) 294-295, 305-307, 409-411.

252


	Das Grab des Abtes Adalgott

