
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1958)

Heft: 3-4

Artikel: Der historiographische Einfluss Rheinaus auf Disentis am Ende des 18.
Jahrhunderts

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der historiographische Einfluß Rheinaus

auf Disentis am Ende des 18. Jahrhunderts

von P. Iso Müller

i. St. Blasien-Rhcinau-Disentis

Die philologische-kritische Methode der Humanisten, welche die
französischen Benediktiner der Maurinerkongregation unter Führung

des großen Jean Mabillon (f 1707) erstmals großartig handhabten,
hatte in den deutschen und schweizerischen Landen im allgemeinen
wenig Einfluß. Nur der Diplomatiker und Historiker P. Marquart
Flerrgott (f 1762), Mönch des Benediktinerklosters St. Blasien, machte
sich die Grundsätze der französischen Mitbrüder zu eigen. Ihm folgte
bald im gleichen Schwarzwaldkloster eine ganze «Gelehrtenakademie»,
die unter Abt Martin Gerbert (1764-1793), der selbst als Theologe,
Liturgiker und Historiker hervorragte, ihre Sonnenhöhe erreichte.
In dieser Zeit glänzten nicht wenige sanktblasianische Mönche als

bedeutende Gelehrte, so Aemilian Ussermann, Trudbert Neugart und
Ambros Eichhorn, um nur wenige hervorzuheben.1

Der Geist, der in der Abtei des hl. Blasius regsam war, übertrug
sich auch auf Rheinau. Die Beziehungen zwischen beiden Klöstern
waren ja trotz des langen Streites um Buckenried aufs Ganze gesehen in
dieser Zeit nicht schlecht. Die Äbte Januarius Dangel (1758-75), ein

guter Musiker, Bonaventura I. Lacher (1775-89) und Bernhard III.
Meyer von Baldegg (1789-1805), ein Theologe, lenkten das Fintans-
kloster im allgemeinen gut durch die Stürme der Aufklärung.2 Unter
den Mönchen überragte alle an Ansehen und Verdienste P. Moriz
Hohenbaum van der Meer, der 1734 ins Kloster eingetreten war und bis

1 Bader J., Das Kloster St. Blasien und seine Gelehrtenakademie 1874, Seite 940°., 77 ff
(Sonderdruck aus: Freiburger Diöcesan-Archiv, Band VIII. 1874). Dazu Deissler A., Fürstabt

Martin Gerbert und die theologische Methode. München 1940 (Ergänzungsband 15
der Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens). Allgeier A., Zum Besuche des Generals

von Zurlauben in St. Blasien 1783. Alemannisches Jahrbuch 1 (1953) 392-402. Zum
Ganzen kritisch zusammenfassend Heer G., Joh. Mabillon und die Schweizer Benediktiner
1938, Seite 405-438.

2 Henggeler R., Professbuch der Abtei Pfäfers, Rheinau, Fischingen 1931, Seite 238-
244, bes. 239, 241 (St. Blasien.) Dazu Pfeilschifter Georg, Korrespondenz des Fürstabtes
Martin II. Gerbert 1 (1931) und 2 (1934) jeweils im Register s. v. Rheinau.

102



zu seinem Tode 1795 unermüdlich für seine Abtei und deren Geschichte

tätig war. Nicht vergebens nannte man ihn den «schweizerischen
Mabillon«.3

Von der Klosterinsel ging die Begeisterung für die gelehrte Bildung
und die kritische Forschung den Rhein aufwärts zum rätischen
Bergkloster Disentis. Die erste nähere Verbindung in unserer Zeit zwischen
den beiden Klöstern stellte P. Gerold Gyr dar, den Abt Bonaventura
nach Disentis sandte, wo er vom 25. Oktober 1782 bis zum 3. August
1785 als Subprior tätig war.4 Das bündnerische Kloster erlebte damals

unter Abt Kolumban Sozzi (1764-85) kulturell wohl glückliche Zeiten,
aber es fehlte dem hochgebildeten Abte an der nötigen Strenge gegenüber

seinen Untergebenen. Hier sollte der Rheinauer Pater ergänzend

einstehen. «P. Gerold erwarb sich im ganzen Bündnerlande
großes Lob und verursachte nach seinem Weggang, daß die Disentiser,
wenigstens die Laien, ihn sehr vermißten.» So urteilte kein anderer als

sein Rheinauer Mitbruder P. Fintan Birchler, der noch mit ihm kurze
Zeit in Disentis zusammen wirkte.5 Birchler stammte, wie schon sein

Name vermuten läßt, aus Einsiedeln, legte aber im Fintanskloster 1752
die Profess ab und bekleidete bis zu seinem Hinschiede 1811 viele Ämter
(Pfarrer, Theologieprofessor, Subprior usw.). Der Rheinauer Chronist
schildert ihn als von schwacher Konstitution und von schwindsüchtiger
Veranlagung (corpore tenuis et diutina hectica laborans).6 Er selbst

charakterisierte sich mit überbetonter Demut als von «gebrechlichem
Körper, schwachem Geiste und unstarker Tugend» (fragili corpore,
debili mente, impari virtute).7 Er kam im Auftrage der Schweizerischen

Benediktinerkongregation nach Disentis und versah dort vom 17. Juli
1685 an anderthalb Jahre das Amt eines Stiftsdekans, wodurch er einen

großen Einfluß auf das Leben der Abtei gewinnen konnte.
Kaum angekommen, wollte er den Ursprung jenes Flußes sehen,

der seine Fintansinsel umspült. Er verabredete mit dem Geographen

3 Henggeler, Seite 326-333, 380-402. Heer, Seite 367-373.
1 Henggeler, Seite 353-354. Pieth-Hager, P. Placidus Spescha 1913, Seite 70-71.
5 Stiftsarchiv Einsiedeln, Abt. Rheinau, R gì Miscellania VII, Seite 155: P. Fintan

Birchler an F. Mauritius Hohcnbaum 23. Juli 1785. Die Beschaffung der Rheinauer Archi-
valen besorgte in großzügiger Weise P. Rudolf Henggeler, Stiftsarchivar in Einsiedeln.

« Henggeler 341-343.
7 Stiftsarchiv Einsiedeln, Abt. Rheinau R 377: Monita et Exhortationt s 1785'86, Seite

330.

IO3



des Klosters, P. Placidus Spescha, eine Bergfahrt zu den Quellen des

Rheins und zum Badus. An einem schönen Augusttage des Jahres
1785 erklommen die beiden Mönche den Tomasee, diese «steinerne

Wiege des Rheins», wie ihn der Dichter C. F. Meyer später
charakterisierte, und stiegen dann gegen den Badus hinauf. Nachdem sie beim
Anstieg die herrliche Sicht auf das Urserental erreicht hatten, konnte
P. Placidus «den guten Alten um keinen Schritt mehr vorwärts bringen,
denn er war von dem hohen Absturz ins Unteralpthal von Ursära so

erschrocken und vom Atemholen so beklemmt, daß er sogar mein
Anerbieten, ihn auf den Gipfel zu tragen, ausschlug». 8Der kränkliche
Rheinauer, dem das beinahe nebelfreie Klima von Disentis hätte
zustatten kommen können, wurde im Verlaufe des folgenden Jahres
dermaßen schwach, daß er noch vor Weihnachten die rätische Abtei
verlassen mußte (18. Dezember 1786).9 Mit sich nahm P. Fintan seine

Monita et Exhortationes, die sich heute im Rheinauer-Archiv von
Einsiedeln befinden (R 377). Sie enthalten die Kapitelsansprachen und
Ermahnungen, die er in Disentis gehalten hat. Sie zeigen deutlich seine

fromme Geistigkeit und sein übernatürliches Denken, die er durch
Belehrung und Beispiel auch auf die Disentiser Mönche übertragen
wollte. In seiner salbungsvollen und das Gemüt ansprechenden Art
erweist sich der Rheinauer Dekan im guten Sinne als Vertreter des

«sentimentalischen Zeitalters». Aber es waren nicht nur gefühlsvolle
Ergüsse, sondern biblische Wahrheiten und historische Tatsachen in
den geistlichen Reden, die der Rheinauer Mönch vor den Disentiser
Benediktinern hielt.

2. Das «Pathos der Geschichte»

Nicht einmal 14 Tage nach seiner Ankunft, bereits am 30. Juli 1785,
hielt Dekan Birchler seine erste programmatische Ansprache, in der
er seine Zuhörer für die große Vergangenheit des benediktinischen Mönchtums

zu begeistern suchte : «Unsere erste und hauptsächliche Aufmerksamkeit

sei daraufgerichtet, daß wir Söhne des berühmtesten Benedictus
sind, dessen Geist einst durch Jahrhunderte hindurch den ganzen

Spescha 1. c. 303-305, 461.
Näheres Monita, Seite 345-346, 351-367.

104



christlichen Erdkreis leitete und lenkte, da ja in der Zeitspanne von
300 Jahren die Päpste und beinahe alle Bischöfe sowie die Missionare
der verschiedenen Völker aus der Benediktiner-Familie genommen
wurden und zwar in so großer Zahl, daß damals der ganze Erdkreis
in bewunderungswertem Maß benediktinisch war». Dann erinnerte
der geistliche Redner an die klösterlichen Glaubensboten in Italien
und Gallien, Spanien und England, Polen und Böhmen und in den
nordischen Ländern. Noch mehr «Das ist der Ruhm der Söhne Benedicts,

daß sie in Ausführung der Vorschriften ihres Lehrers die vier
Himmelsrichtungen, nämlich Europa, Asien, Afrika, und Amerika
durchzogen», um den Glauben zu verbreiten oder doch zu stärken.
Darauf steigert der Rheinauer seine Töne noch höher: «Einzig die
Benediktiner können sich rühmen, daß sie vom apostolischen Geiste
erfüllt in der neuen amerikanischen Welt das Banner des Glaubens als

erste entfaltet haben. Bevor andere Arbeiter die Ernte des Herrn
betraten, hatten sie schon die Erstlinge der Märtyrer, welche die Sichel
der Barbaren abgeschnitten, zu den Sternen gesandt. Kaum war nämlich

der neue Erdteil bekannt, als schon unser Buellius mit 12 Genossen

von Montserrat sich dorthin begab, um dem dunklen Lande das Licht
des Glaubens zu bringen oder doch der Wildheit der aufgeregten
Barbaren mit dem eigenen Blute abzuhelfen (exasperatae Barbarorum
albugini succurrat), dem Blute, das er auch tatsächlich nach wenigen
Jahren vergoß». Unser Obere weist auch darauf hin, daß schließlich
«in unserer heutigen noch so verdorbenen Zeit (moderno utut corrupto
tempore) von der benediktinischen über den ganzen Erdball verbreiteten

Familie reichliche Frucht stammt, wie verständnisvollere und
allseits gebildete Laien zur Genüge anerkennen.» Der benediktinische
Unterton klingt in den meisten seiner Reden mit und immer ist es sein

Stolz, das Kleid und die Regel des Heiligen von Nursia bewahren zu
dürfen.10 Die Belege aus der benektinischen Geschichte sind
selbstredend übertrieben, ganz im Sinne des bekannten Benediktinerhagio-
graphen P. Gabriel Bucelin (f 1681), dessen Werke er sicher gelesen
hatte.11

10 Vergi. Monita, Seite 7 ff. 15-22 (oben benutzte Rede), 28, 77-78, 199-201.
11 z. B. fuhr wohl 1493 Buellius mit Kolumbus nach Amerika, kehrte aber Ende 1494

wieder zurück und gehörte damals zur Observanz des hl. Franz von Paula. Zimmermann
A., Kalendarium Benedictinum 2 (1934) 192-194.

IO5



Dekan Birchler suchte seine Disentiser nicht nur für die große
mönchische Tradition zu begeistern, sondern auch für ihr eigenes Kloster

und dessen glorreiche Geschichte: «Wenden wir uns den Vorbildern des

Hauses zu Wer hat die äußerst rauhen Berge Rhätiens gemildert,
wer hat die steinharten Bündner mit dem sanftesten Geiste Jesu Christi
erfüllt, wenn nicht unsere Vorfahren? Wer hat die Wüste (Desertum
Disentis) wie ein Apostel mit seinem Schweiß fruchtbar gemacht,
wenn nicht unser Sigisbert, der von den entferntesten Inseln Hyber-
niens zu unseren Alpen gewandert ist? Wer hat in unsern Landen das

Blut für den Namen Jesu vergossen, wenn nicht unser Placidus und
Adalbero mit seinen Genossen?».12 Das sind Töne, die man vorher
bei dem Humanistenabte Augustin Stöcklin (j 1641) und dem
Theologenabte Adalbert III. Defuns (f 1716) hören konnte.13

In einer späteren Ansprache behandelte der Rheinauer Mönch
das Thema : «Disentis war einst eine Stätte des Friedens» und berührte
dabei auch die spätere Geschichte: «Mit dem Tode von Placidus und
Sigisbert entschwand der Friede in der Dcsertina keineswegs, sondern
blühte noch nachher durch mehrere Jahrhunderte hindurch und
brachte die hervorragendsten Männer wie Ursizin, Tello, Adalgott
und andere in der Wissenschaft wie Frömmigkeit berühmteste Männer
hervor. Damals war das Disentis der Einöde ein Garten der Wonne.»
(Desertum solitudinis hortus voluptatis).11

Am 7. Juli 1786, also wenige Tage vor dem Feste der Patrone des

Bündner Oberlandes, der hl. Placidus und Sigibert (11. Juli), und der
zweiten Feier des hl. Benedikt (12. Juli), hielt der Dekan eineAnsprache
über das Thema : «Gloria Filiorum Patres eorum» und schilderte die
Mansuetudo Benedicti, die Constantia Sigisberti und die Fortitudo
Placidi als die triplex corona Patrum nostrorum.15 Am 28. Juli, am
Vorabend des Festes der Übertragung der Reliquen der Klosterpatrone
von Zürich nach Disentis (10. Jh.), beschwor der Rheinauer Mönch
nochmals den Geist der Klostcrpatrone herauf in einer salbungsvollen

Lobrede: «Von Ihnen haben wir den christlichen Glauben und

12 Monita, Seite 18 zum 30. Juli 1785.
13 Darüber Zeitschrift f. Schweiz. Kirchcngeschichte 1955, Seite 262.
14 Monita, Seite 113-118 zum 25. Februar 1786.
15 Monita, Seite 197-207 zum 7. Juli 1786.

I06



die mönchische Lebensweise ererbt».16 Wenige Tage nachher zauberte
der unermüdliche Obere schon wieder das Bild des alten glücklichen
Disentis vor die Augen seiner Mönche. Einst habe sich der Duft des

klösterlichen Gartens «durch ganz Rhaetien, Alemannien Ligurien
und Italien» verbreitet, sodaß von überallher die besten jungen Leute
eingetreten seien. Eine ähnliche Wirkung werde auch das neue Disentis.
das er im wesentlichen im vergangenen Jahre erneuert habe, ausüben:
«Der angenehme Duft Christi wird die Einöde von Disentis erfüllen
und von dort langsam auf die umliegenden Berge und Hügel dringen,
bis er endlich in die lieblichen Täler, in die entfernteren Gegenden
und zu den anderen Völkern (exteras nationes) gelangt».17

Das Kirchweihfest der Marienkirche gab Dekan Birchler die
Gelegenheit, den hl. Sigisbert als ersten großen Marienverehrcr ins Blickfeld

zu rücken.18 Das Fest des Titelheiligen der großen Klosterkirche,
des hl. Martin, erinnert P. Fintan, wie treu der Heilige durch 12

Jahrhunderte (per duodeeim saecula) die klösterliche Stiftung gehütet habe :

«Wer weiß, was aus unserem Disentis bei den unzähligen Gefahren
geworden oder wohin es zuletzt mit ihm gekommen wäre, wenn nicht
der große Bekenner Martinus zusammen mit der jungfräulichen Mutter
und unsern übrigen Patronen und Beschützern die schwankende De-
sertina mit Rat und Tat, mit ihrem Gebet und ihrem Schutz erhalten
hätten?».19 Bei Dekan Fintan verbinden sich schließlich zwei Elemente,
die historische Erfahrung und der Glaube an die Vorsehung.

Es ist eigentlich erstaunlich, wie sehr sich der Rheinauer Mönch in
die Lage und Aufgabe von Disentis einlebte. Als Ergänzung zum Inhalt
seiner Ansprachen möge ein BriefBerücksichtigung finden, in welchem
er an P. Moriz Hohenbaum seine Auffassung klarlegte: «Es handelt
sich weder nur um mein Heil noch bloß um das des Klosters Disentis,
sondern es handelt sich darüber hinaus um das Heil von ganz Rhätien.
wie die weiseren und nobleren Bündner gesamthaft und einmütig
bezeugen. Ja sogar Freiherr von Afont-Löwenberg, ein bei den Bündnern

sehr angesehener Mann, sagte mir, daß ganz Rhätien angelegentlichst

die Restauration des Klosters Disentis wünsche und daß selbst

10 Monita, Seite 208-216 zum 28. Juli 1786.
17 Monita, Seite 222-224 zum 4. August 1786.
18 Monita, Seite 236-247 zum 9. September 1786.
19 Monita, Seite 269-281 zum 10. November 1786.

107



die Nicht-Katholiken diese Wiederherstellung ebenso sehr wie die
katholischen Bündner ersehnen.20 Das Heil des ganzen Volkes spornt
mich an, die Schlachten des Herrn tapfer zu schlagen. Ihr werdet
beten und wir werden kämpfen. Jericho soll zerstört, die Mauern
Jerusalems aber aufgebaut werden».21 So begeistert konnte nur
einer an seine Aufgabe gehen, der Disentis und das Bündnerland liebte
und sich von deren großer Vergangenheit überzeugt hatte.

3. Das Chronicon Disertinense

Was die Disentiser Mönche und auch P. Fintan Birchler über die

Klostergeschichte wußten, das stand alles in den Werken des Abtes
Adalbert III. Defuns (1696-1716), in dessen siebenbändigen Annales
Monasterii und in deren Auszug, der Synopsis Annalium, die der Abt
1709 vollendet hatte. Gesammelt hatte Defuns ziemlich alles erreichbare.

Die Korrespondenz mit den Maurinern förderte den Sammeleifer
sehr, aber die kritische Methode der Schule von Mabillon konnte sich
leider in Disentis wenig Einfluß verschaffen.22 Nach Abt Defuns fand
sich keiner mehr, der mit der gleichen Freude die Geschichte der Abtei
erforscht hätte. Als später Nachfolger kann erst der aus dem tirolischen
Schleis stammende Disentiser Mönch P. Augustin a Porta gelten (Profess
1760, Tod 1795), dem das Archiv anvertraut war. Über ihn urteilte
Dekan Birchler günstig : «Unser Archivar P. Augustin sehnt sich sehr
nach der Urkundenlehre und müht sich in der Erforschung der
häuslichen Geschichte sehr ab, soweit dies bei dem so großen Mangel an
Material möglich ist.» P. Fintan wollte P. Augustin nach Rheinau
senden, um bei P. Moriz Hohenbaum zu lernen, wie «man ein
historisches Werk anfassen müsse.» Man sieht daraus, daß dem Disentiser
Archivar die Anleitung zum Forschen und Arbeiten fehlte.

Es war aber auch schwierig, weil es in Disentis an geschichtlichen

Quellen und an wissenschaftlichen Hilfsmitteln mangelte. Lassen wir darüber

20 Es handelt sich wohl um Peter Anton II. von Mont (1728-1800), der 1760 und 1763
Landrichter war. Hist. Biogr. Lex. der Schweiz V. 138.

21 Miscellania VIL, Seite 156, Brief vom 23. Juli 1785, Postscriptum.
22 Darüber zuletzt Ischi 1951, Seite 90-96. Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte 1933,

Seite 417 ff.

IO8



Dekan Birchler zu Worte kommen : «In wissenschaftlicher wie in mo-
nastischer Hinsicht sehe ich in Disentis alles in vollständiger Unordnung,

aber es ist doch einige Hoffnung vorhanden, daß mit der
wiederauflebenden Disziplin, die in den letzten drei Jahren nicht wenig
zugenommen hat, auch das Studium wieder lebendig wird. In der Bibliothek

finden sich nur wenige Bücher und diese besitzen meist nur
geringen Wert. Dazu fehlt für diesen bescheidenen Bücherbestand ein

Katalog». Freilich muß unser Dekan seine Behauptungen in einem
Zusätze wieder abschwächen : «Es gibt einige bessere Ausgaben von
den hl. Vätern Kirchenväter). Es liegt auch Mabillons Werk über
die Urkundenlehre vor. Aber dies allein genügt nicht, um alle alten
Urkunden zu erforschen». Die Korrespondenz mit den Maurinern
hatte tatsächlich den Kauf mancher patristischen Werke und anderer
wissenschaftlicher oder liturgischer Bücher veranlaßt.23 Dekan Birchler
schildert weiter den Mangel an archivalischem Material: «Im Archiv
fehlen sehr viele, ja die meisten älteren Dokumente (plurima, immo
pleraque antiquiora monumenta) ,»24 Ähnlich äußerte er sich auch über
die ältere Quellenlage in seiner Studie über den Disentiser Sarkophag.25
Diese Aussagen decken sich genau mit dem, was Abt Adalbert III.
Defuns am 31. Oktober 1697 an Johannes Mabillon geschrieben hatte
und beweisen wiederum einmal mehr, daß nicht erst der Brand von
1799 die mittelalterlichen Archivalien schwer geschädigt hatte.26

So also war die Lage, als fast gleichzeitig von zwei Seiten her,
zuerst von St. Blasien und dann von Rheinau reiche Anregungen kamen,
die zum eifrigen Sammeln von Dokumenten und zur kritischen Sichtung

der klostergeschichtlichen Überlieferung einluden. Die ersten
Beziehungen zu St. Blasien in dieser Zeit waren allerdings nicht von
Bedeutung. Abt Martin Gerbert erbat sich 1781 Reliquien der hl.
Placidus und Sigisbert sowie des hl. Adalgott, aber nicht direkt,
sondern durch Vermittlung des Murenser Paters und Geschichtsschreibers

P. Leodegar Schmid, der dem Abte Martin auch die hagiogra-

23 Darüber Heer, Seite 334-338.
24 Alles in Miscellania VII., Seite 153-156. Birchler an Hohenbaum. 23. Juli 1785.
25 Miscellania VIII., Seite 375 zu 1786.
26 Genauer Wortlaut ediert in Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1933, Seite

477. Daß die Urk. Ottos I. von 960 noch im Original vorhanden war, ist nicht sicher,
obwohl P. Augustin a Porta sagt: diploma hodiedum in Archivo nostro ceu venerandum
antiquitatis et libertatis monumentum. Miscellania VII., Seite 31-32 (Chronicon).

109



phischen Texte zum Feste der genannten Heiligen übersandte.27 In
der gleichen Zeit, etwa 1780/1781, faßte Abt Martin Gerbert den
großen Plan, nach Art der Gallia christiania eine Germania sacra zu
schaffen, welche die Geschichte aller Diözesen und Klöster enthalten
sollte. Dabei ermunterte Gerbert den P. Moriz Hohenbaum von Rheinau,

die Geschicke der schweizerischen Klöster ins Auge zu fassen.

1782 arbeiteten in St. Blasien bereits über 20 Mönche für dieses

großartige Unternehmen. Die Bearbeitung des Churer Sprengeis wurde
P. Ambros Eichhorn übertragen, der damals etwa 25 Jahre alt war
(geb. 1758, Profess 1779, Priester 1783).28 Im Sommer 1784 begann er
mit seinen Archivreisen in die Diözese Chur, gelangte aber nicht bis

zum bischöflichen Archive, dessen Materialien ihm der Churer Ober-
hirte am 7. Januar 1785 brieflich zur Verfügung stellte. Kanzler
Georgius Schlechtleuthncr legte ihm am 21. Juni 1785 nahe, er möge
selbst nach Chur kommen. P. Ambros hatte sich zur gleichen Zeit
schriftlich an die Abtei Pfäfers gewandt, in deren Namen P. Basil Helb-
ling am 21. Juni 1785 antwortete und dabei seine vielen Beschäftigungen

und den Mangel an Hilfsmitteln entschuldigend anführte.29
Genau in diesem Monat Juni 1785 wird Eichhorn auch an Disentis
geschrieben haben. P.Augustin sandte die Series Abbatum Disertinen-
sium, mit der aber P. Ambros nicht in allem einig ging. Nun kam am
1 7. Juli 1785 P. Fintan Birchler als Dekan nach Disentis. Diesem klagte
P. Augustin seine Schwierigkeiten. Birchler schrieb sofort in dieser

Angelegenheit - es ging um die Regierungsdaten der Bischöfe Ursizin
und Tello - an seinen Mitbruder P. Moriz Hohenbaum.30 So

entspann sich dann ein reges Gespräch zwischen Rheinau, St. Blasien und
Disentis.

27 Pfeilschifter G., Korrespondenz des Fürstabtes Martin II. Gcrbert 2 (1934) 564-575,
587-

28 Pfeilschifter G., Die St. Blasianische Germania Sacra 1921, Seite 57-58, 66-67, 9^-
Bader, St. Blasien 1. c. 123-124.

29 Pfeilschifter, Germania Sacra, Seiten 96,, 123-124.
30 Miscellania VII., Seiten 157-158, Anhang zum Briefe Birchlers an Hohenbaum vom

23. Juli 1785: in serie Abbatum eadem scripsi et ad S. Blasium transmisi. Inde mihi difficul-
tates praedietam chronologiam speetantes proponuntur: S. Ursicinum (scribit P. Ambrosius

Eichorn). Hucusque objecta ex S. Biasio. Nach Eichhorn, Episcopatus Curiensis 1 797
Seite 219 arbeitete P. Augustin a Porta für die Germania sacra noch unter Abt Columban
Sozzi, der am 20. Juni bzw. 7. Juli 1785 resignierte: nobisque transmisit favente. Abbate
D. Columbano Sozzio. Vergi, ebendort Seite 265 Columbanus. praesul pius et eruditus.

I IO



P. Augustin a Porta arbeitete schon vor der Ankunft Birchlers und
vermutlich schon einige Zeit vor der Anfrage Eichhorns an der
Klostergeschichte. Sonst hätte er nicht so bald seine Äbtereihe nach St. Blasien
senden können. Darauf hin weist auch die Tatsache, daß er dem am
3. August 1785 nach Rheinau zurückreisenden P. Gerold Gyr einen

großen Teil seines Chronicon Disertinense mitgeben konnte.31 P. Moriz
Hohenbaum schrieb nämlich am 13. August dem Disentiser Dekan
P. Fintan: «P. Gerold überbrachte mir von Disentis ein sehr willkommenes

Geschenk, eine ausführliche Geschichte von Disentis (compen-
diosam Disertinae historiam), der ich einige erweiternde Notizen
beifügen werde, welche ich Dir übersende, sobald ich die ganze Geschichte

von Disentis erhalten habe. So möge endlich einmal nach den Gesetzen
der Urkundcnlchre die herrliche Geschichte dieses uralten Klosters
in größerer Wahrheit und Sicherheit hervortreten.»32 Mit dieser

Bemerkung spielte er auf seine geplanten Animadversiones an.
Wahrscheinlich sandte P. Augustin die ganze Klostergeschichte bis zu Abt
Nicolaus von Marmels 1 4.39.33 Darauf folgte nach gut drei Monaten
die Darstellung des 15./16. Jahrhunderts bis zum Abte Christian von
Castelberg.3* P. Augustin schrieb am 20. November 1785 an Hohenbaum

: «Unterdessen sende ich die Reihe unserer Äbte bis zum Jahre
1566. Demnächst folgen die drei übrigen Äbte bis zu Sebastian von
Castelberg, unter dem unser Kloster in die schweizerische
Benediktinerkongregation aufgenommen wurde».35 Diese Sendung über die
Zeit von 1566 bis 1614, welche Christian von Castelberg, Nicolaus

Tyron und Jacob Bundi betraf, folgte am 27. Januar 1786 mit den

begleitenden Worten: «Ich sende Dir den Katalog der übrigen Äbte
zusammen mit der Disentiser Geschichte bis zum Abte Sebastian von
Castelberg».36 Wohl noch im Februar sandte a Porta die Abtsreihe von

31 Den Namen Chronicon Disertinense prägte Cahannes J., Das Kloster Disentis vom
Ausgange des Mittelalters bis 1584. 1899 Seiten 11-13. Obwohl P. Fintan Birchler mitarbeitete,

dürfte sie doch zur Hauptsache ein Werk von P. Augustin a Porta sein.
32 Miscellania VIL, Seite 180, Birchler an Hohenbaum 11./13. August 1785.
33 Miscellania VIL, Seiten 9-72, dazu mit eigener Paginierung als separater Faszikel

Seiten 1-64.
34 Miscellania VIL, Seiten 73-95, dazu mit eigener Paginierung als separater Faszikel

Seiten 1-23. Die folgende Seite g6 ist leer und zeigt damit den Abschluß.
35 Miscellania VIL, Seite 162. P. Augustin a Porta an Hohenbaum. 20. November 1785.
3fi Miscellania VIL, Seite 167. Birchler an Hohenbaum. 27. Januar 1786.

I I I



1614-1785, welche Zusammenstellung P. Moriz am 9. März 1786 an
Dekan Birchler verdankte (pro nuper submissa serie abbatum Diser-
tinensium). Der Rheinauer Gelehrte fügte aber hinzu: «Ich habe
Erbarmen mit den späteren Disentiser Fürsten, von welchen in der
übersandten Liste außer dem Namen fast nichts gesagt ist, obwohl die
Akten dieser späteren Äbte genau beschrieben wurden. Deshalb nahm
ich aus Liebe zu Dir, der Du schon vieles meinetwegen geleistet hast, die
Mühe auf mich, die Taten der späteren Äbte wenigstens schnell zu
durchsuchen und das auf einem vorläufigen Blatte Notierte Dir
zuzusenden».37 Tatsächlich hatte das, was von 1614 bis 1785 geschrieben

war, auf einem einzigen Folioblatte Platz, war also weniger als ein
Hundertstel von dem, was über die Epoche von 600 bis 1614 geschrieben

war.38

Die neuere Geschichte fiel deshalb so trocken und kurz aus, weil die
betreffenden Bestände des Archivs fehlten. Birchler berichtete
darüber an Hohenbaum: «Selbst von der Zeit der Kongregation an (d. h.

vom Eintritte der Abtei in die Kongregation 1617) ist das Disentiser
Archiv, was ich nie geglaubt habe, in historischen Belangen sehr

unvollständig und mager und R. P. Augustinus wird hier und dort im
Wasser stecken bleiben, wenn nicht Du, gelehrtester Mann, aus Deinen

Quellen und aus den Kongregationsakten ihm zu Hilfe eilst.»39

Deshalb sandte P. Moriz, der als Kongregationssekretär auch die
neuere Geschichte gut kannte, verschiedene Materialien nach Disentis.
So einmal seinen Extractus ex Actis Congregationis de Monasterio
Disertinensi.40 Schon reicher ist die Continuatio Catalogi Abbatum
Desertinensium, die als eine bescheidene Geschichte der Abtei von
1614-1786 gelten kann und die er wohl mit dem früheren Briefe vom
9. März 1786 meinte.41 Hierher zu zählen sind ebenso die Excerpta
ex Helvetia sacra Ranutii Scotti ohm Nuntii apostolici de Desertina.42
Endlich dürfen auch die Revolutiones Desertinenses nicht vergessen
werden, die darlegen, wieviel die schweizerische Benediktinerkongre-

1786.

112

37 Miscellania VIL, Seite 171. Hohenbaum an Birchler. 9. März 1786.
38 Miscellania VIL, Seiten 116-117.
39 Miscellania VIL, Seite 165. Birchler an Hohenbaum. 27. November 1785.
40 Miscellania VIL, Seiten 137-140, über die Zeit von 1612-86.
41 Miscellania VII., Seiten 141-150, dazu Seite 171, Hohenbaum an Birchler. 9. März



gation für Disentis getan hat. Desgleichen wollen wir die Monumenta
quaedam pro historia Monasterii Desertinensis et Rhenaugiensis nicht
übergehen.42 P. Moriz versicherte indes seinen Disentiser Kollegen,
daß das Material des Kongregationsarchivs «sehr wenig zum Lobe
dieses Klosters, seiner Obern und Mitglieder gereicht, da dort nicht
deren herrliche Taten beschrieben sind, sondern eher das Gegenteil.»44

In diesem gegenseitigen Materialaustausch sandte P. Augustin neben
dem Chronicon ein Verzeichnis aller Schriften nach Rheinau, welche die
Disentiser Mönche handschriftlich oder gedruckt hinterlassen hatten.
Die Sammlung umfaßt die Zeit des Abtes Thüring von Attinghausen
(t J353)3 unter dem die Choralcodices neu geschrieben wurden, bis zu
P. Maurus Wenzin (tI745); der wichtige juristische Abhandlungen
verfaßt hatte. Wir wüßten heute viele behandelte Themata der Barockzeit

nicht mehr, wenn nicht P. Augustin dieses kleine aber kostbare
Opus zusammengestellt hätte.45 Was Magnoald Ziegelbauer (|i75o)
in seiner erst 1754 in Foliobänden herausgekommenen Historia rei
literariae Ordinis Sancti Benedicti für das ganze Benediktinertum
geleistet hat, das hat in gewisser Hinsicht P. Augustin für sein Kloster
hier verwirklicht.

In der angestrengten Suchaktion nach alten Dokumenten kam
man auf den Gedanken, in Zjirich nachzuforschen. Daß dort alte
Disentiser Urkunden aufbewahrt würden, glaubte man schon im 17.

Jahrhundert. Diese Meinung kam deshalb auf, weil man wußte, daß
einst der ganze Kirchenschatz und überhaupt die Kostbarkeiten des

Klosters von feindlichen Horden nach Zürich geflüchtet wurden
(angeblich 670, tatsächlich um 940). Daraus schloß man, daß auch in
ähnlichen Fällen später wiederum vieles nach der Limmatstadt in
Sicherheit gebracht worden sei. Deshalb gelangten die Disentiser
Mönche schon durch den Historiker Fortunat Sprecher (j 1647) und

42 Miscellania VIII., Seiten 416-418.
43 Zitiert bei Cahannes 1. c. Seite 13. Bislang in den Miscellania nicht indentinziert.

Miscellania XIII., Seiten 271-274 bietet einen Brief über Abt Sebastian von Castelberg
(t 1634). In Miscellania XV., Seite 161 steht der Brief Kaiser Sigismunds für Disentis von
1410.

44 Miscellania VII., Seite 588. Hohenbaum an Birchler. 10. Dezember 1785.
45 Miscellania VIL, Seiten 121-124, gedruckt als Anhang zu Wenzini Descriptio

Desertinensis ed. C. Decurtins. 1882 Seiten 25-29 (— SA aus Monatsrosen Band 26). Die Todesdaten

der einzelnen Autoren sind in der Handschrift etwas später hinzugefügt worden.

"3



den Zürcher Landvogt Hans Ludwig Schneeberger (f 1658), an Zürich,
ohne etwas zu erreichen. Abt Adalbert IL de Medell (1655-1696) ließ
wiederum 1680/81 bei dem Bürgermeister Johann Caspar Hirzel und
dem Rat von Zürich in dieser Angelegenheit vorsprechen, ziemlich
sicher ohne jeglichen Erfolg. Adalbert IL selbst notierte sich die
Gründe, warum er in Zürich Disentiser Materialien vermutete.46
Diese Notizen fand nun P. Augustin a Porta im Archiv und freute sich

bereits, daß er «ein Licht unter dem Scheffel» entdeckt habe und
schrieb darüber an P. Moriz Hohenbaum : «Auf welchem Wege und
durch welche Mittel ich mich dieser Hilfsmittel bemächtigen könnte,
weiß ich ganz und gar nicht. Ich möchte glauben, daß dazu vor an-
derm Deine Hilfe nützlich sei. Allerdings weiß ich leider, daß keine Hoffnung

aufleuchtet, die Originalien wieder zu erhalten. Aber vielleicht darf
man hoffen, mit Hilfe Deiner, wie ich wohl weiß, überaus zahlreichen
Freunde und Gönner wenn nicht beglaubigte Kopien, so doch wenigstens

ein Verzeichnis der in Zürich verborgen liegenden Disentiser
Dokumente zu erhalten.»47

Wie sehr die Disentiser darauf drängten, zeigt wiederum die
erneute Bitte, die Dekan Birchler an P. Moriz Hohenbaum richtete.
Darin schreibt er: «Ich weiß, daß das Geld der festeste Schlüssel zum
Zürcher Archiv sein wird, doch hoffe ich, daß Deine Bitte bei den
Schirmherren nicht weniger wirksame Kraft haben werde.»48

Etwas später, um Neujahr 1786, äußerte sich P. Moriz an P.

Augustin a Porta : «Ich würde mich wundern, wenn man einmal aus dem
Zürcher Archiv einen Auszug der Dokumente von Disentis erhalten
könnte, da ich weiß, daß dies in dieser Zeit nur mit Zustimmung des

engeren Rates erlaubt ist. Aus Handschriften der allgemeinen Bibliothek

wird leichter etwas zu erhalten sein. Für diesen Zweck habe ich
schon einem bestimmten Freunde Auftrag gegeben, Nachforschungen
anzustellen, worüber ich sogleich berichten werde.»49 Der genannte
Freund war kein anderer als Ratsherr Hans Kaspar Meyer von Knonau

(173 7-1808), der in denJahren 1782 und 1784 als Experte der zürcheri-

46 Miscellania VIL, Seiten 163-164. Dazu Müller L, Die Abtei Disentis 1634-55. '952
Seite 18 und Die Abtei Disentis 1655-96. 1955 Seiten 521-522.

47 Miscellania VIL, Seite 161. Porta an Hohenbaum. 20. November 1785.
48 Miscellania VIL, Seite 165. Birchler an Hohenbaum. 27. November 1785.
49 Miscellania VII., Seite 588. Hohenbaum an Porta. Ende 1785/Anfang 1786.

114



sehen Archiv- bzw. Registraturkommission erscheint.50 P. Moriz
Hohenbaum und sein Abt Bonaventura IL Lacher sprachen im
Verlaufe des Jahres 1786 in Zürich selbst bei Ratsherr Meyer vor, welcher
seinen Gästen den Brief, den ihm Dekan Birchler in dieser Angelegenheit

gesandt hatte, vorlas. Ratsherr Meyer versprach, keine Mühe zu
scheuen (omnemque D. Senator operam suam spopondit). Aber P.

Moriz zweifelte deshalb am Erfolge, weil im Artikel «Disentis» im
Schweizerischen Lexikon desZürchers Hans Jakob Leu keine Rede von
diesen Zürcher Dokumenten war, während der Verfasser sonst gerne
bei andern Stichwörtern vorhandene Zürcher Archivalien erwähnt.51
P. Moriz faßte die diesbezüglichen Anstrengungen in ein kurzes Facit
zusammen: «Man bat Herrn Meyer von Knonau um Mitteilungen
dieser Dokumente, was dieser als Ratsherr (Senator) und Vorstand
des Archivs (praefectus archivii) sehr gerne versprach, aber trotz aller
aufgewandten Mühen wurde gar nichts gefunden (nihil prorsus inven-
tum fuit).»52 Die Disentiser stützten sich schließlich nur auf Vermutungen

und täuschten sich wohl. Im Zürcher Staatsarchiv befinden
sich zwar Disentiser Dokumente, so ein Brief des Abtes Petrus von
Pontaningen von 1419 an den Rat von Zürich, ferner Briefe der Äbte
Jakob Bundi ("f 1614) und Sebastian von Castelberg ("f" 1634) usw.,
aber alle diese Briefe haben, mit Ausnahme des ersten von 141 9, keine

große Bedeutung.53
Dem brieflichen Verkehr zwischen Disentis und Rheinau entsprach

gleichzeitig ein solcher zwischen Disentis und St. Blasien, doch erreichte
er nicht die Wichtigkeit und den Umfang des ersteren. Im folgenden
Kapitel wird von den behandelten Diskussionspunkten die Rede sein.

Hier sei nur die Frage gestreift, ob P. Ambros Eichhorn, der Bearbeiter
des Churer Bistums in der Germania Sacra, Disentis selbst aufgesucht
hat. Am 22. Juli 1786 hoffte P. Moriz Hohenbaum, daß P. Ambros

50 Staatsarchiv des Kantons Zürich. Protokoll Bd. IL 33. Zur Bezeichnung praefectus
archivii vergi. Genealogisches Handbuch zur Schweizer Geschichte III., Seite 189 Nr. 83.
Freundl. Mitt. von Staatsarchivar Dr. Anton Largiadèr, Zürich. Nachforschungen im
Familienarchiv Meyer von Knonau in der Zentralbibliothek Zürich blieben erfolglos.

51 Miscellania VIII., Seite 385. Konzept eines Briefes von Hohenbaum an Birchler.
Sommer 1786. Dazu Leu H. J., Schweitzerisches Lexikon 6 (1752) 112-126.

52 MiscellaniaVIL, Seite 161. Porta an Hohenbaum. 20. November 1785. Randbemerkung

Hohenbaums.
63 Staatsarchiv Zürich: Graubünden A 248,1 ; 248,6; 248,8-9. Kopien im Klosterarchiv

Disentis: ZD nr. 1-4.

"5



bald nach Chur kommen und dann nach Disentis gehen werde, um
den wenige Monate vorher gefundenen Sarkophag der Klosterheiligen
zu besichtigen.54 In der späteren Beschreibung dieser seltenen
Antiquität im Episcopatus Curiensis von 1797 läßt indes nichts irgendwie
schließen, daß Eichhorn ihn selbst gesehen hat.55 Daß aber eine solche
Reise ins rätische Kloster damals irgendwie vermutet werden konnte,
das verrät ein Brief Hohenbaums an Dekan Birchler vom 1. November
1786, worin der Rheinauer Mönch schreibt: «Ich wartete bis jetzt
vergeblich darauf, daß der sehr berühmte St. Blasianer P. Ambros bei
seiner Rückkehr aus Disentis (bei uns in Rheinau) ankommt.»56 Es

liegt aber doch näher, daß P. Eichhorn eine eventuelle Reise nach
Disentis mit einem Aufenthalte in Chur verband. Nun aber verweilte
der Gelehrte des Schwarzwaldklosters erst im Sommer 1787 fünf Tage
im bischöflichen Schlosse zu Chur, wo ihm besonders Kanzler Georg
Schlechtleuthner und Registrator Anton Baal unterstützten.57 Im
gleichen Jahre 1787 besuchte P. Ambros das nahe Kloster Pfäfers und
zwar in Begleitung des Abtes Martin Gerbert, der Ende Juli 1787 wie

gewohnt im Pfäferser Bade seine Kur machte. Ebenso weilte er im
Praemonastratenserkloster St. Luzi zu Chur, ferner in Feldkirch.58
Wenn er am Schluße seines Werkes schlechthin den «Vorstehern der
Klöster in der Diözese Chur» seinen Dank abstattet, so können wir
daraus nicht schließen, daß er persönlich vorsprach. Die Äbtissin von
Schanis sandte ihm ebenso Materialien zu wie der Abt von Marienberg

noch 1789.59 Falls P. Ambros in Disentis gewesen wäre, so hätte
er doch die alpine Landschaft irgendwie in persönlicher Art geschildert
und hätte des damaligen Abtes Laurentius Cathomen (1785-1801)
Erwähnung getan. Er lobte aber nur den 1785 resignierten Abt Ko-

51 Miscellania VIIL, Seite 402. Hohenbaum an Birchler. 22. Juli 1786.
65 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seiten 220, 223-224.
56 Miscellania VIIL, Seite 410. Hohenbaum an Birchler. 1. November 1786. adventum

clarissimi P. Ambrossii S. Blasiani in reditu ex Disertina hactenus frustra praestolatus fui.
57 Episcopatus Curiensis 1797, Seite 205. und Cod. Prob., Seite 192. Mayer J. G.,

Geschichte des Bistums Chur 2 (1914) 512-513. Mit Schlechtleuthner korrespondierte Birchler
über das Todesdatum Ottos I. 973. Miscellania VIL, Seiten 170-176 zum 24. Dezember
1786 und 28. Januar 1 787. Weiteres Material, das für unser Thema hätte nützlich sein können,

war im Churer Archiv nicht zu finden, wie bischöfl. Archivar Dr. Bruno Hübscher mir
in freundlicher Weise mitteilte (18. Januar 1957).

58 Episcopatus Curiensis, Seite 332, Cod. prob., Seite 192. Dazu Pfeilschifter, Germania
Sacra, Seite 124.

59 Episcopatus Curiensis, Seiten 294, 332.



lumban Sozzi. So ist wohl die bisherige Meinung, daß Eichhorn selbst

in Disentis war, mit Vorsicht aufzunehmen.80 Es ist wahrscheinlicher
daß der St. Blasianer sich den ermüdenden Weg über Ilanz nach
Disentis erspart hat. Auch die Mauriner im 17. Jahrhundert und die
Bollandisten im 18. Jahrhundert wagten sich nicht bis zum abgelegenen

Asceterium Disertinense.
Was dann der Episcopatus Curiensis 1797 über Disentis brachte,

ist ein Auszug aus dem breiten Chronicon von P. Augustin a Porta.
Nur entspricht das, was in dem nach Rheinau gesandten Chronicon
über die Äbte Sebastian von Castelberg (1614-34) und Augustin Stöcklin

(1634-41) stand, nicht demjenigen, was der Episcopatus Curiensis
bietet. Offenbar erhielt Eichhorn, vielleicht auf Grund der Materialien
von Hohenbaum, noch einige Notizen nachgeliefert.61

4. Die historische Kritik von P. Moriz Hohenbaum

Gerade weil Disentis ein ehrwürdiges Alter aufwies, aber nicht über
ein reiches Archivmaterial verfügte, mußten sich die interessantesten
Auseinandersetzungen über die Anfänge der Abtei entwickeln. Schon die
Bollandisten setzten den Beginn der monastischen Siedlung nicht mehr
ins 7., sondern ins 8. Jahrhundert, da sie den Praeses Victor, den Mörder
des hl. Placidus, als den Vater des Bischofs Tello von Chur (765)
betrachteten. Dementsprechend war der Genosse des hl. Placidus, der
hl. Sigisbert, nur ein entfernter Schüler des hl. Kolumban. P. Augustin
a Porta klagte in seinem Chronicon über die Unsicherheit in der Genealogie

der sog. Victoriden von Chur: «Schriftsteller der früheren und
der letzteren Zeit schwanken hier dermaßen, daß sie die Disentiser
Geschichte in unheilvoller Weise entstellen, ja sogar vernichten.»62
P. Moriz Hohenbaum setzte sich diesen neueren Anschauungen
gegenüber für einen älteren Victor um das Jahr 600 ein, ohne freilich
dafür beweiskräftige Texte anführen zu können. Er gibt auch zu, daß

6,) Schumacher A., Album Descrtinense 1914, Seite 102: Eichhorn «hielt sich 1787 nur
kurze Zeit in Disentis auf.»

61 Vergi. Miscellania VIL, Seiten 1 16-I17 mit Episcopatus Curiensis, Seiten 261-264.
62 Miscellania VIL, Seite 22 (Chronicon)

II?



in der Kolumbansvita des Jonas vom hl. Sigisbert keine Rede ist.63

Und nun begann die Diskussion über die schwierigen Fragen des

frühen Mittelalters. P. Dekan erörterte zuerst den Hunnen-Einfall von

6jo: «Bis jetzt kenne ich keinen Einfall der Hunnen, ausgenommen im
5. Jahrhundert zur Zeit Leos des Großen und im 10. Jahrhundert zur
Zeit der heiligen Konrad und Ulrich. Ich habe aber keinen Historiker
zu Hand, den ich durchsuchen könnte. Daher begann ich an der
Tatsächlichkeit des Ereignisses zu zweifeln.» Birchler fügte aber auch gleich
die Entgegnung an, die er von den damaligen Disentiser Mönchen
erfuhr. Diese sahen in den Hunnen Avaren oder Hunn-Avaren und
verwiesen auf eine Nachricht von Paulus Diaconus (t 799)? wonach
um die Zeit von 670 ein Vordringen der Avaren nach Friaul und
Venedig stattfand. Birchler möchte den Text selbst einsehen, findet ihn
aber in der Klosterbibliothek nicht (tarnen in Bibliotheca non extat).64
Der gelehrte Mönch auf der Rheininsel nahm indes für die Disentiser
Tradition Partei : «An dem Martyrium der Disentiser Mönche zum
Jahre 670 darf man nicht zweifeln.» Dafür spreche eine Stelle des

Chronisten Gottfried von Viterbo (f ca. 1191), wonach Hunnen damals
aus Ungarn gegen den Herzog von Friaul vorrückten, von diesem aber
geschlagen, sich in das Gebiet von Rätien und Trient ergossen haben.
Die Ungarn möchte Hohenbaum hier nicht in Diskussion ziehen, da
deren Einfälle in die erste Hälfte des 10. Jahrhunderts datieren, wo
sie freilich auch Disentis im Jahre 918 erreicht hätten.65 Es ist Birchler
durchaus hoch anzurechnen, daß er mutig an dem bisherigen Hunneneinfall

von 670 zu zweifeln begann. Die neuere Forschung hat seine

Anregung wiederum aufgenommen und dargelegt, daß ja Paulus
Diaconus gar nicht von Rätien spricht. Erst der Chronist Campell im
16. Jahrhundert hat diese Einfälle auch auf Rätien ausgedehnt.66 Gottfried

von Viterbo interpretiert wahrscheinlich Paulus Diaconus etwas

63 Miscellania VII., Seiten 125-126 (Animadversiones). Dazu P. E. Martin in den
Mélanges Ferd. Lot 1925, Seiten 515-541, bes. Seite 527 über die Gallusvita von Seeligenstadt,
die Hohenbaum ebenfalls anführt. Dazu Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte
1952, Seiten 264-270 und Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern 1954, Seiten
I33-I42-

64 Miscellania VII., Seiten 153-154. Birchler an Hohenbaum. 23. Juli 1785.
65 Miscellania VIL, Seiten 177-178. Hohenbaum an Birchler. 11./13. August 1785, dazu

Miscellania VII., Seite 127 (Animadversiones).
66 Müller L, Die Anfänge von Disentis 1931, Seiten 75-98, 196, bes. Seiten 96-98

^Jahresbericht der Hist, antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, Band 61).

I18



frei, wie überhaupt seine geschichtlichen Werke an Unklarheiten und
Fabeln reich sind.67

P. Augustinus a Porta betrat auf Hohenbaums Autorität hin
wiederum die alten traditionellen Pfade, ließ einerseits gemäß dem
Verzeichnis der geflüchteten Kostbarkeiten einen Teil des Konventes
nach Zürich fliehen, den andern aber von den Hunnen erschlagen
werden. Zu letzteren zählt er aber auch den damaligen Abt Adalbero,
den Mabillon nach Zürich flüchten ließ. Hier erklärt sich P. Augustin
gegen Mabillons Annahme, läßt Adalbero Märtyrer sein und zwar in
Hinsicht auf die antiquissima constansque traditio. Unser Historiograph

will aber nicht Mabillon für diesen Irrtum verantwortlich
machen, sondern denjenigen, der ihm diese Mitteilungen zugeschickt
hat.68 Das war aber niemand anders als Adalbert III. Defuns, der
Verfasser der Synopsis.

Interessant ist es aber doch, daß Hohenbaum einmal die heutige
Lösung, daß es sich um einen Sarazeneneinfall von ca. 940 handelt, durch
den Kopf ging. Als er nämlich für die Germania Sacra das Bistum Sitten
bearbeitete, da fand er, daß «Avaren und Sarazenen um das Jahr 940
das Kloster St. Moritz ausgeplündert und angezündet haben. Sie

waren damals aus Italien vertrieben und hielten die poeninischen
(Wallis) und rätischen Alpen einige Jahre besetzt. Zu dieser Zeit
könnte das Blutbad unter den Disentiser Mönchen sich ereignet haben.»
P. Moriz durchstrich dann wieder seine Sätze.69

Für den Einfall von 670 brachten die Disentiser in ihrer Rheinauer
Korrespondenz ein ganz neues Argument, nämlich den Fund von
Waffen in Disia, auf die kurz vorher Bauern beim Pflügen ihrer Äcker
gestoßen waren. Man betrachtete sie als Beleg für die Schlacht, in
welcher die Hunnen geschlagen worden seien. Hohenbaum äußerte
sich gleich positiv: «Einen Beweis für die Schlacht mit den Barbaren
ersieht man mit Recht aus den Spitzen der Lanzen und Überbleibseln

c7 Lexikon für Theologie und Kirche 4 (1932) 622. Die betreffende Stelle in MGH
Scriptores XXIL, Seite 214: Pantheon. Cap. 23, Abschnitt 4. Zur Benutzung des Paulus
Draconus ebendort, Seiten 8, 212-214.

68 Miscellania VIL, Seite 13 Chronicon Disertinense). Ebendort VIL, Seite 128

(Animadversiones) : Utrum Abbas ipse Adalbero necatus fuerit, an vero se Turegum rece-
perit, incertum videtur; insistendum potius traditioni quam alieuius recentioris scriptoris
effati.

C9 Miscellania VIIL, Seite 385 zu ca 1786.

"9



der Schwerter, die man neuerdings an einem bekannten Orte gefunden
hat.» ""Dementsprechend nahm dies P. Augustin auch in sein Chronicon

und P. Ambros Eichhorn in seinen Episcopatus Curiensis i 797
auf.71 Heute sieht man in diesem Waffenfund zwar keinen Beleg für
eine Schlacht, da bei solchen Ereignissen das kostbare Eisen nie den
Gräbern beigegeben, sondern eifrigst gesammelt und behalten wurde.
Es dürfte sich eher um einen prähistorischen Fund handeln.72

Methodisch war der Hinweis auf archaeologischc Funde für die

neue Forschung typisch. Solche Indizien fanden sich ausführlich weder
in der Klosterchronik des Abtes Bundi (f 1614) noch in der Synopsis
Annalium von Abt Defuns ("("1716). Erst der große Fortschritt der
Naturwissenschaften lenkte die Geschichtsforschung auf die Überbleibsel

hin. Die Ausgrabungen in Herculaneum (seit 1719) und Pompeji
(seit 1748) melden die neue Einstellung an und die ersten großen
Museen, das Britische Museum von 1753 und das vatikanische von
Riemens XIV. (1769-74), offenbaren noch deutlicher diese Geistesrichtung.

Im Sinne dieser archaeologisch interessierten Zeit machte P.

Augustin a Porta und seine Mitbrüder im ganzen Kloster Jagd auf
Altertümer. Auf einem dieser Streifzüge entdeckten sie «aus Staub und
Schmutz» eine lederne Müra-Hiille aus dem 14. Jahrhundert, die dann

später leider verloren ging. Dieses Futteral entsprach der Infel des

Abtes Johannes von Ilanz (1368-1401), die heute noch erhalten ist

und die älteste noch ganz erhaltene Mitra der Schweiz darstellt.73

Wichtiger als die Mitra-Hülle und als die Waffen war der Fund von
kupfcrvergoldeten Platten, die dem Sarkophage der hl. Placidus und
Sigisbert angehörten. P. Augustin a Porta machte diese freudige
Entdeckung irgendwo im Kloster, wohl im Estrich oder in einer Sakristei
im Januar 1786. Es handelte sich um jenen Sarcophagus paratus, der

um 940 vor den Sarazenen nach Zürich geflüchtet worden war. Nach
der Tradition verbarg man ihn im 11. Jahrhundert. Sicher fand man
ihn ganz unerwartet erst wieder imJahre 1498. Abt Stöcklin (t 1641 sah

70 Miscellania VIL, Seite 128 (Animadversiones).
71 Miscellania VIL, Seite 13 (Chronicon) und Eichhorn, Episc. Cur. 1797, Seite 221.
72 Müller L, Die Anfänge von Disentis 1931, Seiten 95-96.
73 Miscellania VIL, Seite 63 (Chronicon). Näheres Müller L, Die Mitra in den Schweizer

Klöstern. Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 34 (1940) 51-52.

120



ihn noch ganz, P. Augustin a Porta entdeckte nur noch zahlreiche
Fragmente. Die Disentiser interessierten sich am meisten um das kostbare
Stück, weil nach ihrer Ansicht darauf die Kopfträgerepisode des hl.
Placidus dargestellt war. Ausführlich orientiert uns darüber P. Fintan
Birchler in seiner 1786 verfaßten Abhandlung:

«Brevis Disquisitio, utrum S. Placidus Desertinensis revera fuerit
Cephalophorus, adeoque post mortem suam Caput amputatum ad
S. Sigisbertum deportaverit.»74 Danach konnte man von den vielen
Figuren, an die 50, noch die folgenden Szenen erkennen. Erstes Bild :

Placidus in Kukulle vor dem Praeses Victor; zweites Bild: Placidus
oder sonst ein Mönch hält ein Haupt in den Händen vor seiner Brust,
also eine Darstellung mit zwei Köpfen; drittes Bild : Placidus erhält das

Mönchskleid vom hl. Sigisbert; viertes Bild: Placidus trägt sein Haupt
zum hl. Sigisbert. Dabei zeigt der Körper des hl. Placidus an Beinen
und Händen Pestflecken, ähnlich wie zehn Aussätzige, deren
Heilung ebenfalls auf einer dieser Sarkophagplatten dargestellt war (Luc
17, 12). Birchler sieht darin einen sicheren Beleg für die Kephalo-
phorenepisode und meint, Mabillon hätte dieses Ereignis nur deshalb

übergangen, weil er den Sarkophag nicht gekannt habe. Nach den

Ausführungen P. Dekans hätte Bischof Tello von Chur um die Mitte
oder in der 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts oder allenfalls einer von dessen

Schülern zu Anfang des 9. Jahrhunderts den Sarkophag machen lassen.

Fundbericht und Zeichnung wurden bald an P. Moriz Hohenbaum
gesandt, der sich dazu sehr zurückhaltend äußerte.75 Er nimmt die

Datierung auf das 8. Jahrhundert nicht ohne weiteres an, obwohl sie

schon von Abt Augustin Stöcklin (j 1641) vorgeschlagen wurde. Hohenbaum

findet nicht in allen Stöcklinschen Werken die genaueste Kritik
(accuratam chrisin in aliis ejus scriptis desideravi). Auch daß der
Sarkophag unter Abt Ulrich im 11. Jahrhundert versteckt worden sei, ist
für P. Moriz nicht über jeden Zweifel erhaben. Über die Bilder selbst
ist er im Ungewissen. Hohenbaum findet keinen Anhaltspunkt für das

Mönchtum des hl. Placidus und läßt es daher offen, ob der Heilige in
der Kukulle vor Praeses Victor dargestellt sei. Den Mönch mit dem

74 Miscellania VIIL, Seiten 364-375.
75 Miscellania VIIL, Seiten 376-383 (Konzept), 396-402. Hohenbaum an Birchler.

22. Juli 1786.

121



Haupt in der Hand interpretiert er als den hl. Sigisbert oder einen
andern Mönch, nicht aber als den hl. Placidus, weil dieser nicht zwei

Häupter hatte. Die Übergabe eines Gewandes durch den hl. Sigisbert
an einen Laien vermag der Rheinauer Gelehrte nicht als die Profess

des hl. Placidus deuten.
Am meisten setzt seine Kritik beim sog. Kephalophorenbilde ein. Er

schiebt nüchtern die bisherige Tradition beiseite (remotis fabulis) und
sieht hier keine Kopftragung, sondern nur die Tatsache, daß der hl.
Placidus auf dem Wege zu St. Sigisbert enthauptet worden sei. Aber
er zweifelt auch daran, daß es sich um Placidus handle, da ja die Figur
keinen Martyrernimbus aufweise, hingegen Pestflecken zeige. Es sei

also hier die Heilung eines Siechen durch St. Sigisbert dargestellt.
Dann wendet sich Hohenbaum überhaupt gegen die Kopfträgerle-
gendc, welche schon Mabillon und die Bollandisten abgelehnt hätten.
«Dieser Tradition widersprechen alle Kritiker». «Alle Protestanten
belächeln diese Dinge».76

Dekan Birchler sandte bald auch nach St. Blasien eine genaue
Zeichnung des Sarkophages.77 Der Bearbeiter des Episcopatus Curiensis

antwortete schon nach 14 Tagen. Eichhorn nimmt die Datierung
auf das 8. Jahrhundert an, zweifelt aber an der Darstellung des

Kopftragens. Aber selbst wenn hier Placidus als Kephalophore dargestellt
worden wäre, so sei dies kein Beweis, daß es wirklich so stattgefunden
habe. Die früheren Märtyrer seien gerne mit dem Kopf in der Hand
abgebildet worden. «Besonders in unserem Zeitalter wäre es gefährlich,

Wunder zu verbreiten, die sich nicht auf die solidesten Argumente
stützen können».78 Diese Ansicht des St. Blasianer Gelehrten betrübte
Birchler sehr. Aber Eichhorn wollte diese seine These nicht veröffentlichen.

Dekan Birchler ließ ihn wissen, daß er sonst dadurch «die
Disentiser sehr beleidigt hätte.» Er schwieg darüber auch in seinem

76 Miscellania VIL, Seite 127 (Animadversiones) urteilt Hohenbaum milder: videntur
tarnen pro S. Placido speciales circumstantiae pugnare. Wie P. Mauritius Hohenbaum
anfänglich kritisch war, so auch UlrichJoh. von Salis-Seewis (1777-1817), der die Abhandlungen
für die Kopfträgerlegende «Lappalien» nannte. Guido von Salis-Sewis, Joh. Ulrich von
Salis-Seewis. 1926, Seite 174 zum Ganzen jetzt H. M. Plantin, Les Passions de S. Lucien et
leurs dérivées céphalophoriques. 1953, Seite 53 IT.

77 Miscellania VIIL, Seite 395. Birchler an Eichhorn. 2. Juli 1786.
78 Miscellania VIIL, Seiten 390-391. Eichhorn an Birchler. 15. Juli 1786.

122



Episcopatus Curiensis von 1797 und erwähnt nur die Figur mit den
zwei Köpfen.79

Gegen Eichhorn suchte Dekan Birchler den Einsiedler Mönch P. Fintan

Steinegger ins Feld zu führen. Dieser Pater hatte schon vorher mit
Abt Gerbert in Sachen St. Frowin die Klinge gekreuzt und galt als

ein scharfsinniger Gelehrter. Birchler nannte ihn einen «nicht geringen
Kenner des Altertums» (antiquarius non exiguus). Er kam selbst
noch im Jahre 1786 nach Disentis und sah sich den Sarkophag mit
eigenen Augen auf das Genaueste an und fand vor allem, daß beim
Bilde des hl. Placidus Kopf und Hals getrennt seien. Sonst zweifelte
Steinegger an den Kopfträgerepisoden, wenigstens «an den meisten,
wenn nicht an allen». Aber hier wollte er doch in Hinsicht auf das

alte Bild eine Ausnahme machen. Er datierte sogar den Sarkophag
ins 7. oder 8. Jahrhundert und sah diesen Ansatz als unzweifelhaft an.80

Hohenbaum hat das Verdienst, daß er manches ganz richtig
kritisiert und gedeutet hat. Die Datierung wird anhand eines größeren
Vergleichsmaterials heute eher ins späte 9. Jahrhundert oder noch um
900 angesetzt, als ins 8. Jahrhundert.81 Das Kopfträgerbild ist sicher
nichts anderes als die Heilung eines Leprosen. E. Poeschel konnte 1943
auf eine Darstellung der Reichenauer Buchmalerei von Ende des

10. Jahrhunderts hinweisen (heute München, Staatsbibliothek, cod.
lat. 4453 fol. 97 v), die den Pestkranken in der gleichen Haltung
darstellt und die auch das Pesthorn auf dem Rücken des Kranken genau
so zeigt wie auf dem Sarkophag. Mit diesem Instrumente warnte der
Sieche die Leute vor der Berührung.82 Während aber Poeschel mit
Hohenbaum die Szene noch auf den hl. Sigisbert beziehen, wäre es

naheliegender, die Episode dem hl. Martin, dem Klosterpatron,
zuzuweisen. Sulpicius Severus (f ca. 420) erzählt uns, wie der Heilige beim
Einzug in Paris einen Pestkranken am Wege geküsst, gesegnet und

79 Miscellania VIIL, Seite 404. Birchler an Eichhorn. 6. August 1786. Eichhorn A.,
Episcopatus Curiensis 1797, Seiten 220-224.

80 Miscellania VIIL, Seiten 392-394. Birchler an Steinegger, 26. Juni 1786 und Steinegger

an Birchler 11. August 1786. Ebenso 1. c. ,Seiten 367, 370 (Birchlers Disquisitio). Über
ihn Henggeler R., Professbuch von Einsiedeln 1933, Seiten 419-420.

81 Müller L, Die Anfänge des Klosters Disentis 1931, Seiten gg-109. Poeschel E., Die
Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 5 (1943) 26-28.

82 Poeschel 1. c. Gute Abb. jetzt bei Engelmann U., Die Reichenau. 1956 Bild XXIV.
Ein neues Beispiel aus dem späten 9. Jh. Jammers E., Die Essener Neumanhandschriften
1952 Taf. 1. Dazu Annalen des hist. Vereins für den Niederrhein 157 (1955) 193.

I23



geheilt hat. In ähnlicher Weise stellt das andere Bild nicht die Profess

des hl. Placidus, sondern den Heiligen von Tours dar, wie er einen
Armen bekleidet. Speziell jene Szene beim Stadttor zu Amiens, wo
St. Martin seinen Mantel teilte, ist nicht gemeint. Aber Sulpicius
berichtet doch vom Heiligen, daß er oft Hungrige speiste und Nackte
bekleidete.83

So hat schließlich die Idee Hohenbaums fruchtbringend auf die

heutige Forschergeneration gewirkt und wenigstens den Weg zur
richtigen Lösung angebahnt. Darüber hinaus aber trug das Interesse der
Rheinauer (Birchler, Hohenbaum) dazu bei, daß uns ausführliche
Beschreibungen des Sarkophages und sogar eine Zeichnung zweier
Bilder erhalten blieb, die umso wichtiger sind, als der kostbare Object
selbst beim Franzosenbrand am 6. Mai 1799 verloren ging.

Fast in ein ganzes Labyrinth von Anachronismen brachte die
Disentiser die Ursüinusfrage. Die Synopsis von Abt Adalbert III.
betrachtete Ursicinus als Abt von Disentis und Bischof von Chur ließ
nach ihm 760 Tello als Bischof folgen, der vorher Abt von Disentis

gewesen sein soll. Das übernahm P. Augustin a Porta. Aber von P.

Ambros Eichhorn auf die Vita S. Galli aufmerksam gemacht, wonach
Tello schon 759 als Churer Oberhirte für St. Gallen gegen den
Konstanzer Bischof Sidonius auftrat, zweifelte der Disentiser Archivar
zunächst an der Genauigkeit der Bischofsliste der Bodenseestadt: «Ob
die Konstanzer Chronologie so sicher und untrüglich ist, das man ihr
unzweifelhaften Glauben schenken darf?» Er schlug auch die Annales

von Abt Adalbert III. nach, aus denen er uns folgendes berichtet:
«Nach der Tradition der Vorfahren und der ständigen Überlieferung

dürfen wir nicht zweifeln, daß St. Ursizin in unserem Kloster
Disentis bestattet wurde. Deshalb möchte ich am ehesten glauben,
daß Ursizin nicht zu Chur, sondern zu Disentis sein Leben beschlossen

habe. Und vielleicht hat er einige Zeit vor dem Tode sein Disentis
wieder aufgesucht, um sich heiligen Übungen und der Betrachtung
himmlischer Dinge zu widmen, um sich desto besser auf den glücklichen

Übergang aus diesem Leben vorzubereiten, was Brauch bei den

heiligmäßigen Bischöfen früherer Zeit war.» Aus diesem Zitat sehen

83 Sulpicius Severus, Leben des hl. Martin. Kap. 2, 3, 18 (Kösel, Bibliothek der Kirchenväter,

Band 20. Jahr: 1914).

124



wir etwa den Charakter der verlorengegangenen Annales. Sie zeigen
Defuns bei seinen Sondierungsarbeiten, während die Synopsis das

fertige, schön verputzte Gebäude vorführt. Und einen ganz guten
Baustein hat uns Abt Adalbert III. herbeigeschaft, die Nachricht über
sein Grab in Disentis, ein Argument, das später wieder zur Geltung
kam. Was Archivar a Porta in den Annales nicht gut gefiel, das war
die Hypothese von der Resignation des Abtes. «Diese Vermutung wird
ohne irgend ein Fundament in alten Dokumenten aufgestellt. Ja, nicht
einmal eine Spur von solchen alten Belegen läßt sich in unserem Archive
finden. Bemerke wohl: Es gibt überhaupt keine gleichzeitigen oder
auch nur fast gleichzeitigen Dokumente.»84 Einzig richtige Methode,
zuerst einmal zuzusehen, ob es Originalquellen gibt. Aber leider übersah

man den Liber Confraternitatum von Reichenau. All seine Zweifel
legte Pater a Porta seinem Rheinauer Orakel P. Moriz auseinander.
Hohenbaum setzte sich sofort für die Angaben der Vita S. Galli ein
und betrachtete dementsprechend Tello bereits 758 oder sicher 759 als

Abt von Disentis und Bischof von Chur. Er kann sich dabei auch auf
Mabillon beziehen und ist der Ansicht, daß gegenüber diesen Belegen
«die Meinungen der Neuerer und die Überlieferungen des Volkes
weichen müssen. Wenn wir nicht von selbst daraufverzichten, wo die Dokumente

anderes raten, werden wir nicht bis zu den wirklichen Ereignissen

vordringen können.»85 P. Augustin nahm dann das Datum 758
in sein Chronicon für die Nachfolge Tellos auf, aber operierte doch mit
der Resignation des Ursicinus. Die neuere Forschung gewann aus der
Gallusvita das Datum 759/760 und unterschied genau nach den
primären Quellen: Tello ist nur als Bischof, nicht als Abt überliefert,
Ursicin war wohl nach dem Reichenauer Verbrüderungsbuch Abt
und Bischof, aber nicht Churer Bischof, sondern Klosterbischof. So

lösen sich die Rätsel verhältnismäßig leicht.86

Mit der ganzen Frage hängt die Bulle Papst Stephans IV. zu Worms

für Pfäfers von 770 zusammen, da darin Ursicinus als Episcopus Curi-
84 Miscellania VIL, Seiten 157-159. Dubium von P. Augustin a Porta als Beilage zum

Briefe Birchlers an Hohenbaum. 23. Juli 1785.
86 Miscellania VIL, Seite 178. Hohenbaum an Birchler 11./13. August 1785: Recen-

tiorum opiniones et populäres traditiones cedere debent, nisi enim his sponte renuntiemus,
ubi monumenta aliud suadent, vix ad veritatem factorum pertingere poterimus.

86 Frank H., Die Klosterbischöfe des Frankenreiches 1932, Seiten 113-127, 169-179.
Müller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 33. Am ausführlichsten sind die Belege in
der Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 19 (1939) 337-395, bes. 359IT. angegeben.

125



ensis erscheint. Auch da opponierte P. Ambros Eichhorn, der diese

Unterschrift mit den Belegen für Tello unvereinbar findet. Der Ausweg,

für Ursicin 758 nur eine Resignation, nicht aber den Tod
anzusetzen, scheint ihm wenig glücklich. Seine Dilemma geht dahin :

«Entweder ist die Unterschrift der besagten Bulle falsch, oder dann müßte

man außer zwei gleichzeitigen Tello auch noch zwei Ursicinus erfinden,
was ferne sei.» Dadurch in die Enge getrieben, schlägt P. Augustin a

Porta die frühere Disentiser Literatur nach : «Unser hochwürdigster
Geschichtsschreiber Adalbert (Defuns) hatte eine Abschrift der genannten

Bulle Stephans IV. zur Verfügung, die ihm von Pfäfers übersandt
wurde und zwar in der Zeit, als er seine Annales schrieb, aber er übergeht

sie vollkommen, obwohl er sonst überall als aufgeschlossener und
erfahrener Kritiker gelten kann» (quamquam ubique oculatus, critices

quoque peritusinveniatur).87 Auch dieses Mal stellte sich Hohenbaum
auf die Seite Birchlers : «Selbst wenn die erdichtete Resignation Ursi-
cins zuträfe, so hätte dennoch nicht dieser, sondern Tello als der
derzeitige Bischof die Bulle unterschreiben müssen. Aber zwei Ursicinus
aufzustellen, um diese Schwierigkeit zu lösen, wäre eine billige
Ausflucht, abgesehen davon, daß auch zwei Tello anzunehmen wären.»
P. Moriz fügt noch bei : «Sicher hat Stephan IV. während seiner

ganzen Regierung niemals seinen Fuß außerhalb Italiens gesetzt.»
Wie hätte er also eine Bulle zu Worms ausstellen können? Hohenbaum
glaubt eher an eine Urkunde Stephans IL zu Worms im Jahre 754, in
welcher Ursicin hätte unterschreiben können.88 Wir sehen hier wie
Eichhorn und Hohenbaum, aber auch sogar Defuns und a Porta voller
Zweifel waren. Dementsprechend erscheint das Dokument im Chronicon

Disertinense von P. Augustin überhaupt nicht, im Episcopatus
Curiensis von P. Ambros aber als verfälschte Urkunde.89 Nach etwa
150 Jahren hat die neuere Forschung diese Bulle ganz als Fälschung
des Pfäferser Mönches P. Karl Widmer entlarvt (Transsumpt von
1656).90 Man fragt sich, ob nicht Abt Defuns, der etwa 35-40 Jahre

87 Miscellania VIL, Seiten 157-158. Dubium von P. Aug. a Porta, Beilage zum Briefe
Birchlers an Hohenbaum 23. Juli 1785.

88 Miscellania VII., Seiten 178-179. Hohenbaum an Birchler. 11./13. August 1785.
ebendort Seite 129 (Animadversiones).

89 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seite 269 (Erwähnung), Cod. Prob. Seite

33 (Kritik).
90 Meyer-Marthaler und Perret, Bündner Urkundenbuch I. nr. 18. Perret F., Urkundenbuch

der südlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1951) 22-23. Die dort Seite 23 Anm. 12

126



nach der Falsifikation sich darum interessierte, davon irgendwie eine

Ahnung hatte? Er wollte sich offenbar nicht mit diesen zweifelhaften
Federn schmücken.

Nicht nur die Anfänge von Disentis, auch die ganze karolingische
Zeit ist noch von wenigen Quellen erhellt. P. Augustin a Porta führte
in seinem Chronicon für die Jahre 784-791 einen Abt Adalbero IL an
und berief sich dabei auf die sog. Tabulae parentales. P. Moriz dringt
auf Genauigkeit : «Was für Totenroteln sind das? Wressen Alter?
Vielleicht ein altes Necrologium?» Auf die Klage des Chronicons, daß
leider Familie und Heimat des Abtes unbekannt seien, antwortete der
Rheinauer Gelehrte : «Das ist nicht zu verwundern, denn dies notierten
die älteren Chronisten selten. Außerdem kamen die Familiennamen
erst im 12. Jahrhundert zur Geltung.»91 Den im Chronicon nicht
genau datierten Besuch Karls des Großen legt Hohenbaum auf 800 fest und
mahnt, der Disentiser Urkunde des Kaisers näher nachzugehen (eius

diploma an existât vel perierit). Auch die Angabe, daß die von Azo
erbaute Placiduskirche 1458 einer Lawine zum Opfer gefallen sei,

nimmt P. Moriz nicht ohne weiteres an und verlangt dafür die genaue
Quelle. Konsequenter und didaktischer hätte kein Professor die Schüler
seiner Seminarübung zum wirklich kritischem Forschen anleiten
können.92 Über den folgenden Abt Agnellus lag dem Chronicon ein
Bericht des Priors der Reichenau, P. Roman Jost, vor, der am 4. März
1688 an Abt Adalbert IL de Medell abging. Jost meldet von den
Disentiser Einträgen im Reichenauer Liber Confraternitatum, findet
aber dieselben nicht so eindeutig wie die Listen anderer Klöster (in
caeteris quidem clarius quam in annotatione Desertinensi). Offenbar
übermittelte der Reichenauer Prior nur den Konvent der Lebenden
mit Agnellus an der Spitze. Hohenbaum forderte genauere Angaben
über nachträgliche Einträge und Interpolationen im Reichenauer
Codex und einen ausführlicheren Kommentar. Ja, P. Moriz vermutete
richtig, daß noch ein älterer Konvent (forsitan enim continet etiam

Engegebene Datierung stützt sich stets auf die Annahme, daß Ursicinus Bischof von Chur
war, wie noch die ältere Literatur glaubte. In der Vita S. Galli, wie Hauck A.,
Kirchengeschichte Deutschlands 2 (1912) 807 nahebringt, steht Ursicinus nicht. Über Zusammenhang

von Disentis und Pfäfers Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 2 (1952) 9 ff.
91 Miscellania VIL, Seite 24 (Chronicon) und Seite 130 (Animadversiones). Adalbero

kam irrtümlicherweise in die Disentiser Aebteliste hinein. Die Anfänge von Disentis 1931
Seiten 94-95 und Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1933, Seite 426.

92 Miscellania VIL, Seite 25 (Chronicon) und Seite 130 (Animadversiones).

127



Abbates priores) als der des Abtes Agnellus eingetragen sein müsse.
So nahe kam er mit seiner Forschung der Liste der Verstorbenen und
dessen Gründerabt Ursicinus, ohne ihn aber zu finden.93

P. Augustin a Porta bietet auf Grund der Angaben des Abtes
Augustin Stöcklin (71641) aus dem Pfäferser Verbrüderungsbuche die
Äbte Ogo (Ugo, Hugo) 836-850, Prunicius (Pruninc) 850-875, Richard
875-893 und Hermann 893-915.94 Unter Ogo wird sowohl die
Verbrüderung mit Pfäfers wie St. Gallen datiert. Hohenbaum setzt die
Einträge im Pfäferser Buch später an (ca. 900). Daß der damalige Abt
Praestantius weder von P. Augustin noch von P. Moriz erkannt wurde,
kommt daher, daß die Bezeichnung abba=abbas ausradiert war. Das
Chronicon spricht von 233 Namen, welche sich auf Disentis beziehen
sollen. Hohenbaum zweifelt daran sehr, da solche Zahlen damals
kaum mehr üblich waren (valde dubito, qua numerositate forsitan
nullum ibi aliud monasterium inscribitur).95 Den in der Liste genannten

Adalpero episcopus nahm schon Pater a Porta nicht für Disentis
in Anspruch und konnte ihn auch nicht näherhin lokalisieren (incertum
est, cuius ecclesiae vel sedis fuerit).96 Der Rheinauer Gelehrte bestätigte

dies und ließ die Disentiser Liste nur bis zu ihm gehen. Er
charakterisierte den Codex Confraternitatum ausgezeichnet als ein
Buch, in das verschiedentlich und spät, ohne Titel und oft an falscher
Stelle, fast unzählige Namen eingeschrieben wurden.97 Das bestätigte
ihm die neuere und neuste Forschung immer mehr.98 In ähnlicher
Weise äußerte sich Hohenbaum über das St. Galler Confraternitäts-
buch: «Dem Rheinauer Katalog in der St. Galler Handschrift folgen
auf der andern Seite einige hundert Namen, welche die Unsrigen als

93 Miscellania VIL, Seiten 26-27 (Chronicon) und 130 (Animadversiones). Eichhorn,
Episopatus Curiensis 1797, Seite 225 erkannte ihn, ohne aber diese Entdeckung
auszunützen.

94 Miscellania VIL, Seiten 27-29 (Chronicon) und Seiten 131-132 (Animadversiones^.
Dazu MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884, Seiten 374-375 und zuletzt Perret F.
in Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1950, Seiten 256-257.

95 Dem gegenüber war es ein Rückschritt, daß Eichhorns Episcopatus Curiensis 1797,
Seite 225 wieder auf die 233 Namen zurückgriff.

96 Es handelt sich wohl um den Augsburger oder Basler Bischof. Anfänge von Disentis,
Seiten 34-35, 95.

97 Miscellania VII., Seite 132: Constat, istis catalogis manu posteriori sine novis titulis
innumeras ferme personas adjunctas fuisse, quae ad primos titulos non pertinebant
(Animadversiones)

98 Vergi. Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 1952, Seiten 11-12. Zeitschrift für
Schweizerische Kirschengeschichte 1956, Seiten 21-22, 67.

I28



Rheinauer ansahen, die aber in der Tat nicht dazu gehören.»99 Ebenso
konnte der «schweizerische Mabillon» auf der Fintansinsel im St.

Galler Codex die Disentiser Liste nicht finden, obwohl er die Handschrift

beinahe ein halbes Jahr in Rheinau selbst studieren und
durchsuchen durfte.100 «Kein Wunder, da jener Codex, sonst sehr vortrefflich,

doch vielfach unvollständig ist, in dem Blätter verloren gingen
oder weggerissen wurden, da er in die Hände der Protestanten fiel.
Daher enthält er auch den Katalog der Reichenauer Mönche nicht, mit
denen doch ein ähnliches Bündnis geschlossen wurde.»101 Hohenbaum
denkt offenbar an den zürcherischen Überfall im i. Villmergerkrieg
von 1656.102

Der Disentiser Chronist erinnert weiter an Bischof Salomon von
Konstanz (890-919), der einst zugleich Abt von St. Gallen und im
Besitze von Pfäfers war. In ähnlicher Weise stellt er sich den Reichenauer

Mönch Waldo zugleich als Bischof von Chur und Abt von
Disentis (915-951) vor. Freilich lehnt das Chronicon doch die Schenkung
des Klosters an Chur durch Konrad IL (1024-39) a^> da ln dieser
Urkunde notwendigerweise ein Anachronismus vorliegen müsse. Das
Dokument legt er umso lieber beiseite, als noch BischofJohannes Flugi
1645 daraus Rechte des Bistums auf die Abtei ableiten wollte.103

Hohenbaum hat eine andere Auffassung: «Die Mönche wählten
gewöhnlich nur gezwungen Bischöfe zu Äbten, weshalb es dem Brauche
jener Zeiten viel angemessener wäre, daß der Churer Bischof Waldo
die Abtei Disentis nur durch das Entgegenkommen des Kaisers Konrad

L, der 912 als König der Römer oder Deutschen erwählt wurde
und 919 starb, erhalten habe. Darüber soll ein Diploma im Churer
Bistumsarchiv sein, freilich ohne Angabe des Datums und unter
Anführung Konrads IL statt Konrads I. Mehrere Historiker erwähnen
dies und es wird dadurch bestätigt, daß die freie Abtswahl nachher von

99 Piper, Seiten 47-48.
100 Miscellania VIL, Seite 132: Catalogus (Disertinensum) in hoc codice desideratur;

certe ego, qui Rhenaugiae ad medium ferme annun prae manibus habui, cum reperire
non potui (Animadversiones). Die Anfänge von Disentis, Seiten 20-28.

101 1. e. Vergi. Piper, Seite 3. wonach noch Melchior Goldast (j 1635) den Codex
vollständiger vor sich hatte. Hohenbaum ist der erste, der das Fehlen ausdrücklich bezeugt.

102 Henggeler R., Professbuch von Pfäfers, Rheinau, Fischingen 1931, Seite 225.
103 Miscellania VIL, Seiten 29-30 (Chronicon). Zu Bischof Salomo Bündner Urkundenbuch

I. nr. 87, 89, 90, 94. Zu Flugi Jahresbericht der Hist.-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden 30 (1900) 18.

129



Otto I. und Otto IL und Otto III. wiederhergestellt wurde.»104 Die
neuere Kritik hielt die Urkunde zuerst als Fälschung des 14. Jh., doch

später machte sie es wahrscheinlicher, daß es sich um eines der wenigen
und echten Diplome des italienischen Königs Konrad, des Sohnes

Heinrichs IV,. handelt, der es 1096/97 erlassen hat. Nicht Waldo von
Chur scheint genannt zu sein, sondern Wido (1096-1122).105 Hohenbaum

hat insofern richtig gesehen, daß er darin einen weltlichen
Machtspruch vermutete.

Während das Chronicon die Zerstörung der Abtei durch die
Ungarn nicht berichtet, fügte Hohenbaum dies sofort bei. Er nennt
dafür das Jahr 918. Da er alte Belege nicht kannte, sprach er
irrtümlicherweise von LTngarn statt von Sarazenen.106 Sachlich hat P. Moriz
Recht behalten. Leider hat Eichhorn diese Anregung Hohenbaums
nicht gekannt oder auf alle Fälle nicht in Erwägung gezogen.107

Die um die Jahrtausendwende folgenden Äbte Otker und Adalgott
aus dem Stifte Einsiedeln will der Rheinauer Kritiker nicht einfach
hinnehmen und fragt daher nach den Quellen, da er über sie in den
Annales Eremi d. h. also in den verschiedenen chronikalischen
Jahrbüchern von Einsiedeln aus dem Mittelalter nichts gelesen habe. Das

Fragezeichen ist insofern begreiflich, da die beiden Äbte erst durch
eine necrologische Überlieferung des 14. Jahrhunderts beglaubigt
sind. Aber das stets verehrte Grab und der deutliche Einfluß Einsiedeins

auf das liturgische Kalendar von Disentis um das Jahr 1000
lassen keinen Zweifel an der Herkunft der beiden Reformäbte aufkommen.108

Das Chronicon Disertinense führt jene Urkunde von 1048, in welcher
Kaiser Heinrieh III. das Kloster von der bischöflichen Kirche von Brixen,

104 Miscellania VIL, Seite 133 (Animadversiones). Bündner Urkundenbuch I. nr. 117,
143, 151-

105 MGH Diplomata VI. Pars IL: Die Urkunden Heinrichs IV. 1952, Seiten 673-674.
Dazu Büttner H. in Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1956, Seite 75. Bündner
Urkundenbuch I. nr. 171.

108 Miscellania VIL, Seiten 127, 133, 178 (Animadversiones; und Brief vom 11./13.
August 1785. Dazu Anfänge von Disentis, Seiten 75-98.

107 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seite 227.
108 Miscellania VII., Seiten 33-34 (Chronicon) und Seite 134 (Animadversiones). Dazu

jetzt Müller L, in Studien und Mitteilungen OSB 1932, Seiten 194-200 und 1953/54, Seiten
274-283. Über die Einsiedler Annalen, worunter schließlich auch das Buch Hartmann Chr.,
Annales Heremi 1612 verstanden werden konnte, siehe Ringholz O., Geschichte von
Einsiedeln 1 (1904) 286 f.

130



der es einst Heinrich IL unterstellt hatte, befreite, in extenso an. Wie
scharf P. Moriz das Dokument studierte, erhellt daraus, daß er den
Namen des Kanzlers und das Monogramm als verdächtig ansah. Die
neuere Forschung konnte indes diese Zweifel beheben.109 P. Augustin
a Porta meinte, seit dieser Urkunde von 1048 sei der Abt als Reichsfürst

(Sacri Romani Imperii Princeps) erklärt worden, was Hohenbaum

bestreitet. Solche Auszeichnungen seien erst seit dem 13. Jh.
gegeben worden. «Sicher sagt das Diplom Heinrichs III. nichts über
diesen Titel. Wenn eine andere Urkunde vorhanden ist, dann möge
man sie als Seltenheit vorzeigen.» Tatsächlich erneuerte die Urkunde
nur die alte Freiheit und Reichsunmittelbarkeit. Als Princeps erscheint
der Disentiser Abt ausdrücklich erst 1399.110 Trotzdem schloß sich
P. Ambros Eichhorn in seinem Episcopatus Curiensis 1798 der Ansicht
von P. Augustin an und kannte die Zweifel Hohenbaums nicht.111

Das Chronicon vergaß den Mönch Udalricus, der zuerst Probst von

Muri (1075-82) war und dann angeblich Abt von Disentis und Bischof
von Chur wurde, natürlich nicht. Dabei bemerkte die Darstellung nur
lakonisch kurz, daß die Acta Murensia ihn nicht günstig beurteilten.
Hohenbaum erklärte dies viel genauer und wies auf die Gewohnheiten
von Fruttuaria hin, die von St. Blasien her eingeführt wurden, denen
sich Udalricus wie noch andere nicht angleichen wollten. Daher kam
es zu dem Exodus aus dem Habsburger Reformkloster.112 Daß dann
dieser Udalricus später von Kaiser Heinrich V. nach Rom und
Jerusalem geschickt worden sei, schöpfte das Chronicon aus Flugis Bischofskatalog

von 1645, der dies aber nur vom Churer Dompropst Udalricus
von Montfort berichtet.113 Kritisch bemerkt P. Augustin a Porta dazu:
«Darüber läßt sich in unserem Archiv nichts finden.» Wie schon früher
stellt das Chronicon die Verbindung von Abtei und Bistum als

allgemein üblich dar und erwähnt in diesem Zusammenhange die Ein-

109 Miscellania VII., Seiten 35-36 Chronicon) und Seite 134 (Animadversiones). Dazu
Bündner Urkundenbuch I. nr. 188.

110 Müller L, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 115, 120. Als königliches Eigenkloster
galt Disentis schon im 10. Jahrhundert unter den Ottonen. 1. c. Seite 74.

111 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seite 228: quo factum, ut abbas Deser-
tinensis tanquam imperii membrum seu princeps agnosceretur.

112 Miscellania VIL, Seiten 37-38 (Chronicon) und Seite 135 (Animadversiones). Dazu
wichtig jetzt Hallinger K., Gorze-Kluny 1950/51, Seiten 447, 839.

113 Jahresbericht der Hist.-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 30 (1900) 7

*3*



siedler Mönche Heinrich von Arbon und Udalrich von Kyburg,
die zugleich Churer Bischöfe gewesen sein sollen. Hohenbaum reagiert
mit einem kategorischen : Non reperio. Die Behauptung des Chronicons
entbehrte eines alten Beleges.114 Die feudal-barocke Einstellung, die
nach großen und allzugroßen Titeln und Erfolgen lechzte, zeigt sich
auch hier.115

Das Chronicon meldet bei Anlaß des Abtes WTalther (1136), daß

zu dieser Zeit, nämlich 1140, die Praemonstratenser nach St. Luzi in
Chur kamen. Dabei fügte der Chronist bei: «Gegründet wurde das

Kloster vom Churer Bischof Valentianus oder Valentinianus für
Mönche des hl. Benedict im Jahre 536, noch bei Lebzeiten des

glückseligen Benedictus.» Sofort fragt P. Moriz nach der Quelle dieser Nachricht

(ex quo fonte) und stellt dann freilich eine ähnliche Hypothese
auf: «vielleicht durch St. Fridolin?»116 Selbst Eichhorn glaubte nicht
an den benediktinischen Ursprung von St. Luzi.117

Mit dieser Bemerkung schließt P. Moriz Hohenbaum seine Kritik
des Chronicons Disertinense von P. Augustin a Porta. Zu bedauern
ist nur, daß diese im großen und ganzen ausgezeichneten Marginalien
zur Disentiser Geschichte dem Verfasser des Episcopatus Curiensis von
1797 unbekannt blieben oder doch von ihm nicht verwertet wurden.
P. Ambros Eichhorn hat einfach einen Auszug aus dem Chronicon a
Portas abgedruckt und sich, soweit nicht allgemeine Gründe dagegen
sprachen, an seine Vorlage gehalten. Pfeilschifter G. hat Eichhorns
Episcopatus Curiensis hoch bewertet: «Der größte Teil der damals
noch ganz wenig erforschten Geschichte Churs ist aus noch unedierten
Quellen geschöpft. Der Codex probationum besteht fast ausschließlich
aus Inedita.»118 Bei dem Abschnitt über Disentis liegt jedenfalls der
Akzent mehr auf den Urkunden denn auf der Darstellung. Freilich
muß gerechterweise wiederum anerkannt werden, daß das Chronicon

von P. Augustin a Porta in mancher Hinsicht kritischer war als die

114 Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln i (1904) 105, 192.
115 Darüber Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1933, Seite 446 f. 462 ff. und

Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1955, Seiten 275-276.
116 Miscellania VIL, Seite 40 (Chronicon) und Seite 135 (Animadversiones).
117 Eichhorn A,. Episcopatus Curiensis 1797, Seiten 11-12. Dazu Schweizer Beiträge zur

allgemeinen Geschichte 8 (1950) 119-120, und Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte

1954, Seiten 96-101.
118 Pfeilschifter G., Die St. Blasianische Germania Sacra 1921, Seite 163.

132



Synopsis von 1709 aus der Feder des Abtes Adalbert Defuns. Ebenso
betonte das Chronicon im Sinne der Zeit die archaeologischen Funde

ganz anders, als dies noch die barocke Klostergeschichte getan hatte.
All das ist größtenteils dem Einflüsse des Rheinauer Gelehrtenkreises

zuzuschreiben.

Es sei deshalb nochmals das freundschaftliche und anregendeVerhält-
nis zwischen P. Moriz Hohenbaum und P. Augustin a Porta hervorgehoben.

Schon bald nach Beginn der Korrespondenz dankte der Disentiser

Archivar dem Rheinauer Gelehrten, daß er «nicht nur meinen
Zweifeln Rat erteilte, sondern auch gegen den Freund und Gegner
P. Ambros Eichhorn von St. Blasien tatkräftig meine Sache geschützt
hat.» P. Augustin bat ihn, «seiner Muse, die infolge mangelnder
Gelehrsamkeit und infolge des Fehlens alter Dokumente leider nur allzusehr
im Dunkeln tappt, fernerhin hilfreiche Hand zu bieten.»119 Gleichzeitig

muß aber auch die Vermittlung und Anregung von P. Fintan
Birchler ins helle Licht gesetzt werden. Das bezeugt das Dankesschreiben,

das P. Augustin im Namen seiner Confratres und als Nachfolger
im Dekanate dem abgereisten P. Fintan nachsandte : «Im übrigens ist
Deine Abwesenheit, wenn je einem, so sicher gerade mir verhängnisvoll

geworden, denn in Dir verlor meine gar arme Muse den
anspornenden Förderer und außerordentlichen Führer.»120 Es ist bezeichnend,
daß P. Augustin stets von seiner Muse spricht, der Göttin Klio.

5. Die Rheinauer Urkundensammlung von 1792

Aus dem Gelehrtenkreise der Fintaninsel stammte auch P. Ildefons
Fuchs (1765-1823), gebürtig wie P. Fintan Birchler aus Einsiedeln und
für das geschichtliche Forschen ebenso begeistert wie P. Moriz Hohenbaum.

Nachdem er 1782 Profess abgelegt hatte und 1790 zum Priester
geweiht worden war, fand er zunächst als Unterarchivar und seit Febr.
1792 als eigentlicher hauptamtlicher Klosterarchivar Gelegenheit, sich
in die Schätze der Vergangenheit zu vertiefen. Er legte noch 1792 eine :

Veterum Monumentorum collectio an, die über 100 Abschriften von Ur-

119 Miscellania VIL, Seite 161. P. Augustin a Porta an Hohenbaum. 20. Nov. 1785.
120 Monita, Seite 370.

133



künden umfaßte und besonders die Klöster betraf, so z. B. Disentis,
Engelberg, Pfäfers, Schaffhausen, Schanis. Der eifrige Sammler
erwies sich zwar in der Zeit der französischen Revolution und der darauf
folgenden Umwälzungen als Anhänger der Aufklärung, trat aus dem
Klosterverbande aus und wirkte als Weltgeistlicher weiter. Sein Opus
verblieb indes im Kloster und kam bei der Aufhebung der Abtei 1862

nach Zürich, wo es heute noch in der Zentralbibliothek (Hs. Rheinau
Hist. 6) aufbewahrt wird.121

Um die Fuchs'sche Dokumentensammlung zu würdigen, muß sie in
den Rahmen der Disentiser Historiographie hineingestellt werden. Im
Jahre 1399 schuf der Schaffhauser Priester Johannes von Waleschingen
im Auftrage der Abtei Disentis ein Chartular der wichtigsten Urkunden.

Auf dieses Werk, das 1799 beim Disentiser Klosterbrand vernichtet

wurde, geht die Urkundensammlung von Johannes Dumont im
Wiener Staatsarchiv aus dem Anfange des 18. Jahrhunderts und die
Rheinauische Collectio von Ildefons Fuchs aus dem Jahre 1792 zurück.
Daneben besitzen wir freilich noch andere Sammlungen, so die
Documenta authentica von 1639, ebenfalls im Wiener Staatsarchiv, dann
die Urkundensammlung von St. Paul (Kärnten) aus dem 18.

Jahrhundert. Viele Auszüge, oft fast ganze Urkundentexte überlieferten
uns die Disentiser Äbte Augustin Stöcklin (7 1641) und Adalbert
Defuns ("j" 1716) sowie der Einsiedler Praelat Placidus Reimann (7 1670).
Regesten und Volltexte schenkte uns endlich P. Ambros Eichhorn in
seinem 1797 erschienenen Episcopatus Curiensis, und zwar in dessen

diplomatischen Anhang (Codex probationum).122
Für die Historiker des ig. Jahrhunderts lieferten die Fuchs'sche

Sammlung von 1792 und der Episcopatus Curiensis von 1797 die
ersten Texte. So benutzte beide Quellen umfangreich Theodor von Mohr
für seine 1853 edierten «Regesten der Abtei Disentis» und ebenso für
seine beiden ersten 1848-1854 erschienenen Bände des «Codex
diplomaticus zur Geschichte Chur-Rätiens». Gerade letzteres Werk legte

121 Über Fuchs siehe Henggeler R., Professbuch von Pfäfers, Rheinau, Fischingen 1931
Seite 359-361. Wyss G. von., Geschichte der Historiographie in der Schweiz 1895, Seiten
196, 297, 301, 322.

122 Darüber Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1933, Seiten 473-482. Dazu Mohr
Th., v. Die Regesten der Abtei Disentis 1853, Seite 3. (Vorwort) und Meyer-Marthaler und
Frz. Perret, Bündner Urkundenbuch L, Seite XVI. Einl.

134



auf die Collectio von P. Ildefons großen Wert.123 Der anderen Kopien-
Sammlungen wie besonders derjenige von Dumont bedienten sich die
Monumenta Germaniae Historica und in weitem Ausmaße das seit 1947

von Elisabeth Meyer-Marthaler und Franz Perret besorgte «Bündner
Urkundenbuch».

Sehen wir uns einmal die Collectio (S. 1-22) näher an. Sie beginnt
mit der Notariatsurkunde des Johannes Waleschingen von 1399 und
zeichnet sogar dessen Signum genau ab. Damit gibt Fuchs seine Quelle
genau zu erkennen, die er wohl in Disentis selbst kopiert hat.124 Nach
dieser Einleitung folgen gleichsam als erster Teil die päpstlichen
Urkunden, zehn an der Zahl, die sich auf die Jahre 1127, Iï&5> 1278 (4
Dokumente) 1285, 1456, 1491, 1510 erstrecken. Die letzteren drei
gehören natürlich nicht der Waleschinger Vorlage an und sind bis

jetzt in vollständiger Überlieferung nur bei Fuchs enthalten.125
Das Gleiche dürfte auch von den 4 Urkunden des Papstes Nicolaus III.
und der Urkunde des Papstes Honorius IV., die ersteren von 1278, die
letztere von 1285, gelten.126 Die Bulle des Honorius IL von 1127 steht
schon bei Dumont und die von Lucius III. von 1185 in den Wiener
Documenta authentica von 1639.127 Im zweiten Teile finden sich die
Urkunden der weltlichen Herren, zunächst eine Aufzeichnung über
die angebliche Schenkung Widos von Lomello von 754, die aber nur einen

Auszug darstellt und schon in den alten Kopien-Sammlungen wie den
Documenta authentica von 1639 und bei Dumont enthalten ist.128

Daran reihen sich die Königsdiplome Ottos I. von 960 und 965, Ottos IL
von 976, Ottos III. von 993, Heinrichs III. von 1048 und Friedrichs I.
von 1154. Für alle stehen ältere Kopien von Dumont zur Verfügung,
für die Urkunde Friedrichs I. sogar die Wiener Documenta authentica
von 1639.129 Somit muß die Collectio von Fuchs nach und neben der
von Dumont als die wichtigste und vollständigste Sammlung der Di-
entiser Urkunden gelten. Daß die Rheinauer Kopien z. B. bei der

123 Ergänzungen aus Fuchs zu Mohr im Bündner Monatsblatt 1932, Seiten 148-150.
124 Mohr Th. v., Regesten der Abtei Disentis 1853, Seite 3.
125 Ediert in extenso im Bündner Monatsblatt 1932, Seiten 150-153.
126 Codex diplomaticus L, nr. 287-290 und IL nr. 33. Bündner Urkundenbuch IL nr.

1079-1082, 1144. Die Einsicht in diesen noch ungedruckten Teil des Urkundenbuches
verdanke ich Frau Dr. E. Meyer-Marthaler, Frauenfeld.

127 Bündner Urkundenbuch I. nr. 283 und 426.
128 Bündner Urkundenbuch I. nr. 16, 331.
129 Bündnjr Urkundenbuch I. nr. 117, 132, 143, 151, 188, 331.

ISO



Urkunde Friedrichs I. von 1154 und bei der Bulle Lucius III. von
1185 freilich zu wünschen übrig lassen, darf ohne weiteres zugestanden
werden. Aber in diesen Fällen handelte es sich auch um schwierige
oberitalienische Ortsnamen.130

Vergleichen wir die Collectio von P. Ildefons Fuchs mit dem Codex

probationum von P. Ambros Eichhorn, so fällt der Vergleich zu Gunsten

des ersteren aus. Fuchs gibt einige Urkunden in extenso, von denen
Eichhorn nur Regesten oder doch verkürzte Texte bietet (so von den
Urkunden von 960, 993, 1127, 1154). Der St. Blasianer Gelehrte mußte
schon deshalb sein Material kürzen, da er sonst, wie er selbst sagt,
seine Urkundenbeilagen hätte verdreifachen müssen.131 Zu bedauern
ist einzig, daß der Rheinauer Archivar das Testament von Bischof
Tello (765) nicht beachtete, was gerade P. Ambros als Hauptstück
seines Anhanges mit vielen Anmerkungen bot. Am wichtigsten ist
schließlich die Sammlung von Fuchs deshalb, weil sie wie Dumont auf
dem Chartular von Waleschingen aus dem Jahre 1399 beruht, das

uns leider beim Brande des Klosters am 6. Mai 1799 verloren ging.
Das Unglück der Franzosenzeit vernichtete aber nicht nur manche

Urkunden, sondern auch historiographische Arbeiten wie z. B. die
vielbändigen Annales Monasterii Disertinensis von Abt Adalbert III.
Defuns (fi716). Dazu fielen noch kostbare Antiquitäten wie z.B.
der Sarkophag des 9. Jahrhunderts dem Brande zum Opfer. Nicht als

voller Ersatz, aber doch als eine willkommene Entschädigung und als

bescheidener Trost für die großen Verluste im Kriegsjahre 1799 kann
die eifrige Kopiertätigkeit und kritische Korrespondenz gelten, die
sich im ausgehenden 18. Jahrhundert zwischen Disentis und Rheinau
entwickelte. Das Kostbarste davon ist das Chronicon Disertinense von
P. Augustin a Porta sowie die Antwort darauf in den Animadversiones

von P. Moriz Hohenbaum, wozu noch die Diskussion über den Sarkophag

kam. Als Fortsetzung dieser Forschungen und notwendige
Ergänzung dazu kann die Urkundensammlung von P. Ildefons Fuchs gelten.
All das geschah in den Jahren 1785-92, also sechs Jahre vor dem
Unglücksjahre 1799. Man kann daher über diese historiographische Tätigkeit

als Motto schreiben: in elfter Stunde.

130 Bündner Urkundenbuch I. nr. 331, 426.
131 Episcopatus Curiensis 1797 im Cod. Probationum, Seite 192 Anm. d.

[36


	Der historiographische Einfluss Rheinaus auf Disentis am Ende des 18. Jahrhunderts

