Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1958)

Heft: 3-4

Artikel: Die Geschichte der evangelischen ratoromanischen
Bibellbersetzungen [Schluss]

Autor: Frigg, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-397818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Chur Mairz/April 1958 Nr. g/4

BUNDNER
MONATSBLATT

ZEITSCHRIFT
FUR BUNDNERISCHE GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. RUD. O. TONJACHEN

Die Geschichte der evangelischen ratoromanischen

Bibeliibersetzungen
Von Pfr. Dr. Albert Frigg
(SchluB)

B. Surselvische Bibelausgaben

Einleitung

Der Beweis war erbracht worden, dall das Engadinerromanische
als Schriftsprache angewendet werden konne und fir die Verkiin-
digung der christlichen Botschaft einzigartige Dienste leiste.

Aber wie stand es um die direkte Verkiindigung in den Gemeinden
und Talschaften der ubrigen romanischen Idiome?:

Auch da sollte sich Ahnliches anbahnen wie im Engadin. Auch
da muBte, wenn der Geist der Reformation tief genug gewirkt hatte,
das Problem der Akkomodation in den Vordergrund geriickt werden;
auch da muBte die Volkssprache in Wechselbeziehung zur evan-
gelischen Verkundigung treten.

Und tatsiachlich geschah dem so. Wie im Engadin, so 1a3t es sich
nun auch im surselvischen Sprachgebiet verfolgen, daB3 sich aus der
Volkssprache — aus dem Surselvan — eine vollwertige selbstandige Schrift-
sprache entwickelte. . . und auch da wieder nur moglich und verwirklicht
im allerengsten Jusammenhang mit der evangelischen direkten Verkindigung!

73



Allerdings zeigte sich in der Surselva in der Entwicklung eine
bedeutende zeitliche Verschiebung gegeniiber dem Gang der Ereig-
nisse im Engadin. Die Reformation schenkte der Surselva noch keine
muttersprachliche Bibel.

Welches mochten die Griinde sein, da3 man der Akkomodation
nicht so frith schon wie im Engadin die notwendige Beachtung
schenkte? Es gibt tatsichlich einige Faktoren, die zu erhellen ver-
mogen, weshalb die Surselva erst verhiltnismidfBig spat zur Bibel in
ihrer eigenen Sprache kam:

Wesentlich ist vor allem die Tatsache, dafl ein grofer Teil der
Pradikanten in den Rheintdlern Engadiner waren. Gepredigt wurde
im Vorder- und Hinterrheintal seit der Reformationszeit romanisch;
aber oft waren es eben ladinische Predigten. Erst allmahlich lernten
die zugewanderten engadiner Priadikanten das Surselvische; und
selbst wenn sie es dann in Unterweisung und Predigt anwandten, so
blieben 1thnen noch der ladinmische Katechismus und die ladinische
Bibel zur Vorbereitungsarbeit. Ja, sie verbreiteten sogar ladinisches
Schrifttum in den Gemeinden der Sur- und Sutselva. Mangelte es
hier an schopferischen Ubersetzern, die diesen Tilern ihre mutter-
sprachliche evangelische Literatur geschaflen hatten, so sollten vor-
derhand wenigstens die ladinischen Werke einen aushelfenden wesent-
lichen Dienst fir die Reformation tun!

Das Engadin hatte sich 1n tiefstem Glaubenseifer der Reformation
zugewandt. Aus derselben innigen protestantischen Haltung schopfte
es die Kraft, dem Ansturm der Gegenreformation zu widerstehen.
Und dariiberhinaus vermochte es also, einige seiner tichtigsten
Glaubensboten in andere Talschaften zu fruchtbarem Wirken zu ent-
senden; die Surselva sollte somit ein Boden werden, in den die enga-
diner Priadikanten wertvollste Saat strcuten. Den ersten Versuch unter-
nahm zwar ein anderer:

Daniel Bonifazius, Lehrer in Firstenau, gab im Jahre 1601 ein
gedrucktes Buchlein in Domleschger Idiom heraus: eine Bearbeitung
des Katechismus von Johann Pontisella mit Beigabe der Ubersetzung
einiger Psalmen. Doch fand das Bichlein sehr wenig Anklang. Der
entscheidende Anfang erfolgte erst zehn Jahre spiter durch das ein-
zigartige opus des Stefan Gabriel.

74



Stefan und Luzi Gabriel

Etwa wihrend der Entstehungszeit der ladinischen Ubersetzung
des Neuen Testamentes durch Gritti (also ungefahr um 1640) war
Pfarrer Stefan Gabriel im Begriffe, den romanischen Oberlandern end-
lich zu einer Heiligen Schrift in ihrer Sprache zu verhelfen.

Nicht unwesentlich ist die Tatsache, dafl Stefan Gabriel aus dem
Engadin, aus der Gemeinde Ftan, stammte (sein Geburtsjahr ist un-
bestimmt). Erstmals iibte er das Pfarramt von 1593 bis 1599 in Flims
aus. Dort lernte er das Flimser Romanische. Im Jahre 1599 wurde er,
«der hochgelehrte Herr Decanus», nach Ilanz berufen.

Sein surselvisches Wirkungsgebiet muBite ihm deutlich genug vor
Augen fithren, welch groBe Unterschiedlichkeit im Grunde genom-
men zwischen seinem engadiner Idiom und der Sprache seiner Ge-
meinde am Rhein bestand. Wohl ebnete er sich rasch fiir seine Pre-
digt—und Unterweisungstitigkeit den Pfad zur surselvischen Sprache.
Aber er empfand es bald als ein dringendstes Anliegen, dem Volke
und schlieBlich sich selber das biblische, das katechetische und er-
bauliche evangelische Schrifttum in surselvischer Sprache zu erschlie-
Ben. Das religiose Bediirfnis und sein Glaubenseifer trieben ihn an. ..
und seine hohe geistige Befdhigung mulite ihm Biirge fiir ein gut Ge-
lingen seiner geplanten Ubersetzungsarbeit sein.

Allerdings erlaubte er sich nicht, sogleich ans Schwierigste, an
eine Ubersetzung des biblischen Textes, heranzutreten. Es galt, zu-
nichst auf bescheidenerer Basis einen Versuch zu unternehmen, den
Versuch, ob man die surselvische Sprache iiberhaupt zur Schrift-
sprache erheben kénne, wie beispielsweise die ladinische. In solcher
Blickrichtung verfaBte Gabriel einen Katechismus in romanischer
Sprache, den er betitelte: «llg vér sulaz da prevel giuvan» (der wahre
Trost des jungen Volkes). Das Werk erschien als erstes gedrucktes
Schriftstiick im Surselvischen im Jahre 1611 bei Genath in Basel; der
Katechismus behandelte in den zwei ersten Hauptabschnitten «Da-
vart la Cardienscha» und «Davart las Ovras» (Vom Glauben und
von den Werken) das christliche Glaubens- und Sittenleben; im wei-
tern wurden einige Psalmen, geistliche Lieder und Gebete «par las
baselgias da la Ligia Grischa» (fiir die Kirchen des Grauen Bundes)
beigefiigt.

75



Die Sprache, die Orthographie, welche Gabriel anwandte, zeig-
ten deutlich, daB3 der Verfasser sich ans engadiner Idiom anlehnte.
Sollte sein Werk deshalb wenig geneigte Aufnahme finden? Ganz im
Gegenteil! Die erste surselvische Schrift erregte sehr groBles Aufsehen.
Begeistert nahm das evangelische Volk den Katechismus entgegen
(in spiteren Jahren muBte eine Neuauflage der anderen folgen, so z. B.
1625, 1649, 1683, 1740, 1769). Aber auch der Gegner verhielt sich
nicht still; das opus Gabriels wurde in einer Schrift des katholischen
Dr. Adam Nauli («Anatomia dil Sulaz. Dil Steaffan Gabriel», Lyon 1618)
scharf angegriffen. Gabriel war bereit, Rede und Antwort zu stehen:
er veroffentlichte im Jahre 1625 als Replik «Uenna Staderajda pasar|
quala serg la vera | Cardienscha» (Eine Waage, womit zu wagen, welches
der wahre Glaube sei). Gabriel legte damit eine scharf durchgefiihrte
Symbolik vor (Neuauflagen in den Jahren 1649, 1683, 1740, 1769,
jeweils zusammen mit «lIlg vér sulaz»).

Die Abfassung des Katechismus beruhte auf tiefem Glauben
und vor allem auch auf dem Pflichtbewulitsein Gabriels, der seiner
Gemeinde die wichtigsten Glaubensbegriffe (Unservater, Apostoli-
kum, Dekalog) verbunden mit praktischen Beispielen in tiefgehender
Weise nahebringen wollte. Er wuBlte, daB3 zu solcher evangelischer
Verkiindigung nur die Anwendung der Muttersprache in Frage kom-
me. Indem er diesen Weg wiihlte, schenkte er der Surselva einen Kate-
chismus, der bis ins 19. Jahrhundert gréBte Beachtung fand.

Die Sprache des Katechismus war einfach und volkstimlich.

Gabriel hatte bereits grollere Arbeit in Angriff genommen: eine
Ubersetzung des Neuen Testamentes ins Surselvische. Er starb aber,
ohne deren Beendigung erreicht zu haben. Da nahm es sein Sohn
und Nachfolger im Amte, Luci Gabriel, auf sich, die von seinem Vater
begonnene Ubersetzungsarbeit der Vollendung entgegenzufiihren.
Im Jahre 1647 erhielt er von der Synode die Erlaubnis, sein Neues
Testament drucken zu lassen.

1648 wurde dann ein opus veroffentlicht, das einzigartige Bedeu-
tung erlangen sollte: «llg Nief | Testament | da | niess Senger | fesu Christ,|
Mess giu en Rumonsch | do la Ligia Grischa», (erschienen bei Joh. Jakob
Genath in Basel).

Nicht nur fiir das Bindner Oberland, sondern auch fir das mittel-
biindnerische Sprachgebiet wurde dieses Werk Gabriels von groBter

76



Bedeutung. Die spiteren surselvischen Bibelausgaben greifen immer
wieder auf die Gabrielsche zuriick. Die Tatsache, daB die Neuaus-
gaben bis ins 20. Jahrhundert (!) kaum erwdhnenswert sind, spricht
das deutlichste Werturteil aus.

Die Gabriels hatten das Neue Testament in einer der Surselva
allgemein verstindlichen, volkstimlichen, konkreten Sprache ver-
faBt. C. Decurtins schreibt: «Sprache und Orthographie dieser sorgfilt-
igen Ubersetzung fanden bei den Protestanten in der Surselva ziemlich
allgemeine Annahme» (unrichtigerweise erwihnt er die mittel-
biindnerischen Gebiete nicht!) (vide : Decurtins C.in: Gréber G., Grund-
ri der roman. Philologie, II. Bd., I1I. Abtlg., p. 248). Nicht be-
langlos sind einige Bemerkungen, welche Gabriel in der «Prefatium»
zu seiner Ausgabe von 1648 macht; er schreibt dort u. a.: «Antroquan
ussa veits vus ghieu questa sciisa, ca vus antalgias buc la Bibla, ner ilg
Testament en Tudesc: ad enten viess languaig seig naginna Bibla, a
nagin Testament. Quel ha muvantau mei da metter giu ilg Nief Test-
ament en Rumonsch. Ussa veits vus ilg plai da Deus en viess languaig:
uss’el quella sciisa preida navend da vus. Jou hai faig quint, ch’iinna
pli grond’a soingch’ovra possig jou bucca far ca quella.» (Bisher habt
ihr diese Entschuldigung gehabt, daf3 ihr die Bibel und das Testament
auf deutsch nicht versteht; und in eurer Sprache gebe es keine Bibel
und kein Testament; dies hat mich bewegt, das Neue Testament ins
Romanische zu iibersetzen. Jetzt habt ihr Gottes Wort in eurer Spra-
che; jetzt ist euch die Entschuldigung genommen. Ich rechnete damit,
dal ich keine gréBere und heiligere Arbeit als diese leisten konne).

Es waren also wesentliche Uberlegungen vom Problem der Akko-
modation her, welche Gabriel veranlaBten, das Neue Testament ins
Surselvische zu iibersetzen. Aber auch ein bedeutendes apologetisches
Motiv klang mit; Gabriel duBerte sich dartiber selber: «Ilg Papa gi,
ca la Bibla... seig ilg pli bien cudisch en tut ilg Mund. .. Parchei
scummond el. .. da legier quel?... El temma sch’ilg cummin pievel
legiss la Bibla, scha vengiss el a ver ca la cardienscha d’ilg Papa, a sés
schentaments ean buc en la Bibla». (Der Papst sagt, dal3 die Bibel
das beste Buch auf der ganzen Welt sei. Warum verbietet er, es zu
lesen? Er fiirchtet, dafl, wenn das gewohnliche Volk die Bibel lesen
wiirde, es erkennen wiirde, daB3 der Glaube und die Gebote des Pap-
stes nicht in der Bibel enthalten sind). Gabriel wollte also das Volk

77



im reformatorischen Sinne zu einer Apologetik fithren, welche von der
Schrift aus dem Papsttum entgegentritt; es sollte nicht billige Polemik
gegen den Katholizismus sein, nicht simple Negation, sondern wohl-
begriindete Ablehnung des Nicht-Biblischen und Annahme des Bib-
lischen.

Wie gestaltete Gabriel sein Werk?: er iibersetzte die Schriften des
Neuen Testamentes direkt aus dem Griechischen; daneben aber ver-
wendete er auch den deutschen Text von Johannes Piscator und den
italienischen von Johannes Deodatus (Diotati) u. a. , wie er selber im
Vorwort anfihrt.

Bei den Evangelien fiigte der Ubersetzer — dhnlich wie Bifrun —
oft eigene Erklarungen bei.

Gabriel mufite viel schépferische Arbeit leisten; doch nicht in
demselben Ausmafie wie Bifrun. Es standen ihm immerhin mehr Hilfs-
mittetl zur Verfiigung als dem Schopfer der ersten ladinischen Ver-
sion. .. eben gerade Bifruns Werk selbst im verwandten Ladinischen
mube ja bedeutende erleichternde Dienste tun.

Die Voraussetzungen waren also fiir Gabriel recht giinstig. Aber
sie bargen auch Nachteile in sich: angesichts der verschiedenen Vor-
lagen konnte es doch eher geschehen, daB3 Gabriel zu viele ladinische,
italienische und deutsche Ausdriicke, Worte oder Formulierungen in
sein surselvisches Werk iibernahm. Tatsichlich war der Ubersetzer
nicht ganz gefeit gegen diese Gefahr. So ist es begreiflich, daf3 spiter
eine dahingehende Kritik laut wurde; man fing an, sich an typisch
engadinischen (z. B. predgia statt priedi) und deutschen (z. B. zwi-
fel, ifer, Feld, Schutz, Wechsel usw.) Wortern und Satzkonstruktio-
nen zu stoBen.

Allerdings iiberwog demgegeniiber das Positive bei weitem.
Gabriel hatte eine volkstimliche Sprache geschrieben, obwohl er
sich moglichst strikte ans Original gehalten hatte. Ja, es driangt sich
fast ein Vergleich mit den ersten deutschsprachigen Bibeliibersetzun-
gen auf; denn dabei erkennt man, welch groBartige Leistung Gabriel
gelungen war: bei den ersten deutschen Ubersetzungen findet sich
noch die ausgesprochen schulmiBige Traduktion — Wort um Wort !-
welche das sinngemiBe und auch das sprachliche Element des Ori-
ginals entstellt. Infolge ihrer orthodoxen Gebundenheit hatten jene
Ubersetzer einen holperigen, verwirrenden und unverstindlichen

78



Text hervorgebracht (hat nicht Luther gerade dieser ungeeigneten
Ubersetzungen wegen deutlich betont: «Finfachheit mu3 der Schmuck
eines solchen Buches sein!» (Luther an Spalatin, g0. Mirz 1522) ) 7?).
DaB nun Gabriel trotz seiner ebenfalls orthodoxen Einstellung eine
fliissige, leichtverstindliche Sprache schrieb, verdient ungeschmailerte
Beachtung. Selbst O .Carisch, der spitere «Revisor» des Gabrielschen
Neuen Testamentes, gibt zu: «Zweierlei 148t sich an dieser Uber-
setzung nicht verkennen, einerseits ernste Bemithung, den Sinn des
Originals mit der gewissenhaftesten Treue wiederzugeben; ander-
seits es auf ganz populdre, auch dem Ungebildeten verstindliche
Weise zu thun» (Bundnerisches Monatsblatt 1855, Nr. g, p. 36).

Wie selten ein Ubersetzer, kénnte Gabriel mit vollem Recht mit
Luther sagen: «So halte ich mich in der Bibel an den Sinn.» Sinnge-
miBe Ubersetzung war ihm ein bedeutendes Prinzip; er wollte dem
Leser nicht einfach Wort an Wort gereiht vorsetzen, wohl aber die
Heiligen Schriften in ithrem ganzen Sinne... gekleidet demzufolge
in sinngemile Worte und Satze der Sprache des Volkes.

Damit aber bildete Gabriel seine und seiner Gemeinde Sprache
zur evangelischen Glaubenssprache! Er hatte erwiesen, daBB das surselvi-
sche Idiom schreibbar sei und daf3 anderseits diese Schriftsprache dem
Volke sehr gut vom gottlichen Evangelium zeugen kdnne. Mehr hitte
sich niemand wiinschen konnen.

Die Ubersetzung des Neuen Testamentes von Gabriel fand rasch
den Zugang zum Volke; ja, sie erwarb sich hochstes Ansehen. Aller-
dings verkniipfte sich damit allmihlich auch eine Gefidhrdung, die
sonst von keiner ritoromanischen Ubersetzung ausgegangen war:
man vertraute uneingeengt auf die sprachliche Vollkommenheit und
die inhaltliche Unfehlbarkeit (um nicht zu sagen: verbale Inspira-
tion) des Gabrielschen Werkes; nur so konnte diese Ubersetzung
wihrend zwel Jahrhunderten (!) ithre Zentralstellung unangefochten
behaupten; und nur deshalb lieB es sich nicht verhindern, daf man
. sie sozusagen als die einzige schriftliche Glaubensquelle betrachtete und
weder an der Orthographie noch am Inhalt zu ritteln wagte.

Auf ladinischem Boden war die Entwicklung eine andere gewe-
sen: dort folgte schrittweise regelmilBlig wieder die Anpassung an die
neueren Sprach- und Bibelquellenforschungs-Ergebnisse. Im Sur-
selvischen hingegen errang sich die Gabrielsche Ubersetzung eine

19



derartige Monopol-Stellung, daB3 schlieBlich eine Revision doch all-
zulange ausblieb.

Die Bibla von Chur

Erst einige Jahrzehnte nach Erscheinen des Neuen Testamentes
von Gabriel wurde dieses erginzt durch eine Ubersetzung des Alten
Testamentes.

In Trin begann der Pradikant Peter Saluz (wie Gabriel, urspriing-
lich ein Engadiner!) mit der Ubersetzungsarbeit der ganzen Bibel.
Die Pfarrer Mart. Nikolaus Anost (auch er aus dem Engadin, ndmlich
aus Susch) in Tamins und Christ. Caminada in Donath leisteten thm
bedeutende Hilfe.

Der Drucklegung stellten sich groBe finanzielle Schwierigkeiten
entgegen. Besonders P. Saluz erlitt betridchtlichen Schaden. Nach
Uberwindung der zahlreichen Hindernisse erschien im Jahre 1718
bel Andrea Pfeffer in Chur als schéner Folioband «La [ S. Bibla | Que:
er: | Tut [ la Sotnchia | Scartira» (inkl. Apokryphen). Das Neue Testa-
ment war dabel eine sozusagen unverinderte Wiedergabe der Gabriel-
schen Version.

Nun war fiir die Protestanten des Oberlandes das Pendant zur
Schulser Bibel da: ihre Bibla von Chur. (Weitere Auflagen erschienen
in Chur im Jahre 1818 und in Frankfurt am Main 1870).

Es kann in diesem Zusammenhange nur kurz darauf hingewiesen
werden, daBl um 1611/1615 durch Gion Antoni Calvenzano fir die
katholische Literatur sozusagen eine dritte Schriftsprache, die Sur-
selvische in der Abart der Katholiken, geschaffen wurde. Der konfes-
sionelle Graben vermochte sich somit — und nicht blof fiir kurze
Dauer! - selbst in die sprachlichen Elemente einzukerben!

Otto Carisch

In den Jahren 1809 und 1820 folgten sich Neuauflagen der Uber-
setzung des Neuen Testamentes von Gabriel. An der urspriinglichen
Fassung aber war hochst wenig gedndert. Die Version des ehemaligen
Ilanzer Prddikanten galt ja als sozusagen unantastbar. Wohl vernahm
man Stimmen, die einer Revision riefen. Aber wer durfte es wagen,

8o



eine neue Version jener gegeniiberzustellen, die jahrzehnte- und -hun-
dertelang als uniiberbietbar gegolten hatte? Es war Professor Otto
Carisch (oder, wie er sich frither schrieb: de Carisch), der ein Neues
zu schaffen unternahm.

O. Carisch war am 10. Oktober 1789 in Sarn als Kind unbemit-
telter Bauersleute geboren worden. Als Primarschiler bereits wurden
ihm einzelne biblische Geschichten (jene Hiibners) in seiner Mutcer-
sprache vertraut, weil der unterweisende Pfarrer diese im Romanischen
wiederzugeben pflegte. Es ist nicht unwesentlich, da} Carisch schon
in jungen Jahren Religioses im Geftall der Muttersprache entgegen-
nehmen durfte. Seine Studien- und Lehrzeiten fithrten ihn dann auf
mannigfaltigen Wegen zur Bertithrung mit philologischen, theologi-
schen und pidagogischen Fragestellungen. Er holte sich dort ein
wertvolles Ristzeug fiir namhafte Arbeiten, die er vom Jahre 1848
an verotfentlichte.

1848 erschien sein «7aschenwirterbuch der ratoromanischen Sprache in
Graubiinden». 7Zu diesem Werke hatte Carisch neben wissenschaftlich
bedeutenden Ausdriicken auch zahlreiche im Volke iibliche Wérter
gesammelt und sie zu einem kleinen Idiotikon der rdtoromanischen
Mundarten zusammengetragen. Zwar enthielt dieses Buch in Aufbau
und Inhalt noch manche Mingel. Aber es bot doch wichtiges Mate-
rial fiir spatere philologische Arbeiten. Fiir Carisch selber konnte diese
Woéortersammlung, und vor allem die Beschiftigung mit der Volks-
sprache, bei seiner spiteren Beschiftigung mit der Ubersetzung bib-
lischer Schriften nur von bedeutendem Vorteil sein.

Wihrend vieler Jahre hatte Garisch an der Biindner Kantonsschule
unterrichtet (Italienisch und Deutsch fir romanischsprachige Schiiler;
Pastoraltheologie, Moral und Pidagogik). Nach dem Ricktritt als
Kantonsschullehrer fand er — nach seiner eigenen Aussage — «eine
schwere, aber doch erfreuliche Arbeit - fiir den Abend des Lebens wohl
die angenehmste — in der Ubersetzung des Neuen Testamentes ins
oberlinder Romanische.»

Welches waren die ndheren Beweggriinde zur Inangriffnahme einer
solchen Ubersetzung?

Das Biindner Oberland hatte sich wihrend zweithundert Jahren
mit dem Werke Gabriels zufrieden gegeben oder geben miissen. Viel-
erlei an dieser Version aber konnte auf die Dauer nicht mehr gentigen.

81



Als erstes fiel ins Gewicht, dal} ein sehr spiirbarer Mangel an Exem-
plaren des Neuen Testamentes herrschte. Auf den dringenden Ruf
nach einer Neuauflage hin hatten sich die Bibelkomitees von Chur
und Basel bemiiht, endlich eine neue, verbesserte Ubersetzung her-
auszugeben. Noch vor dem Jahre 1850 war deshalb der Antistes M.
Lutta in Tlanz mit der Besorgung eines revidierten Neuen Testamentes
beauftragt worden; doch hatte sich dies als ungluckliches Unterfangen
erwiesen: Lutta ging zu willkiirlich und vor allem zu geschiftserpicht
und mit katholisierenden Tendenzen vor; die Drucklegung seines
eigenmichtigen Werkes muflte sistiert und die bereits stark aufge-
laufenen Kosten vom Churer Bibelkomitee bezahlt werden.

Vor Inangriffnahme einer neuen Ubersetzung wollte man nun doch
alle Fragen griindlicher prifen; in diesem Sinne unterbreitete das
Bibelkomitee den Pfarrern des Oberlandes die zwei Fragen:

1. Zeigt sich in Threr Gemeinde wirklich Mangel an romanischen
Neuen Testamenten, und halten Sie eine neue Auflage dieses
fiir Kirche, Schule und Haus so wichtigen Werkes fiir notwen-
dig oder wiinschbar?

2. Haben Sie in der letzten Basler Auflage des romanischen Neu-
en Testamentes Fehler wahrgenommen, die Sie in einer neuen,
falls sie zustande kdme, beseitigt wiinschten? Welche sind es?

Das Bibelkomitee erhielt auf diese Anfrage wenige Antwort-
schreiben. Alle aber driickten den Wunsch nach einer neuen und revi-
dierten Auflage aus.

Fand sich jemand, der die schwierige Arbeit ibernehmen konnte?
MuBte man wieder zu einem Abdruck der Gabrielschen Ausgabe
greifen? Letztere Frage war es denn auch, die Carischs Eingreifen in
diesen Konflikt bewirkte. Er, der sich schon wiederholt um die ro-
manische Literatur verdient gemacht hatte und vor allem auch vom
Standpunkt des Katecheten ausging, war tberzeugt, daBl ein Ab-
druck des fritheren Neuen Testamentes «nicht allein dem Haupt-
zweck, sondern auch der Sprache selbst gegeniiber, als ein kaum ver-
zeihliches Unrecht» zu bezeichnen gewesen wire, «wie sehr auch
einem dieses Romanische als Regel und Norm fiir unsere Sprache ge-
priesen wurde».

Wihrend der Unterhandlungen iiber die Frage einer Neuauflage
hatte Carisch die Ubersetzung Gabriels niher besichtigt, in bezug

82



auf Sprache und Inhalt gepriift und war zur Uberzeugung gekommen,
«dal} hier nicht allein Besseres méglich wire, sondern auch notwendig
zu geben versucht werden sollte.»

Als Carisch sah, daf3 sich niemand zur vorgeschlagenen Revision
bereit erklaren wollte, entschloB er sich, selbst an die Ausfithrung die-
ser Arbeit zu gehen.

GewissermaBen um zuerst eine Probe seiner Befahigung abzu-
legen, unterbreitete er vor Beginn seiner endgiiltigen Ubersetzungs-
tatigkeit einigen romanischen Amtsbriidern eine kurze Textprobe zur
Priifung; er hatte dazu die Evangelien in der Gabrielschen Version
durchgelesen und mit deutschen und andern romanischen Uberset-
zungen verglichen, Bemerkungen und Kritik angebracht.

Hernach ging er an die eigentliche Ubersetzungsarbeit. Unter-
lage war ihm der griechische Text; als Hilfsmittel standen ihm ro-
manische, deutsche und auch — was er allerdings selber nicht erwdhnt —
italienische Ubersetzungen zur Verfiigung, wie auch verschiedene
Kommentare. Den entscheidenden Beitrag lieferten thm unbedingt
die Ubersetzungen des Neuen Testamentes von de Wette; auf de
Wette stiitzte er sich, ihm als Kritiker in bezug auf den Text und als
Ubersetzer in bezug auf die Sprache vertrauend.

Im weitern hatte Carisch sich die Hilfe seiner Freunde Luci Can-

drian in Pitasch und Baltasar Risch in Sagogn/Sagens u. a. gesichert.
21/, Jahre lang dauerte die emsige Arbeit an der Ubersetzung. 1856
erschien dann in Chur bei Pargitzi und Felix auf Kosten des Churer
Bibelkomitees und der Basler Bibelgesellschaft «llg nief Testament.
Editiun nova revedida a corregida, tont sco pusseivel, suenter ilg
original grec, da Otto Carisch».
(Als der Verfasser vorliegender Arbeit im Jahre 1946 eine kirchen-
geschichtliche Arbeit iiber die NT-Ubersetzung Carischs schrieb,
entdeckte er in der Biindner Kantonsbibliothek ein Handexemplar
Carischs-Signatur Aa 148 — mit zahlreichen interessanten eigenhindi-
gen Anmerkungen des Ubersetzers; ein Quellenhinweis von Be-
deutung, den Bened. Hartmann dann gerne in seine Biographie «Pro-
fessor Otto Carisch», p. 131, aufnahm).

Wie Luther die Unzuldnglichkeit der ersten deutschen Bibeln erkannt
hatte und in der Folge daran gegangen war, eine leichter verstindliche,
eine deutschere Ubersetzung mit mehr christlichem Gedankengut

83



als widersinniger Wortgebundenheit zu geben, so hatte Carisch ein-
gesechen, dafl der Gabrielsche Text nicht mehr vollauf geniige. Aber
Carisch stand vor einer schwierigeren Frage, die sich bet Luther noch
gar nicht erhoben hatte: die Version Gabriels, welche Carisch revi-
dieren wollte, hatte sich seit 1648 so sehr eingebuirgert, daBl sie die
eine und einzige Ubersetzung in Gemeinde und Haus darstellte.

Die primirste Frage also war jene: durfte Carisch die so tief ein-
gebiirgerte Ausgabe von 1648 nun auf einmal gidnzlich umwandeln?
Schon aus dem Titel, den Carisch seiner Ubersetzung gab, geht her-
vor, da3 der Verfasser nicht an eine véllige Neuerung dachte. Viel-
mehr sollte es sich um eine revidierte und korrigierte Ausgabe der
Ubersetzung von Luci Gabriel handeln. GroBere Freiheit wollte sich
der «Revisor» also nicht erlauben; er durfte nicht mit der iiberliefer-
ten Sprache und Form zu radikal brechen.

Wie gestaltete sich dann die Arbeit Carischs in Wirklichkeit?

Einen bedeutenden EinfluBl tbte die puristische Bewegung aus,
die damals bereits in Graubtiinden ihre guten und schlechten Fruchte
reifen lieB. Ein Gabriel war noch darauf bedacht gewesen, von der
einfachen Sprache des Volkes auszugehen; somit kam er nicht auf
den Gedanken, allzuviele lateinische und italienische Fremdkoérper in
die Ubersetzung aufzunehmen. Hingegen wich Carisch den Latinismen
und Italienismen selten aus; im weitern wandte er sehr oft Gerundial-
und Partizipialkonstruktionen an.

Vom Standpunkt des Puristen war Carisch wohl den richtigen
Weg gegangen; aber er hatte anderseits doch véllig iibersehen, daf3
sein Neues Testament in erster Linie dem gemeinen Volke zugdnglich
gemacht werden sollte. Er ging weiter als Gabriel... damit aber
auch weiter weg vom Volke, fiir welches doch eigentlich die Bibel be-
stimmt ist. Er wollte eine sprachlich gepflegte, hochstehende Uber-
setzung schaffen; popular aber konnte ein solcher Schreibstil nie
werden. Sein intellektualisiertes, puristisches Romanisch konnte
nicht in den Dienst der direkten christlichen Verkindigung treten.

Carisch hatte den Forderungender Akkomodationnichtgenug Rech-
nung getragen. Er hatte sein Augenmerk recht einseitig auf die sprach-
wissenschaftliche Vervollkommnung des Neuen Testamentes gerichtet.
Er stellte somit — im Gegensatz z. B. zu Luther, Bifrun, Gabriel und
andern — nachteiligerweise oft die verba (Worte) hoher als die res

84



(Sache). So konnte seine Ubersetzung niemals zu einem Volks- und
Hausbuch werden.

War also das Neue Testament Carischs eine miBBlungene Uberset-
zung? Vom theologischen Standpunkt aus ist es in - der Beziehung
negativ zu beurteilen, als es leider den Anforderungen der reforma-
torischen Bibelverkiindigung — Forderung der direkten Verkiindigung
— nicht gerecht wurde. Aber es darf nicht uberschen werden, welch
groBes Positivum dennoch anderseits durch die Arbeit Carischs bewerk-
stelligt wurde: durch Antistes M. Lutta und andere war in der sur-
selvischen Bibelschreibung groBe Verwirrung gestiftet worden. Nach
den Angaben Carischs hatte Lutta durch eine eigenwillig angewandte
Orthographie einen gefdhrlichen Grundstein zur Verunstaltung der
surselvischen Sprache gelegt.

Carisch hat deshalb durch seine Ubersetzung des Neuen Testamen-
tes — so anfechtbar sie als solche ist — einer drohenden Wirrnis ein
plotzliches Ende gesetzt. Obwohl sein Werk nicht Fingang ins Volk
fand, so rettete es indirekt die volkstiimliche Sprache im Dienste der
Evangeliumsverkiindigung. Diese Wiirdigung kommt dem Bestreben
und Werk Carischs zu.

«Nova versiun sursilvana»

Die Verbreitung der Ubersetzung Carischs in der Surselva und
in den mittelbtindnerischen Talschaften war wohl recht gering. Trotz
der Revision von 1856 bewahrte also die Gabrielsche Version nach
wie vor 1hre Vorzugsstellung. Im Jahre 1869/70 erschien deshalb das
«Niev Testament» von 1648 wieder in nur wenig verinderter Neu-
auflage und fand zahlreiche Abnehmer.

Leider ist die Vorgeschichte der damals entstandenen «La Bibla
u la Sontga Scartira dil Veder a Niev Testament, vertida en Romonsch
da la Ligia Grischa» wenig abgekldrt; die Arbeitsvorlagen blieben
unbekannt. Im Auftrage der Britischen und Auslindischen Bibel-
gesellschaft wurde die Gesamtbibel 1870/72 herausgegeben; Luzi
Candrian in Zillis und Gion Martin Darms in Flims hatten sie besorgt.

Eine Frage driangt sich auf: welche Griinde erforderten schon 13,
bzw. 14 Jahre nach Erscheinen der Ubersetzung Carischs eine Neu-
auflage? Die Beantwortung ergibt sich aus folgenden Tatsachen:

85



In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts hatte bereits in vielen Ge-
meinden, die bisher romanisch gewesen waren, die deutsche Sprache
Eingang gefunden und das Ritoromanische teilweise oder ganz ver-
dringt. Der Schulunterricht wurde vielerorts nicht mehr in der Mut-
tersprache der Jugend, sondern auf deutsch erteilt. Eine systematisch
aufgebaute Pflege der romanischen Sprache fand bei den Lehrern
nur wenig Beachtung.

Natiirlich fehlte es nicht an der Gegenstromung. Es mangelte nicht
an jenen, die ihre ganze Kraft einsetzen wollten, um das Ritoroma-
nische zu retten und mit diesem die Muttersprache als Triagerin vor
allem des Religiésen und des Evangelischen insbesondere. Ein Carisch
war unter diesen; aber leider auch viele andere, die iible Dienste
taten... ein Lutta figurierte unter ihnen. Ein Bedeutendes — vor
allem 1m negativen Sinne — leisteten die Puristen: die «Spracher-
neuerer», die sich zum Ziel setzten, das Ritoromanische zu férdern und
zu retten und dabei leider gerade das gesteckte Ziel oft genug ver-
fehlten! Viele von ihnen unternahmen den Versuch, die verschie-
denen Idiome zu einer Sprache, zu einer ausgekliigelten Kunstsprache
zu verschmelzen. Durch das Vorgehen eines J. Anton Biihler aus
Domat/Ems und seiner Anhinger wurde dadurch der Auflgsungs-
prozess der ritoromanischen Sprache beschleunigt.

Glicklicherweise fanden diese puristischen Tendenzen und deren
Exzesse im Lande zum guten Teil keinen Anklang. Es war dies er-
stens dem gesunden Sprachgefiihl des Volkes zuzuschreiben. Welchen
Teil die zwei verschiedenen Bibeliibersetzungen — die ladinische und
die surselvische — einnahmen, ist schwierig zu erwigen; aber sicher
ist, da3 gerade auch sie ein bestes Hemmnis fiir die Unifizierungs-
tendenz waren; es waren doch zwel grundsitzlich verschiedene und
selbstdndige Versionen, entstanden aus tiefstem Glaubenserlebnis und
gestaltet in der echten Muttersprache... und eine solche Festung
konnte kein Purismus, kein philologisches Experiment nehmen.

Trotzdem der Purismus an verschiedenen Stellen einen bedeu-
tenden Einflul austibte, bliecb der Kern der Volkssprache unange-
tastet.

Aus dem volkstiumlichen Sprachempfinden heraus konnte darum
auch die «Bibla» von 1870 nicht einhellig begrufit werden. Thre Ver-
fasser waren in der Entlehnung der Latinismen zu weit gegangen.

86



Wie bei der Version Carischs, so konnte auch hier die Popularitit
nicht zu ihrem Rechte kommen. Ja, noch eher als die Ubersetzung
von 1856 war diese ein Produkt des tibersteigerten Purismus; sie stand
unter stirkstem EinfluB der Anhdnger J. A. Biihlers.

Die Ubersetzungen der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts hat-
ten somit indirekt beigetragen, die Misere, welche in die Sprachwis-
senschaft eingedrungen war, auch in die biblische Verkiindigung
hineinzuzerren und die Verbundenheit des Volkes mit der mutter-
sprachlichen Heiligen Schrift zu gefdhrden. Es multe eine starke
Gegenstromung einsetzen, wenn dem Riatoromanischen seine Echt-
heit, dem Volke seine Bibel, dem Evangelium sein bestes Gefdl3 er-
halten bleiben sollten. Diese notwendige Reaktion nahm tatsiachlich
auch zusehends Gestalt an und verband den Rdtoromanen wieder inni-
ger mit seiner Muttersprache. Die VerantwortungsbewuBten namlich
traten hervor und férderten die Wiedergeburt der «quarta lingua». Das
romanische Voélklein wurde wieder beseelt von ernstem Behauptungs-
und Vertiefungswillen. Selbstverstindlich muBte innerhalb dieser ge-
samthaften Wiederbelebung auch dem Sondergut der biblischen Ver-
kiindigung ein erster Platz eingeraumt werden. Einmal mehr wieder
mullte sich die These erhidrten: das Leben des Romanischen voll-
zieht sich in der Wechselbeziehung zur religitsen Verkiindigung
(vgl. Bertogg H., Evangelische Verkiindigung auf ritoromanischem
Boden, p. 6). Innerhalb der groBlen Perspektiven, in welchen die
romanische Sprache wieder zu ihren besten Werken zuriickgefiihrt
wurde, mullten — in ganz organischem Werdegang — auch im 2o.
Jahrhundert neue Bibelubersetzungen entstehen (die ladinische wie
auch die surselvische).

Seit langerer Zeit waren alle Ausgaben des Testamentes von Ga-
briel vergriffen; und die andern Ubersetzungen taten den Anforde-
rungen des Lesers nicht Geniige.

Inzwischen niherte sich die dreihundertste Wiederkehr des Er-
scheinungsjahres der ersten Ausgabe des Neuen Testamentes von
Gabriel! Dies gab Pfarrer Peter Paul Cadonau in Trin AnlaBl zur Frage,
ob nicht «die romanische Ausgabe des Neuen Testamentes in einer
neuen, dem heutigen Sprachempfinden und Bibelverstindnis ange-
messenen Form moglichst zu férdern» wire. Cadonau beantwortete
die Frage selbst. .. durch die Tat: er unternahm es, in jahrelanger

87



Arbeit das Neue Testament und die Psalmen ins Surselvische zu uber-
setzen. Bereits im Jahre 1939 war im Zwingli-Verlag in Ziirich von ihm
das «Fvangeli de Matteus» als Separatabdruck erschienen. Das gesamte
Neue Testament und die Psalmen wurden im Jahre 1954 in Chur
(Bischofberger & Co.) verdflentlicht als «I/ niev Testament | Ils Psalms»,
Nova versiun sursilvana; Ediziun della Fundaziun Anton Cadonau
per cultivar il romontsch ella baselgia reformada dellas valladas re-
nanas.

Sehr wertvolle Beihilfe wurde dem Verfasser — besonders im Priifen
der Ubereinstimmung mit dem Urtexte — zuteil durch Prof. Dr. Hercli
Bertogg, Pfarrer, Lehrer fur Geschichte an der Kantonsschule in
Chur. Beide Ubersetzer blicken heute mit herzlicher Genugtuung
auf die vielen Jahre ihrer gemeinsamen miihevollen, minutidsen Ar-
beit zuriick und sind sich vor allem bewuft, welch herrliche Frucht
ihr verstindiges Miteinander-Arbeiten reifen lief3.

Den Verfassern der «Nova versiun sursilvana» hatten bedeutende
Quell- und Hilfsmittel zur Verfiigung gestanden: der Urtext, die neue-
sten wissenschaftlichen Hilfsmittel und letzte anderssprachige Bibel-
tibersetzungen.

Aufs Ganze gesehen, hatte es gegolten, gegeniiber der archai-
schen Gabrielschen Version viel Neues zu schaflen, aber anderseits
auch, nicht auf den Pfad sich hinauszuwagen, den ein Carisch als
Purist betreten hatte (wiewohl Cadonau es gerade auch der Leistung
Carischs gegeniiber nicht an Hochachtung fehlen 148t). Die Uber-
setzer der neuen Version trugen diesen Forderungen gut Rechnung.

Vor allem schenkten sie unermiidlich ihr Augenmerk dem Wort-
schatz und dem Stil der zeitgendéssischen Sprache. Es ging darum, die
lebende Sprache und nicht mehr Vieles, was infolge der Tradition
der Gabrielschen Ubersetzung erstarrt war, beizuziehen. Der Ro-
montsch von heute sollte auch in der Bibel wieder seine Sprache von
heute lesen und héren; denn allzulange hatte er unter dem Eindruck
stehen missen, die Heilige Schrift sei ein verstaubtes Buch, da ja deren
Sprache selber unter jahrhundertealtem Staub fast unverstindlich
geworden war!

So muBten Cadonau und Bertogg darauf bedacht sein, die augen-
falligen Nachteile der fritheren Ausgaben auszumerzen. Und das
hieB: viel Schopferisches leisten; die Konzessionen, welche man zu-

88



vor noch dem ladinischen Idiom {unter dem Einflul Gabriels!) ge-
macht hatte, muBten gemieden werden; Germanismen muflten durch
echtes Sursilvan ersetzt werden.

In der Tradition der Ubersetzung Gabriels hatte sich sozusagen
eine protestantische Schreibweise entwickelt, welche lange genug ver-
sucht hatte, sich exklusiv neben der katholischen zu behaupten.
Sprachwissenschaft und Alltagssprache aber hatten allmihiich die
Grenzen iiberbrickt. Die Verschmelzung zwischen protestantischer
und katholischer Schreibweise wurde vorteilhafterweise realisiert.
Dicser Tatsache muBte ein Bibelibersetzer konsequenterweise voll
Rechnung tragen. So galt e¢s den Verfassern der «Nova versiun»,
grammatikalisch und stilistisch den neuen Sprachformen nachzuleben.

Cadonau und seine Mitarbeiter wagten damit, erstmals die alt-
traditionelle Schreibweise zu verlassen und sich allméhlich der Schul-
schrift zu nahern (vide auch: Cadonau P. P. in «Per mintga gi» 1955,
p- 54). Es gelang ithnen vor allem auch, der Gefahr zu entgchen, wel-
cher Carisch seinerzeit nicht gentigend ausgewichen war: sie schrieben
keine zu abstrakte Sprache; sic blieben verbi divini ministri, Seel-
sorger, welche die dem Volke verstdndliche Sprache sprechen. Wo
irgendwie moglich, wurden die geliufigen, echten romanischen For-
men und Worter berticksichtigt. Diese Fretheit sich zu wahren, war
wertvoller als Versklavung an ungehobelte Buchstabentreue. Dal3
hin und wieder bei der dichterischen Form der Psalmen dieses Anlie-
gen ausnahmsweise nicht voll zur Geltung kommen konnte, bestitigt
héchstens die Regel.

Nicht unwesentlich ist die Tatsache, dafl Cadonau unter anderem
bereits auch die neue ladinische Version von Gaudenz und Filli und
z. 'I'. die letzte katholische von Carl I'ry vergleichend benutzen konnte.
Ebenso stand ithm — im Gegensatz zu Filli und Gaudenz — ein wert-
voller «Dicziunari» (jener von R. Vieli) zur Verligung. Zur grolen Fr-
leichterung der Lektiire fiigten die Ubersetzer auf den letzten Sciten
der neuen Version einige erliuternde Bemerkungen iitber den Werde-
gang der Ubersetzung und cine Liste scltener Worter bei.

Die Finanzierung der Ausgabe des Neuen Testamentes und der
Psalmen liel3 sich gut bewerkstelligen: man konnte die Druckkosten
mit Geldern aus der «Anton-Cadonau-Stiftung zur Forderung des
Romanischen in der reformierten romanischen Kirche» decken.

89



Luther hatte zu seiner Zeit den «Buchstabilisten» erfolgreich den
Kampf angesagt. Mit Recht hatte er betont: eine wortliche Uber-
setzung scl eine Unmoglichkeit, weil jede Sprache ihre eigentiimlichen
Ausdrucksformen und bildlichen Wendungen besitzt. Dieser Tatsache
haben auch die Bearbeiter der neuen surselvischen (wie auch jene der
ladinischen) Version gut Rechnung getragen; in ihrer Treue zum
Inhalt der Bibel sahen sie sich gezwungen, nicht «Buchstabilisten»
zu werden, sondern stetsfort in der adidquaten Ausdrucksform und
bildlichen Wendung zu schreiben. Mit Bewunderung denkt man an
die zahllosen «sedutas» (Sitzungen), in denen Cadonau und Bertogg
und andere tiber verschiedensten Ausdricken des Urtextes zusammen-
saflen, um die entsprechenden inhaltlichen Formen und Wendungen
in der romanischen Sprache zu suchen! Jedes Ubersetzen ist
ja nicht ein einfaches Ubertragen der einen Sprache in die andere;
vielmehr ist das einzig haltbare Ubersetzen jeweils eine Erklirung,
cine Verkiindigung, direkte Predigt. Die ladinische und surselvische
Ubersetzung unseres Jahrhunderts sind ein bestes Zeugnis dafiir, da3
deren Bearbeiter dieses evangelische Faktum nicht auBer Betracht
gelassen haben. Es waren da Priadikanten am Werk, die redlich be-
miht und befihigt waren, das gottliche Wort der Heiligen Schrift
mit dem echtesten Wortschatz ihrer Muttersprache als ewig-religio-
sen Schatz in das Volk, in die Gemeinde hineinzutragen.

Am Dies academicus der Universitiat Basel vom 25. November 1955
tiberreichte Prof. Dr. H. van Oyen im Auftrage der theologischen
Fakultit die Ehrendoktor-Diplome den Pfarrern P. P. Cadonau und
Dr. H. Bertogg. So wurde auch diesen zwei unermudlichen Arbeitern
im Dienste der evangelischen Verkiundigung die gebiihrende hohe
Ehrung zuteil.

Eine Gegeniiberstellung

Es driangt sich auf, emnen Vergleich zwischen der Entwicklung
der deutschsprachigen und rdtoromanischen Bibeliibersetzungen zu
ziehen. Dabei ergibt es sich von selbst, dal der Werdegang der ladi-
nischen Version zunéchst in die Nahe der lutherischen geriickt wird,
wihrend die surselvische in ihrer Entstehung eher ein Pendant zur
Arbeit Zwinglis darstellt.

9o



Luther hatte vor der Tatsache gestanden, aus einer Volkssprache
eine Schriftsprache schaffen zu miissen und dann erst noch die «hebri-
ischen Schriftsteller zwingen, Deutsch zu reden». Wohl hatten Ein-
zelne bereits vor thm versucht, Deutsch zu schreiben, sogar biblische
Texte in die Sprache des Volkes zu iibertragen. Aber diese «Vorarbeit-
ten» dienten 1thm wenig; er muf3te schopferisch von vorne neu beginnen.

Bifrun stand grundséitzlich auf gleichem Boden; wohl hatten Fin-
zelne schon vor ithm versucht, das Ladinische zur Schriftsprache zu
erheben. Aber Bifrun erst tat Schopferisches. Wie Luther, bediente
auch er sich der Alltagssprache seines Volkes, damit er ein Lebe- und
nicht blof§ Lesewort schaffen kénne. Er legte damit den entscheiden-
den Grundstein zur spiatern Entwicklung der Bibeliibersetzungen.
Interessant ist allerdings festzustellen, daB die nachmalige Entwicklung
auf ladinischem Boden einen anderen Weg ging als auf dem luthe-
rischen: die Pionierarbeit Luthers behauptete sich Jahrzehnte, Jahr-
hunderte lang; ja, sie nahm eine Monopolstellung ein, welche durch
die Zeit der Orthodoxie und schlieBlich durch die Tradition alle an-
dern Versuche modernerer Ubersetzungen sozusagen verunméglichte.
Wohl wurden sukzessive einige Neuerungen, Korrekturen vorgenom-
men, aber der Kern und der GroBteil der Schale blieben unangetastet,
antiquiierte Elemente, unzeitgemidBe Ausdrucksformen wurden bei-
behalten, Man verhielt sich der lutherischen Ubersetzung gegeniiber
konservativ, und sie selber ist darum bis dato — mit all den damit
verbundenen Vor- und Nachteilen — als eine konservative Bibeliiber-
setzung zu bewerten. '

Entschieden andere Entwicklung machte die ladinische Version
durch. Wiewohl sie ihre Entstehung gleichen Motiven und Umstianden
zuzuschreiben hatte wie die lutherische, so wurde ihr spiter keine
konservative Entwicklung zu eigen. Das ladinische Volk sah in
einer Bibeliibersetzung eines Bifrun — wiesehr es solches opus zu wiir-
digen wullte — nicht ein Werk, an dessen Buchstaben nicht hitte ge-
riittelt werden diirfen; es stand der Bibelibersetzung entschieden freier
gegeniiber als das deutsche Volk der Arbeit Luthers. Wohl hielt es
die Heilige Schrift sehr hoch in Ehren, aber das bedeutete thm nicht,
daBl man es gewissermalBBen auch in seiner sprachlichen Kleidung von
einer Generation unverdndert in die nichste hinitbernehmen hitte
miissen. M. a. W.: man lie3 es sich sehr daran gelegen sein, die Hei-

gI



lige Schrift stetsfort in der leicht verstindlichen sprachlichen Form
zu besitzen; und das verlangte, daB3 hin und wieder textliche und
sprachliche Neuerungen vorgenommen wurden, sei es dann in Revi-
sionsarbeit, oder daB von Grund auf neuec Ubersetzungen einzelner
biblischer Schriften oder der ganzen Bibel iberhaupt geschaffen
wurden.

Ein Uberblick tiber die Entwicklung der Bibeliibersetzung auf
ladinischem Boden zeigt darum, dal} hier den Problemen der Akkomo-
dation vollauf Rechnung getragen wurde. Es fehlte nicht an schopfe-
rischen Revisoren und Neu-Ubersetzern, welche der Heiligen Schrifi
jewells die zeitgemidlBe sprachliche I'orm wieder neu schenkten und
damit einem wesentlichsten Element der evangelischen Verkiindigung
vollauf gerecht wurden; sie verhinderten, dall das Wort aus Heiliger
Schrift erstarre und als antiquiiertes Relikt mithsam durch Jahrzehnte
mitgeschleppt wiirde; sie sorgten datiir, daf es vielmehr immer wieder
ieu auflebe, neu ertone, und lebendig in Kirche, Schule und Haus
wirke. Mit der fortschreitenden Zeit, mit der fortschreitenden sprach-
lichen Iintwicklung hiclt auch dic Verkindigung des Kerygmas
Schritt ... eine Tatsache unermeBlichen Wertes fiir das Glaubens-
leben der Evangelischen von der Zeit der Reformation bis heute. Die
Reformation als solche erfordert ein stetes Neu-sich-reformieren der
Kirche; und innerhalb der Kirche unterhiegt die Bibelibersetzung
demselben Zwang, wenn sie nicht zum toten Buchstaben werden will.
Dal3 die ladinische Version lebende Verkiindigung geblieben ist

bis heute -, zeigt somit erst recht, welch einzigartiges Verdienst thren
immer wieder neu in Erscheinung getretenen Ubersetzern zukommt.

Wie sieht die Entwicklung auf sursclvischem Boden aus? Es wurde
bereits angetént: in ithrer Entstehung bildet die oberlindische Ver-
sion ein Pendant zur Arbeit Zwinglis, bzw. zur Zircher Bibel. Zwingli,
Leco Jud u. a. standen, als sic an die Ubertragung der Heiligen Schrift
ins Deutsche gingen, nicht mechr grundsatzlich auf’ Neuland. Vor
ihnen lagen bereits cinige Ubersetzungsarbeiten Luthers. .. (ja, es
zeigt sich, dall der GroBteil der Ziircher Bibel dann ein recht wenig
verdnderter Nachdruck der Lutherbibel wurde). Bonifazius, Stefan und
Luci Gabriel fanden grundsiatzlich ahnliche Voraussetzungen zu ihrer
Arbeit vor: die ladinische Version war bereits geschallen, in Gebrauch
und hatte sich bewihrt. Ein sprachverwandtes Werk also lag vor. ..

g2



ein nicht zu unterschitzendes erleichterndes Moment fir das Vor-
haben besonders Luci Gabriels. Der Ilanzer Priadikant stand nicht
mehr vor einem umfassenden Novum wie Bifrun; wie Zwingli,
konnte er die Sprache, die sich schon anderwirts bewihrt hatte, als
gutes Werkzeug ergreifen und versuchen, ob sich mit thr auf sursel-
vischem Boden dasselbe volkseigene Werk der Bibeliibersetzung
schaflen lasse, wie es Zwingli und seine Getreuen der Prophezei auf
deutschschweizerischem Territorium vollbracht hatten. Das Vor-
haben gelang. Wiederum aber ist es aufschluBreich festzuhalten,
daB die spdtere Entwicklung vorldaufig — genau wie bei der ladinischen
und lutherischen Version, nur hier allerdings reziprok! — auf sursel-
vischem Boden einen andern Weg ging als den der Ziircher Bibel.
Hier war es der Ziircher Bibel beschieden, den Problemen und Anfor-
derungen der sprachlichen Akkomodation offenzustehen; mehrere
Revisionen, Neu-Ubersetzungen verhinderten eine Erstarrung des
Wortes; die Sprache der Texte blieb so bis heute eine lebendige, ein
adaptes Mittel in der evangelischen Verkiindigung; Ziirich war ein
klassischer Boden der Bibelrevisionen geworden; die Frucht, die bei
dieser unermiidlichen Arbeit heranreifte, ist eine der kostbarsten inner-
halb der Verkandigung. Leider ging die Entwicklung in der Surselva
wihrend Jahrzehnten, Jahrhunderten den gefahrenreichen entgegen-
gesetzten Weg des Konservativismus. Wie im Luthertum die Uber-
setzung Luthers, so errang in den evangelischen Gemeinden der Sur-
selva das Neue Testament Gabriels eine Monopolstellung. Man
wagte nur sehr zogernd, hin und wieder Text oder Sprache den Er-
gebnissen der neueren linguistischen- oder Quellenforschung anzu-
passen. Die Gefahr war nicht gering, dalBl auf diesem Wege die Evan-
geliums-Verkiindigung allméhlich arg beeintrachtigt worden wire.
Nicht hoch genug kann darum geschitzt werden, dall zwel sursel-
vische Pfarrer nun endlich den Bruch mit der erstarrten Tradition
gewagt und so den Valladas renanas wieder eine Heilige Schrift ge-
schenkt haben, die allein geeignet ist, das Kerygma zu verkiindigen,
dafl es vollumfinglich gehért werde.

Uberblickt man die Geschichte der ladinischen und der surselvischen
evangelischen Bibeliibersetzung, so kann man eine sehr erfreuliche
Feststellung machen, die beispielsweise jene ubertrifft, die man tber
die deutschsprachigen Versionen machen miillte:

93



Ladinische und surselvische Version sind beide aus lebendigem
Glaubenseifer und vor allem -gehorsam erwachsen; beide sind als
Frucht der direkten Evangeliumsverkiindigung entstanden. In ihrer
spateren Entwicklung gingen sie getrennte Wege: die ladinische gro3-
artig organisch im Dienste der Akkomodation in enger Verbindung
mit sprachlichen und textkritischen Wandlungen, die surselvische
hingegen beachtete allzulange die Faktoren der Akkomodation nicht
und lief deshalb Gefahr, die muttersprachliche Verkiindigung in
der Ligia Grischa zu zersetzen; glicklicherweise wurde die Gefahr
rechtzeitig erkannt und gebannt.

Und so besitzt der Ritoromane heute seine Heilige Schrift: die
ladinische in seinem Ladin, die surselvische in seinem Sursilvan.
Eine bewegte Geschichte, in welcher die christlich-evangelische Ver-
kiindigung ihren harten Kampf kimpfte um die Erhaltung und Ver-
tiefung des Wortes aus Heiliger Schrift, erhielt und vertiefte thm die
Liebe zur Muttersprache, ja eigentlich die Muttersprache selbst.

Luther und Zwingli formten, adelten und retteten die Sprache
ihres Volkes, so dal} diese Tragerin der hochsten religiosen Werte, der
Worte der Heiligen Schrift werden und bleiben durfte, weil umgekehrt
diese Volkssprache den Worten und Werten der hebriischen und grie-
chischen Urtexte den dem Volke verstindlichen Sinn und Inhalt zu
geben verstand.

Sind sich die Leser der ladinischen und jene der surselvischen
neuen Bibelausgabe dessen bewuBt, dal auch ihre «chara lingua»,
in der sie nun so leicht und selbstverstindlich ihre «Bibla» lesen kén-
nen, eben nicht nur Sprache ist, sondern kostbarste direkte Verbin-
dung mit den edelsten Werten des gliubig-religitsen Lebens?

NACHWORT

Fir das ritoromanische Sprachgebiet gibt es keine Schriftsprache,
welche iiber den verschiedenen Mundarten steht; die Mundarten sind
untereinander zu verschieden. Geographische Sonderheiten, konfessio-
nelle und politische Entwicklung verhinderten die Herausbildung
einer gemelnsamen romanischen Schriftsprache, bzw. begriindeten
die sprachliche Zersplitterung und dementsprechend das Heraus-
kristallisieren von mehreren Schriftsprachen.

94



So entstanden verschiedene regionale Schriftsprachen. Gewshnlich
rechnet man heute mit fiunf solchen (oberengadiner und unterenga-
diner Idiom, Surselvan, Sutselvisch, Surmeirisch).

Es sind Klifte da, welche nicht kurzweg iibersprungen werden
diirfen, die aber auch niemand stillschweigend hinnehmen darf. Es
sind Kliifte, welche besonders auch den Verkiindiger der religiésen und
biblischen Botschaft oft vor beinahe untiberwindliche Schwierigkeiten
stellen; ja, gerade er empfindet ob der sprachlichen Zersplitterung
eine besonders starke Not. Er sieht, wie einzelne kleine Landstriche
sich gegen das Eindringen von sprachlichen Fremdkérpern wehren
missen; er sicht, wie sich Gemeinden oder Taler um Kriftigung der
eigenen Muttersprache miihen; er sieht so das Bestreben um Erhal-
tung des Alten, des Urwuchsigen, des wertvollen Gefésses, in welches
die Vorfahren ihr Kostbarstes gelegt hatten. Aber er sieht ebenso
deutlich das teilweise Versagen dieses Kampfes. Er nimmt wahr, wie
sich die einzelnen Idiome befehden und so dem Romanischen als
Ganzem schaden; er beobachtet, wie vor allem da und dort die deut-
sche Sprache obsiegt und das Romanische einengt oder verdringt;
er muB} mit ansehen, wie sich die Bergtiler entvélkern, wie die Kultur
zerfallt und wie sich die Sprachsubstanz vermindert.

Der um sein sprachlich-kulturell-religios uberliefertes Gut ver-
antwortungsvoll bewuBte Romane sieht besorgt, wie Einzelne, Fami-
lien, Gemeinden und Tiler mehr und mehr die Beziehung zur Mutter-
sprache abbréckeln lassen und verlieren. Und er sieht damit gleichzeitig
sein eigenes Anliegen — die Verkundigung der evangelischen Bot-
schaft — vor unermeBliche Schwierigkeiten und vor tiefgreifende
Fragen gestellt. Er steht plotzlich vor der Alternative: soll ich weiter-
hin die Verkiundigung in der romanischen Sprache férdern — oder
mul} ich diese allmdhlich einschrinken und dann ganz auflgsen?

An vielen Orten hat er sich fiir das letztere entschieden. Ein be-
redtes Zeugnis dafiir bilden zwei Sitze aus der Eingabe der Lia Ru-
mantscha an den Bundesrat von 1947, welche besagen:

«Ein trauriges Kapitel bietet die Geschichte der einst so leben-

digen romanischen Predigt, die allmihlich aus den Kirchen ver-

schwand und in Mittelbiinden und im Oberengadin fast zur Sel-
tenheit geworden ist. So muBlte mancher Romane lernen, deutsch
zu beten !»

95



Man steht also vor der Tatsache, dall mancherorts die romanische
Verkiindigung an Boden verloren hat. Die romanische Predigt hat
da keinen Platz mehr. Infolgedessen wiirde auch die Bibel in der ro-
manischen Ubersetzung nicht mehr den berufenen Leser finden; denn:
wo die Sprache versiegt, hort auch die religiose Quelle aus der roma-
nischen Literatur auf zu flieBen.

Es gibt da nur noch eine zwingende Logik: man darf an diesen
Orten nicht mehr versuchen, Altes kiinstlich aufzufrischen. Eine Neu-
belebung wird auf diesem Wege nicht mehr moglich sein. Zwar liele
sich gewil3 «die Sprache» bis zu einem gewissen Grade wecken und
ziichten. . . nicht aber jene Sprache, welche zum Religitsen in wunder-
voller Wechselbeziehung steht!

Wo die «Verdeutschung» des Einzelnen oder der Gemeinde weit
fortgeschritten 1st, 1st das Romanische nicht mehr die Sprache, welche
in die Seele dringt.

Mancher um sein Idiom und um seine damit eng verwachsenen Glau-
benswerte kimpfender Romane mulite und mufl3 erleben, wie die deut-
sche Sprache gefihrdend und zerstorend in Gemeinde und Tal eindrang.
Er mulite mitanschen, wie da zwei Welten miteinander in Ausein-
andersetzung, Ringen und Kampf traten. Er muBte feststellen, wie
sich der Bruch in der religiésen und tiberhaupt in der geistigen Ent-
wicklung unvermeidlicherweise vollzog. Aus der fritheren Mehrheit
wurde da und dort die Minoritit, kleine Sprengel, in denen das ro-
manische Eigengut noch kampfend ein Schattendasein fristet. Wohl
wullte und weill diese Minoritdt, dafl ihr in den noch kompakten,
groB3en romanischen Gebieten Riickhalt geboten ist und dal sie dort
Hilfe und Stutze findet. Und doch liegt eine arge Gefihrdung gerade
in dieser Zersplitterung; als solche hat sich diese Atomisierung natiir-
lich nicht vermeiden lassen; was sich aber fur die gesamte romanische
Welt gefidhrlich auswirken kénnte, ist das Faktum, dafl in Graubtinden
viele von den genannten «Sprengeln» ithren Lokalkolorit zu stark
betonen, ihre ecigenen Anspriiche erheben, ihre eigenen Interessen
tber die allgemeinen erheben. Es ist mancherorts eine Eigenwillig-
keit da, welche das Gesamtanliegen untergraben kénnte. Es spielt da
und dort ein Lokalpatriotismus, der gefihrlich werden mag.

Auch der Verkiinder religioser Werte, der Prediger und der Bibel-
tibersetzer — und besonders er — nimmt diese Gefahr wahr. Er, wie

g6



kein anderer, weil} ja, daB das Problem der Akkomodation es verlangt,
daB man dem Volke in den Forderungen nach direkter Verkiindigung
in der Muttersprache denkbar weit entgegenkommen mufl. Aber er
weil} auch um die. .. Grenzen, die solchen Forderungen gesteckt wer-
den missen! Er weil}, dal3 ein Sprengel in seinen Forderungen zu weit
gehen kann; er weill, daB3 man einer Minoritit auch zu weit entgegen-
kommen kann; er weill vor allem auch, daB3 es bei der direkten Ver-
kiindigung um zu ernste, um zu heilige Dinge geht, als daB man
sie in ithrer Handhabung zu Mitteln einer Farce machen diirfte. Und
«Farce» wird die Verkiindigung dann, wenn sie ein allzuleichtes Ein-
gehen auf rein sprachliche Kommoditdt wird. Es geht nicht an, daf3
jedes Volksgriipplein, dessen Mundart da oder dort seine sprachliche
Eigenheit hat, Predigt und Bibeltuibersetzung in eben gerade auch
dieser sprachlichen Sonderheit wiinscht. Ja, es besteht auch nicht das
Recht, dall Gemeinden, in denen nur noch eine verschwindende
Minderheit von Romanen lebt, Gottesdienst und Bibelauslegung in
ausschlieBlich oder vornehmlich romanischer Sprache fordern.

Vielmehr ist dem gegeniiber zu wiinschen, daf3 das Eine getan und
das Andere nicht gelassen werde. Und das bedeutet: dem Deutsch-
sprachigen muf} die religiose Verkiindigung in seiner Sprache nahe-
gebracht werden. Der Romane hat ein Anrecht, das Wort aus Heiliger
Schrift in seiner Muttersprache zu vernehmen; das wird ithm sehr
gut moglich sein, wenn er in einem der groBen Einzugsgebiete des
Ladinischen oder des Surselvan wohnt. Er braucht da nur mit freu-
diger Hand zu ergreifen, was ihm glaubensstarke evangelische Prediger
und Bibelibersetzer darreichen.

Schwieriger ist die Lage der Romanen, welche in Randgebieten
wohnen, wo die religigs-sprachlichen Werte beinahe weitgehend ab-
gebrockelt sind. Thnen mangelt oft Wesentliches. Aber man méchte
ihnen insbesondere zurufen: sie sollten es eben gerade nicht zu ihrem
Hauptanliegen machen, uber diesen Mangel zu klagen und im Selbst-
mitleid zu stohnen und hartnickig zu beharren auf egoistischen An-
liegen, sondern sie mochten grofiztigig und weitblickend genug sein,
um aus den Quellen zu schopfen, welche in den zwei groBen Sprach-
gebieten — im Ladinischen und im Surselvan — flieBen!

Man ist versucht hinzuweisen auf grundsétzlich ein wenig dhnliche
Verhiltnisse auf deutschsprachigem Gebiet: auch da existieren die

97



zwei bedeutenden Ubersetzungen Heiliger Schrift. Und dennoch fehlt
es auch hier nicht am Ruf nach besondern Ubersetzungen, die mehr
dieser oder jener Mundart entgegenkdmen. Versuche wurden hier
und da unternommen... Versuche bekannterweise ja auch, zur
Gemeinde in ithrem bodenstindigen Dialekte zu predigen. Aber man
liel3 es meistens bei diesen Versuchen bewenden. Der Erfolg war minim.
Man hat auch da die Erfahrung machen miissen, daB der Akko-
modation Grenzen gesetzt sind, und dall man diese nicht iibertreten
darf, ansonst man sich zur Farce hinauswagt.

Die Pionierleistungen von Luther und Zwingli sprechen zum In-
nern jedes Deutschsprachigen die Sprache, die er versteht. Es wird
darob irrelevant, welche Mundart der Leser der deutschen Bibel in
seinem Alltag spricht.

Die neue ladinische und die neue surselvische Bibelubersetzung
sind direkteVerkiindigungen an den Romanen ; wer aus innerem Antrieb
an deren Lekture geht, wird darin die Botschaft finden, die zu seiner
Seele spricht. Dic wenigen sprachlichen Unterschiedlichkeiten zwi-
schen seinem Dialekt und der Schriftsprache, in der er liest, fallen
nicht mehr ins Gewicht.

Es darf nicht sein, dafl von den kleinen Sprachgruppen her der
Kampf beeintrachtigt wird, den die groBen zur Erhaltung der roma-
nischen Werte fuhren miussen. Es soll bei der bittern Tatsache sein
Bewenden haben, dal3 die groBten Gruppen heute thren harten Kampf
gegen cin Abbrockeln des religics-sprachlichen Gutes an ithren Rand-
gebieten fithren miissen. Dieses Ringen ist hart und wird von ver-
antwortungsbewulBiten Kdmpen gerungen. Es geht da um die Ver-
teidigung und Beibehaltung der wesentlichen Werte: um Rettung der
religionstragenden Muttersprache! Es wird hier dasselbe Ringen fort-
gefuhrt, welches mit der Reformation begonnen hatte. Volkssprache
und Evangeliumsverkiindigung waren damals in engste Wechsel-
beziehung zueinander getreten. Diese innerste Beziehung aufrecht-
zuerhalten, ist eine heiligste Aufgabe fir jeden mit seiner Sprache
und mit seiner Religion verbundenen Romanen.

Vieles hat sich seit der Reformation geandert. Auch der Gegner,
gegen welchen der evangelische Romane zu kimpfen hat, ist nicht mehr
allenthalben derselbe wie jener der verflossenen Jahrhunderte. Im
Kampfder Konfessionen war einst die Sprache als Trigerin des refor-

90



matorischen Glaubensgutes auf den Leuchter gestellt worden. Diese
selben Konfessionen stehen sich heute nicht mehr so unversshnlich
gegeniiber. Im Kampfe gegencinander haben sie sich — was wenigstens
den Faktoren der sprachlichen Akkomodation anbelangt — weitgehend
versohnt. Beide haben erkannt, welche unermeflliche Bedeutung in
der Wechselbeziehung zwischen Volkssprache und religiosem Gut
liegt; und so bemihen sich beide redlich, ihre evangelische Botschaft
in der Sprache zu verkiinden, die dem Romanen in die Seele spricht.

Anstelle der «Konfessionalisten» aber stehen seit Jahrzehnten
andere Fechter auf dem Kampfleld: jene, welche von der Sprack-
wissenschaft aufgeboten worden sind. Es sind sehr viele unentwegt-
redliche Kampfer unter ihnen... jene, welche die kulturelle, reli-
givse und volkerkundlich-einzigartige Bedeutung des Romanischen
in all seinen diversen Idiomen erkennen und daran auch gerade diese
Vielfalt retten mochten. Als Sprachwissenschafter leisten sie so Bedeu-
tendes, um Altes zu bewahren und Fremdkorper fernzuhalten; sie sind
sich dessen bewult, dal3 sie als Linguisten nur sachte und vorsichtig
an einer Sprache arbeiten durfen, welche im Dicenste hoher Werte steht.
Aber in denselben Reihen stehen leider auch jene, welche am Roma-
nischen allein der romanischen Sprache wegen arbeiten. Es sind die
Linguisten, welche tbersehen, dall thre Muttersprache eben gerade
nicht nur als «Sprache» geworden ist und darum auch nicht nur als
«Sprache», als Raritat oder altehrwiirdiges Denkstiick, verteidigt
werden soll. Sie kimpfen um den Fortbestand der «quarta lingua».
Aber sie gleichen dabel oft dem Berufs-Soldaten, der einzig kampft,
weil die Soldateska eben zum Kdmpfen da ist. Sie wissen nicht, daB,
wer fur Erhaltung und Vertiecfung des Romanischen ringen will,
gleichzeitig mit dem innersten Enthusiasmus ringen muf3 um Erhal-
tung und Vertiefung der alten religidsenWerte, deren Ausdrucksmittel und
Trager die Volkssprache ja ist! Wer also als reiner Sprachwissenschaf-
ter in den Noten des Romanischen mitredet, leistet Totengraberarbeit. . .
und das ausgerechnet dort, wo er vielleicht in guten Treuen sogar aufbauend
mutarbeiten mochte.

Es mangelt heute nicht an Unentwegten, dic ithren Beitrag leisten
mochten, dal das Erbe der Viter getreulich weiter tradiert werde.
Aber die Stellungen, welche sie einnehmen, sind sehr verschieden. ..
zersplittert und nicht selten sogar gegen einander gerichtet und des-

29



halb oft zu schwach! Wiren sich diese Kampfer dessen bewult, daB3
es nicht angeht, heute noch fur Partikelchen egozentrischer Priagung
und fiir allzu selbstgefilligen Lokalkolorit zu streiten, sondern fiir das
Ganze — vor allem fur die Hauptidiome als die bewahrten Tréager aller
ratoromanischen Kulturwerte —, so wiirden sie das Eine tun, was
notwendig ist: statt sich weiterhin intern zu befehden und trennen -
sich zusammenschlieBen und sich fest an das klammern, was ihnen
iiberliefert ist und ihnen von tief im romanischen Eigengut wurzeln-
den Personlichkeiten durch die direkte Verkiindigung immer wieder
neu gegeben wurde und wird.

«luncti valemus»: wiirden sich die Romanen mehr an diese
Devise halten, statt (wie es heute leider oft der Fall ist) fur jede Mund-
art Privilegien und fir manche Minoritit Vorrechte zu fordern, dann
miifte man nicht ein Armutszeugnis in alle Welt hinausposaunen, wie:
das religiose Leben der Romanen sei vertrocknet als Folge des sprach-
lichen Zwitterlebens; die Romanen hitten keine Sprache mehr, die
in die Seele spreche. .. (Gangale).

Es ist tragisch im eigentlichen Sinne des Wortes, daB3 solche Urteile
gefallt werden konnen. Denn Tragik ist es, dall viele Romanen nicht
mehr sehen, daB ihr religioses Leben gar nicht «vertrocknet» ist und
daf3 die Sprache doch wirklich noch lebendig und da ist, welche «in
die Seele» spricht! Es ist bitterer Selbstbetrug zu klagen, die alten
Werte seien verlorengegangen, wihrend man bloB die Augen und
vor allem das Herz auftun miiBte, um wahrzunehmen, dal3 das Gefal3
des Ewigen — Sprache und Religitses in lebendiger Wechselwirkung —
noch da ist! Die neuen Bibeliibersetzungen sind ein beredtes Zeugnis
dafiir, daf} alle wirren Stromungen es nicht vermocht haben, das
wertvollste Getdll zu zerschlagen. Gemeinde und Pfarrer missen nur
bereit sein, dieses Gefdll zu ergreifen. Man soll es nicht in der Ferne
suchen — nicht bei sprachwissenschaftlichen Eskapaden, nicht beim
Klagelied iiber die «schone alte Zeit», auch nicht bei einem nivel-
lierenden «Basic-Romanisch»; das Gute liegt auch hier «so nah»: in
der noch echten Volkssprache, in der Heiligen Schrift, welche in ihren
im Volke entstandenen Ubersetzungen diese Sprache spricht und in
der unverfilschten Sprache, in welcher Mutter und Vater aus der
echten Liebe zum angestammten Idiom und zur Heiligen Schrift zu
threm Kinde sprechen.

100



Ein bedeutender Volkskundler hat das Wallis als eine «typisch
religiose Landschaft» bezeichnet. Mochte, wer als Romane in rito-
romanischen Talschaften Graubiindens daheim ist, nicht vergessen,
daB3 auch er seine geistige, kulturelle und sprachliche Heimat in ei-
ner «religiosen Landschaft» besitzt. .. in einer Landschaft, tiiber die
blutige Kriege und Kampfe hinwegzogen. .. in einer Landschaft, in
welcher unerschrockene Birger fiir die tiefsten Werte rangen... in
einer Landschaft, wo auch im schlichtesten Dérflein die Kirche
emporragt und auf dem schlichtesten Regal die «Bibla» steht... in
einer Landschaft, die nur dann sich-selber-treu ist, wenn sie
vom Religidsen her geprdgt bleibt; denn i1hr gilt, was einer ihrer
tapfersten Vorkdmpfer gesagt hat: «Die einzige Rettung ist das Wort
und die Treue dem Wort gegeniiber». (J. P. Saluz).

101



	Die Geschichte der evangelischen rätoromanischen Bibelübersetzungen [Schluss]

