
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1958)

Heft: 3-4

Artikel: Die Geschichte der evangelischen rätoromanischen
Bibelübersetzungen [Schluss]

Autor: Frigg, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur März/April 1958 Nr. 3/4

BÜNDNER

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT

FÜR BÜNDNERISCHE GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE
HERAUSGEGEBEN VON DR. RUD. O. TÖNJACHEN

Die Geschichte der evangelischen rätoromanischen

Bibelübersetzungen
Von Pfr. Dr. Albert Frigg

(Schluß)

B. Surselvische Bibelausgaben

Einleitung

Der Beweis war erbracht worden, daß das Engadinerromanische
als Schriftsprache angewendet werden könne und für die Verkündigung

der christlichen Botschaft einzigartige Dienste leiste.
Aber wie stand es um die direkte Verkündigung in den Gemeinden

und Talschaften der übrigen romanischen Idiome?:
Auch da sollte sich Ähnliches anbahnen wie im Engadin. Auch

da mußte, wenn der Geist der Reformation tief genug gewirkt hatte,
das Problem der Akkomodation in den Vordergrund gerückt werden;
auch da mußte die Volkssprache in Wechselbeziehung zur
evangelischen Verkündigung treten.

Und tatsächlich geschah dem so. Wie im Engadin, so läßt es sich

nun auch im surselvischen Sprachgebiet verfolgen, daß sich aus der
Volkssprache - aus dem Surselvan - eine vollwertige selbständige Schriftsprache

entwickelte. und auch da wieder nur möglich und verwirklicht
im allerengsten Zusammenhang mit der evangelischen direkten Verkündigung!

73



Allerdings zeigte sich in der Surselva in der Entwicklung eine
bedeutende zeitliche Verschiebung gegenüber dem Gang der Ereignisse

im Engadin. Die Reformation schenkte der Surselva noch keine

muttersprachliche Bibel.
Welches mochten die Gründe sein, daß man der Akkomodation

nicht so früh schon wie im Engadin die notwendige Beachtung
schenkte? Es gibt tatsächlich einige Faktoren, die zu erhellen
vermögen, weshalb die Surselva erst verhältnismäßig spät zur Bibel in
ihrer eigenen Sprache kam :

Wesentlich ist vor allem die Tatsache, daß ein großer Teil der
Prädikanten in den Rheintälern Engadiner waren. Gepredigt wurde
im Vorder- und Hinterrheintal seit der Reformationszeit romanisch;
aber oft waren es eben ladinische Predigten. Erst allmählich lernten
die zugewanderten engadiner Prädikanten das Surselvische ; und
selbst wenn sie es dann in Unterweisung und Predigt anwandten, so

blieben ihnen noch der ladinische Katechismus und die ladinische
Bibel zur Vorbereitungsarbeit. Ja, sie verbreiteten sogar ladinisches
Schrifttum in den Gemeinden der Sur- und Sutselva. Mangelte es

hier an schöpferischen Übersetzern, die diesen Tälern ihre
muttersprachliche evangelische Literatur geschaffen hätten, so sollten
vorderhand wenigstens die ladinischen Werke einen aushelfenden wesentlichen

Dienst für die Reformation tun
Das Engadin hatte sich in tiefstem Glaubenseifer der Reformation

zugewandt. Aus derselben innigen protestantischen Haltung schöpfte
es die Kraft, dem Ansturm der Gegenreformation zu widerstehen.
Und darüberhinaus vermochte es also, einige seiner tüchtigsten
Glaubensboten in andere Talschaften zu fruchtbarem Wirken zu
entsenden; die Surselva sollte somit ein Boden werden, in den die engadiner

Prädikanten wertvollste Saat streuten. Den ersten Versuch unternahm

zwar ein anderer:
Daniel Bonifazius, Lehrer in Fürstenau, gab im Jahre 1601 ein

gedrucktes Büchlein in Domleschger Idiom heraus: eine Bearbeitung
des Katechismus von Johann Pontisella mit Beigabe der Übersetzung
einiger Psalmen. Doch fand das Büchlein sehr wenig Anklang. Der
entscheidende Anfang erfolgte erst zehn Jahre später durch das

einzigartige opus des Stefan Gabriel.

74



Stefan und Luzi Gabriel

Etwa während der Entstehungszeit der ladinischen Übersetzung
des Neuen Testamentes durch Gritti (also ungefähr um 1640) war
Pfarrer Stefan Gabriel im Begriffe, den romanischen Oberländern endlich

zu einer Heiligen Schrift in ihrer Sprache zu verhelfen.
Nicht unwesentlich ist die Tatsache, daß Stefan Gabriel aus dem

Engadin, aus der Gemeinde Ftan, stammte (sein Geburtsjahr ist
unbestimmt). Erstmals übte er das Pfarramt von 1593 bis 1599 in Flims
aus. Dort lernte er das Flimser Romanische. Im Jahre 1599 wurde er,
«der hochgelehrte Herr Decanus», nach Ilanz berufen.

Sein surselvisches Wirkungsgebiet mußte ihm deutlich genug vor
Augen führen, welch große Unterschiedlichkeit im Grunde genommen

zwischen seinem engadiner Idiom und der Sprache seiner
Gemeinde am Rhein bestand. Wohl ebnete er sich rasch für seine

Predigt-und Unterweisungstätigkeit den Pfad zur surselvischen Sprache.
Aber er empfand es bald als ein dringendstes Anliegen, dem Volke
und schließlich sich selber das biblische, das katechetische und
erbauliche evangelische Schrifttum in surselvischer Sprache zu erschließen.

Das religiöse Bedürfnis und sein Glaubenseifer trieben ihn an.
und seine hohe geistige Befähigung mußte ihm Bürge für ein gut
Gelingen seiner geplanten Übersetzungsarbeit sein.

Allerdings erlaubte er sich nicht, sogleich ans Schwierigste, an
eine Übersetzung des biblischen Textes, heranzutreten. Es galt,
zunächst auf bescheidenerer Basis einen Versuch zu unternehmen, den

Versuch, ob man die surselvische Sprache überhaupt zur
Schriftsprache erheben könne, wie beispielsweise die ladinische. In solcher

Blickrichtung verfaßte Gabriel einen Katechismus in romanischer
Sprache, den er betitelte: «Ilg vèr sulaz da pievel giuvan» (der wahre
Trost des jungen Volkes). Das Werk erschien als erstes gedrucktes
Schriftstück im Surselvischen im Jahre 1611 bei Genath in Basel; der
Katechismus behandelte in den zwei ersten Hauptabschnitten «Da-
vart la Cardienscha» und «Davart las Ovras» (Vom Glauben und
von den Werken) das christliche Glaubens- und Sittenleben; im weitern

wurden einige Psalmen, geistliche Lieder und Gebete «par las

baselgias da la Ligia Grischa» (für die Kirchen des Grauen Bundes)
beigefügt.

75



Die Sprache, die Orthographie, welche Gabriel anwandte, zeigten

deutlich, daß der Verfasser sich ans engadiner Idiom anlehnte.
Sollte sein Werk deshalb wenig geneigte Aufnahme finden? Ganz im
Gegenteil Die erste surselvische Schrift erregte sehr großes Aufsehen.
Begeistert nahm das evangelische Volk den Katechismus entgegen
(in späteren Jahren mußte eine Neuauflage der anderen folgen, so z. B.

1625, 1649, I6^3, 1740, 1769). Aber auch der Gegner verhielt sich
nicht still; das opus Gabriels wurde in einer Schrift des katholischen
Dr. Adam Nauli «Anatomia dil Sulaz. Dil Steajjan Gabriel», Lyon 1618)
scharf angegriffen. Gabriel war bereit, Rede und Antwort zu stehen :

er veröffentlichte im Jahre 1625 a^s Replik «Uenna Stadera/da pasarj
quala seig la vera / Cardienscha» (Eine Waage, womit zu wägen, welches
der wahre Glaube sei). Gabriel legte damit eine scharf durchgeführte
Symbolik vor (Neuauflagen in den Jahren 1649, 1683, 1740, 1769,

jeweils zusammen mit «Ilg vèr sulaz»).
Die Abfassung des Katechismus beruhte auf tiefem Glauben

und vor allem auch auf dem Pflichtbewußtsein Gabriels, der seiner
Gemeinde die wichtigsten Glaubensbegriffe (Unservater, Apostolikum,

Dekalog) verbunden mit praktischen Beispielen in tiefgehender
Weise nahebringen wollte. Er wußte, daß zu solcher evangelischer
Verkündigung nur die Anwendung der Muttersprache in Frage komme.

Indem er diesen Weg wählte, schenkte er der Surselva einen
Katechismus, der bis ins 19. Jahrhundert größte Beachtung fand.

Die Sprache des Katechismus war einfach und volkstümlich.
Gabriel hatte bereits größere Arbeit in Angriff genommen: eine

Übersetzung des Neuen Testamentes ins Surselvische. Er starb aber,
ohne deren Beendigung erreicht zu haben. Da nahm es sein Sohn
und Nachfolger im Amte, Luci Gabriel, auf sich, die von seinem Vater
begonnene Übersetzungsarbeit der Vollendung entgegenzuführen.
Im Jahre 1647 erhielt er von der Synode die Erlaubnis, sein Neues
Testament drucken zu lassen.

1648 wurde dann ein opus veröffentlicht, das einzigartige Bedeutung

erlangen sollte : «Ilg Nie/ \ Testament j da j niess Senger \ Jesu Christ, /

Mess giù en Rumonsch / da la Ligia Grischa», (erschienen bei Joh. Jakob
Genath in Basel).

Nicht nur für das Bündner Oberland, sondern auch für das mittel-
bündnerische Sprachgebiet wurde dieses Werk Gabriels von größter

76



Bedeutung. Die späteren surselvischen Bibelausgaben greifen immer
wieder auf die Gabrielsche zurück. Die Tatsache, daß die Neuausgaben

bis ins 20. Jahrhundert kaum erwähnenswert sind, spricht
das deutlichste Werturteil aus.

Die Gabriels hatten das Neue Testament in einer der Surselva

allgemein verständlichen, volkstümlichen, konkreten Sprache
verfaßt. C. Decurtins schreibt: «Sprache und Orthographie dieser sorgfältigen

Übersetzung fanden bei den Protestanten in der Surselva ziemlich
allgemeine Annahme» (unrichtigerweise erwähnt er die mittel-
bündnerischen Gebiete nicht (vide : Decurtins C. in : Gröber G., Grundriß

der roman. Philologie, IL Bd., III. Abtig., p. 248). Nicht
belanglos sind einige Bemerkungen, welche Gabriel in der «Prefatium»
zu seiner Ausgabe von 1648 macht; er schreibt dort u. a. : «Antroquan
ussa veits vus ghieu questa scusa, ca vus antalgias bue la Bibla, ner ilg
Testament en Tudesc: ad enten viess languaig seig naginna Bibla, a

nagin Testament. Quei ha muvantau mei da metter giu ilg Nief
Testament en Rumonsch. Ussa veits vus ilg piai da Deus en viess languaig :

uss'ei quella scusa preida navend da vus. Jou hai faig quint, ch'ünna
pli grond'a soingch'ovra possig jou bucca far ca quella.» (Bisher habt
ihr diese Entschuldigung gehabt, daß ihr die Bibel und das Testament
auf deutsch nicht versteht; und in eurer Sprache gebe es keine Bibel
und kein Testament; dies hat mich bewegt, das Neue Testament ins
Romanische zu übersetzen. Jetzt habt ihr Gottes Wort in eurer Sprache;

jetzt ist euch die Entschuldigung genommen. Ich rechnete damit,
daß ich keine größere und heiligere Arbeit als diese leisten könne).

Es waren also wesentliche Überlegungen vom Problem der
Akkomodation her, welche Gabriel veranlaßten, das Neue Testament ins
Surselvische zu übersetzen. Aber auch ein bedeutendes apologetisches
Motiv klang mit; Gabriel äußerte sich darüber selber: «Ilg Papa gi,
ca la Bibla. seig ilg pli bien cudisch en tut ilg Mund. Parchei
scummond el. da legier quel?. El temma sch'ilg cummin pievel
legiss la Bibla, scha vengiss el a ver ca la cardienscha d'ilg Papa, a ses

schentaments ean bue en la Bibla». (Der Papst sagt, daß die Bibel
das beste Buch auf der ganzen Welt sei. Warum verbietet er, es zu
lesen? Er fürchtet, daß, wenn das gewöhnliche Volk die Bibel lesen

würde, es erkennen würde, daß der Glaube und die Gebote des Papstes

nicht in der Bibel enthalten sind). Gabriel wollte also das Volk

77



im reformatorischen Sinne zu einer Apologetik führen, welche von der
Schrift aus dem Papsttum entgegentritt; es sollte nicht billige Polemik

gegen den Katholizismus sein, nicht simple Negation, sondern
wohlbegründete Ablehnung des Nicht-Biblischen und Annahme des
Biblischen.

Wie gestaltete Gabriel sein Werk?: er übersetzte die Schriften des

Neuen Testamentes direkt aus dem Griechischen; daneben aber
verwendete er auch den deutschen Text von Johannes Piscator und den
italienischen von Johannes Deodatus (Diotati) u. a. wie er selber im
Vorwort anführt.

Bei den Evangelien fügte der Übersetzer - ähnlich wie Bifrun -
oft eigene Erklärungen bei.

Gabriel mußte viel schöpferische Arbeit leisten; doch nicht in
demselben Ausmaße wie Bifrun. Es standen ihm immerhin mehr Hilfs-
mittetl zur Verfügung als dem Schöpfer der ersten ladinischen
Version. eben gerade Bifruns Werk selbst im verwandten Ladinischen
muße j a bedeutende erleichternde Dienste tun.

Die Voraussetzungen waren also für Gabriel recht günstig. Aber
sie bargen auch Nachteile in sich: angesichts der verschiedenen
Vorlagen konnte es doch eher geschehen, daß Gabriel zu viele ladinische,
italienische und deutsche Ausdrücke, Worte oder Formulierungen in
sein surselvisches Werk übernahm. Tatsächlich war der Übersetzer
nicht ganz gefeit gegen diese Gefahr. So ist es begreiflich, daß später
eine dahingehende Kritik laut wurde; man fing an, sich an typisch
engadinischen (z. B. predgia statt priedi) und deutschen (z. B. zwi-
fel, ifer, Feld, Schutz, Wechsel usw.) Wörtern und Satzkonstruktionen

zu stoßen.

Allerdings überwog demgegenüber das Positive bei weitem.
Gabriel hatte eine volkstümliche Sprache geschrieben, obwohl er
sich möglichst strikte ans Original gehalten hatte. Ja, es drängt sich
fast ein Vergleich mit den ersten deutschsprachigen Bibelübersetzungen

auf; denn dabei erkennt man, welch großartige Leistung Gabriel
gelungen war: bei den ersten deutschen Übersetzungen findet sich
noch die ausgesprochen schulmäßige Traduktion - Wort um Wort !—

welche das sinngemäße und auch das sprachliche Element des

Originals entstellt. Infolge ihrer orthodoxen Gebundenheit hatten jene
Übersetzer einen holperigen, verwirrenden und unverständlichen

78



Text hervorgebracht (hat nicht Luther gerade dieser ungeeigneten
Übersetzungen wegen deutlich betont : «Einfachheit muß der Schmuck
eines solchen Buches sein!» (Luther an Spalatin, 30. März 1522)
Daß nun Gabriel trotz seiner ebenfalls orthodoxen Einstellung eine

flüssige, leichtverständliche Sprache schrieb, verdient ungeschmälerte
Beachtung. Selbst O .Garisch, der spätere «Revisor» des Gabrielschen
Neuen Testamentes, gibt zu: «Zweierlei läßt sich an dieser

Übersetzung nicht verkennen, einerseits ernste Bemühung, den Sinn des

Originals mit der gewissenhaftesten Treue wiederzugeben; anderseits

es auf ganz populäre, auch dem Ungebildeten verständliche
Weise zu thun» (Bündnerisches Monatsblatt 1855, Nr. 3, p. 36).

Wie selten ein Übersetzer, könnte Gabriel mit vollem Recht mit
Luther sagen: «So halte ich mich in der Bibel an den Sinn.» Sinngemäße

Übersetzung war ihm ein bedeutendes Prinzip; er wollte dem
Leser nicht einfach Wort an Wort gereiht vorsetzen, wohl aber die

Heiligen Schriften in ihrem ganzen Sinne. gekleidet demzufolge
in sinngemäße Worte und Sätze der Sprache des Volkes.

Damit aber bildete Gabriel seine und seiner Gemeinde Sprache
zur evangelischen Glaubenssprache! Er hatte erwiesen, daß das surselvische

Idiom schreibbar sei und daß anderseits diese Schriftsprache dem
Volke sehr gut vom göttlichen Evangelium zeugen könne. Mehr hätte
sich niemand wünschen können.

Die Übersetzung des Neuen Testamentes von Gabriel fand rasch
den Zugang zum Volke; ja, sie erwarb sich höchstes Ansehen. Allerdings

verknüpfte sich damit allmählich auch eine Gefährdung, die
sonst von keiner rätoromanischen Übersetzung ausgegangen war:
man vertraute uneingeengt auf die sprachliche Vollkommenheit und
die inhaltliche Unfehlbarkeit (um nicht zu sagen: verbale Inspiration)

des Gabrielschen Werkes; nur so konnte diese Übersetzung
während zwei Jahrhunderten ihre Zentralstellung unangefochten
behaupten; und nur deshalb ließ es sich nicht verhindern, daß man
sie sozusagen als die einzige schriftliche Glaubensquelle betrachtete und
weder an der Orthographie noch am Inhalt zu rütteln wagte.

Auf ladinischem Boden war die Entwicklung eine andere gewesen:

dort folgte schrittweise regelmäßig wieder die Anpassung an die

neueren Sprach- und Bibelquellenforschungs-Ergebnisse. Im
Surselvischen hingegen errang sich die Gabrielsche Übersetzung eine

79



derartige Monopol-Stellung, daß schließlich eine Revision doch
allzulange ausblieb.

Die Bibla von Chur

Erst einige Jahrzehnte nach Erscheinen des Neuen Testamentes
von Gabriel wurde dieses ergänzt durch eine Übersetzung des Alten
Testamentes.

In Trin begann der Prädikant Peter Saluz (wie Gabriel, ursprünglich
ein Engadiner!) mit der Übersetzungsarbeit der ganzen Bibel.

Die Pfarrer Mart. Nikolaus Anosi (auch er aus dem Engadin, nämlich
aus Susch) in Tamins und Christ. Caminada in Donath leisteten ihm
bedeutende Hilfe.

Der Drucklegung stellten sich große finanzielle Schwierigkeiten
entgegen. Besonders P. Saluz erlitt beträchtlichen Schaden. Nach
Überwindung der zahlreichen Hindernisse erschien im Jahre 1718
bei Andrea Pfeffer in Chur als schöner Folioband «La / S. Bibla / Quei
ei: I Tut / la Soinchia / Scartira» (inkl. Apokryphen). Das Neue Testament

war dabei eine sozusagen unveränderte Wiedergabe der Gabrielschen

Version.
Nun war für die Protestanten des Oberlandes das Pendant zur

Schulser Bibel da : ihre Bibla von Chur. (Weitere Auflagen erschienen
in Chur im Jahre 1818 und in Frankfurt am Main 1870).

Es kann in diesem Zusammenhange nur kurz darauf hingewiesen
werden, daß um 1611/1615 durch Gion Antoni Calvenzano für die
katholische Literatur sozusagen eine dritte Schriftsprache, die
Surselvische in der Abart der Katholiken, geschaffen wurde. Der
konfessionelle Graben vermochte sich somit - und nicht bloß für kurze
Dauer! - selbst in die sprachlichen Elemente einzukerben!

Otto Carisch

In den Jahren 1809 und 1820 folgten sich Neuauflagen der
Übersetzung des Neuen Testamentes von Gabriel. An der ursprünglichen
Fassung aber war höchst wenig geändert. Die Version des ehemaligen
Ilanzer Prädikanten galt ja als sozusagen unantastbar. Wohl vernahm
man Stimmen, die einer Revision riefen. Aber wer durfte es wagen,

80



eine neue Version jener gegenüberzustellen, die Jahrzehnte- und
-hundertelang als unüberbietbar gegolten hatte? Es war Professor Otto
Carisch (oder, wie er sich früher schrieb: de Carisch), der ein Neues

zu schaffen unternahm.
O. Carisch war am io. Oktober 1789 in Sarn als Kind unbemittelter

Bauersleute geboren worden. Als Primarschüler bereits wurden
ihm einzelne biblische Geschichten (jene Hübners) in seiner Muttersprache

vertraut, weil der unterweisende Pfarrer diese im Romanischen
wiederzugeben pflegte. Es ist nicht unwesentlich, daß Carisch schon
in jungen Jahren Religiöses im Gefäß der Muttersprache entgegennehmen

durfte. Seine Studien- und Lehrzeiten führten ihn dann auf
mannigfaltigen Wegen zur Berührung mit philologischen, theologischen

und pädagogischen Fragestellungen. Er holte sich dort ein
wertvolles Rüstzeug für namhafte Arbeiten, die er vom Jahre 1848

an veröffentlichte.
1848 erschien sein «Taschenwörterbuch der rätoromanischen Sprache in

Graubünden». Zu diesem Werke hatte Carisch neben wissenschaftlich
bedeutenden Ausdrücken auch zahlreiche im Volke übliche Wörter
gesammelt und sie zu einem kleinen Idiotikon der rätoromanischen
Mundarten zusammengetragen. Zwar enthielt dieses Buch in Aufbau
und Inhalt noch manche Mängel. Aber es bot doch wichtiges Material

für spätere philologische Arbeiten. Für Carisch selber konnte diese

Wörtersammlung, und vor allem die Beschäftigung mit der
Volkssprache, bei seiner späteren Beschäftigung mit der Übersetzung
biblischer Schriften nur von bedeutendem Vorteil sein.

Während vieler Jahre hatte Carisch an der Bündner Kantonsschule
unterrichtet (Italienisch und Deutsch für romanischsprachige Schüler;
Pastoraltheologie, Moral und Pädagogik). Nach dem Rücktritt als

Kantonsschullchrer fand er - nach seiner eigenen Aussage - «eine

schwere, aber doch erfreuliche Arbeit - für den Abend des Lebens wohl
die angenehmste - in der Übersetzung des Neuen Testamentes ins

Oberländer Romanische.»
Welches waren die näheren Beweggründe zur Inangriffnahme einer

solchen Übersetzung?
Das Bündner Oberland hatte sich während zweihundert Jahren

mit dem Werke Gabriels zufrieden gegeben oder geben müssen. Vielerlei

an dieser Version aber konnte auf die Dauer nicht mehr genügen.



Als erstes fiel ins Gewicht, daß ein sehr spürbarer Mangel an Exemplaren

des Neuen Testamentes herrschte. Auf den dringenden Ruf
nach einer Neuauflage hin hatten sich die Bibelkomitees von Chur
und Basel bemüht, endlich eine neue, verbesserte Übersetzung
herauszugeben. Noch vor dem Jahre 1850 war deshalb der Antistes M.
Lutta in Ilanz mit der Besorgung eines revidierten Neuen Testamentes

beauftragt worden; doch hatte sich dies als unglückliches Unterfangen
erwiesen: Lutta ging zu willkürlich und vor allem zu geschäftserpicht
und mit katholisierenden Tendenzen vor; die Drucklegung seines

eigenmächtigen Werkes mußte sistiert und die bereits stark
aufgelaufenen Kosten vom Churer Bibelkomitee bezahlt werden.

Vor Inangriffnahme einer neuen Übersetzung wollte man nun doch
alle Fragen gründlicher prüfen; in diesem Sinne unterbreitete das

Bibelkomitee den Pfarrern des Oberlandes die zwei Fragen:
1. Zeigt sich in Ihrer Gemeinde wirklich Mangel an romanischen

Neuen Testamenten, und halten Sie eine neue Auflage dieses

für Kirche, Schule und Haus so wichtigen Werkes für notwendig

oder wünschbar?
2. Haben Sie in der letzten Basler Auflage des romanischen Neuen

Testamentes Fehler wahrgenommen, die Sie in einer neuen,
falls sie zustande käme, beseitigt wünschten? Welche sind es?

Das Bibelkomitee erhielt auf diese Anfrage wenige
Antwortschreiben. Alle aber drückten den Wunsch nach einer neuen und
revidierten Auflage aus.

Fand sich jemand, der die schwierige Arbeit übernehmen konnte?
Mußte man wieder zu einem Abdruck der Gabrielschen Ausgabe
greifen? Letztere Frage war es denn auch, die Carischs Eingreifen in
diesen Konflikt bewirkte. Er, der sich schon wiederholt um die
romanische Literatur verdient gemacht hatte und vor allem auch vom
Standpunkt des Katecheten ausging, war überzeugt, daß ein
Abdruck des früheren Neuen Testamentes «nicht allein dem Hauptzweck,

sondern auch der Sprache selbst gegenüber, als ein kaum
verzeihliches Unrecht» zu bezeichnen gewesen wäre, «wie sehr auch
einem dieses Romanische als Regel und Norm für unsere Sprache
gepriesen wurde».

Während der Unterhandlungen über die Frage einer Neuauflage
hatte Carisch die Übersetzung Gabriels näher besichtigt, in bezug

82



auf Sprache und Inhalt geprüft und war zur Überzeugung gekommen,
«daß hier nicht allein Besseres möglich wäre, sondern auch notwendig
zu geben versucht werden sollte.»

Als Carisch sah, daß sich niemand zur vorgeschlagenen Revision
bereit erklären wollte, entschloß er sich, selbst an die Ausführung dieser

Arbeit zu gehen.
Gewissermaßen um zuerst eine Probe seiner Befähigung

abzulegen, unterbreitete er vor Beginn seiner endgültigen Übersetzungstätigkeit

einigen romanischen Amtsbrüdern eine kurze Textprobe zur
Prüfung; er hatte dazu die Evangelien in der Gabrielschen Version
durchgelesen und mit deutschen und andern romanischen Übersetzungen

verglichen, Bemerkungen und Kritik angebracht.
Hernach ging er an die eigentliche Übersetzungsarbeit. Unterlage

war ihm der griechische Text; als Hilfsmittel standen ihm
romanische, deutsche und auch - was er allerdings selber nicht erwähnt -
italienische Übersetzungen zur Verfügung, wie auch verschiedene
Kommentare. Den entscheidenden Beitrag lieferten ihm unbedingt
die Übersetzungen des Neuen Testamentes von de Wette; auf de
Wette stützte er sich, ihm als Kritiker in bezug auf den Text und als

Übersetzer in bezug auf die Sprache vertrauend.
Im weitern hatte Carisch sich die Hilfe seiner Freunde Luci

Candrian in Pitasch und Baltasar Risch in Sagogn/Sagens u. a. gesichert.
2 Vi Jahre lang dauerte die emsige Arbeit an der Übersetzung. 1856
erschien dann in Chur bei Pargätzi und Felix auf Kosten des Churer
Bibelkomitees und der Basler Bibelgesellschaft «Ilg nief Testament.

Editiun nova revedida a corregida, tont sco pusseivel, suenter ilg
original grec, da Otto Carisch».
(Als der Verfasser vorliegender Arbeit im Jahre 1946 eine
kirchengeschichtliche Arbeit über die NT-Übersetzung Carischs schrieb,
entdeckte er in der Bündner Kantonsbibliothek ein Handexemplar
Carischs - Signatur Aa 148 — mit zahlreichen interessanten eigenhändigen

Anmerkungen des Übersetzers; ein Quellenhinweis von
Bedeutung, den Bened. Hartmann dann gerne in seine Biographie «Professor

Otto Carisch», p. 131, aufnahm).
Wie Luther die Unzulänglichkeit der ersten deutschen Bibeln erkannt

hatte und in der Folge daran gegangen war, eine leichter verständliche,
eine deutschere Übersetzung mit mehr christlichem Gedankengut

83



als widersinniger Wortgebundenheit zu geben, so hatte Carisch
eingesehen, daß der Gabrielsche Text nicht mehr vollauf genüge. Aber
Carisch stand vor einer schwierigeren Frage, die sich bei Luther noch

gar nicht erhoben hatte: die Version Gabriels, welche Carisch
revidieren wollte, hatte sich seit 1648 so sehr eingebürgert, daß sie die
eine und einzige Übersetzung in Gemeinde und Haus darstellte.

Die primärste Frage also war jene : durfte Carisch die so tief
eingebürgerte Ausgabe von 1648 nun auf einmal gänzlich umwandeln?
Schon aus dem Titel, den Carisch seiner Übersetzung gab, geht hervor,

daß der Verfasser nicht an eine völlige Neuerung dachte.
Vielmehr sollte es sich um eine revidierte und korrigierte Ausgabe der
Übersetzung von Luci Gabriel handeln. Größere Freiheit wollte sich
der «Revisor» also nicht erlauben; er durfte nicht mit der überlieferten

Sprache und Form zu radikal brechen.
Wie gestaltete sich dann die Arbeit Carischs in Wirklichkeit?
Einen bedeutenden Einfluß übte die puristische Bewegung aus,

die damals bereits in Graubünden ihre guten und schlechten Früchte
reifen ließ. Ein Gabriel war noch darauf bedacht gewesen, von der
einfachen Sprache des Volkes auszugehen; somit kam er nicht auf
den Gedanken, allzuviele lateinische und italienische Fremdkörper in
die Übersetzung aufzunehmen. Hingegen wich Carisch den Latinismen
und Italienismen selten aus; im weitern wandte er sehr oft Gerundial-
und Partizipialkonstruktionen an.

Vom Standpunkt des Puristen war Carisch wohl den richtigen
Weg gegangen; aber er hatte anderseits doch völlig übersehen, daß
sein Neues Testament in erster Linie dem gemeinen Volke zugänglich
gemacht werden sollte. Er ging weiter als Gabriel. damit aber
auch weiter weg vom Volke, für welches doch eigentlich die Bibel
bestimmt ist. Er wollte eine sprachlich gepflegte, hochstehende
Übersetzung schaffen; populär aber konnte ein solcher Schreibstil nie
werden. Sein intellektualisiertes, puristisches Romanisch konnte
nicht in den Dienst der direkten christlichen Verkündigung treten.

Carisch hatte den Forderungen der Akkomodation nicht genug Rechnung

getragen. Er hatte sein Augenmerk recht einseitig auf die
sprachwissenschaftliche Vervollkommnung des Neuen Testamentes gerichtet.
Er stellte somit - im Gegensatz z. B. zu Luther, Bifrun, Gabriel und
andern — nachteiligerweise oft die verba (Worte) höher als die res

84



(Sache). So konnte seine Übersetzung niemals zu einem Volks- und
Hausbuch werden.

War also das Neue Testament Carischs eine mißlungene Übersetzung?

Vom theologischen Standpunkt aus ist es in der Beziehung
negativ zu beurteilen, als es leider den Anforderungen der
reformatorischen Bibelverkündigung - Förderung der direkten Verkündigung
- nicht gerecht wurde. Aber es darf nicht übersehen werden, welch
großes Positivum dennoch anderseits durch die Arbeit Carischs bewerkstelligt

wurde: durch Antistes M. Lutta und andere war in der
surselvischen Bibelschreibung große Verwirrung gestiftet worden. Nach
den Angaben Carischs hatte Lutta durch eine eigenwillig angewandte
Orthographie einen gefährlichen Grundstein zur Verunstaltung der
surselvischen Sprache gelegt.

Carisch hat deshalb durch seine Übersetzung des Neuen Testamentes

- so anfechtbar sie als solche ist - einer drohenden Wirrnis ein

plötzliches Ende gesetzt. Obwohl sein Werk nicht Eingang ins Volk
fand, so rettete es indirekt die volkstümliche Sprache im Dienste der

Evangeliumsverkündigung. Diese W'ürdigung kommt dem Bestreben
und Werk Carischs zu.

«Nova versiun sursilvana»

Die Verbreitung der Übersetzung Carischs in der Surselva und
in den mittelbündnerischen Talschaften war wohl recht gering. Trotz
der Revision von 1856 bewahrte also die Gabrielsche Version nach
wie vor ihre Vorzugsstellung. Im Jahre 1869/70 erschien deshalb das

«Niev Testament» von 1648 wieder in nur wenig veränderter
Neuauflage und fand zahlreiche Abnehmer.

Leider ist die Vorgeschichte der damals entstandenen «La Bibla
u la Sontga Scartira dil Veder a Niev Testament, vertida en Romonsch
da la Ligia Grischa» wenig abgeklärt; die Arbeitsvorlagen blieben
unbekannt. Im Auftrage der Britischen und Ausländischen
Bibelgesellschaft wurde die Gesamtbibel 1870/72 herausgegeben; Luzi
Candrian in Zillis und Gion Martin Darms in Flims hatten sie besorgt.

Eine Frage drängt sich auf: welche Gründe erforderten schon 13,
bzw. 14 Jahre nach Erscheinen der Übersetzung Carischs eine
Neuauflage? Die Beantwortung ergibt sich aus folgenden Tatsachen:

85



In der zweiten Hälfte des ig. Jahrhunderts hatte bereits in vielen
Gemeinden, die bisher romanisch gewesen waren, die deutsche Sprache
Eingang gefunden und das Rätoromanische teilweise oder ganz
verdrängt. Der Schulunterricht wurde vielerorts nicht mehr in der
Muttersprache der Jugend, sondern auf deutsch erteilt. Eine systematisch
aufgebaute Pflege der romanischen Sprache fand bei den Lehrern
nur wenig Beachtung.

Natürlich fehlte es nicht an der Gegenströmung. Es mangelte nicht
an jenen, die ihre ganze Kraft einsetzen wollten, um das Rätoromanische

zu retten und mit diesem die Muttersprache als Trägerin vor
allem des Religiösen und des Evangelischen insbesondere. Ein Carisch
war unter diesen; aber leider auch viele andere, die üble Dienste
taten. ein Lutta figurierte unter ihnen. Ein Bedeutendes - vor
allem im negativen Sinne - leisteten die Puristen: die «Spracherneuerer»,

die sich zum Ziel setzten, das Rätoromanische zu fördern und
zu retten und dabei leider gerade das gesteckte Ziel oft genug
verfehlten Viele von ihnen unternahmen den Versuch, die verschiedenen

Idiome zu einer Sprache, zu einer ausgeklügelten Kunstsprache
zu verschmelzen. Durch das Vorgehen eines J. Anton Bühler aus

Domat/Ems und seiner Anhänger wurde dadurch der Auflösungs-
prozess der rätoromanischen Sprache beschleunigt.

Glücklicherweise fanden diese puristischen Tendenzen und deren
Exzesse im Lande zum guten Teil keinen Anklang. Es war dies
erstens dem gesunden Sprachgefühl des Volkes zuzuschreiben. Welchen
Teil die zwei verschiedenen Bibelübersetzungen - die ladinische und
die surselvische - einnahmen, ist schwierig zu erwägen ; aber sicher
ist, daß gerade auch sie ein bestes Hemmnis für die Unifizierungs-
tendenz waren; es waren doch zwei grundsätzlich verschiedene und
selbständige Versionen, entstanden aus tiefstem Glaubenserlebnis und
gestaltet in der echten Muttersprache. und eine solche Festung
konnte kein Purismus, kein philologisches Experiment nehmen.

Trotzdem der Purismus an verschiedenen Stellen einen bedeutenden

Einfluß ausübte, blieb der Kern der Volkssprache unangetastet.

Aus dem volkstümlichen Sprachempfinden heraus konnte darum
auch die «Bibla» von 1870 nicht einhellig begrüßt werden. Ihre
Verfasser waren in der Entlehnung der Latinismen zu weit gegangen.

86



Wie bei der Version Carischs, so konnte auch hier die Popularität
nicht zu ihrem Rechte kommen. Ja, noch eher als die Übersetzung
von 1856 war diese ein Produkt des übersteigerten Purismus; sie stand
unter stärkstem Einfluß der Anhänger J. A. Bühlers.

Die Übersetzungen der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hatten

somit indirekt beigetragen, die Misere, welche in die Sprachwissenschaft

eingedrungen war, auch in die biblische Verkündigung
hineinzuzerren und die Verbundenheit des Volkes mit der
muttersprachlichen Heiligen Schrift zu gefährden. Es mußte eine starke
Gegenströmung einsetzen, wenn dem Rätoromanischen seine Echtheit,

dem Volke seine Bibel, dem Evangelium sein bestes Gefäß
erhalten bleiben sollten. Diese notwendige Reaktion nahm tatsächlich
auch zusehends Gestalt an und verband den Rätoromanen wieder inniger

mit seiner Muttersprache. Die Verantwortungsbewußten nämlich
traten hervor und förderten die Wiedergeburt der «quarta lingua». Das
romanische Völklein wurde wieder beseelt von ernstem Behauptungsund

Vertiefungswillen. Selbstverständlich mußte innerhalb dieser
gesamthaften Wiederbelebung auch dem Sondergut der biblischen
Verkündigung ein erster Platz eingeräumt werden. Einmal mehr wieder
mußte sich die These erhärten: das Leben des Romanischen
vollzieht sich in der Wechselbeziehung zur religiösen Verkündigung
(vgl. Bertogg H., Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem
Boden, p. 6). Innerhalb der großen Perspektiven, in welchen die
romanische Sprache wieder zu ihren besten Werken zurückgeführt
wurde, mußten - in ganz organischem Werdegang - auch im 20.

Jahrhundert neue Bibelübersetzungen entstehen (die ladinische wie
auch die surselvische).

Seit längerer Zeit waren alle Ausgaben des Testamentes von
Gabriel vergriffen; und die andern Übersetzungen taten den Anforderungen

des Lesers nicht Genüge.
Inzwischen näherte sich die dreihundertste Wiederkehr des

Erscheinungsjahres der ersten Ausgabe des Neuen Testamentes von
Gabriel Dies gab Pfarrer Peter Paul Cadonau in Trin Anlaß zur Frage,
ob nicht «die romanische Ausgabe des Neuen Testamentes in einer
neuen, dem heutigen Sprachempfinden und Bibelverständnis
angemessenen Form möglichst zu fördern» wäre. Cadonau beantwortete
die Frage selbst. durch die Tat: er unternahm es, in jahrelanger

87



Arbeit das Neue Testament und die Psalmen ins Surselvische zu
übersetzen. Bereits imJahre 1939 war im Zwingli-Verlag in Zürich von ihm
das «Evangeli de Matteus» als Separatabdruck erschienen. Das gesamte
Neue Testament und die Psalmen wurden im Jahre 1954 in Chur
(Bischofberger & Co.) veröffentlicht als «II niev Testament j Ils Psalms»,
Nova versiun sursilvana; Ediziun della Fundaziun Anton Cadonau

per cultivar il romontsch ella baselgia reformada délias valladas re-
nanas.

Sehr wertvolle Beihilfe wurde dem Verfasser - besonders im Prüfen
der Übereinstimmung mit dem Urtexte - zuteil durch Prof. Dr. Hercli
Bertogg, Pfarrer, Lehrer für Geschichte an der Kantonsschule in
Chur. Beide Übersetzer blicken heute mit herzlicher Genugtuung
auf die vielen Jahre ihrer gemeinsamen mühevollen, minutiösen
Arbeit zurück und sind sich vor allem bewußt, welch herrliche Frucht
ihr verständiges Miteinander-Arbeiten reifen ließ.

Den Verfassern der «Nova versiun sursilvana» hatten bedeutende
Quell- und Hilfsmittel zur Verfügung gestanden : der Urtext, die neuesten

wissenschaftlichen Hilfsmittel und letzte anderssprachige
Bibelübersetzungen.

Aufs Ganze gesehen, hatte es gegolten, gegenüber der archaischen

Gabrielschen Version viel Neues zu schaffen, aber anderseits
auch, nicht auf den Pfad sich hinauszuwagen, den ein Carisch als

Purist betreten hatte (wiewohl Cadonau es gerade auch der Leistung
Carischs gegenüber nicht an Hochachtung fehlen läßt). Die Übersetzer

der neuen Version trugen diesen Forderungen gut Rechnung.
Vor allem schenkten sie unermüdlich ihr Augenmerk dem

Wortschatz und dem Stil der zeitgenössischen Sprache. Es ging darum, die
lebende Sprache und nicht mehr Vieles, was infolge der Tradition
der Gabrielschen Übersetzung erstarrt war, beizuziehen. Der
Romontsch von heute sollte auch in der Bibel wieder seine Sprache von
heute lesen und hören; denn allzulange hatte er unter dem Eindruck
stehen müssen, die Heilige Schrift sei ein verstaubtes Buch, da ja deren
Sprache selber unter jahrhundertealtem Staub fast unverständlich
geworden war!

So mußten Cadonau und Bertogg darauf bedacht sein, die
augenfälligen Nachteile der früheren Ausgaben auszumerzen. Und das

hieß: viel Schöpferisches leisten; die Konzessionen, welche man zu-



vor noch dem ladinischen Idiom (unter dem Einfluß Gabriels!)
gemacht hatte, mußten gemieden werden; Germanismen mußten durch
echtes Sursilvan ersetzt werden.

In der Tradition der Übersetzung Gabriels hatte sich sozusagen
eine protestantische Schreibweise entwickelt, welche lange genug
versucht hatte, sich exklusiv neben der katholischen zu behaupten.
Sprachwissenschaft und Alltagssprache aber hatten allmählich die
Grenzen überbrückt. Die Verschmelzung zwischen protestantischer
und katholischer Schreibweise wurde vorteilhafterweise realisiert.
Dieser Tatsache mußte ein Bibelübersetzer konsequenterweise voll
Rechnung tragen. So galt es den Verfassern der «Nova versiun»,
grammatikalisch und stilistisch den neuen Sprachformen nachzuleben.

Cadonau und seine Mitarbeiter wagten damit, erstmals die alt-
traditionelle Schreibweise zu verlassen und sich allmählich der Schulschrift

zu nähern (vide auch: Cadonau P. P. in «Per mintga gi» 1955,

p. 34). Es gelang ihnen vor allem auch, der Gefahr zu entgehen,
welcher Carisch seinerzeit nicht genügend ausgewichen war : sie schrieben
keine zu abstrakte Sprache; sie blieben verbi divini ministri,
Seelsorger, welche die dem Volke verständliche Sprache sprechen. Wo
irgendwie möglich, wurden die geläufigen, echten romanischen
Formen und Wörter berücksichtigt. Diese Freiheit sich zu wahren, war
wertvoller als Versklavung an ungehobelte Buchstabentreue. Daß
hin und wieder bei der dichterischen Form der Psalmen dieses Anliegen

ausnahmsweise nicht voll zur Geltung kommen konnte, bestätigt
höchstens die Regel.

Nicht unwesentlich ist die Tatsache, daß Cadonau unter anderem
bereits auch die neue ladinische Version von Gaudenz und Filii und
z. T. die letzte katholische von Carl Fry vergleichend benutzen konnte.
Ebenso stand ihm - im Gegensatz zu Filii und Gaudenz - ein
wertvoller «Dicziunari» (jener von R. Vieli) zur Verfügung. Zur großen
Erleichterung der Lektüre fügten die Übersetzer auf den letzten Seiten
der neuen Version einige erläuternde Bemerkungen über den Werdegang

der Übersetzung und eine Liste seltener Wörter bei.
Die Finanzierung der Ausgabe des Neuen Testamentes und der

Psalmen ließ sich gut bewerkstelligen: man konnte die Druckkosten
mit Geldern aus der «Anton-Cadonau-Stiftung zur Förderung des

Romanischen in der reformierten romanischen Kirche» decken.

89



Luther hatte zu seiner Zeit den «Buchstabilisten» erfolgreich den

Kampf angesagt. Mit Recht hatte er betont: eine wörtliche
Übersetzungsei eine Unmöglichkeit, weil jede Sprache ihre eigentümlichen
Ausdrucksformen und bildlichen Wendungen besitzt. Dieser Tatsache
haben auch die Bearbeiter der neuen surselvischen (wie auch jene der
ladinischen) Version gut Rechnung getragen; in ihrer Treue zum
Inhalt der Bibel sahen sie sich gezwungen, nicht «Buchstabilisten»
zu werden, sondern Stetsfort in der adäquaten Ausdrucksform und
bildlichen Wendung zu schreiben. Mit Bewunderung denkt man an
die zahllosen «sedutas» (Sitzungen), in denen Cadonau und Bertogg
und andere über verschiedensten Ausdrücken des Urtextes zusammensaßen,

um die entsprechenden inhaltlichen Formen und Wendungen
in der romanischen Sprache zu suchen! Jedes Übersetzen ist

ja nicht ein einfaches Übertragen der einen Sprache in die andere;
vielmehr ist das einzig haltbare Übersetzen jeweils eine Erklärung,
eine Verkündigung, direkte Predigt. Die ladinische und surselvische
Übersetzung unseres Jahrhunderts sind ein bestes Zeugnis dafür, daß
deren Bearbeiter dieses evangelische Faktum nicht außer Betracht
gelassen haben. Es waren da Prädikanten am Werk, die redlich
bemüht und befähigt waren, das göttliche Wort der Heiligen Schrift
mit dem echtesten Wortschatz ihrer Muttersprache als ewig-religiösen

Schatz in das Volk, in die Gemeinde hineinzutragen.
Am Dies academicus der Universität Basel vom 25. November 1955

überreichte Prof. Dr. H. van Oyen im Auftrage der theologischen
Fakultät die Ehrendoktor-Diplome den Pfarrern P. P. Cadonau und
Dr. H. Bertogg. So wurde auch diesen zwei unermüdlichen Arbeitern
im Dienste der evangelischen Verkündigung die gebührende hohe
Ehrung zuteil.

Eine Gegenüberstellung

Es drängt sich auf, einen Vergleich zwischen der Entwicklung
der deutschsprachigen und rätoromanischen Bibelübersetzungen zu
ziehen. Dabei ergibt es sich von selbst, daß der Werdegang der
ladinischen Version zunächst in die Nähe der lutherischen gerückt wird,
während die surselvische in ihrer Entstehung eher ein Pendant zur
Arbeit Zwingiis darstellt.

90



Luther hatte vor der Tatsache gestanden, aus einer Volkssprache
eine Schriftsprache schaffen zu müssen und dann erst noch die «hebräischen

Schriftsteller zwingen, Deutsch zu reden». Wohl hatten
Einzelne bereits vor ihm versucht, Deutsch zu schreiben, sogar biblische
Texte in die Sprache des Volkes zu übertragen. Aber diese «Vorarbeitten»

dienten ihm wenig ; er mußte schöpferisch von vorne neu beginnen.
Bifrun stand grundsätzlich auf gleichem Boden; wohl hatten

Einzelne schon vor ihm versucht, das Ladinische zur Schriftsprache zu
erheben. Aber Bifrun erst tat Schöpferisches. Wie Luther, bediente
auch er sich der Alltagssprache seines Volkes, damit er ein Lebe- und
nicht bloß Lesewort schaffen könne. Er legte damit den entscheidenden

Grundstein zur spätem Entwicklung der Bibelübersetzungen.
Interessant ist allerdings festzustellen, daß die nachmalige Entwicklung
auf ladinischem Boden einen anderen Weg ging als auf dem
lutherischen : die Pionierarbeit Luthers behauptete sich Jahrzehnte,
Jahrhunderte lang; ja, sie nahm eine Monopolstellung ein, welche durch
die Zeit der Orthodoxie und schließlich durch die Tradition alle
andern Versuche modernerer Übersetzungen sozusagen verunmöglichte.
Wohl wurden sukzessive einige Neuerungen, Korrekturen vorgenommen,

aber der Kern und der Großteil der Schale blieben unangetastet,
antiquiierte Elemente, unzeitgemäße Ausdrucksformen wurden
beibehalten. Man verhielt sich der lutherischen Übersetzung gegenüber
konservativ, und sie selber ist darum bis dato - mit all den damit
verbundenen Vor- und Nachteilen - als eine konservative Bibelübersetzung

zu bewerten.
Entschieden andere Entwicklung machte die ladinische Version

durch. Wiewohl sie ihre Entstehung gleichen Motiven und Umständen
zuzuschreiben hatte wie die lutherische, so wurde ihr später keine
konservative Entwicklung zu eigen. Das ladinische Volk sah in
einer Bibelübersetzung eines Bifrun - wiesehr es solches opus zu
würdigen wußte - nicht ein Werk, an dessen Buchstaben nicht hätte
gerüttelt werden dürfen; es stand der Bibelübersetzung entschieden freier
gegenüber als das deutsche Volk der Arbeit Luthers. Wohl hielt es

die Heilige Schrift sehr hoch in Ehren, aber das bedeutete ihm nicht,
daß man es gewissermaßen auch in seiner sprachlichen Kleidung von
einer Generation unverändert in die nächste hinübernehmen hätte
müssen. M. a. W. : man ließ es sich sehr daran gelegen sein, die Hei-

91



lige Schrift Stetsfort in der leicht verständlichen sprachlichen Form
zu besitzen; und das verlangte, daß hin und wieder textliche und
sprachliche Neuerungen vorgenommen wurden, sei es dann in
Revisionsarbeit, oder daß von Grund auf neue Übersetzungen einzelner
biblischer Schriften oder der ganzen Bibel überhaupt geschaffen
wurden.

Ein Überblick über die Entwicklung der Bibelübersetzung auf
ladinischem Boden zeigt darum, daß hier den Problemen der Akkomodation

vollauf Rechnung getragen wurde. Es fehlte nicht an schöpferischen

Revisoren und Neu-Übersetzern, welche der Heiligen Schrift
jeweils die zeitgemäße sprachliche Form wieder neu schenkten und
damit einem wesentlichsten Element der evangelischen Verkündigung
vollauf gerecht wurden; sie verhinderten, daß das Wort aus Heiliger
Schrift erstarre und als antiquiiertes Relikt mühsam durch Jahrzehnte
mitgeschleppt würde; sie sorgten dafür, daß es vielmehr immer wieder
neu auflebe, neu ertöne, und lebendig in Kirche, Schule und Haus
wirke. Mit der fortschreitenden Zeit, mit der fortschreitenden sprachlichen

Entwicklung hielt auch die Verkündigung des Kerygmas
Schritt eine Tatsache unermeßlichen Wertes für das Glaubensleben

der Evangelischen von der Zeil der Reformation bis heute. Die
Reformation als solche erfordert ein stetes Neu-sich-reformieren der
Kirche; und innerhalb der Kirche unterliegt die Bibelübersetzung
demselben Zwang, wenn sie nicht zum toten Buchstaben werden will.
Daß die ladinische Version lebende Verkündigung geblieben ist

bis heute -, zeigt somit erst recht, welch einzigartiges Verdienst ihren
immer wieder neu in Erscheinung getretenen Übersetzern zukommt.

Wie sieht die Entwicklung auf sursclvischcm Boden aus? Es wurde
bereits angetönt: in ihrer Entstehung bildet die oberländische Version

ein Pendant zur Arbeit Zwingiis, bzw. zur Zürcher Bibel. Zwingli,
Leo Jud u. a. standen, als sie an die Übertragung der Heiligen Schrift
ins Deutsche gingen, nicht mehr grundsätzlich auf Neuland. Vor
ihnen lagen bereits einige Übersetzungsarbeiten Luthers... (ja, es

zeigt sich, daß der Großteil der Zürcher Bibel dann ein recht wenig
veränderter Nachdruck der Lutherbibel wurde). Bonifazius, Stefan und
Luci Gabriel fanden grundsätzlich ähnliche Voraussetzungen zu ihrer
Arbeit vor: die ladinische Version war bereits geschaifen, in Gebrauch
und hatte sich bewährt. Ein sprachverwandtes Werk also lag vor.

92



ein nicht zu unterschätzendes erleichterndes Moment für das
Vorhaben besonders Luci Gabriels. Der Ilanzer Prädikant stand nicht
mehr vor einem umfassenden Novum wie Bifrun; wie Zwingli,
konnte er die Sprache, die sich schon anderwärts bewährt hatte, als

gutes Werkzeug ergreifen und versuchen, ob sich mit ihr auf sursel-
vischem Boden dasselbe volkseigene Werk der Bibelübersetzung
schaffen lasse, wie es Zwingli und seine Getreuen der Prophezei auf
deutschschweizerischem Territorium vollbracht hatten. Das
Vorhaben gelang. Wiederum aber ist es aufschlußreich festzuhalten,
daß die spätere Entwicklung vorläufig - genau wie bei der ladinischen
und lutherischen Version, nur hier allerdings reziprok - auf sursel-
vischem Boden einen andern Weg ging als den der Zürcher Bibel.
Hier war es der Zürcher Bibel beschieden, den Problemen und
Anforderungen der sprachlichen Akkomodation offenzustehen; mehrere
Revisionen, Neu-Übersetzungen verhinderten eine Erstarrung des

Wortes; die Sprache der Texte blieb so bis heute eine lebendige, ein

adaptes Mittel in der evangelischen Verkündigung; Zürich war ein
klassischer Boden der Bibelrevisionen geworden; die Frucht, die bei
dieser unermüdlichen Arbeit heranreifte, ist eine der kostbarsten innerhalb

der Verkündigung. Leider ging die Entwicklung in der Surselva
während Jahrzehnten, Jahrhunderten den gefahrenreichen entgegengesetzten

Weg des Konservativismus. Wie im Luthertum die
Übersetzung Luthers, so errang in den evangelischen Gemeinden der
Surselva das Neue Testament Gabriels eine Monopolstellung. Man
wagte nur sehr zögernd, hin und wieder Text oder Sprache den
Ergebnissen der neueren linguistischen- oder Quellenforschung
anzupassen. Die Gefahr war nicht gering, daß auf diesem Wege die
Evangeliums-Verkündigung allmählich arg beeinträchtigt worden wäre.
Nicht hoch genug kann darum geschätzt werden, daß zwei surselvische

Pfarrer nun endlich den Bruch mit der erstarrten Tradition
gewagt und so den Valladas renanas wieder eine Heilige Schrift
geschenkt haben, die allein geeignet ist, das Kerygma zu verkündigen,
daß es vollumfänglich gehört werde.
Überblickt man die Geschichte der ladinischen und der surselvischen

evangelischen Bibelübersetzung, so kann man eine sehr erfreuliche
Feststellung machen, die beispielsweise jene übertrifft, die man über
die deutschsprachigen Versionen machen müßte:

93



Ladinische und surselvische Version sind beide aus lebendigem
Glaubenseifer und vor allem -gehorsam erwachsen; beide sind als

Frucht der direkten Evangeliumsverkündigung entstanden. In ihrer
späteren Entwicklung gingen sie getrennte Wege : die ladinische großartig

organisch im Dienste der Akkomodation in enger Verbindung
mit sprachlichen und textkritischen Wandlungen, die surselvische

hingegen beachtete allzulange die Faktoren der Akkomodation nicht
und lief deshalb Gefahr, die muttersprachliche Verkündigung in
der Ligia Grischa zu zersetzen; glücklicherweise wurde die Gefahr
rechtzeitig erkannt und gebannt.

Und so besitzt der Rätoromane heute seine Heilige Schrift: die
ladinische in seinem Ladin, die surselvische in seinem Sursilvan.
Eine bewegte Geschichte, in welcher die christlich-evangelische
Verkündigung ihren harten Kampf kämpfte um die Erhaltung und
Vertiefung des Wortes aus Heiliger Schrift, erhielt und vertiefte ihm die
Liebe zur Muttersprache, ja eigentlich die Muttersprache selbst.

Luther und Zwingli formten, adelten und retteten die Sprache
ihres Volkes, so daß diese Trägerin der höchsten religiösen Werte, der
Worte der Heiligen Schrift werden und bleiben durfte, weil umgekehrt
diese Volkssprache den Worten und Werten der hebräischen und
griechischen Urtexte den dem Volke verständlichen Sinn und Inhalt zu
geben verstand.

Sind sich die Leser der ladinischen und jene der surselvischen

neuen Bibelausgabe dessen bewußt, daß auch ihre «chara lingua»,
in der sie nun so leicht und selbstverständlich ihre «Bibla» lesen können,

eben nicht nur Sprache ist, sondern kostbarste direkte Verbindung

mit den edelsten Werten des gläubig-religiösen Lebens?

NACHWORT

Für das rätoromanische Sprachgebiet gibt es keine Schriftsprache,
welche über den verschiedenen Mundarten steht; die Mundarten sind
untereinander zu verschieden. Geographische Sonderheiten, konfessionelle

und politische Entwicklung verhinderten die Herausbildung
einer gemeinsamen romanischen Schriftsprache, bzw. begründeten
die sprachliche Zersplitterung und dementsprechend das
Herauskristallisieren von mehreren Schriftsprachen.

94



So entstanden verschiedene regionale Schriftsprachen. Gewöhnlich
rechnet man heute mit fünf solchen (oberengadiner und unterenga-
diner Idiom, Surselvan, Sutselvisch, Surmeirisch).

Es sind Klüfte da, welche nicht kurzweg übersprungen werden
dürfen, die aber auch niemand stillschweigend hinnehmen darf. Es

sind Klüfte, welche besonders auch den Verkündiger der religiösen und
biblischen Botschaft oft vor beinahe unüberwindliche Schwierigkeiten
stellen; ja, gerade er empfindet ob der sprachlichen Zersplitterung
eine besonders starke Not. Er sieht, wie einzelne kleine Landstriche
sich gegen das Eindringen von sprachlichen Fremdkörpern wehren
müssen; er sieht, wie sich Gemeinden oder Täler um Kräftigung der
eigenen Muttersprache mühen; er sieht so das Bestreben um Erhaltung

des Alten, des Urwüchsigen, des wertvollen Gefässes, in welches
die Vorfahren ihr Kostbarstes gelegt hatten. Aber er sieht ebenso

deutlich das teilweise Versagen dieses Kampfes. Er nimmt wahr, wie
sich die einzelnen Idiome befehden und so dem Romanischen als

Ganzem schaden ; er beobachtet, wie vor allem da und dort die deutsche

Sprache obsiegt und das Romanische einengt oder verdrängt;
er muß mit ansehen, wie sich die Bergtäler entvölkern, wie die Kultur
zerfällt und wie sich die Sprachsubstanz vermindert.

Der um sein sprachlich-kulturell-religiös überliefertes Gut
verantwortungsvoll bewußte Romane sieht besorgt, wie Einzelne, Familien,

Gemeinden und Täler mehr und mehr die Beziehung zur Muttersprache

abbröckeln lassen und verlieren. Und er sieht damit gleichzeitig
sein eigenes Anliegen - die Verkündigung der evangelischen
Botschaft - vor unermeßliche Schwierigkeiten und vor tiefgreifende
Fragen gestellt. Er steht plötzlich vor der Alternative : soll ich weiterhin

die Verkündigung in der romanischen Sprache fördern - oder
muß ich diese allmählich einschränken und dann ganz auflösen?

An vielen Orten hat er sich für das letztere entschieden. Ein
beredtes Zeugnis dafür bilden zwei Sätze aus der Eingabe der Lia Ru-
mantscha an den Bundesrat von 1947, welche besagen:

«Ein trauriges Kapitel bietet die Geschichte der einst so lebendigen

romanischen Predigt, die allmählich aus den Kirchen
verschwand und in Mittelbünden und im Oberengadin fast zur
Seltenheit geworden ist. So mußte mancher Romane lernen, deutsch

zu beten!»

95



Man steht also vor der Tatsache, daß mancherorts die romanische
Verkündigung an Boden verloren hat. Die romanische Predigt hat
da keinen Platz mehr. Infolgedessen würde auch die Bibel in der
romanischen Übersetzung nicht mehr den berufenen Leser finden; denn:
wo die Sprache versiegt, hört auch die religiöse Quelle aus der
romanischen Literatur auf zu fließen.

Es gibt da nur noch eine zwingende Logik : man darf an diesen

Orten nicht mehr versuchen, Altes künstlich aufzufrischen. Eine
Neubelebung wird auf diesem Wege nicht mehr möglich sein. Zwar ließe
sich gewiß «die Sprache» bis zu einem gewissen Grade wecken und
züchten. nicht aber Jen e Sprache, welche zum Religiösen in wundervoller

Wechselbeziehung steht!
Wo die «Verdeutschung» des Einzelnen oder der Gemeinde weit

fortgeschritten ist, ist das Romanische nicht mehr die Sprache, welche
in die Seele dringt.

Mancher um sein Idiom und um seine damit eng verwachsenen
Glaubenswerte kämpfender Romane mußte und muß erleben, wie die deutsche

Sprache gefährdend und zerstörend in Gemeinde und Tal eindrang.
Er mußte mitansehen, wie da zwei Welten miteinander in
Auseinandersetzung, Ringen und Kampf traten. Er mußte feststellen, wie
sich der Bruch in der religiösen und überhaupt in der geistigen
Entwicklung unvermeidlicherweise vollzog. Aus der früheren Mehrheit
wurde da und dort die Minorität, kleine Sprengel, in denen das
romanische Eigengut noch kämpfend ein Schattendasein fristet. Wohl
wußte und weiß diese Minorität, daß ihr in den noch kompakten,
großen romanischen Gebieten Rückhalt geboten ist und daß sie dort
Hilfe und Stütze findet. Und doch liegt eine arge Gefährdung gerade
in dieser Zersplitterung; als solche hat sich diese Atomisierung natürlich

nicht vermeiden lassen ; was sich aber für die gesamte romanische
Welt gefährlich auswirken könnte, ist das Faktum, daß in Graubünden
viele von den genannten «Sprengein» ihren Lokalkolorit zu stark
betonen, ihre eigenen Ansprüche erheben, ihre eigenen Interessen
über die allgemeinen erheben. Es ist mancherorts eine Eigenwilligkeit

da, welche das Gesamtanliegen untergraben könnte. Es spielt da
und dort ein Lokalpatriotismus, der gefährlich werden mag.

Auch der Verkünder religiöser Werte, der Prediger und der
Bibelübersetzer - und besonders er - nimmt diese Gefahr wahr. Er, wie

96



kein anderer, weiß ja, daß das Problem der Akkomodation es verlangt,
daß man dem Volke in den Forderungen nach direkter Verkündigung
in der Muttersprache denkbar weit entgegenkommen muß. Aber er
weiß auch um die. Grenzen, die solchen Forderungen gesteckt werden

müssen Er weiß, daß ein Sprengel in seinen Forderungen zu weit
gehen kann; er weiß, daß man einer Minorität auch zu weit entgegenkommen

kann; er weiß vor allem auch, daß es bei der direkten
Verkündigung um zu ernste, um zu heilige Dinge geht, als daß man
sie in ihrer Handhabung zu Mitteln einer Farce machen dürfte. Und
«Farce» wird die Verkündigung dann, wenn sie ein allzuleichtes
Eingehen auf rein sprachliche Kommodität wird. Es geht nicht an, daß
jedes Volksgrüpplein, dessen Mundart da oder dort seine sprachliche
Eigenheit hat, Predigt und Bibelübersetzung in eben gerade auch
dieser sprachlichen Sonderheit wünscht. Ja, es besteht auch nicht das

Recht, daß Gemeinden, in denen nur noch eine verschwindende
Minderheit von Romanen lebt, Gottesdienst und Bibelauslegung in
ausschließlich oder vornehmlich romanischer Sprache fordern.

Vielmehr ist dem gegenüber zu wünschen, daß das Eine getan und
das Andere nicht gelassen werde. Und das bedeutet: dem
Deutschsprachigen muß die religiöse Verkündigung in seiner Sprache
nahegebracht werden. Der Romane hat ein Anrecht, das Wort aus Heiliger
Schrift in seiner Muttersprache zu vernehmen; das wird ihm sehr
gut möglich sein, wenn er in einem der großen Einzugsgebiete des

Ladinischen oder des Surselvan wohnt. Er braucht da nur mit
freudiger Hand zu ergreifen, was ihm glaubensstarke evangelische Prediger
und Bibelübersetzer darreichen.

Schwieriger ist die Lage der Romanen, welche in Randgebieten
wohnen, wo die religiös-sprachlichen Werte beinahe weitgehend
abgebröckelt sind. Ihnen mangelt oft Wesentliches. Aber man möchte
ihnen insbesondere zurufen: sie sollten es eben gerade nicht zu ihrem
Hauptanliegen machen, über diesen Mangel zu klagen und im
Selbstmitleid zu stöhnen und hartnäckig zu beharren auf egoistischen
Anliegen, sondern sie möchten großzügig und weitblickend genug sein,

um aus den Quellen zu schöpfen, welche in den zwei großen
Sprachgebieten - im Ladinischen und im Surselvan - fließen

Man ist versucht hinzuweisen aufgrundsätzlich ein wenig ähnliche
Verhältnisse auf deutschsprachigem Gebiet: auch da existieren die

97



zwei bedeutenden Übersetzungen Heiliger Schrift. Und dennoch fehlt
es auch hier nicht am Ruf nach besondern Übersetzungen, die mehr
dieser oder jener Mundart entgegenkämen. Versuche wurden hier
und da unternommen. Versuche bekannterweise ja auch, zur
Gemeinde in ihrem bodenständigen Dialekte zu predigen. Aber man
ließ es meistens bei diesen Versuchen bewenden. Der Erfolg war minim.
Man hat auch da die Erfahrung machen müssen, daß der
Akkomodation Grenzen gesetzt sind, und daß man diese nicht übertreten
darf, ansonst man sich zur Farce hinauswagt.

Die Pionierleistungen von Luther und Zwingli sprechen zum
Innern jedes Deutschsprachigen die Sprache, die er versteht. Es wird
darob irrelevant, welche Mundart der Leser der deutschen Bibel in
seinem Alltag spricht.

Die neue ladinische und die neue surselvische Bibelübersetzung
sind direkteVerkündigungen an den Romanen ; wer aus innerem Antrieb
an deren Lektüre geht, wird darin die Botschaft finden, die zu seiner
Seele spricht. Die wenigen sprachlichen Unterschiedlichkeiten
zwischen seinem Dialekt und der Schriftsprache, in der er liest, fallen
nicht mehr ins Gewicht.

Es darf nicht sein, daß von den kleinen Sprachgruppen her der
Kampf beeinträchtigt wird, den die großen zur Erhaltung der
romanischen Werte führen müssen. Es soll bei der bittern Tatsache sein

Bewenden haben, daß die größten Gruppen heute ihren harten Kampf
gegen ein Abbröckeln des religiös-sprachlichen Gutes an ihren
Randgebieten führen müssen. Dieses Ringen ist hart und wird von
verantwortungsbewußten Kämpen gerungen. Es geht da um die
Verteidigung und Beibehaltung der wesentlichen Werte : um Rettung der
religionstragenden Muttersprache Es wird hier dasselbe Ringen
fortgeführt, welches mit der Reformation begonnen hatte. Volkssprache
und Evangeliumsverkündigung waren damals in engste
Wechselbeziehung zueinander getreten. Diese innerste Beziehung
aufrechtzuerhalten, ist eine heiligste Aufgabe für jeden mit seiner Sprache
und mit seiner Religion verbundenen Romanen.

Vieles hat sich seit der Reformation geändert. Auch der Gegner,
gegen welchen der evangelische Romane zu kämpfen hat, ist nicht mehr
allenthalben derselbe wie jener der verflossenen Jahrhunderte. Im
Kampfder Konfessionen war einst die Sprache als Trägerin des refor-

98



matorischen Glaubensgutes auf den Leuchter gestellt worden. Diese
selben Konfessionen stehen sich heute nicht mehr so unversöhnlich
gegenüber. Im Kampfe gegeneinander haben sie sich - was wenigstens
den Faktoren der sprachlichen Akkomodation anbelangt - weitgehend
versöhnt. Beide haben erkannt, welche unermeßliche Bedeutung in
der Wechselbeziehung zwischen Volkssprache und religiösem Gut
liegt; und so bemühen sich beide redlich, ihre evangelische Botschaft
in der Sprache zu verkünden, die dem Romanen in die Seele spricht.

Anstelle der «Konfessionalisten» aber stehen seit Jahrzehnten
andere Fechter auf dem Kampffeld: jene, welche von der
Sprachwissenschaft aufgeboten worden sind. Es sind sehr viele unentwegt-
redliche Kämpfer unter ihnen... jene, welche die kulturelle,
religiöse und völkerkundlich-einzigartige Bedeutung des Romanischen
in all seinen diversen Idiomen erkennen und daran auch gerade diese

Vielfalt retten möchten. Als Sprachwissenschafter leisten sie so Bedeutendes,

um Altes zu bewahren und Fremdkörper fernzuhalten ; sie sind
sich dessen bewußt, daß sie als Linguisten nur sachte und vorsichtig
an einer Sprache arbeiten dürfen, welche im Dienste hoher Werte steht.
Aber in denselben Reihen stehen leider auch jene, welche am
Romanischen allein der romanischen Sprache wegen arbeiten. Es sind die

Linguisten, welche übersehen, daß ihre Muttersprache eben gerade
nicht nur als «Sprache» geworden ist und darum auch nicht nur als

«Sprache», als Rarität oder altehrwürdiges Denkstück, verteidigt
werden soll. Sie kämpfen um den Fortbestand der «quarta lingua».
Aber sie gleichen dabei oft dem Berufs-Soldaten, der einzig kämpft,
weil die Soldateska eben zum Kämpfen da ist. Sie wissen nicht, daß,
wer für Erhaltung und Vertiefung des Romanischen ringen will,
gleichzeitig mit dem innersten Enthusiasmus ringen muß um Erhaltung

und Vertiefung der alten religiösen^'erte, derenAusdrucksmittel und
Träger die Volkssprache ja ist! Wer also als reiner Sprachwissenschafter

in den Nöten des Romanischen mitredet, leistet Totengräberarbeit.
und das ausgerechnet dort, wo er vielleicht in guten Treuen sogar aufbauend
mitaibeiten mochte.

Es mangelt heute nicht an Unentwegten, die ihren Beitrag leisten
möchten, daß das Erbe der Väter getreulich weiter tradiert werde.
Aber die Stellungen, welche sie einnehmen, sind sehr verschieden.
zersplittert und nicht selten sogar gegen einander gerichtet und des-

99



halb oft zu schwach Wären sich diese Kämpfer dessen bewußt, daß
es nicht angeht, heute noch für Partikelchen egozentrischer Prägung
und für allzu selbstgefälligen Lokalkolorit zu streiten, sondern für das

Ganze - vor allem für die Hauptidiome als die bewährten Träger aller
rätoromanischen Kulturwerte -, so würden sie das Eine tun, was

notwendig ist: statt sich weiterhin intern zu befehden und trennen -
sich zusammenschließen und sich fest an das klammern, was ihnen
überliefert ist und ihnen von tief im romanischen Eigengut wurzelnden

Persönlichkeiten durch die direkte Verkündigung immer wieder
neu gegeben wurde und wird.

«Iuncti valemus»: würden sich die Romanen mehr an diese

Devise halten, statt (wie es heute leider oft der Fall ist) für jede Mundart

Privilegien und für manche Minorität Vorrechte zu fordern, dann
müßte man nicht ein Armutszeugnis in alle Welt hinausposaunen, wie :

das religiöse Leben der Romanen sei vertrocknet als Folge des sprachlichen

Zwitterlebens; die Romanen hätten keine Sprache mehr, die
in die Seele spreche. (Gangale).

Es ist tragisch im eigentlichen Sinne des Wortes, daß solche Urteile
gefällt werden können. Denn Tragik ist es, daß viele Romanen nicht
mehr sehen, daß ihr religiöses Leben gar nicht «vertrocknet» ist und
daß die Sprache doch wirklich noch lebendig und da ist, welche «in
die Seele» spricht! Es ist bitterer Selbstbetrug zu klagen, die alten
Werte seien verlorengegangen, während man bloß die Augen und
vor allem das Herz auftun müßte, um wahrzunehmen, daß das Gefäß
des Ewigen - Sprache und Religiöses in lebendiger Wechselwirkung -
noch da ist! Die neuen Bibelübersetzungen sind ein beredtes Zeugnis
dafür, daß alle wirren Strömungen es nicht vermocht haben, das

wertvollste Gefäß zu zerschlagen. Gemeinde und Pfarrer müssen nur
bereit sein, dieses Gefäß zu ergreifen. Man soll es nicht in der Ferne
suchen — nicht bei sprachwissenschaftlichen Eskapaden, nicht beim
Klagelied über die «schöne alte Zeit», auch nicht bei einem
nivellierenden «Basic-Romanisch» ; das Gute liegt auch hier «so nah» : in
der noch echten Volkssprache, in der Heiligen Schrift, welche in ihren
im Volke entstandenen Übersetzungen diese Sprache spricht und in
der unverfälschten Sprache, in welcher Mutter und Vater aus der
echten Liebe zum angestammten Idiom und zur Heiligen Schrift zu
ihrem Kinde sprechen.

ioo



Ein bedeutender Volkskundler hat das Wallis als eine «typisch
religiöse Landschaft» bezeichnet. Möchte, wer als Romane in
rätoromanischen Talschaften Graubündens daheim ist, nicht vergessen,
daß auch er seine geistige, kulturelle und sprachliche Heimat in
einer «religiösen Landschaft» besitzt. in einer Landschaft, über die

blutige Kriege und Kämpfe hinwegzogen. in einer Landschaft, in
welcher unerschrockene Bürger für die tiefsten Werte rangen. in
einer Landschaft, wo auch im schlichtesten Dörflein die Kirche
emporragt und auf dem schlichtesten Regal die «Bibla» steht. in
einer Landschaft, die nur dann sich-selber-treu ist, wenn sie

vom Religiösen her geprägt bleibt; denn ihr gilt, was einer ihrer
tapfersten Vorkämpfer gesagt hat : «Die einzige Rettung ist das Wort
und die Treue dem Wort gegenüber». (J. P. Saluz).

IOI


	Die Geschichte der evangelischen rätoromanischen Bibelübersetzungen [Schluss]

