
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1958)

Heft: 1-2

Artikel: Die Cadi im Urteile eines Barocktheologen

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Cadi im Urteile eines Barocktheologen

Von P. Iso Müller

Durch die Brille von Reisenden eine Landschaft zu sehen, ist zwar
immer interessant, aber solche Berichte sind oft oberflächlich und allzu
persönlich gefärbt. Es hat daher auch einen Reiz, Männer zu Wortc
kommen zu lassen, die im Lande geboren sind und infolge ihrer Stellung

und Geistesweite das Kleine nicht übersehen, aber vor allem auch
das Große ihrer Heimat zu schätzen wissen. Eine solche Persönlichkeit
war P. Adalbert Defuns, der in dem bescheidenen Acletta bei
Disentis geboren wurde und 1662 sein mönchisches Beständigkeitsgelübdc
in seinem rätoromanischen Kloster ablegte. Er sammelte alles, was das

Bündnerland, die Cadi und das Kloster betraf und stellte es in seinem

siebenbändigen Werke der Annales Monasterii Disertinensis chronologisch

zusammen. Davon ist uns nur ein 1709 verfaßter Auszug erhalten.

Aber dieses historische Opus ist schon längst ausgewertet. Noch
nicht genügend ans Licht gezogen sind seine philosophisch-theologischen

Werke. Defuns war der Begabung und der Neigung nach wohl
ein größerer Theologe als Historiker. Nachdem er lange Jahre als
Professor der Philosophie und Theologie gewirkt hatte, schrieb er um 1688
eine große vierbändige Philosophie und um 1690 eine noch größere
fünfbändige Theologie. Es war das ein Versuch, das ganze damalige
Wissen systematisch und klar darzustellen. Näheres darüber bietet eine
Arbeit über die «Disentiser Barockscholastik» in der Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte. Hier handelt es sich nur darum,
die Nachrichten und Bemerkungen, die sich auf die bündnerische
Landschaft beziehen, gesamthaft darzulegen. Sie machen sich aus wie
ein kleines Kulturbild der Cadi zur Zeit des Barockes und sie ergänzen
die systematische Beschreibung, die P. Maurus Wenzin fünfzig Jahre
später von dem gleichen Gebiete gegeben hat.1 Die Marginalien von
P. Adalbert Defuns sind uns um so wertvoller, weil der Verfasser später
1696-1716 den Disentiser Abtstab führte und die heutige Abteikirche
erbaute. Es war also nicht irgendwelcher Mann, sondern ein
hochstehender Geist, der uns hier gleichsam sein Notizbüchlein über die
Cadi öffnet.

1 Darüber Bündner Monatsblatt 1945, S. 75-93, 97~H9-

54



i. Die naturkundliche-geographische Sicht

In seiner Philosophie behandelt Defuns die Grundlagen der
Naturwissenschaften und kommt dabei von der Behandlung des großen

Kosmos mehrmals auch auf die Eigenart des kleinen Kosmos zu
sprechen, in dem er selbst lebte. Die Cadi ist ein sogenannter Fluß-
fadenstaat, dessen ganze Gestalt vom Rheine geprägt wird. Dessen

Ursprung notiert er nur kurz : « Unser Rhein entspringt auf den Bergen

des Cryspalt oberhalb des Tavetsches, ungefähr zwei oder drei
Meilen vom Kloster Disentis entfernt.2» Wenige Jahrzehnte später
sieht P. Maurus Wenzin (f 1745) schon genauer, erwähnt den Badus
und vergißt die Schönheiten der Alpen nicht.3 Die so aktivistische und
kämpferische Barockzeit des 17. Jahrhunderts hatte noch kein großes
Interesse an den alpinen Majestäten, wohl aber das empfindsame 18.

Jahrhundert. Mehr als der Rhein fanden alle Q_uellen der Landschaft

bei P. Adalbert Beachtung, berichtet er doch: «Wir sahen selbst
imJahre 1686 nach Christus zur Sommerszeit in dem District von
Disentis viele Quellen vollständig vertrocknen sowohl aus Mangel an
Regen als auch deshalb, weil der verflossene Winter mit keinem Schnee
die Berge geöffnet hatte. »4 Besonders kostbare Quellen waren die
Heilquellen. Zuerst erwähnt Defuns die warme Quelle von Pfäfers, die
einst Augustin Stöcklin 1631 in seinem Nyphaeum so klassisch
beschrieben hat.5 Dann fährt er weiter: «Es gibt noch andere Wasser,
die hineingeworfene Gegenstände mit einer steinernen Kruste
überziehen, wie die zum Somvix, links des Rheines in der Gegend des

Dörfleins Compadels, die von einem kupferroten Felsen herfließen und
Baumblüten oder andere Dinge, die hineingeworfen werden, steinhart
machen.»6 Es handelt sich, wie uns Kaplan Joh. B. Sialm, Somvix,
aufmerksam macht, um die Quelle in Cheuas bei Compadials, von der
heute noch gerne die Gäste des Asyls S. Giusep trinken und schöpfen.
Ein ungemein erfrischendes und perlendes Naß quillt hier aus einer
Quelle, die tief im Boden liegt. Das Chemische Laboratorium des Kan-

2 Philosophia IV, 102. Vgl. auch ebendort S. 184.
3 Wenzini Descriptio Desertinensis ed C. Decurtins 1882, S. 11-12. Bündner Monatsblatt

1945, S. 77.
4 Philosophia IV, 101.
5 Philosophia IV, ioo, mit einem Lob auf Stöcklin, das demjenigen in der Synopsis

zu 1641 ähnelt.
6 Philosophia IV, 100.

55



tons Graubünden in Chur, vermittelte uns eine Analyse des Wassers

(Kantonschemiker Dr. M. Christen) : Gesamthärte in französischen
Graden 13,5. Karbonathärte in franz. Graden 8,5. Bleibende oder
Sulfathärte in franz. Graden 5,6. Kieselsäure in mgr. Si02 6,5. Daraus

ergibt sich, daß das Wasser in mineralischer Hinsicht als weich zu
beurteilen ist und vermutlich das Steifwerden von Pflanzenteilen auf
einer Verkieselung beruht. Doch müßten noch steife Pflanzenteile
genauer untersucht werden. Immerhin ist es beachtenswert, daß P. Adalbert

Defuns, der lange Zeit in Somvix Pfarrer war, darauf aufmerksam
machte. Nach ihm scheint niemand diese Quelle weiter erwähnt zu
haben. Vielleicht meint indes Röder-Tscharner 1838 mit dem

eingegangenen Bade bei Truns diese Quelle. Die Verfasser unterscheiden
nämlich davon das damals noch bestehende Bad in Surrein, das mit
dem Tenigerbade identisch ist.7 Auffällig ist das Schweigen über den
Disentiser Eisensäuerling, die sogenannte «rote Quelle», eine damals
schon von auswärts besuchte Heilquelle.8 Aber man muß sich wohl
vor Augen halten, daß es Defuns mehr um das Problem der Quellen
an sich als um die Aufzählung der Heilbäder ging.

Wenn Defuns auch die Schneeberge und Alpenfirnen nicht
beschrieb, so erinnerte er sich doch gut der Na turUnglücke, die er als

Beispiel für seine theologischen Darlegungen benutzte. So kommt er
bei der Behandlung der Willensfreiheit und der Vorsehung auf die
große Rufe an der Garvera gegenüber dem Kloster zu sprechen.
«Um seine besondere Vorsehung bei dem vernunftbegabten Wesen zu
zeigen, veranlaßt Gott bisweilen als Urheber der Natur den Menschen

zu Werken, an die dieser vorher nicht gedacht hatte, zum Beispiel einen
Schatz zu suchen, die Feinde zu verfolgen, dies oder jenes zu tun, wie
es im vergangenen Jahre, nämlich am 29. Juni 1689, vor unsern Augen
offenkundig wurde, als ein ungeheuerer Fels mit schrecklichem Krachen
hervorbrach und das Dörflein Brulf mit 23 Personen in beklagenswerter

Weise verschüttete. Daher war die göttliche Vorsehung
bewunderungswert, welche die einen in sanfter Weise der Gefahr entriß, die
andern aber gleichsam mit der Hand in sie hineinführte, wie Ihr in der
handschriftlichen Geschichte lesen könnt.»9

Röder-Tscharner, Der Kanton Graubünden, 1838, S. 262.
Näheres Müller L, Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 455.
Theologia II, 545. Näheres Müller L, Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 340-341.

56



Während P. Maurus Wenzin auf die unzähligen Kristalladern
und den blühenden Kristallhandel aufmerksam macht, geht Defuns

nur der Frage nach, ob die Kristalle jahrhundertealtes Eis sind, wie
Plinius meinte, oder ein Mineral. Unser Klosterphilosoph neigt der
letzteren Ansicht zu: «Der Krystall muß eher als vollkommener und
kostbarer Stein denn als Eis bezeichnet werden.»10

Als Sohn eines Bauern im Weiler Acletta bei Disentis hatte Defuns

von Jugend auf Interesse an der Landwirtschaft. Er hebt hervor,
daß die zu große Trockenheit die Keime vernichten kann. Umgekehrt
konstatiert er: «In unserem Bündner Oberland richten die Schneemassen

im Frühling und Sommer ungeheuren Schaden an und führen
zu Unfruchtbarkeit.»11 Wenn unsere heutige Generation feststellt, daß
es in Disentis jeden Monat des Jahres Schnee geben kann, so ist das

wohl eine alte Erfahrung.
Defuns stellt sich auch die Frage, ob die Astrologen das Wetter

voraussagen können. Er weist daraufhin, daß sich seit Beginn der Welt
das Antlitz des Himmels stets geändert habe und daß die Astrologen
nur allgemein und bedingt beispielsweise den Reichtum der Ernte,
Regen oder Schnee voraussagen können, aber «sich darin noch oft
täuschen» (et in his saepe decipiantur).12 Was nun das Disentiser Wetter

im besonderen antrifft, so konstatiert unser Philosoph die
Seltenheit der Gewitter: «In unserem Bündner Oberlande und
besonders in dem Disentiser District Cadi) sind Gewitter wegen zu
großer Kälte und Trockenheit der Landschaft selten, so daß Ausdünstungen

nicht viel angezogen oder dann im heißen Sommer größtenteils
sicher zerstreut werden. Dennoch sahen wir selbst manchmal hier
donnernde, lebendige in der Luft zusammengeballte Wolken, die durch
Blitze, Regen und Hagel eine ungeheure Verheerung auf den Äckern
und Saatfeldern anrichteten und auch das Vieh schädigten, besonders
im Monat Juni 1683 zu Disentis.»13

Vom Wetter wenden wir uns den Pflanzen zu, über die wir freilich
nicht allzuviel erfahren. Besinnliche Betrachtung der Blumen war

10 Philosophia IV, 86-87. Bündner Monatsblatt 1945, S. 86. Dazu Maissen Fl.,
Mineralklüfte und Strahler der Surselva 1955, S. 126 f., 142 ff.

11 Philosophia IV, 86.
12 Philosophia III, 121-122.
13 Philosophia IV, 80. Im Jahre 1683 kam der Herbst sehr früh. Brügger Chr. G.,

Beiträge zur Naturchronik der Schweiz 4 (1881), 11-12.

57



unserem Theologen zwar durchaus gegeben. Er spricht von Lilien und
Nelken, deren aromatischer Duft und eleganter Bau erfreuen. Durch
ihre Farbe ergötze die Narzisse und das Veilchen. Die Tulpe sei beliebt
und offne sich der Sonne. Diese Beschreibung ist aber allgemein und
besagt für die Cadi nichts. Zum Glücke fügte indes ein Abschreiber,
Johann Jacob v. Castelberg, im Jahre 1720 noch hinzu, daß gerade die

Tulpe erst einige Jahre vorher in Disentis eingeführt worden sei.14

Man kann also etwa auf die Zeit von 1710 zurückgehen. Zuerst war
es Ghislenius Busbequius, Gesandter des deutschen Königs Ferdinand,
der im Frühling 1554 die Tulpe von der Gegend Adrianopel-Konstantinopel

in die Gärten Mitteleuropas brachte. Geßner sah sie 1559
bereits in Augsburg. Bald darauf wurde sie Modeblume in Paris. Im 17.

Jahrhundert fand sie als Ornament auf Meßkasein und Kelchen reiche

Verwendung. Im 18. Jahrhundert erreichte sie ihre größte Entwicklung

auf den niederrheinisch-holländischen Tulpenfeldern. Da paßt
es ausgezeichnet, daß sie Anfang des 18. Jahrhunderts in Disentis und
um 1750 im Wallis beobachtet werden kann.15

Mehr als für die Zierpflanzen hatte Defuns als Bauernsohn für die
Getreidearten Interesse. Er spricht bei der Behandlung der
Eucharistie vom einheimischen Brote, das aus Roggen und Winterweizen

besteht und besonders in Graubünden und im Deutschen
Reiche auch als Materie für die hl. Messe dienen kann. Unser Mönch
betont, daß aus dem Roggen «ein sehr gutes und sehr weiches Brot
gebacken werden kann.16 Er hebt dies wohl deshalb so hervor, weil die
Gäste aus dem Unterlande wie etwa die in Disentis tätigen Murenser
Patres dieses dunkle Bauernbrot wenig schätzten.17

2. Recht und Brauch
Unser Theologe erklärt die verschiedenen Miet- und

Besitzverhältnisse, wie sie im Oberlande möglich waren. Interessant ist
die Umschreibung der Emphytheusis, die nichts anderes ist als bei-

»

" Philosophia IV, 211 : Iris Tulipa pulcherrima, quae soli panduntur, amari (primum
abhinc annis, scribimus haec anno 1720, Disertinae nostrae illata).

15 Hegi G., Illustrierte Flora von Mitteleuropa. II, 242-245 (ohne Jahr). Schreiber G.,
Alpine Bcrgwerkskultur 1956, S. 27-28. Schweizer-Lexikon 7 (1948) 578. Der Große Herder

9 (1956) 335.
18 Theologia V, 243: optimus ac tenerrimus panis.
17 Stiftsarchiv Disentis MD I, S. 43. P. Franz Letter an Abt von Muri. 30. Okt. 1636.

Vgl. MD I, S. 43-44. Schweizer Rundschau 50 (1950) 57.

58



spielsweise die «Überlassung mehrerer Alpen an die einzelnen Nachbaren

unserer Gemeinde und die Überlassung von Grundstücken
(Praediorum), der sogenannten Marias (vulgo Marias), an die Bauern,
von welchen eine jährliche Abgabe gegeben wird.» Die Emphytheusis
geht stets um unbewegliches Gut, dessen Nutznießung übergeben
wird, die Locatio dagegen auch um bewegliches Gut, das unter io
Jahren verpachtet werden kann.18 Defuns berichtet ebenso von dem
Handelsverkehr, der von Disentis nach Chur, aber auch von Disentis
nach Ursern und Uri und schließlich von Disentis nach Mailand
getätigt wurde.19 In diesem Zusammenhange erwähnt er den Brückenzoll,

das sogenannte Pedagium.20 Schon größere Abgaben waren
die Zehnten, über die er sich im Anschluß an die Sankt Galler
Theologie äußert.21 Das gilt ebenso vom Jagdrecht.22 Mit Rücksicht
auf das Kloster macht P. Adalbert auch die Begriffe von Immunität

und Exemption klar.23
Als Adalbert Defuns seine Theologie schrieb, baute man noch am

neuen Konventgebäude. Die Kirche war noch gar nicht ausgesteckt
und sollte erst in den folgenden Jahren gebaut werden. Das Kloster
war daher in schwieriger Lage. Man hatte mehr gebaut, als die
Finanzen zuließen und sollte erst noch als Symbol der fürstlichen Abtei
eine große Klosterkirche ins Leben rufen. Aus diesen Verhältnissen
erklärt sich das Prinzip, das P. Adalbert aufstellte, daß man verpflichtet
sei, zugunsten solcher Bauten auch Besitztum zu veräußern.24 Er rechnet

freilich auch mit verschiedenen Geschenken und Gaben.25 Unter
den Einnahmen, die damals das Kloster hatte, figurieren die Meß-
Stipendien. Defuns gibt genau ihre Höhe an: 5 Batzen für eine missa

privilegiata am eigenen Orte, 7 Batzen oder einen halben Florin für
Messen in Kapellen, 10 oder 12 Batzen für Messen an entfernten Orten,
1 Florin für eine Gedächtnismesse in der Pfarrei, 2 Florin für eine Fi-

18 Theologia IV, 259-260.
19 Theologia III, 327; IV, 214-215, 257, 608.
20 Theologia IV, 281 : pensio, quae a transeuntibus vel equitantibus datur pro conser-

valione vitae Pontis, quae vulgo Pedagium dicitur.
21 Theologia IV, 438-444.
22 Theologia IV, 147-150.
23 Theologia III, 325-326, 457-458.
24 Theologia IV, 209: ad amplificationcm Monasterii, 'templi etc. Vgl. die Baufreudigkeit

der Barockzeit.
25 Theologia IV, 401 (Geschenk an die Martinskirche».

59



guralmesse im Kloster, 40 Florin für eine «ewige Messe», damit jährlich

2 Florin von diesem Kapital genommen werden können, 100 Florin

für eine «ewige Messe» mit Gesang, wovon 5 Florin jährlich
bezogen werden können. Defuns hält dafür, daß man nicht vor Erhalt
des Stipendiums Messe lesen dürfe und beharrt auf dieser Ansicht auch
anderen Moraltheologen gegenüber (quidquid aliqui RR. Casuistae

dicant). Er hält es ebenso für unstatthaft, wenn ein Priester, der für
eine Messe 5 Batzen erhalten hat, diese Messe für 3 Batzen durch einen
andern Priester lesen läßt. Defuns ist hier streng wie Gonet und die
St. Galler, im Gegensatz zu Suarez.26

Der Neubau der Abtei gab Gelegenheit, auch die finanziellen
Verhältnisse des Landes mehr ins Auge zu fassen und sich über Zinsfuß,
über Tageslohn usw. genau zu informieren. Als erlaubten Zinsfuß
gibt Defuns 2 % an und beruft sich dabei auf den Augsburger Reichstag

Karls V. vom Jahre 1548.27 Bei der Frage des Diebstahls setzt
Defuns als materia gravis den Tageslohn an, den er zu 11 Oberländer
Batzen (Nostrates bazii) oder 12 oder etwas mehr Churer Batzen
wertet. Sicher sieht er in der Wegnahme eines Florins einen schweren
Diebstahl.28

Hier dürfen wir vielleicht die Frage einfügen, ob und wann man
im Bündner Oberland am Sonntag Handel trieb oder
landwirtschaftliche bzw. bauliche Arbeiten verrichtete. Defuns schreibt: «Unsere

Leute sind an Werktagen stets mit der Handarbeit beschäftigt, so

daß es deshalb notwendig ist, ihnen zu erlauben, ihre Verträge an den
Festen abzuschließen, wenn sie nach dem Gottesdienst zusammenkommen.

» - « Bei der Beobachtung der Feste ist sehr die Gewohnheit
der Gegend zu beachten. Deshalb ist es bei uns Rätiern erlaubt, an
Festen sowohl öffentlich wie privat selbst nicht notwendige Dinge zu
verkaufen und zu kaufen.» Wenn ein Regen das Heu zu vernichten
droht, so dürfen die Bauern auch Sonntags arbeiten, jedoch wäre es

ratsam, zuerst dafür die Dispens zu erbitten, besonders um ein Ärgernis

zu vermeiden. Auch wer eine Kornhiste errichten will, dies aber

nur am Sonntag tun kann, weil er nur an diesem Tage die Hilfe der
andern erhält, darf dies tun. Heute noch wird die Kornhiste am Boden

Theologia V, 377-380. Theol. Sang. IX, 544-548. Gonet, Clypeus XIV, 773-774
Theologia IV, 221-224.
Theologia IV, 276.

60



hergestellt und dann mit Hilfe der Männer des ganzen Dorfes

hochgezogen. Im übrigen betrachtet es Defuns als schwere Sünde, wenn
jemand ohne hinreichenden Grund 2 oder wahrscheinlich schon i %
Stunden arbeitet.29

Die Barockzeit stand vielfach im Banne des schrecklichen
Hexenwahnes. Es fehlte der Zeit nicht an Glauben, wohl aber an Kritik.
Im Bündner Oberlande gab es damals keinen Friedrich v. Spe (f 1635),
der gegen den Hexenwahn mutig aufgetreten wäre, wiewohl es auch
Geistliche gab, die daran zweifelten.30 Zu diesen gehörte nun Defuns
freilich nicht. Er erwähnt den geschlechtlichen Verkehr mit Dämonen,
schreibt von einem stillschweigenden Pakt mit dem Teufel, dessen Wissen

in Anspruch genommen werde.31 Er glaubt, daß die Hexen mit dem
Gebrauch eines Filtrum die Menschen zu Liebe oder Haß bewegen
können.32 Sie vermögen selbst eine Impotentia herbeizurufen.33 Er
traut ihnen so wenig, daß er rät, die Taufe zu wiederholen, falls sie vorher

von solchen unvertrauenswürdigen Personen gespendet worden
wäre.34 Wenn Hexen nicht mehr weinen können, so darf man sie aber
nicht foltern.35 Als Mittel gegen die Hexen empfiehlt Defuns, die
dämonischen Zeichen zu entfernen. Die verderblichen Haarknäuel sind
zu verbrennen. Eine Hexe, die geschlagen hat, darfman ebenso schlagen.
Vor der Tortur sind den Hexen die Haare abzuschneiden. Defuns gibt
auch genaue Anleitung, wie die Hexen im Beichtstuhle zu behandeln
seien. Man solle sie ermahnen, den Pakt mit dem Teufel, der vielleicht
mit dem eigenen Blute unterschrieben sei, zu zerreißen.36 Die Gläubigen

möge man vor groben Tänzen warnen, da solche meist der erste
Anlaß zur Hexerei seien (sagarum Seminarium).37

Gegen erwiesene Hexen ist unser Theologe unerbittlich. Die Obrigkeit

der Cadi hatte 1675/77 Hexen nicht hingerichtet, sondern nur
verbannt.38 Dagegen wendet er sich scharf: «Wenn es nicht erlaubt ist,

29 Theologia IV, 422-429.
30 Darüber Bündner Monatsblatt 1955, S. 33-41.
31 Theologia IV, 71, 86. Theol. Sang. V, 281.
32 Theologia IV, 479.
33 Theologia V, 680. Theol. Sang. X, 709.
34 Theologia V, 156. Theol. Sang. IX, 188.
35 Theologia IV, 346-347.
36 Theologia IV, 478-480. Theol. Sang. VII, 508-523.
37 Theologia IV, 75-76. Theol. Sang. V, 253-254.
38 Bündner Monatsblatt 1955, S. 36.

6l



einen Menschen, der von der Pest oder einer andern ansteckenden
Krankheit erfaßt ist, anderswohin zu schicken, weil die Gefahr der
Ansteckung besteht, warum soll es erlaubt sein, solche pestbringende
Personen mit dem Exil zu bestrafen, damit sie ihre pestartige Zauberei
weiter verbreiten und das Gift weiter verspritzen können.»39 Wenn
die Hexen aber einmal zum Tode verurteilt isnd, dann will Defuns
nicht, daß man ihnen die letzten Sakramente verweigere, wie das noch
in Spanien im 16. Jahrhundert der Fall war. Eine Stunde vor dem
Tode soll die Wegzehrung auch diesen der Zauberei Angeklagten
gespendet werden.40 Bei dieser seiner Einstellung gegen die Hexen konnte
sich Defuns darauf berufen, daß auch noch die schweizerische
Benediktiner-Kongregation 1641 «Giftmischerei, Zauberei und
Wahrsagerei» als besonders schwere Sünde und als sogenannten casus reser-
vatus erklärte.41

Im Zusammenhang mit den Hexen sei auch die Folter erwähnt,
die als letztes Mittel bei schwerwiegenden Fällen angewandt wurde.
Kein Grund dazu war, wenn die Leiche des Ermordeten in Gegenwart
eines Menschen blutete. Die Wasserprobe sieht P. Adalbert ebenfalls
als unerlaubt an. Man war sich also bewußt, daß kein Gottesurteil
verlangt werden dürfe. Auch die Problematik der Folter an sich übersah

man keineswegs. Wer dreimal gefoltert worden ist und gestanden
hat, aber das dritte Mal es zurücknimmt, der soll frei entlassen werden,
weil sein Geständnis nur erzwungen sei.42 Defuns mußte das genau
umschreiben, weil auch im Bündner Oberland, in Waltensburg und in der
Cadi, die Folter angewandt wurde. Im Maissen-Prozeß von 1678 zu
Räzüns nahm man dazu besonders Zuflucht.43

Beim Maissen-Prozeß ging es um die rechtliche Frage, ob der
Landrichter, der vogelfrei erklärt wurde, auch außerhalb des

kompetenten Gerichtsterritoriums seines Lebens beraubt werden

durfte.44 Defuns bejaht ganz allgemein den Fall, denn «es ge-

39 Theologia IV, S. 480-481.
40 Theologia V, 332-335. Theol. Sang. IX, 453, 456.
41 Theologia V, 458.
42 Theologia IV, 346-350. Theol. Sang. VI, 655-657.
43 Näheres Müller J., Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 137-138, 203-204.
44 Über Maissen ebendort S. 145-209, 529-535. Als Ergänzung dazu sei aus dem

St. Galler Stiftsarchiv (Fond Pfäfers) aus einem Briefe des Abtes Adalbert IL an Abt Bonifaz
Tschupp von Pfäfers vom 12. Dezember 1678 folgendes nachgetragen: De D. Decano Schier

62



schieht dies nicht aus privater, sondern öffentlicher Autorität, erlaubt
vom Fürsten oder Magistrat, der sie geben kann, wenn ein anderer
Weg nicht zur Verfügung steht, um großes Unheil zu verhüten, und
zwar auch außerhalb des eigenen Territoriums. » Dabei beruft sich P.

Adalbert auf den Marburger Juristen Erich Graff (f 1683) und auf
andere, die ihm beistimmen (et alii cum eo).45 Die Ansicht entspricht
tatsächlich der Rechtsauffassung jener Zeit. So sprach sich beispielsweise

der bekannte und anerkannte Leipziger Jurist Benedikt Carpzov
(f 1666) dafür aus. Seine Practica nova Imperialis Saxonica rerum
criminalium, die erstmals 1635 zu Wittemberg erschien, berichtet in
der Auflage von 1709 : « Derowegen er in die Acht und Verfestung
erkläret, aus dem Frieden in Unfrieden gesetzet, sein Leib und Leben,
wie eines Vogels in der Luft, jedermann gemein und in denselben
Gerichten erlaubet werde, daß er ohne alle Strafe entleibet und vom
Leben zum Tode gebracht werden. könne. » Carpzov tritt dann
allerdings mehr dafür ein, daß dieses alte, aus der Friedlosigkeit entwik-
kelte Recht einzuschränken und der Vogelfreie nur mit Gerichtshilfe
zu fangen bzw. zu töten sei.46

Über die Hinrichtung von Hexen und überhaupt von
Delinquenten weist Defuns längere Ausführungen auf. Hier kam es auch
darauf an, inwiefern man dabei mitwirken könne. Unser Theologe
erlaubt dem Beichtvater, den Räuber zu ermahnen, vorwärts zu machen
und die Leiter zu besteigen oder das Haupt zum Abschlagen hinzulegen.

Er darf dem Scharfrichter ein Mittel anraten, wodurch der
Schuldige schneller stirbt. Wer eine Leiter leiht, ein Schwert bietet, ja
sogar den Galgen trägt, sündigt in keiner Weise, wird auch nicht irre-

nil inaudimus, puncta gravissima perhibentur contra ipsum deposita, mihi non specificata.
In examine testium et illorum rebellium, Meissii complicum et Schierro ad nutum deser-
vientium, patefactum fuit, daß einer den Abbt von Disentis mit einem brügel hatt sollen
zu todt schlagen, adeo ut non frustra Curia Ragazium redierim et per Kunchels iter arri-
puerim et nisi executor talis illis diebus cum Meissio auff dem Pundtstag zu Tafos were
gewesen, hette ich den Streich bekommen. Alii mactandi decreti erant, quos inter D. Traversais,

D. Capol, D. Montalta, meus frater; et his consiliis atque stabilitis D. Decanus praesens
perhibetur fuisse et consiliarius, licet adderet, se esse Ecclesiasticum, non audere talia con-
sulere vel iubere, facienda tarnen esse et tempus adesse etc. prout ilie: nolo, ut venias nee
iubeo, sed tarnen cito venias ad me.

45 Theologia IV, 297. Über GrafF Allgem. Deutsche Biographie 9 (1879) 568.
46 Carpzov B., Practica nova rerum criminalium 1709, quaest. 140, tit. 131. Über ihn

Allg. Deutsche Biographie 4 (1876) 11-20. Vgl. auch Künßberg E. v., Acht. Eine Studie zur
alt. deutschen Rechtssprache, 1910, S. 9, 18. Freundl. Hinweise von Univ.Prof. Dr. K. S.

Bader, Zürich (14. März 1957).

63



gulär, weil er nicht als richterliche Person zum Tode beigetragen hat.
Defuns beharrt auf seinen vorgetragenen Sentenzen, «was immer auch

einige allzu ängstliche Autoren, die nicht erröten, in dieser Materie
ohne Gesetz zu reden und die zahllose Fallen legen, kritisieren
mögen. »47 Als logisch denkender Bauernsohn und kühler Theologe nimmt
Defuns selbst harte Notwendigkeiten in Kauf. Er hatte ja schließlich
selbst gesehen, wie P. Karl Decurtins die Delinquenten auf den in der
unmittelbaren Nähe des Klosters gelegenen Richtplatz geführt hatte.48

3. Heilige und Heiligtümer
Offensichtlich begeistert ist Defuns für die Klosterheiligen Placidus

und Sigisbert, die er im Gebete anruft.49 Ihre Lebensgeschichte

erzählt er gerne und entrüstet sich, daß Praeses Victor, der
auf dem Schloß Villinga hauste, den einheimischen Räter Placidus
meucheln ließ, nur weil er auf sein Kebsweib zu viel hörte. Placidus
ist ihm wirklicher Märtyrer, weil er für die Tugend sein Leben eingesetzt

hat.50 Defuns datiert das Leben der beiden Heiligen auf die erste
Hälfte des 7. Jahrhunderts.51 Dementsprechend läßt er das Kloster um
700 von Barbaren zerstört werden.52 Auch die Verehrung und
Auffindung der Reliquien der rätischen Doppelheiligen verfolgt P. Adalbert

gut.53 Am meisten erzählt er von der Wallfahrt zum Placifest (11.

Juli), die damals sehr groß gewesen sein muß (Peregrinationem ad
S. Placidum) und oft auch als Gelübde unternommen wurde.54 Am
deutlichsten zeigt sich die ganze Gesinnung unseres Verfassers in der
Widmung seiner Theologie: «Sanctissimis Desertinae Tutelaribus
Placido Martyri et Sigisberto Confessori Rhaetiae Parentibus ac Primis

orthodoxae ibidem Fidei Satoribus, Patriae Patribus, Apostolis et

47 Theologia III, 35'-352, 395-
48 Bündner Monatsblatt 1955, S. 37-41.
49 Philosophia I, 804; III, 183; IV 300. Theologia V, 690.
50 Philosophia I, 165, 168, 198, 355, 581, 729; II, 179. Theologia II, 489; IV, 17,

640; V, 66.
51 Philosophia I, 658.
52 Philosophia I, 43: Disertina nostra, cum a Balabundo Barbarorum exercitu sub

annum Christi 700 funditus eversa est.
53 Philosophia II, 243; IV, 142.
54 Theologia II, 567; IV, 397, 400-402, 405, 408, 422, 494. Zum Plazimarkte Theologia

IV, 281 : pensio, quae ex rebus mobilibus venditis colligitur, ut apud nos olim Disertinae
fiebant in Festo SS. Placidi et Sigisberti.

64



Patronis Nostris, Viris in Generatione sua gloriosis.» Defuns lobt den
hi. Sigisbert, der Benchor verlassen hat und weder stürmische Meere
noch schreckliche Höhlen noch schneestarrende Bergeshöhen fürchtete,

bis er in Disentis ein Kloster errichten konnte, das «eine Burg
und Schutzwehr des Glaubens» war.55 Sigisbert taufte den Placidus,
der sein Leben hingab und damit den Glauben in Disentis begründete,
der nun «durch zehn und mehr Jahrhunderte verbreitet worden ist.»56

Defuns ist überzeugt, daß «der orthodoxe Glaube in der Disentiser
Gemeinde Cadi) bei den so zahlreichen Angriffen der herumverbreiteten

Häretiker, denen andere Gemeinden in der Nachbarschaft
Raetiens allenthalben unterlagen, nur durch die einzigartige Güte
Gottes und durch Euere sehr mächtigen Bitten bis jetzt vollständig
unverletzt bewahrt blieb.» Defuns will nichts vortragen, was er nicht von
diesen Heiligen überkommen hat. P. Adalbert bittet am Schluß seiner
formvollendeten Widmung die Heiligen, sie mögen ihn als «den letzten

Schutzbefohlenen unter so vielen Gefahren des jetzigen Lebens»
aufrichten und stärken. Inhalt und Form dieser Widmung sind
hervorragend.57

Nicht nur Placidus und Sigisbert, auch St. Thomas von Aquin,
dessen Lehre für Defuns von ganz besonderer Wichtigkeit ist, dann
auch St. Benedict, den er als Patriarchen des abendländischen
Mönchtums sehr verehrt, sind in den Gebeten und Darlegungen oft

genannt. Ebenso vergißt er den Schutzherrn des Klosters und der Cadi,
den hl. Martin, nicht.58 Daß Maria als Muttergottes einen
hervorragenden Platz innehat, ist klar. Dann folgen verschiedene weibliche
Heilige, vor allem die hl. Katharina von Alexandrien, die nach
der Überlieferung 50 heidnischen Philosophen standhielt und daher
als Patronin der Philosophie in die Geschichte einging. Defuns streut
immer wieder Anrufungen und Episoden aus ihrer Legende in seine

Ausführungen ein.59 Aus dieser hohen Verehrung versteht man, warum
1704 eine neue Kapelle zu Ehren dieser Studenten-Patronin nicht weit

55 Theologia I, Einl. S. V, non maria procellis turbida, non antra solitudinum horrore
piena, non aeternis nivibus rigantia montium editissimorum iuga pertimuisti etc.

66 Theologia I, Einl. S. VI.
57 Theologia I, Einl. S. VII. Besonders schön sind die Allitarationen und Assonanzen

der ganzen Einleitung.
68 Philosophia I, 804; III, 183; IV, 300. Theologia II, 657.
69 Philosophia I, 14-15, 66, 240, 804; III, 183; IV, 300. Theologia I, 436; III, 293;

V, 493, 690.

65



vom Kloster entfernt gebaut wurde.60 In einem großen Abstände hinter

St. Katharina folgt eine zweite alexandrinische Jungfrau, die hl.
Apollonia.61 Sie wurde wegen Kopfweh und Zahnweh gerne angerufen

und war sehr volkstümlich.62 Daß die Heilige auch in den
rätischen Landen verehrt wurde, belegt schon allein der schöne romanische

Name Balugna.63 Das Kloster selbst ließ in seinem Trunser Hof
1683 eine Apollonia-Kapelle errichten.64 Als dritte sehr verehrte Jungfrau

muß St. Agnes gelten.65 Darauf sei die hl. Katharina von
Siena, die große Mystikerin des 14. Jahrhunderts, erwähnt, mit der
sich Christus durch einen kostbaren Ring verlobt hatte.66 Nun folgt
die große Zahl der Heiligen, die Defuns nur einmal oder zweimal
erwähnt und von denen wir zunächst St. Agatha hervorheben, die sich
in Disentis eines alten Kultus in der Agathakirche erfreute, in der noch

1707 Statthalter Porta ein großes Bild der Heiligen malen ließ.67 Als
weitere weibliche Heiligen seien noch Barbara, Brigitta, Chunigunde,
Gertrud, Ida, Magdalena, Maria von Ägypten, Scholastika und
Ursula namhaft gemacht. Wahrlich, man kann nicht sagen, daß der
Barock die weiblichen Heiligen mißachtet hätte. Unter den männlichen
Heiligen stechen Johann Baptist, Jacobus und Johannes Ev. hervor,
ferner Anselm, Bernhard, Chrysostomus, Conrad, Coelestin, Gregor
d. Gr., Josef, Maurus, Petrus und Paulus sowie Silvester. Als Theologe
vergißt Defuns Abraham, Isak, Jacob, David und Daniel nicht, ebenso

läßt er die Engel wie Gabriel und Michael nicht beiseite.68 Im ganzen
nennt uns Defuns etwa 40 Heilige in seiner Philosophie und Theologie

60 Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 5 (1943), 120-121.
B1 Philosophia I, 804; III, 183; IV, 300. Theologia II, 652 : B. Appolonia seipsam in

rogum inecit indirecte tantum et per aeeidens.
*'2 Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten im Mittelalter 1932, S. 132.

Henggeler R., Die Patrozinien des Kantons Zug, 1932, S. 157. Gruber E. in Zeitschrift für
Schweiz. Kirchengeschichte 33 (1939), 302 (über Tessin). Curti N., Volksbrauch und
Volksfrömmigkeit, 1947, S. 40.

03 Dicziunari Rumantsch Grischun 1 (1946) 315.
81 Poeschel 1. c. 4 (1942) 446.
65 Philosophia IV, 300. Theologia V, 115, 690.
66 Philosophia I, 186; II, 335; IV, 300.
67 Philosophia IV, 300. Theologia V, 690. Die Inschrift von 1707 bei Balletta A.,

Novellen und Aufsätze 1888, S. 321. Dazu Vallesia 7 (1952) 288-289 (Ritzfigur).
68 Die Fundorte für das Sanctorale: Philosophia I, 804; III, i83;IV,300. Theologia I,

436; V, 690; dazu noch für Barbara Philosophia I, 54, für Brigitta Theologia IV, 661, für
Scholastica Philosophia II, 179, für Gertrud Philosophia II, 335, für Maria v. Ägypten
Theologia III, 60.

66



gewiß ein Zeichen, daß sich der tridendnische Heiligenhimmel auch
über das barocke Disentis in seiner ganzen Größe und Schönheit
wölbte.

Zum Heiligenkult gehört auch die Reliquienverehrung.
Defuns sagt ausdrücklich, daß «Reliquien», die nach sorfältiger
Untersuchung zweifelhaft bleiben, nicht verehrt werden dürfen, auch nicht
durch privaten Kult. Das in der Barockzeit so beliebte Schmücken der
Statuen mit Kleidern, Halsketten, Blumen usw. nimmt er in Schutz,
denn auch « Moses schmückte das Zelt und Salomon den Tempel mit
Gold und Gemmen». Das Knien vor Bilder und Statuen, das von
Andersgläubigen oft irrig als Anbetung von Gegenständen interpretiert
wird, erwähnt er ebenfalls. Bezeichnenderweise führt er auch die sog.
Agnus Dei an, die «nach Art der Vorfahren» verschiedene gesegnete
Gegenstände oder Partikeln von Reliquien enthielten.69 Der hinterste
Altar linker Hand beim Eingang in der Klosterkirche weist eine solche

Sammlung aus der Zeit des Abtes Gallus Deflorin (1716-1724) auf.
Von den Heiligen und ihren Kirchen und Reliquien gehen wir zu

den Wallfahrtsorten über. Neben dem Kloster selbst kommt hier
in erster Linie Maria Licht oberhalb Truns in Betracht. 1681/82 war
die Kirche erweitert worden und entwickelte sich zum großen neuen
Wallfahrtsorte des Bündner Oberlandes. Defuns spricht von
Wallfahrten «zum wundertätigen Hause der Jungfrau Maria vom Lichte
zu Tuns».70 Außerhalb der Cadi erwähnt P. Adalbert St. Luzi in
Chur, zu dem offensichtlich damals noch gepilgert wurde.71 Eingehend
beschäftigt er sich mit der Wallfahrt nach Einsiedeln. Sie spielt in
seinen konstruierten Moralfällen immer wieder eine Rolle, gewiß ein
Zeichen, daß sie damals sehr gepflegt wurde.72 Die großen drei Welt-
Wallfahrtsorte : Rom, Compostela und Jerusalem sind wenigstens
genannt.73 Frauen weite Wallfahrten aufzuerlegen, mahnt Defuns ab.74

69 Theologia IV, 388-396. Theologia Sang. VII, 118-120, 127, 134.
79 Theologia II, 262 (ad aedem prodigiosam) ; IV, 402.
71 Theologia IV, 402.
72 Theologia IV, 182, 397, 405, 408. Dazu Bündner Monatsblatt 1955, S. 43-48 und

J957> S. 30-31. Dazu nachzutragen: Zwei Abzüge eines kleineren Holzdruckes der
Einsiedler Madonna hängen auch in der Kapelle Obersaxen-Ballaua. Eine Kopie des Einsiedler
Gnadenbildes von 1707 befindet sich in der Kapelle Madonna d'Aquate zu Lostallo. Freundl.
Mitteilung von Dr. E. Poeschel, Zürich. Vgl. dessen Kunstdenkmäler 6 (1945) 328.

73 Theologia IV, 410.
74 Theologia V, 490.

67



4- Der rätoromanische Seelsorger

Defuns war nicht nur Theologe, er war auch Rätoromane,
geboren in dem kleinen Disentiser Weiler Acletta. In seiner Abhandlung
über die Sprachen, deren Entstehung und Eigenart, kommt er auf den
Einfluß des Klimas auf die Aussprache zu sprechen. Die Orientalen in
heißen Gegenden bringen die Laute kaum aus dem Halse hervor und
sprechen nur so, wie wir bei einer Erschöpfung es tun können. Die
Germanen, Polen und Nordländer aber zerreiben die Worte unter den

Zähnen, wie wir bei der Kälte zitternd es tun. Die Italiener und Franzosen

formen das Wort leicht, weil es dort weder zu heiß noch zu kalt
ist, so daß sich der Geist leicht und frei äußern kann. «Die Rätier
bringen ihre tuskanischen Worte sehr leicht hervor, obwohl die Landschaft

und die rauhen Berge, zwischen denen sie leben, die Sprache
selbst ungezügelt werden ließ. Und doch war sie einst, als unsere
Vorfahren in Etrurien sich aufhielten, sehr schön und elegant.»75 Als
romanisches Wort, das noch von den Etrusker herstamme, sieht Defuns
mundus Welt an.76 Vom Lateinischen scheint er es nicht herzuleiten.

P. Adalbert weiß, daß das Rätoromanische unter den Sprachen
eine Sonderstellung einnimmt und daß dessen Aussprache nicht leicht
von andern Nationen zu erlernen ist. Was Goudin vom Französischen

sagt, daß es unter den Sprachen wie ein Schibboleth sei, das behauptet
Defuns vom Rätoromanischen.77

Für Defuns war das Romanische wichtig, da er seine angehenden
Theologen als praktische Seelsorger des Bündner Oberlandes heranbilden

mußte. So fügte er im Schema der Verwandtschaftsstufen den
lateinischen Namen noch den entsprechenden rätoromanischen hinzu,
wie er ausdrücklich betont. Leider ist das separate Blatt mit dem
,arbor iuris' verloren gegangen.78 In seiner Philosophie nennt er
verschiedene Pflanzennamen, aber nur bei wenigen fügte er die
landessprachliche Bezeichnung bei. Es handelt sich um folgende: Buliu

75 Philosophia I, 691.
76 Philosophia III, 4: quod etiam in Rhaetica nostra et veteri Etruscorum lingua ad-

vertimus consimili voce mundas (mundus).
77 Philosophia I, 692 : Rhaeti (sc. lingua) cum omnium fere aliorum nationum scopu-

lus est, sicut Scibboleth Euphrateorum Jud. C. 12. Dazu Goudin I, 76: econtra vero
u Gallicum pene omnium aliorum nationum scopulus est sicut Scibboleth Ephrataeorum,
ut dicitur Jud. 12.

78 Theologia V, 670: unacum nominibus Rhaeticis sive Romanicis.

68



(Pilz), Carnun (Winterweizen), Negla (Nelke), Segel (Roggen), Solata
(Salat).79 Im Zusammenhang mit dem Weizen mag auch caschners

(Kornhisten) erwähnt sein.80 Noch weniger romanische Namen finden
sich bei der Tierwelt. Weder bei den Tauben noch bei den Schwalben,
auch nicht bei den Schmetterlingen, den Murmeltieren und Forellen
setzt er den einheimischen Namen bei.81 Der Fachausdruck: La Crusch

(Kreuzbein) ist dafür ein kleiner Ersatz.82 Gerne würzt jedoch Defuns
seine Ausführungen mit treffenden Sprichwörtern, wie z. B. ,far quint
senza ilg ustrier' oder ,1a caschun fa illg ladrun'.83 In diesen

Zusammenhang hinein gehört auch die Umschreibung für die
Sterndeuter: Planetarum Rectores, ut Rhaetica dicimus.84 Daß unser Theologe

in der Moralkasuistik manche Redensarten der Leute anführt,
versteht sich, so zum Beispiel ,dir mal dell'gliaut' oder ,per miu sara-
ment'. Nach seinem Berichte schwören die Tavetscher per verum
Justum.85 Diese Tavetscher Beteuerungsformel ist bemerkenswert. Wie
Dr. Andrea Schorta, Chur, freundlichst mitteilt, ist wohl per verum
Pilver, aber kein ,pilver gest' bislang belegt. Gelegentlich bietet
Defuns auch Germanismen, so wenn er schreibt: ,rhetice Veincauff'.86

Alles in allem verdient der durch seine Theologie und Philosophie
hervorragende Adalbert Defuns (f 1716) als zentrale Persönlichkeit im
vorderrheinischen bündnerischen Territorium zur Zeit des
Hochbarocks volle Beachtung.

79 Philosophia IV, 204, 206, 211. Theologia V, 243. Für Solat ist Phil. IV, 206 Beleg1
Da der Abschreiber oft a und o verwechselt, ist vielleicht Salat zu lesen. Immerhin mach
Dr. A. Schorta, Chur, aufmerksam, daß im Prättigau Salat gesprochen wird, dessen betontes
a als offenes o erklingt.

80 Theologia IV, 426.
81 Philosophia IV, 264-275.
82 Philosophia IV, 249.
83 Philosophia I, 751. Theologia III, 156.
84 Philosophia III, 122.
85 Theologia IV, 284, 414, 484.
86 Theologia IV, 204.

69


	Die Cadi im Urteile eines Barocktheologen

