Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1958)

Heft: 1-2

Artikel: Die Cadi im Urteile eines Barocktheologen
Autor: Mdller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-397815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Cadi im Urteile eines Barocktheologen
Von P. Iso Miiller

Durch die Brille von Reisenden eine Landschaft zu sehen, ist zwar
immer interessant, aber solche Berichte sind oft oberflichlich und allzu
personlich gefdarbt. Es hat daher auch einen Reiz, Minner zu Wortc
kommen zu lassen, die im Lande geboren sind und infolge ihrer Stel-
lung und Geistesweite das Kleine nicht iibersehen, aber vor allem auch
das GroBe ihrer Heimat zu schitzen wissen. Eine solche Personlichkeit
war P. Adalbert Defuns, der in dem bescheidenen Acletta bei Di-
sentis geboren wurde und 1662 sein ménchisches Bestandigkeitsgeliibde
in seinem rdatoromanischen Kloster ablegte. Er sammelte alles, was das
Biindnerland, die Cadi und das Kloster betraf und stellte es in seinem
siebenbiandigen Werke der Annales Monasterii Disertinensis chrono-
logisch zusammen. Davon ist uns nur ein 1709 verfaliter Auszug erhal-
ten. Aber dieses historische Opus ist schon lingst ausgewertet. Noch
nicht gentigend ans Licht gezogen sind seine philosophisch-theologi-
schen Werke. Defuns war der Begabung und der Neigung nach wohl
ein groflerer Theologe als Historiker. Nachdem er lange Jahre als Pro-
tessor der Philosophie und Theologie gewirkt hatte, schrieb er um 1688
eine grofBe vierbidndige Philosophie und um 1690 eine noch gréBere
fiinfbandige Theologie. Es war das ein Versuch, das ganze damalige
Wissen systematisch und klar darzustellen. Naheres dariiber bietet eine
Arbeit iiber die «Disentiser Barockscholastik» in der Zeitschrift fir
Schweizerische Kirchengeschichte. Hier handelt es sich nur darum,
die Nachrichten und Bemerkungen, die sich auf die biindnerische
Landschaft beziehen, gesamthaft darzulegen. Sie machen sich aus wie
ein kleines Kulturbild der Cadi zur Zeit des Barockes und sie erganzen
die systematische Beschreibung, die P. Maurus Wenzin funfzig Jahre
spiater von dem gleichen Gebiete gegeben hat.! Die Marginalien von
P. Adalbert Defuns sind uns um so wertvoller, weil der Verfasser spater
16g6—1716 den Disentiser Abtstab fithrte und die heutige Abteikirche
erbaute. ks war also nicht irgendwelcher Mann, sondern ein hoch-

stehender Geist, der uns hier gleichsam sein Notizbiichlein tber die
Cadi 6fInet.

1 Dariiber Biindner Monatsblatt 1945, S. 75-03, 97-119.

54



1. Die naturkundliche-geographische Sicht

In seiner Philosophie behandelt Defuns die Grundlagen der Na-
turwissenschaften und kommt dabei von der Behandlung des gro-
Ben Kosmos mehrmals auch auf die Eigenart des kleinen Kosmos zu
sprechen, in dem er selbst lebte. Die Cadi ist ein sogenannter Fluf3-
fadenstaat, dessen ganze Gestalt vom Rheine geprigt wird. Dessen
Ursprung notiert er nur kurz: « Unser Rhein entspringt auf den Ber-
gen des Cryspalt oberhalb des Tavetsches, ungetihr zwei oder drei
Meilen vom Kloster Disentis entfernt.2» Wenige Jahrzehnte spater
sieht P. Maurus Wenzin (T 1745) schon genauer, erwahnt den Badus
und vergiB3t die Schonheiten der Alpen nicht.? Die so aktivistische und
kampferische Barockzeit des 17. Jahrhunderts hatte noch kein grofles
Interesse an den alpinen Majestaten, wohl aber das empfindsame 18.
Jahrhundert. Mehr als der Rhein fanden alle Quellen der Land-
schaft bei P. Adalbert Beachtung, berichtet er doch: « Wir sahen selbst
im Jahre 1686 nach Christus zur Sommerszeit in dem District von Di-
sentis viele Quellen vollstindig vertrocknen sowohl aus Mangel an
Regen als auch deshalb, weil der verflossene Winter mit keinem Schnee
die Berge getfInet hatte. »* Besonders kostbare Quellen waren die Heil-
quellen. Zuerst erwihnt Defuns die warme Quelle von Pfifers, die
einst Augustin Stocklin 1691 in seinem Nyphaeum so klassisch be-
schrieben hat.? Dann fihrt er weiter: «Es gibt noch andere Wasser,
die hineingeworfene Gegenstinde mit einer steinernen Kruste uber-
ziehen, wie die zum Somvix, links des Rheines in der Gegend des
Dorfleins Compadels, die von einem kupferroten Felsen herflieBen und
Baumbliiten oder andere Dinge, die hineingeworfen werden, steinhart
machen.»® Es handelt sich, wie uns Kaplan Joh. B. Sialm, Somvix,
aufmerksam macht, um die Quelle in Cheuas bei Compadials, von der
heute noch gerne die Géste des Asyls S. Giusep trinken und schépfen.
Ein ungemein erfrischendes und perlendes NalB quillt hier aus einer
Quelle, die tief im Boden liegt. Das Chemische Laboratorium des Kan-

2 Philosophia IV, 102. Vgl. auch ebendort S. 184.

3 Wenzini Descriptio Desertinensis ed C. Decurtins 1882, S. 11-12. Biindner Monats-
blatt 1945, S. 77.

4 Philosophia IV, 101.

5 Philosophia IV, 1oo, mit einem Lob auf Stécklin, das demjenigen in der Synopsis
zu 1641 dhnelt.

§ Philosophia IV, 100.

3



tons Graubiinden in Chur, vermittelte uns eine Analyse des Wassers
(Kantonschemiker Dr. M. Christen): Gesamthérte in franzosischen
Graden 13,5. Karbonathirte in franz. Graden 8,5. Bleibende oder Sul-
fathidrte in franz. Graden 7,6. Kieselsdaure in mgr. Si0, 6,5. Daraus
ergibt sich, dafl das Wasser in mineralischer Hinsicht als weich zu be-
urteilen ist und vermutlich das Steifwerden von Pflanzenteilen auf
einer Verkieselung beruht. Doch miifiten noch steife Pflanzenteile ge-
nauer untersucht werden. Immerhin ist es beachtenswert, dal3 P. Adal-
bert Defuns, der lange Zeit in Somvix Pfarrer war, darauf aufmerksam
machte. Nach ihm scheint niemand diese Quelle weiter erwihnt zu
haben. Vielleicht meint indes Réder-Tscharner 1838 mit dem ein-
gegangenen Bade bei Truns diese Quelle. Die Verfasser unterscheiden
nimlich davon das damals noch bestehende Bad in Surrein, das mit
dem Tenigerbade identisch ist.” Auflillig ist das Schweigen tiber den
Disentiser Eisensiuerling, die sogenannte «rote Quelle», eine damals
schon von auswirts besuchte Heilquelle.* Aber man muf} sich wohl
vor Augen halten, dafl es Defuns mehr um das Problem der Quellen
an sich als um die Aufzihlung der Heilbader ging.

Wenn Defuns auch die Schneeberge und Alpenfirnen nicht be-
schrieb, so erinnerte er sich doch gut der Naturunglicke, dieerals
Beispiel fiir seine theologischen Darlegungen benutzte. So kommt er
bei der Behandlung der Willensfreiheit und der Vorsehung auf die
groBe Riife an der Garvera gegeniiber dem Kloster zu sprechen.
«Um seine besondere Vorsehung bei dem vernunftbegabten Wesen zu
zeigen, veranlafBt Gott bisweilen als Urheber der Natur den Menschen
zu Werken, an die dieser vorher nicht gedacht hatte, zum Beispiel einen
Schatz zu suchen, die Feinde zu verfolgen, dies oder jenes zu tun, wie
es im vergangenen Jahre, ndmlich am 29. Juni 1689, vor unsern Augen
offenkundig wurde, als ein ungeheuerer Fels mit schrecklichem Krachen
hervorbrach und das Dérflein Brulf mit 23 Personen in beklagenswer-
ter Weise verschiittete. Daher war die gottliche Vorsehung bewun-
derungswert, welche die einen in sanfter Weise der Gefahr entriB3, die
andern aber gleichsam mit der Hand in sie hineinfithrte, wie Ihrin der
handschriftlichen Geschichte lesen kénnt.»®

7 Réder-Tscharner, Der Kanton Graubiinden, 1838, S. 262.
8 Naheres Miiller I., Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 455.
9 Theologia 11, 545. Niheres Miiller I., Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 340-341.



Wihrend P. Maurus Wenzin auf die unzédhligen Kristalladern
und den blithenden Kristallhandel aufmerksam macht, geht Defuns
nur der Frage nach, ob die Kristalle jahrhundertealtes Eis sind, wie
Plinius meinte, oder ein Mineral. Unser Klosterphilosoph neigt der
letzteren Ansicht zu: «Der Krystall mul3 eher als vollkommener und
kostbarer Stein denn als Eis bezeichnet werden.»!0

Als Sohn eines Bauern im Weiler Acletta bei Disentis hatte Defuns
von Jugend auf Interesse an der Landwirtschaft. Er hebt hervor,
daf die zu gro8e Trockenheit die Keime vernichten kann. Umgekehrt
konstatiert er: «In unserem Bindner Oberland richten die Schnee-
massen im Frithling und Sommer ungeheuren Schaden an und fihren
zu Unfruchtbarkeit.»'* Wenn unsere heutige Generation feststellt, dal3
es in Disentis jeden Monat des Jahres Schnee geben kann, so ist das
wohl eine alte Erfahrung.

Defuns stellt sich auch die Frage, ob die Astrologen das Wetter
voraussagen konnen. Er weist darauf hin, daB sich seit Beginn der Welt
das Antlitz des Himmels stets geindert habe und daB3 die Astrologen
nur allgemein und bedingt beispielsweise den Reichtum der Ernte,
Regen oder Schnee voraussagen konnen, aber «sich darin noch oft
tauschen» (et in his saepe decipiantur).!?> Was nun das Disentiser Wet-
ter im besonderen antrifft, so konstatiert unser Philosoph die Sel-
tenheit der Gewitter: «In unserem Biindner Oberlande und be-
sonders in dem Disentiser District (= Cadi) sind Gewitter wegen zu
grofler Kilte und Trockenheit der Landschaft selten, so dal Ausdiin-
stungen nicht viel angezogen oder dann im heilen Sommer groBtenteils
sicher zerstreut werden. Dennoch sahen wir selbst manchmal hier don-
nernde, lebendige in der Luft zusammengeballte Wolken, die durch
Blitze, Regen und Hagel eine ungeheure Verheerung auf den Ackern
und Saatfeldern anrichteten und auch das Vieh schiadigten, besonders
im Monat Juni 1683 zu Disentis.»!3

Vom Wetter wenden wir uns den Pflanzen zu, iiber die wir freilich
nicht allzuviel erfahren. Besinnliche Betrachtung der Blumen war

10 Philosophia IV, 86-87. Biindner Monatsblatt 1945, S. 86. Dazu Maissen Fl., Mi-
neralkliifte und Strahler der Surselva 1955, S. 126 f., 142 fI.

11 Philosophia IV, 86.

12 Philosophia III, 121-122.

13 Philosophia IV, 8o. Im Jahre 1683 kam der Herbst sehr frith. Briigger Chr. G.,
Beitriage zur Naturchronik der Schweiz 4 (1881), 11-12.

57



unserem Theologen zwar durchaus gegeben. Er spricht von Lilien und
Nelken, deren aromatischer Duft und eleganter Bau erfreuen. Durch
ihre Farbe ergotze die Narzisse und das Veilchen. Die Tulpe sei beliebt
und offne sich der Sonne. Diese Beschreibung ist aber allgemein und
besagt fiir die Cadi nichts. Zum Gliicke fiigte indes ein Abschreiber,
Johann Jacob v. Castelberg, im Jahre 1720 noch hinzu, dalB3 gerade die
Tulpe erst einige Jahre vorher in Disentis eingefithrt worden sei.'*
Man kann also etwa auf die Zeit von 1710 zuriickgehen. Zuerst war
es Ghislenius Busbequius, Gesandter des deutschen Konigs Ferdinand,
der im Frithling 1554 die Tulpe von der Gegend Adrianopel-Konstan-
tinopel in die Girten Mitteleuropas brachte. GeBner sah sie 1559 be-
reits in Augsburg. Bald darauf wurde sie Modeblume in Paris. Im 17.
Jahrhundert fand sie als Ornament auf MeBkaseln und Kelchen reiche
Verwendung. Im 18. Jahrhundert errcichte sie ihre groBte Entwick-
lung auf den niederrheinisch-hollindischen Tulpenfeldern. Da paBt
es ausgezeichnet, dal3 sie Anfang des 18. Jahrhunderts in Disentis und
um 1750 1im Wallis beobachtet werden kann.!?

Mehr als fiir die Zierpflanzen hatte Defuns als Bauernsohn far die
Getreidearten Interesse. Er spricht bei der Behandlung der
Eucharistic vom einheimischen Brote, das aus Roggen und Winter-
weizen besteht und besonders in Graubinden und im Deutschen
Reiche auch als Materie fiir die hl. Messe dienen kann. Unser Ménch
betont, dall aus dem Roggen «ein sehr gutes und sehr weiches Brot»
gebacken werden kann.!® Er hebt dies wohl deshalb so hervor, weil die
Gaste aus dem Unterlande wie etwa die in Disentis tatigen Murenser
Patres dieses dunkle Bauernbrot wenig schitzten.!?

2. Recht und Brauch

Unser Theologe erklirt die verschiedenen Miet- und Besitz-
verhidltnisse, wie sie im Oberlande moglich waren. Interessant ist
die Umschreibung der Emphytheusis, die nichts anderes ist als bei-

1t Philosophia IV, 211: Iris Tulipa pulcherrima, quae soli panduntur, amari (primum
abhinc annis, scribimus haec anno 1720, Disertinae nostrac illata).

15> Hegl G., Hlustrierte Flora von Mitteleuropa. II, 242-245 (ohne Jahr). Schreiber G.,
Alpine Bergwerkskultur 1956, S. 27-28. Schweizer-Lexikon 7 (1948) 578. Der Grol3e Her-
der g (1956) 335.

16 Theologia V, 249: optimus ac tenerrimus panis.

17 Stiftsarchiv Disentis MD I, S. 43. P. Franz Letter an Abt von Muri. 30. Okt. 1636.
Vgl. MD I, S. 43-44. Schweizer Rundschau 50 {1950) 57.

58



spielsweise die « Uberlassung mehrerer Alpen an die einzelnen Nach-
baren unserer Gemeinde und die Uberlassung von Grundstiicken
(Praediorum), der sogenannten Marias (vulgo Marias), an die Bauern,
von welchen eine jahrliche Abgabe gegeben wird.» Die Emphytheusis
geht stets um unbewegliches Gut, dessen Nutzniefung iibergeben
wird, die Locatio dagegen auch um bewegliches Gut, das unter 10
Jahren verpachtet werden kann.!'® Defuns berichtet ebenso von dem
Handelsverkehr, der von Disentis nach Chur, aber auch von Disentis
nach Ursern und Url und schlieBlich von Disentis nach Mailand ge-
tatigt wurde.!® In diesem Zusammenhange erwiahnt er den Briicken-
zoll, das sogenannte Pedagium.?® Schon groBere Abgaben waren
die Zehnten, iiber die er sich im AnschluB3 an die Sankt Galler
Theologie dullert.?! Das gilt ebenso vom Jagdrecht.2?2 Mit Riicksicht
auf das Kloster macht P. Adalbert auch die Begriffe von Immuni-
tat und Exemption klar.?

Als Adalbert Defuns seine Theologie schrieb, baute man noch am
neuen Konventgebdude. Die Kirche war noch gar nicht ausgesteckt
und sollte erst in den folgenden Jahren gebaut werden. Das Kloster
war daher in schwieriger Lage. Man hatte mehr gebaut, als die Ii-
nanzen zulieBen und sollte erst noch als Symbol der fiirstlichen Abtei
eine grof3e Klosterkirche ins Leben rufen. Aus diesen Verhiltnissen er-
klart sich das Prinzip, das P. Adalbert aufstellte, dafl man verpflichtet
sei, zugunsten solcher Bauten auch Besitztum zu verduBlern.?* Er rech-
net freilich auch mit verschiedenen Geschenken und Gaben.?* Unter
den Einnahmen, die damals das Kloster hatte, figurieren die Me(3-
Stipendien. Defuns gibt genau ihre Hohe an: 5 Batzen fiir eine missa
privilegiata am eigenen Orte, 7 Batzen oder einen halben Florin fiir
Messen in Kapellen, 10 oder 12 Batzen fir Messen an entfernten Orten,
1 Florin fiir eine Gedichtnismesse in der Pfarrei, 2 Florin fir eine Fi-

18 Theologia 1V, 259-260.

1 Theologia 111, 327; IV, 214-215, 257, 608.

20 Theologia IV, 281: pensio, quae a transeuntibus vel equitantibus datur pro conser-
vatione vitae Pontis, quae vulgo Pedagium dicitur.

21 Theologia IV, 438-444.

22 Theologia IV, 147-150.

2 Theologia III, 325-326, 457-458.

21 Theologia IV, 209: ad amplificationem Monasterii, Templi etc. Vgl. die Baufreu-
digkeit der Barockzeit.

% Theologia IV, 401 (Geschenk an die Martinskirche).

59



guralmesse im Kloster, 40 Florin fiir eine «ewige Messe», damit jahr-
lich 2 Florin von diesem Kapital genommen werden kénnen, 1oo Flo-
rin fiir eine «ewige Messe» mit Gesang, wovon 5 Florin jahrlich be-
zogen werden konnen. Defuns hilt dafiir, daB man nicht vor Erhalt
des Stipendiums Messe lesen diirfe und beharrt auf dieser Ansicht auch
anderen Moraltheologen gegeniiber (quidquid aliqui RR. Casuistae
dicant). Er hilt es ebenso fiir unstatthaft, wenn ein Priester, der fiir
eine Messe 5 Batzen erhalten hat, diese Messe fur § Batzen durch einen
andern Priester lesen 1aBt. Defuns ist hier streng wie Gonet und die
St. Galler, im Gegensatz zu Suarez.2®

Der Neubau der Abtei gab Gelegenheit, auch die finanziellen Ver-
hiltnisse des Landes mehr ins Auge zu fassen und sich iiber ZinsfuB,
tiber Tageslohn usw. genau zu informieren. Als erlaubten Zinsfuf}
gibt Defuns 2 9, an und beruft sich dabei auf den Augsburger Reichs-
tag Karls V. vom Jahre 1548.27 Bei der Frage des Diebstahls setzt De-
funs als materia gravis den Tageslohn an, den er zu 11 Oberldnder
Batzen (Nostrates bazii) oder 12 oder etwas mehr Churer Batzen
wertet. Sicher sieht er in der Wegnahme eines Florins einen schweren
Diebstahl.?®

Hier durfen wir vielleicht die Frage einfiigen, ob und wann man
im Biindner Oberland am Sonntag Handel trieb oder landwirt-
schaftliche bzw. bauliche Arbeiten verrichtete. Defuns schreibt: « Un-
sere Leute sind an Werktagen stets mit der Handarbeit beschiftigt, so
daf3 es deshalb notwendig ist, thnen zu erlauben, ihre Vertriage an den
Festen abzuschlieBen, wenn sie nach dem Gottesdienst zusammen-
kommen.» — «Bei der Beobachtung der Feste ist sehr die Gewohnheit
der Gegend zu beachten. Deshalb ist es bei uns Ritiern erlaubt, an
Festen sowohl offentlich wie privat selbst nicht notwendige Dinge zu
verkaufen und zu kaufen.» Wenn ein Regen das Heu zu vernichten
droht, so diirfen die Bauern auch Sonntags arbeiten, jedoch wére es
ratsam, zuerst dafiir die Dispens zu erbitten, besonders um ein Arger-
nis zu vermeiden. Auch wer eine Kornhiste errichten will, dies aber
nur am Sonntag tun kann, weil er nur an diesem Tage die Hilfe der
andern erhilt, darf dies tun. Heute noch wird die Kornhiste am Boden

% Theologia V, 377-380. Theol. Sang. IX, 544-548. Gonet, Clypeus X1V, 773774
? Theologia IV, 221-224.
Theologia IV, 276.

[CE U )
w -

60



hergestellt und dann mit Hilfe der Manner des ganzen Dorfes hoch-
gezogen. Im ubrigen betrachtet es Defuns als schwere Siinde, wenn je-
mand ohne hinreichenden Grund 2 oder wahrscheinlich schon 114
Stunden arbeitet.?®

Die Barockzeit stand vielfach im Banne des schrecklichen Hexen-
wahnes. Es fehlte der Zeit nicht an Glauben, wohl aber an Kritik.
Im Biindner Oberlande gab es damals keinen Friedrich v. Spe (1 1635),
der gegen den Hexenwahn mutig aufgetreten wire, wiewohl es auch
Geistliche gab, die daran zweifelten.?® Zu diesen gehorte nun Defuns
freilich nicht. Er erwidhnt den geschlechtlichen Verkehr mit Dimonen,
schreibt von einem stillschweigenden Pakt mit dem Teufel, dessen Wis-
sen in Anspruch genommen werde.?' Er glaubt, da3 die Hexen mit dem
Gebrauch eines Filtrum die Menschen zu Liebe oder Hal3 bewegen
konnen.?? Sie vermogen selbst eine Impotentia herbeizurufen.®® Er
traut thnen so wenig, dafi er rit, die Taufe zu wiederholen, falls sie vor-
her von solchen unvertrauenswiirdigen Personen gespendet worden
wire.? Wenn Hexen nicht mehr weinen kénnen, so darf man sie aber
nicht foltern.3% Als Mittel gegen die Hexen empfiehlt Defuns, die da-
monischen Zeichen zu entfernen. Die verderblichen Haarkniuel sind
zuverbrennen. Eine Hexe, die geschlagen hat, darf man ebenso schlagen.
Vor der Tortur sind den Hexen die Haare abzuschneiden. Defuns gibt
auch genaue Anleitung, wie die Hexen im Beichtstuhle zu behandeln
seien. Man solle sie ermahnen, den Pakt mit dem Teufel, der vielleicht
mit dem eigenen Blute unterschrieben sei, zu zerreilen.?® Die Glaubi-
gen moge man vor groben Téanzen warnen, da solche meist der erste
AnlaBl zur Hexerei seien (sagarum Seminarium).?”

Gegen erwiesene Hexen ist unser Theologe unerbittlich. Die Obrig-
keit der Cadi hatte 1675/77 Hexen nicht hingerichtet, sondern nur ver-
bannt.?® Dagegen wendet er sich scharf: « Wenn es nicht erlaubt ist,

29
30

Theologia IV, 422—-42q.

Dariiber Bindner Monatsblatt 1955, S. 33-41.

31 Theologia IV, 71, 86. Theol. Sang. V, 281.

32 Theologia IV, 479.

3 Theologia V, 680. Theol. Sang. X, 70g.

3t Theologia V, 156. Theol. Sang. IX, 188,

3% Theologia IV, 346-347.

3 Theologia IV, 478—480. Theol. Sang. VII, 508-523.
37 Theologia IV, 75-76. Theol. Sang. V, 253-254.

3 Bindner Monatshlatt 1955, S. 36.

61



einen Menschen, der von der Pest oder einer andern ansteckenden
Krankheit erfafit ist, anderswohin zu schicken, weil die Gefahr der
Ansteckung besteht, warum soll es erlaubt sein, solche pestbringende
Personen mit dem Exil zu bestrafen, damit sie ihre pestartige Zauberei
weiter verbreiten und das Gift weiter verspritzen konnen.»*® Wenn
die Hexen aber einmal zum Tode verurteilt isnd, dann will Defuns
nicht, daBB man ihnen die letzten Sakramente verweigere, wie das noch
in Spanien im 16. Jahrhundert der Fall war. Eine Stunde vor dem
Tode soll die Wegzehrung auch diesen der Zauberei Angeklagten ge-
spendet werden.*® Bei dieser seiner Einstellung gegen die Hexen konnte
sich Defuns darauf berufen, daf3 auch noch die schweizerische Bene-
diktiner-Kongregation 1641 «Giftmischerei, Zauberei und Wahr-
sagerei» als besonders schwere Stinde und als sogenannten casus reser-
vatus erkldrte.#!

Im Zusammenhang mit den Hexen sei auch die Folter erwihnt,
die als letztes Mittel bei schwerwiegenden Fillen angewandt wurde.
Kein Grund dazu war, wenn die Leiche des Ermordeten in Gegenwart
eines Menschen blutete. Die Wasserprobe sieht P. Adalbert ebenfalls
als unerlaubt an. Man war sich also bewuBt, dafl kein Gottesurteil
verlangt werden diirfe. Auch die Problematik der Folter an sich uber-
sah man keineswegs. Wer dreimal gefoltert worden ist und gestanden
hat, aber das dritte Mal es zuriicknimmt, der soll frei entlassen werden,
well sein Gestandnis nur erzwungen sei.** Defuns mufite das genau um-
schreiben, weil auch im Biindner Oberland, in Waltensburg und in der
Cadi, die Folter angewandt wurde. Im Maissen-ProzeB3 von 1678 zu
Rizuns nahm man dazu besonders Zuflucht.*?

Beim Maissen-Prozel3 ging es um die rechtliche Frage, ob der
Landrichter, der vogelfre:r erklirt wurde, auch auBlerhalb des
kompetenten Gerichtsterritoriums seines Lebens beraubt wer-
den durfte.** Defuns bejaht ganz allgemein den Fall, denn «es ge-

3 Theologia IV, S. 480-481.

10 Theologia V, 332-335. Theol. Sang. IX, 453, 456.

41 Theologia V, 458.

42 Theologia IV, 346-350. Theol. Sang. VI, 655-657.

43 Niheres Miller J., Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 137-138, 203—204.

4 Uber Maissen ebendort S. 145-209, 529-535. Als Erginzung dazu sei aus dem
St. Galler Stiftsarchiv (Fond Pféfers) aus einem Briefe des Abtes Adalbert II. an Abt Bonifaz
Tschupp von Pfifers vom 12, Dezember 1648 folgendes nachgetragen: De D. Decano Schier

62



schieht dies nicht aus privater, sondern 6ffentlicher Autoritit, erlaubt
vom Firsten oder Magistrat, der sie geben kann, wenn ein anderer
Weg nicht zur Verfiigung steht, um grofBles Unheil zu verhiiten, und
zwar auch aulBlerhalb des eigenen Territoriums.» Dabei beruft sich P.
Adalbert auf den Marburger Juristen Erich Graff (t 1683) und auf
andere, die ihm beistimmen (et alii cum eo).*> Die Ansicht entspricht
tatsichlich der Rechtsauffassung jener Zeit. So sprach sich beispiels-
weise der bekannte und anerkannte Leipziger Jurist Benedikt Carpzov
(t 1666) dafiir aus. Seine Practica nova Imperialis Saxonica rerum
criminalium, die erstmals 1635 zu Wittemberg erschien, berichtet in
der Auflage von 1709: «Derowegen er in die Acht und Verfestung er-
klaret, aus dem Frieden in Unfrieden gesetzet, sein Leib und Leben,
wie eines Vogels in der Luft, jedermann gemein und in denselben Ge-
richten erlaubet werde, dal} er ohne alle Strafe entleibet und vom Le-
ben zum Tode gebracht werden. .. kénne.» Carpzov tritt dann aller-
dings mehr dafur ein, daB dieses alte, aus der Friedlosigkeit entwik-
kelte Recht einzuschrianken und der Vogelfreie nur mit Gerichtshilfe
zu fangen bzw. zu toten sei.*®

Uber die Hinrichtung von Hexen und iiberhaupt von Delin-
quenten weist Defuns langere Ausfithrungen auf. Hier kam es auch
darauf an, inwiefern man dabei mitwirken konne. Unser Theologe er-
laubt dem Beichtvater, den Riuber zu ermahnen, vorwirts zu machen
und die Leiter zu besteigen oder das Haupt zum Abschlagen hinzu-
legen. Er dart dem Scharfrichter ein Mittel anraten, wodurch der
Schuldige schneller stirbt. Wer eine Leiter leiht, ein Schwert bietet, ja
sogar den Galgen trigt, sindigt in keiner Weise, wird auch nicht irre-

nil inaudimus, puncta gravissima perhibentur contra ipsum deposita, mihi non specificata.
In examine testium et illorum rebellium, Meissii complicum et Schierro ad nutum deser-
vientium, patefactum fuit, dal3 einer den Abbt von Disentis mit einem briigel hatt sollen
zu todt schlagen, adeo ut non frustra Curia Ragazium redierim et per Kunchels iter arri-
puerim et nisi executor talis illis diebus cum Meissio auff dem Pundtstag zu Tafos were ge-
wesen, hette ich den Streich bekommen. Alii mactandi decreti erant, quos inter D. Traver-
sius, D. Capol, D. Montalta, meus frater; et his consiliis atque stabilitis D. Decanus praesens
perhibetur fuisse et consiliarius, licet adderet, se esse Ecclesiasticum, non audere talia con-
sulere vel iubere, facienda tamen esse et tempus adesse etc. prout iile: nolo, ut venias nec
iubeo, sed tamen cito venias ad me.

15 Theologia IV, 297. Uber Graff Allgem. Deutsche Biographie g (1879) 568.

46 Carpzov B., Practica nova rerum criminalium 1709, quaest. 140, tit. 131. Uber ihn
Allg. Deutsche Biographie 4 (1876) 11—20. Vgl. auch KunBberg E. v., Acht. Eine Studie zur
ilt. deutschen Rechtssprache, 1910, S. g, 18. Freundl. Hinweise von Univ.Prof. Dr. K. S.
Bader, Ziirich (14. Mirz 1957).

63



guldr, weil er nicht als richterliche Person zum Tode beigetragen hat.
Defuns beharrt auf seinen vorgetragenen Sentenzen, « was immer auch
einige allzu dngstliche Autoren, die nicht erréten, in dieser Materie
ohne Gesetz zu reden und die zahllose Fallen legen, kritisieren mo-
gen.»*? Als logisch denkender Bauernsohn und kithler Theologe nimmt
Defuns selbst harte Notwendigkeiten in Kauf. Er hatte ja schlieBlich
selbst gesehen, wie P. Karl Decurtins die Delinquenten auf den in der
unmittelbaren Nihe des Klosters gelegenen Richtplatz gefithrt hatte. 4%

3. Heilige und Heiligtimer

Offensichtlich begeistert ist Defuns fir die Klosterheiligen Placi-
dus und Sigisbert, die er im Gebete anruft.?® Ihre Lebensge-
schichte erzdhlt er gerne und entrastet sich, daBl Praeses Victor, der
auf dem Schlof3 Villinga hauste, den einheimischen Rater Placidus
meucheln lieB, nur weil er auf sein Kebsweib zu viel horte. Placidus
ist thm wirklicher Martyrer, weil er fur die Tugend sein Leben einge-
setzt hat.®® Defuns datiert das Leben der beiden Heiligen auf die erste
Halfte des 7. Jahrhunderts.> Dementsprechend laf3t er das Kloster um
700 von Barbaren zerstort werden.®? Auch die Verehrung und Auf-
findung der Reliquien der ritischen Doppelheiligen verfolgt P. Adal-
bert gut.®®* Am meisten erzihlt er von der Wallfahrt zum Placifest (11.
Juli), die damals sehr grol gewesen sein muf3 (Peregrinationem ad
S. Placidum) und oft auch als Gelilbde unternommen wurde.’* Am
deutlichsten zeigt sich die ganze Gesinnung unseres Verfassers in der
Widmung seiner Theologie: «Sanctissimis Desertinae Tutelaribus
Placido Martyri et Sigisberto Confessori Rhaetiae Parentibus ac Pri-
mis orthodoxae ibidem Fidei Satoribus, Patriae Patribus, Apostolis et

47 Theologia 111, 351-352, 395.
48 Biindner Monatsblatt 1955, S. §7-41.
40 Philosophia I, 8o4; III, 183; IV goo. Theologia V, 6go.
50 Philosophia I, 165, 168, 198, 355, 581, 729; II, 179. Theologia II, 48g; IV, 17,
640; V, 66.
51 Philosophia I, 658.
52 Philosophia I, 43: Disertina nostra, cum a Balabundo Barbarorum exercitu sub
annum Christi 700 funditus eversa est.
53 Philosophia II, 243; IV, 142.
5 Theologia 11, 567; IV, 397, 400402, 405, 408, 422, 494. Zum Plazimarkte Theolo-
gia IV, 281: pensio, quae ex rebus mobilibus venditis colligitur, ut apud nos olim Disertinac
fiebant in Festo SS. Placidi et Sigisberti.

64



Patronis Nostris, Viris in Generatione sua gloriosis.» Defuns lobt den
hl. Sigisbert, der Benchor verlassen hat und weder stiirmische Meere
noch schreckliche Hohlen noch schneestarrende Bergeshohen fiirch-
tete, bis er in Disentis ein Kloster errichten konnte, das «eine Burg
und Schutzwehr des Glaubens» war.?> Sigisbert taufte den Placidus,
der sein Leben hingab und damit den Glauben in Disentis begriindete,
der nun «durch zehn und mehr Jahrhunderte verbreitet worden 1st.»3®
Defuns ist iiberzeugt, daB3 «der orthodoxe Glaube in der Disentiser
Gemeinde (= Cadi) bei den so zahlreichen Angriffen der herumver-
breiteten Hiretiker, denen andere Gemeinden in der Nachbarschaft
Raetiens allenthalben unterlagen, nur durch die einzigartige Giite
Gottes und durch Euere sehr michtigen Bitten bis jetzt vollstindig un-
verletzt bewahrt blieb.» Defuns will nichts vortragen, was er nicht von
diesen Heiligen iiberkommen hat. P. Adalbert bittet am Schluf3 seiner
formvollendeten Widmung die Heiligen, sie mégen ihn als «den letz-
ten Schutzbefohlenen unter so vielen Gefahren des jetzigen Lebens»
aufrichten und stdarken. Inhalt und Form dieser Widmung sind hervor-
ragend.®?

Nicht nur Placidus und Sigisbert, auch St. Thomas von Aquin,
dessen Lehre fir Defuns von ganz besonderer Wichtigkeit ist, dann
auch St. Benedict, den er als Patriarchen des abendlindischen
Monchtums sehr verehrt, sind in den Gebeten und Darlegungen oft
genannt. Ebenso vergif3t er den Schutzherrn des Klosters und der Cadi,
den hl. Martin, nicht.?® DalBl Maria als Muttergottes einen hervor-
ragenden Platz innehat, ist klar. Dann folgen verschiedene weibliche
Heilige, vor allem die hl. Katharina von Alexandrien, die nach
der Uberlieferung 50 heidnischen Philosophen standhielt und daher
als Patronin der Philosophie in die Geschichte einging. Defuns streut
immer wieder Anrufungen und Episoden aus ihrer Legende in seine
Ausfithrungen ein.?® Aus dieser hohen Verehrung versteht man, warum
1704 eine neue Kapelle zu Ehren dieser Studenten-Patronin nicht weit

5 Theologia I, Einl. S. V, non maria procellis turbida, non antra solitudinum horrore
plena, non aeternis nivibus rigantia montium editissimorum iuga pertimuisti etc.

5 Theologia I, Einl. S. VI.

57 Theologia I, Einl, S. VII. Besonders schon sind die Allitarationen und Assonanzen
der ganzen Einleitung.

58 Philosophia I, 8o4; III, 183; IV, 300. Theologia II, 657.

8 Philosophia I, 14-15, 66, 240, 8o4; III, 183; IV, goo. Theologia I, 436; I1I, 293;
V, 493, 690.

65



vom Kloster entfernt gebaut wurde.®® In einem grofen Abstande hin-
ter St. Katharina folgt eine zweite alexandrinische Jungfrau, die hl.
Apollonia.® Sie wurde wegen Kopfweh und Zahnweh gerne ange-
rufen und war sehr volkstiimlich.%? Daf3 die Heilige auch in den riti-
schen Landen verehrt wurde, belegt schon allein der schéne romani-
sche Name Balugna.®® Das Kloster selbst lie3 in seinem Trunser Hof
1683 eine Apollonia-Kapelle errichten.®* Als dritte sehr verehrte Jung-
frau muBl St. Agnes gelten.®® Darauf sei die hl. Katharina von
Siena, die groBe Mystikerin des 14. Jahrhunderts, erwiahnt, mit der
sich Christus durch einen kostbaren Ring verlobt hatte.®® Nun folgt
die groBe Zahl der Heiligen, die Defuns nur einmal oder zweimal er-
wihnt und von denen wir zunéchst St. Agatha hervorheben, die sich
in Disentis eines alten Kultus in der Agathakirche erfreute, in der noch
1707 Statthalter Porta ein groBes Bild der Heiligen malen lieB3.57 Als
weitere weibliche Heiligen seien noch Barbara, Brigitta, Chunigunde,
Gertrud, Ida, Magdalena, Maria von Agypten, Scholastika und Ur-
sula namhaft gemacht. Wahrlich, man kann nicht sagen, daB3 der Ba-
rock die weiblichen Heiligen miflachtet hitte. Unter den ménnlichen
Heiligen stechen Johann Baptist, Jacobus und Johannes Ev. hervor,
ferner Anselm, Bernhard, Chrysostomus, Conrad, Coelestin, Gregor
d. Gr., Josef, Maurus, Petrus und Paulus sowie Silvester. Als Theologe
vergiBt Defuns Abraham, Isak, jacob, David und Daniel nicht, ebenso
laBt er die Engel wie Gabriel und Michael nicht beiseite.®® Im ganzen
nennt uns Defuns etwa 40 Heilige in seiner Philosophie und Theologie

’

% Pgeschel E., Kunstdenkmailer des Kantons Graubinden 5 (1943), 120-121.

51 Philosophia I, 8o4; I11, 183; IV, 300. Theologia II, 652: B. Appolonia seipsam in
rogum inecit indirecte tantum et per accidens.

82 Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Didzese Sitten im Mittelalter 1932, S. 132.
Henggeler R., Die Patrozinien des Kantons Zug, 1932, S. 157. Gruber E. in Zeitschrift fir
Schweiz. Kirchengeschichte 33 (1939), 302 {iber Tessin). Curti N., Volksbrauch und
Volksfrémmigkeit, 1947, S. 0.

53 Dicziunari Rumantsch Grischun 1 (1946) g15.
5t Poeschel 1. ¢. 4 (1942) 446.

% Philosophia IV, 300. Theologia V, 115, 6g0.

% Philosophia I, 186; II, 335; IV, go00.

%7 Philosophia IV, g00. Theologia V, 6go. Die Inschrift von 1707 bei Balletta A., No-
vellen und Aufsitze 1888, S. g21. Dazu Vallesia 7 (1952) 288-289g (Ritzfigur).

% Die Fundorte fiir das Sanctorale: Philosophia I, 8o4; 111, 183; IV, 300. Theologia I,
436; V, 6903 dazu noch fiir Barbara Philosophia I, 54, fiir Brigitta Theologia IV, 661, fiir
Scholastica Philosophia II, 179, fir Gertrud Philosophia II, 35, fiir Maria v. Agypten
Theologia III, 6o.

[

66



gewil3 ein Zeichen, dal sich der tridentinische Heiligenhimmel auch
iber das barocke Disentis in seiner ganzen GriéBe und Schénheit
wolbte.

Zum Heiligenkult gehért auch die Reliquienverehrung. De-
funs sagt ausdriicklich, daBl «Reliquien», die nach sorfaltiger Unter-
suchung zweifelhaft bleiben, nicht verehrt werden diirfen, auch nicht
durch privaten Kult. Das in der Barockzeit so beliebte Schmiicken der
Statuen mit Kleidern, Halsketten, Blumen usw. nimmt er in Schutz,
denn auch « Moses schmiickte das Zelt und Salomon den Tempel mit
Gold und Gemmen». Das Knien vor Bilder und Statuen, das von
Andersglaubigen oft irrig als Anbetung von Gegenstanden interpretiert
wird, erwidhnt er ebenfalls. Bezeichnenderweise fithrt er auch die sog.
Agnus Det an, die «nach Art der Vorfahren» verschiedene gesegnete
Gegenstiande oder Partikeln von Reliquien enthielten.®® Der hinterste
Altar linker Hand beim Eingang in der Klosterkirche weist eine solche
Sammlung aus der Zeit des Abtes Gallus Deflorin (1716-1724) auf.

Von den Heiligen und ihren Kirchen und Reliquien gehen wir zu
den Wallfahrtsorten iiber. Neben dem Kloster selbst kommt hier
in erster Linie Maria Licht oberhalb Truns in Betracht. 1681/82 war
die Kirche erweitert worden und entwickelte sich zum groBen neuen
Wallfahrtsorte des Biindner Oberlandes. Defuns spricht von Wall-
fahrten «zum wundertiatigen Hause der Jungfrau Maria vom Lichte
zu Tuns».”® AuBerhalb der Cadi erwidhnt P. Adalbert St. Luzi in
Chur, zu dem offensichtlich damals noch gepilgert wurde.” Eingehend
beschiftigt er sich mit der Wallfahrt nach Einsiedeln. Sie spielt in sei-
nen konstruierten Moralfdllen immer wieder eine Rolle, gewil3 ein
Zeichen, dal3 sie damals sehr gepflegt wurde.” Die groBen drei Welt-
Wallfahrtsorte: Rom, Compostela und Jerusalem sind wenigstens ge-
nannt.”® Frauen weite Wallfahrten aufzuerlegen, mahnt Defuns ab.™

8 Theologia IV, 386—396. Theologia Sang. VII, 118-120, 127, 134.

0 Theologia II, 262 (ad aedem prodigiosam); IV, 402.

1 Theologia IV, 402.

" Theologia 1V, 182, 397, 405, 408. Dazu Biindner Monatsblatt 1955, S. 43—48 und
1957, S. 30-31. Dazu nachzutragen: Zwei Abziige cines kleineren Holzdruckes der Ein-
siedler Madonna hiangen auch in der Kapelle Obersaxen-Ballaua. Eine Kopie des Einsiedler
Gnadenbildes von 1707 befindet sich in der Kapelle Madonna d’Aquate zu Lostallo. Freundl.
Mitteilung von Dr. E. Poeschel, Ziirich. Vgl. dessen Kunstdenkmiiler 6 (1945} g28.

3 Theologia IV, 410.

“ Theologia V, 490.



4. Der riatoromanische Seelsorger

Defuns war nicht nur Theologe, er war auch Ritoromane, ge-
boren in dem kleinen Disentiser Weiler Acletta. In seiner Abhandlung
iiber die Sprachen, deren Entstehung und Figenart, kommt er auf den
Einflul des Klimas auf die Aussprache zu sprechen. Die Orientalen in
heiBen Gegenden bringen die Laute kaum aus dem Halse hervor und
sprechen nur so, wie wir bei einer Erschépfung es tun konnen. Die
Germanen, Polen und Nordlinder aber zerreiben die Worte unter den
Zahnen, wie wir bei der Kalte zitternd es tun. Die Italiener und Fran-
zosen formen das Wort leicht, weil es dort weder zu hei noch zu kalt
ist, so dabB sich der Geist leicht und frei duBern kann. «Die Ritier
bringen ihre tuskanischen Worte sehr leicht hervor, obwohl die Land-
schaft und die rauhen Berge, zwischen denen sie leben, die Sprache
selbst ungeziigelt werden liel. Und doch war sie einst, als unsere Vor-
fahren in Etrurien sich authielten, sehr schon und elegant.»? Als ro-
manisches Wort, das noch von den Etrusker herstamme, siecht Defuns
mundus = Welt an.” Vom Lateinischen scheint er es nicht herzulei-
ten. P. Adalbert weil}, daBl das Ritoromanische unter den Sprachen
eine Sonderstellung einnimmt und daB3 dessen Aussprache nicht leicht
von andern Nationen zu erlernen ist. Was Goudin vom Franzosischen
sagt, daB es unter den Sprachen wie ein Schibboleth sei, das behauptet
Defuns vom Ritoromanischen.”

Fir Defuns war das Romanische wichtig, da er seine angehenden
Theologen als praktische Seelsorger des Biindner Oberlandes heran-
bilden mufite. So fiigte er im Schema der Verwandtschaftsstufen dem
lateinischen Namen noch den entsprechenden rdtoromanischen hinzu,
wie er ausdriicklich betont. Leider ist das separate Blatt mit dem
,arbor iuris‘ verloren gegangen.’ In seiner Philosophie nennt er ver-
schiedene Pflanzennamen, aber nur bei wenigen figte er die landes-

sprachliche Bezeichnung bei. Es handelt sich um folgende: Buliu

7 Philosophia I, 6g1.

"¢ Philosophia III, 4: quod etiam in Rhaetica nostra et veteri Etruscorum lingua ad-
vertimus consimili voce mundas (mundus).

77 Philosophia I, 6g92: Rhaeti (sc. lingua) cum omnium fere aliorum nationum scopu-
lus est, sicut Scibboleth Euphrateorum (!) Jud. C. 12. Dazu Goudin I, 76: econtra vero
u Gallicum pene omnium aliorum nationum scopulus est sicut Scibboleth Ephratacorum,
ut dicttur Jud. 12.

" Theologia V, §70: unacum nominibus Rhaeticis sive Romanicis.

68



(Pilz), Carnun (Winterweizen), Negla (Nelke), Segel (Roggen), Solata
(Salat).” Im Zusammenhang mit dem Weizen mag auch caschners
(Kornhisten) erwihnt sein.® Noch weniger romanische Namen finden
sich bei der Tierwelt. Weder bei den Tauben noch bei den Schwalben,
auch nicht bet den Schmetterlingen, den Murmeltiecren und Forellen
setzt er den einheimischen Namen bei.®! Der Fachausdruck: La Crusch
(Kreuzbein) ist dafur ein kleiner Ersatz.®? Gerne wiirzt jedoch Defuns
seine Ausfithrungen mit treffenden Sprichwortern, wie z. B. ,far quint
senza ilg ustrier® (!) oder ,la caschun fa illg (!) ladrun‘.®?® In diesen Zu-
sammenhang hinein gehort auch die Umschreibung fiur die Stern-
deuter: Planetarum Rectores, ut Rhaetica dicimus.®%* Dal3 unser Theo-
loge in der Moralkasuistik manche Redensarten der Leute anfiihrt,
versteht sich, so zum Beispiel ,dir mal dell’gliaut® oder ,per miu sara-
ment‘. Nach seinem Berichte schworen die Tavetscher per verum
Justum.®® Diese Tavetscher Beteuerungsformel ist bemerkenswert. Wie
Dr. Andrea Schorta, Chur, freundlichst mitteilt, ist wohl per verum =
Pilver, aber kein ,pilver gest’ bislang belegt. Gelegentlich bietet De-
funs auch Germanismen, so wenn er schreibt: ,rhetice Veincauff*.s¢

Alles in allem verdient der durch seine Theologie und Philosophie
hervorragende Adalbert Defuns (1 1716) als zentrale Personlichkeit 1m
vorderrheinischen biindnerischen Territorium zur Zeit des Hoch-
barocks volle Beachtung.

" Philosophia 1V, 204, 206, 211. Theologia V, 243. Fir Solat ist Phil. IV, 206 Beleg*
Da der Abschreiber oft a und o verwechselt, ist vielleicht Salat zu lesen. Immerhin mach
Dr. A. Schorta, Chur, aufmerksam, dall im Prittigau Salat gesprochen wird, dessen betontes
a als offenes o erklingt.

80 Theologia IV, 426.

81 Philosophia IV, 264-275.

82 Philosophia IV, 249.

83 Philosophia I, 751. Theologia I11, 156,

8 Philosophia III, 122.

8 Theologia IV, 284, 414, 484.

8 Theologia IV, 204.



	Die Cadi im Urteile eines Barocktheologen

