Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1958)

Heft: 1-2

Artikel: Die Geschichte der evangelischen ratoromanischen
Bibellbersetzungen

Autor: Frigg, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-397814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Geschichte der evangelischen ratoromanischen

Bibeliibersetzungen
Von Pfr. Dr. Albert Frigg

VORWORT

Es geschieht selten, daB sich jemand in die Geschichte, in die Ent-
stehung und Entwicklung der deutschen Bibelubersetzungen vertieft.
Der Leser einer Luther—oder Ziircherbibel gibt sich kaum Rechenschaft
dariber ab, welche einzigartig grandiose Arbeit geleistet worden ist,
damit dem Deutschsprachigen die Heilige Schrift in eben seiner Mut-
tersprache gegeben werden konne. Noch weniger bedenkt er, welch un-
ermef3liche evangelische Tat von denen gewirkt wurde, welche in miih-
samster Aufopferung die griechischen und hebréischen Texte in die
ganz anders geartete Welt der deutschen Sprache tibertrugen. Er wird
«nicht gewahr, welche Wacken und Klotze da gelegen sind, wo erjetzt
dartiberhin geht, wie iiber ein gehofelt Brett, da wir (sc. Luther u. a.)
haben miissen schwitzen und uns 4ngsten, ehedem wir solche Wacken
und Klotze aus dem Wege raumten, auf das man konnte so fein daher-
gehen.» *

Es ist heute ein leichtes, ja eine Selbstverstindlichkeit, dafl der
Deutschsprachige die Bibel in seiner Muttersprache besitzt. Aber iiber-
legt er sich auch — um mit Luther zu sprechen —: «Esist gut pfliigen, wenn
der Acker gereinigt ist»?!

Luther, Zwingli, Judae und zahlreiche andere waren daran gegan-
gen, «den Wald und die Stocke auszurotten und den Acker zurich-
ten». Sie sahen darin einen wesentlichsten Bestandteil innerhalb der
Evangeliumsverkiindigung. Aus glaubenstiefstem Erleben der Wahrheit
des gottlichen Wortes in Heiliger Schrift wussten sie sich dazu berufen,
dasselbe Wort auch jedem Nichsten zuginglich zu machen. ... «zu
Dienst den lieben Christen und zu Ehren Einem, der droben sitzt».

Die Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte der deutschen Bibel-
tibersetzungen miissen vor Augen gehalten werden, wenn man die Ge-
schichte der evangelischen ritoromanischen Bibeliibersetzungen be-

* Erwidhntes sowie nachfolgende Zitate stammen aus: Luther M., Ein Sendbrief vom
Dolmetschen heiliger Schrift, 1530.

16



leuchtet. Denn bei Luther und Zwingli war der Grundstein zur Ver-
kiindigung in der Volkssprache gelegt; sie wagten als erste, den ganzen
«Wald und die Stocke» auszurotten, wahrend andere vor ihnen nicht
einmal halbe Arbeit getan hatten.

Die Begriinder der riatoromanischen Bibeliibersetzungen hatten den
Ruf Luthers, Zwinglis und Comanders nach der Verkiindigung in der
Volkssprache vernommen. Auch waren sie sich dessen bewusst, daf3 das
«Dolmetschen ja nicht eines Jeglichen Kunst» sei, sondern dal3 «ein
recht fromm, treu, fleissig, furchtsam, christlich, gelehrt, erfahren, ge-
tibet Herz» vonnoten sei. Aber es sollte auf ratoromanischem Boden
nicht an Gestalten fehlen von solch tiefer Frommigkeit, Treue zum
Worte Gottes, Fleil und Gelehrsamkeit, um dieses Wort aus Heiliger
Schrift in die Sprache des Volkes zu «dolmetschen»!

Immer wieder haben sich die Historiker, sowohl von den sprach-
lichen als auch von den theologischen Erwigungen her, mit einzelnen
Abschnitten der Geschichte der rdtoromanischen Bibeliibersetzungen
auseinandergesetzt. Besonders der Linguist hat auf seinem Boden Be-
deutsames geleistet. Der Historiker hingegen liel sich doch recht oft
eigentlich eher nur dazu herbei, eine mehr oder weniger liickenlose «Bi-
bliographie» zusammenzustellen. Wohl leistet eine solche sehr wesent-
lichen Beitrag als Uberblick iiber die mannigfaltigen Werke der Uber-
setzer. Aber gleichzeitig ist sie doch fast vollig bar des einzigartigen
Lebens, des evangelischen Lebens, das gerade auf dem ratoromanischen Bo-
den den Entstehungs- und Werdegang der Bibelitbersetzungen wun-
dervoll durchpulst!

Wohlhaben einzelne Historiker den evangelischen, glaubenserfiillten
Enthusiasmus erwihnt, aus dem die ersten Ubersetzer an die Ubertra-
gung der Heiligen Schrift ins Romanische gingen; aber sie sahen wohl
kaum, daB3 die gesamte Geschichte der riatoromanischen Bibeluberset-
zungen ein allerwichtigster Abschnitt der ratischen Kirchengeschichte
tberhaupt wurde und geblieben ist.

Martin Luther dusserte einst in bezug aufs Bibeliibersetzen: «Es ist
bei der Welt kein Dank zu verdienen». Liegt nicht wirklich ein Funken
Wahrheit in diesem Urteil?: der Deutschsprachige ist sich oft genug
zu wenig dankbar dessen bewuBt, welche unermef3liche Bedeutung inder
Bibel deutscher Ubersetzung ruht; und der Ritoromane: weif er, dal
seine «Bibla» nicht nur ein alltigliches Produkt von Sprachwissen-

17



schaft ist, sondern eine Kostbarkeit . . . geworden und immer wieder
neu—werdend aus dem Leben der evangelischen Verkiindigung und der Volks-
sprache? M. a. W.: kennt man den Werdegang der rdtoromanischen
Bibeliibersetzungen im Zusammenhang mit den zahllosen bedeutungs-
schweren Problemen, die sich den Ubersetzern aufdriangten und die ihren
Niederschlag in jeder Ubersetzung fanden?

Die deutschsprachige Bibel dart niemals allein innerhalb einer Biblio-
graphie betrachtet werden. Und erfreulicherweise fehlt es nicht an zahl-
reichen Historikern, Philologen und Theologen, welche dieser Forde-
rung Rechnung getragen haben und demzufolge dann den Werdegang
der Luther—und Ziircherbibel in problemgeschichtlicher Beleuchtung dar-
gestellt haben.** Wo aber blichen jene, die ein Gleiches in bezug auf
die rdtoromanischen Ubersetzungen (oder innerhalb solcher Beleuchtung
gar eine vergleichende Darstellung mit der Entwicklung auf deutsch-
sprachigem Boden) unternahmen?

Es fehlt bis anhin eine «Geschichte der evangelischen ritoromani-
schen Bibeliibersetzungen», die recht weit iiber den Rahmen einer iib-
lichen Bibliographie hinausginge; es mangelt vor allem eine umfassende
kirchengeschichtliche Darstellung, welche dartun wiirde, welch immen-
se Bedeutung gerade den Bibelibersetzungen innerhalb des religiosen
Lebens Graubiindens zukommt.

Wohl haben verschiedene Historiker es unternommen, einiges zu
tun, um die klaffende Liicke in der Geschichtsschreibung aufzufullen.
Die gesamte problemgeschichtliche Situation aber, wie sie sich wirklich
bietet, hat wohl nur Prof. Dr. h. c. Hercli Bertogg aufgezeigt und ein
gut Stiick weit auch dargestellt in «Evangelische Verkiindigung auf
ratoromanischem Boden; Eine Besinnung uber die Wechselbeziehung
von Religion und Muttersprache, Gotteswort und Menschenwort»,
Chur, 1940. (bes. pag. 112 1)

In der vorliegenden Arbeit soll nun versucht werden, die Entwick-
lung der ritoromanischen Bibeliibersetzungen weniger von der Perspek-
tive der Bibliographie her als vielmehr im Lichte der Wechselbeziehung
der Sprache zur religiosen evangelischen Verkiindigung aufzuzeigen.

** Erwihnenswert sind vor allem: Schulze Friedr., Deutsche Bibeln; Bornkamm Hch. ,
Die Vorlagen zu Luthers Ubersetzung des NT; Risch Adolt, Die deutsche Bibel in ihrer
geschichtl. Entwicklung; Walther W. ,Luthers deutsche Bibel, etc.

18



Vor allem sollen auch die Vergleiche mit der Entwicklung auf deutsch-
sprachigem Boden miteinbezogen werden.

Bei diesem Vorhaben ist es unumgénglich, recht vielen schon ander-
weitig veroffentlichten Stoff wiederzugeben; das betrifft vor allem bi-
bliographische und biographische Hinweise. ... aber es will das An-
liegen dieser Arbeit sein, mit den bereits grofteils bekannten Bausteinen
eben dieser Bibliographie und Biographien auch das Gebaude aufzu-
richten, das bis anhin noch nicht stand:

Werden, Wachsen und Bewéahrung der ratoromanischen Sprache im

Dienste der evangelischen Verkiundigung innerhalb der Welt der

Bibeliibersetzungen. Oder: Werden, Wachsen und Bewidhrung der

Bibeliibersetzungen im Dienste der evangelischen Verkiindigung auf

ratoromanischem Boden!

19



QUELLEN UND LITERATUR

Anmerkung: Die in der Arbeit selbst erwihnte Quellenliteratur — vor allem also auch die
Bibeliibersctzungen — wird hier nicht angefiihrt!

Andeer Justus P., Uber Ursprung und Geschichte der Rhaeto-Romanischen Sprache. Chur
1862.

Baur Arthur, Wo steht das Ratoromanische heute ? Bern 1955.
Bertogg Hercli, Evangelische Verkiindigung auf rdtoromanischem Boden. Chur 1940.
Bibliografia retoromontscha 1552-1930. Chur 1938.
Cadonau Peter Paul, Luzi Gabriels Ubersetzung des Neuen Testaments. In: Bindner Jahr-
buch 1948, p. 85 ff. Bischofberger, Chur.
— Decan Luci Gabriel e sia versiun dil Niev Testament dils 1648. In: Per mintga gi,
1948, p. 29 fI. Bischofberger, Chur.
— Co 1gl e1 vegniu tier la nova versiun dil Niev Testament e dils Psalms. In: Per mintga gi,
1955, p- 33 fI. Verlag Bischofberger, Chur.
Camenisch Emil, Biindner Reformationsgeschichte. Chur 1g2o0.
Camenisch Emil, Evangel. Biindner Katechismen aus vier Jahrhunderten. In: Biindnerisches
Haushaltungs- und Familienbuch 1934, p. 35 fI. Chur.
Carisch Otto, Riickblick auf mein Leben. Manuskript in der Kantonsbibliothek Chur.

— Taschenwoérterbuch der Rhaetoromanischen Sprache in Graubiinden, besonders der
Oberldander und Engadiner Dialekte. Chur 1848.

— Grammatische Formenlehre der deutschen Sprache und der rhatoromanischen im Ober-
linder und Engadiner Dialekt. Chur 1851. id. 185r2.

— Romanische Literatur. In: Bindnerisches Monatsblatt Nr. 6, p. 109 fI. 1855.

— Die Gabriel’sche romanische Ubersetzung des Neuen Testamentes. In: Biindnerisches
Monatsblatt Nr. 3, p. 36 fI. 1855.

— Die revidirte Ubersetzung des neuen Testamentes im oberlidnder rhitisch-romanischen
Dialekte. In: Biindnerisches Monatsblatt Nr. g, p. 170 fI. 1856.

Decurtins C., Ratoromanische Chrestomathie. Bd. I fI. Erlangen 18g6 fT.

Decurtins C., Geschichte der ratoromanischen Litteratur. In: Gréber Gustav, Grundri3 der
romanischen Philologie, II. Band, 3. Abteilung, p. 218 fI., Strafiburg 1gor.

Filli Rudolf, Giachiam Bifrun. Samaden 1g907.

Flugi Alfons, von, Zwei historische Gedichte in ladinischer Sprache aus dem 16. und 17.
Jahrhundert. Chur 1865.

Frige Albert, Die Mission der Kapuziner in den ritoromanischen und italienischen Tal-
schaften Ritiens im 17. Jahrhundert. Chur 1953.

Gadola Guglielm, Historia litterara dil sentiment religius en Surselva de messa. In: Igl Ischi,
Disentis 1g46.

Gartner Theodor, Handbuch der ratoromanischen Sprache und Literatur. Halle a. S. 1g10.

Hartmann Benedikt, Professor Otto Carisch. Separatabdruck aus dem Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden. Chur 1947.

Historical Catalogue of the pririted Editions of Holy scripture, in the Library of the British
and foreigen Bible Society, II. Vol. London 1g11.

Hutschenreuther Karl, Syntaktisches zu den ridtoromanischen Ubersetzungen der vier
Evangelien. Erlangen 1gog.

Jud Jakob, Zur Geschichte der biindner-romanischen Kirchensprache. Chur 191g.

Liithi-Tschanz Karl J., Geschichte der romanischen Bibelausgaben des XVI., XVII. und
XVIII. Jahrhunderts. In: Gutenbergstube, Mitteilungen des Vereins zur Forderung
der Gutenbergstube, 3. Jahrgang, Heft 1, 2 und 3. Bern 1917.

20



Mohr Andrea, Survista della literatura ladina (tenor referats). Chur 1goz2.

Morf H., Die sprachlichen Einheitsbestrebungen in der riatischen Schweiz. Bern 1888.

Planta C., Jon Pitschen Saluz. In: Annalas della Societa retoromantscha, XX. Annada.
Chur 1906, p. 235 ff.

Ragaz Rageth, Stefan Gabriel, der Pridikant und Dichter. Erweiterter Separatabdruck
aus dem Biindnerischen Monatsblatt, Jahrgang 1928. Chur 1928.

Rausch Friedlieb, Geschichte der Literatur des Rhito-Romanischen Volkes. Frankfurt a. M.
1870.

Rausck Friedlieb, Sprachliche Bemerkungen zum «Miisserkrieg» des Gian von Travers.

Truog Jakob Rudolf, Bibeliibersetzungen in Graubiinden. Separatabdruck aus Nr. 3 des
Bindnerischen Monatsblattes 1921.

21



EINLEITUNG

« N afflein nus ina tala sagira stadera?

La Bibla e1 quella stadera.»
STEFAN GABRIEL

«La cretta dimena vain dall’udida, é Pudida

vain tras il Pled da Dieu.»
JAKOB DORTA

Die Reformatoren scheuten nicht davor zuriick, sich selber hinzu-

setzen und in jahrelanger minutidser Arbeit die biblischen Schriften
in die Sprache ihres Volkes zu iibersetzen.
Am bekanntesten sind die Ubersetzungen Luthers und Zwinglis ge-
worden. . ., so bekannt, dall man es leider als Selbstverstindlichkeit
anschaut, daf3 heute die «Luther-Ausgabe» und die «Ziircher Bibel»
existieren. Man denkt nicht daran, daB diesc Ubersetzungen eben
auch ihre hochinteressante Entstehungsgeschichte haben und daB3 aus
einer jeden Bibeluibersetzung tuberhaupt wesentliche religiose, histo-
rische und sprachliche Momente herauszulesen sind! Ja, der heutige
Christ ist es so gewohnt, die Bibel in seiner Muttersprache zu besitzen,
dal er sich dessen gar nicht bewullt wird, welche Sonderheit er damit
in Hénden hat!

Wie anders dachten da die Reformatoren! Thnen war die Bibel als
solche die grofle Wiederentdeckung und die Bibel in der Muttersprache
ihr eigenes schopferisches Werk!

Die Reformation hatte das Wort Gottes und damit die Heilige
Schrift ins Zentrum geriickt. Ebenso bedeutsam ward ihr das allge-
meine Mittlertum. Diese zwei reformatorischen Botschaften aber ste-
hen im organischen Zusammenhang miteinander: dem allgemeinen
Mittlertum entspricht auch der freie Weg zur Bibel. Aber dieser Pfad
war bis dahin nicht frei gewesen; er war versperrt durch die Fremd-
sprachigkeit der Bibel, dem Volke meistens unzuginglich, weil die
Heilige Schrift in ihrem Urtext hebriisch und griechisch oder in der
kirchlichen Ubersetzung lateinisch geschrieben war. Die Reformato-
ren waren bestrebt, da Remedur zu schaffen. Die alten Hindernisse
muBten weggerdiumt werden, wenn die Bibel ein Volksbuch werden
sollte. . . und daff das Volk selber in Heiliger Schrift lesen lernen sollte,
das stand ein fiir allemal ab Beginn der Reformation fest.

22



Wie nun aber sollte es méglich werden, die biblischen Schriften
aus ithrem Urtext in die Sprache des Volkes zu tibersetzen. . . oder zu-
mindest in eine Sprache zu fassen, welche dem Volke verstindlich war?

Die Reformatoren stellten sich damit vor eine nicht leicht zu 16-
sende Aufgabe. Aber in gewisser Beziehung standen sie doch nicht auf
absolut neuem Boden. Es i1st ndmlich hervorzuheben: schon recht
lange vor der Reformation hatte man in der religiésen Verkindigung
in der Volkssprache ein bedeutendes, ja ein entscheidendes Anliegen
erkannt. Es wire demnach unrichtig zu behaupten, erst die Refor-
matoren und nur diese hitten der Bedeutung der Muttersprache in
der Evangeliums-Verkiindigung ihr Augenmerk geschenkt. Predigt in
der Volkssprache gab es schon vor der Reformation; bereits im 8.
Jahrhundert entstanden einzelne Ubersetzungen von Bibelschriften
ins Althochdeutsche; im 14. Jahrhundert erschienen Bilderbibeln und
frither bereits Historienbibeln, Katechismen, Chroniken. Aber diese
redlichen Versuche, zum Volk in seiner Sprache zu sprechen, befrie-
digten doch nicht. Thr Deutsch war holprig. Meistens war es unbehol-
fene Interlinearversion. Von ganz auBerordentlicher Tragweite ist
iiberdies die Tatsache, dal3 Latein die Sprache der Gebildeten blied,
wihrend Deutsch als verponter Alltags-Jargon ein Dasein fristete.

Auch der Humanismus tat das Seine dazu, die deutsche Sprache
in den Hintergrund zu dringen. Aber einzelne Unentwegte lieBen sich
nicht abhalten, weiterhin Mittel und Wege zu suchen, um dem Volke
die Verkindigung christlichen Glaubensgutes moglichst in leicht ver-
stindlichem Wort und Schrift nahezubringen. Und so erschienen vom
14. Jahrhundert bis zur Reformation verhéltnisméBig zahlreiche deut-
sche Bibeluibersetzungen (Verfasser: Mentel, Eggestein, Zainer, Quen-
tel, Koberger usw.).

Aber all diese Werke fanden nicht eigentlich den Zugang zum
Volke. Thre Mangelhaftigkeit war zu offensichtlich. Sowohl die Spra-
che, als vor allem auch die Art der Ubersetzung taten den Anforde-
rungen nicht Geniige. Die Ubersetzer gingen sozusagen nie auf den
biblischen Urtext zurtick... sie beschritten den bequemeren Weg:
sie iibersetzten allein auf Grund der Vulgata (kirchliche, lateinische
Bibel). Damit aber oflneten sie dem Bibelleser keineswegs den Pfad
zum ganzen und zum originalen Text. Und die Ubersetzung, welche
sie dem Volke boten, war sprachlich bitter mangelhaft; als Beispiel

23



diene eine Ubersetzung von Matth. 5, 6: «Selig seint die da hungern
und durst zurecht: wann sie werden gesatt.»

Derartige Ubersetzungen konnten den Anspriichen, die man an eine
Schrift stellt, die gelesen werden soll, nicht gerecht werden. Aber als
solche trugen sie doch zur Geschichte der eigentlichen Bibeliiber-
setzung bel.

Die entscheidende Phase leitete erst Martin Luther mit seinem ge-
waltigen opus ein. In der unfreiwilligen MuBle auf der Wartburg reifte
in Luther der Entschlul, was ¢4m zentral geworden war — der gottliche
Wert der Heiligen Schrift — auch seinem Volke nahe zu bringen. .. so
nahe zu bringen, daB es selber die Heiligen Schriften zur Hand nehmen
und in verstdndlicher Sprache wiirde lesen kénnen.

Er hatte sich damit eine schwerste Aufgabe gestellt. Was die Uber-

setzer vor ithm geleistet hatten, konnte 1thm kaum als Vorlage, ge-
schweige als nutzbringende Quelle dienen, aus der er hitte schépfen
kénnen. Er muBlte Neues tun. Er mullte vor allem dort beginnen, wo
die andern nachldssig Wesentlichstes versiumt hatten: es galt, zuerst
einmal sich dem griindlichen Studium der Urtexte zu widmen. .. um
dann aus diesem heraus erst an eine Ubersetzung in die Sprache des
Volkes heranzutreten.
Jahrelang rang Luther mit dem Urtext, um 1thn in verstindliches, le-
bendiges Deutsch zu iibertragen. Oft stand er vor schier unitberwind-
lichen Hindernissen. Wie viele hebriische, griechische und lateinische
Wendungen wollten sich einfach nicht in ein iibliches deutsches Wort
oder in eine verstindliche deutsche Wendung fassen lassen! Wie oft
mufBte Luther besorgt ausrufen: « Lieber Gott, wie gro3 und beschwer-
lich ist die Arbeit, will man die hebraischen Schriftsteller zwingen,
Deutsch zu reden. Sie widersetzen sich; sie mégen ihr Hebriisch nicht
lassen und der barbarischen deutschen Zunge folgen.» (Luther an
Link, 14. Juni 1528).

«Barbarische deutsche Zunge !» Darum ging es! Tatsachlich mulite
Luther ja versuchen, aus einer barbarischen, unbeholfenen Volks-
sprache Worte, Siatze und Wendungen herauszuklauben, die sich fiirs
geschriebene Wort eignen wiirden. Er muBte auf das geschriebene Wort
im Hebriischen und Griechischen und gleichzeitig auf das gesprochene
Wort im deutschen Volke horen und dann erst in miihseliger Arbeit
erwigen und abwigen, welches deutsche Wort und welche deutsche

24



Wendung am besten dazu diene, Hebriisch oder Griechisch in Deutsch
umzuwandeln!

Luther versiumte es nicht, um der sprachlichen Schwierigkeiten
Meister zu werden, sprachgewandte Freunde beizuziehen. .. nicht um
Philologen um sich zu haben, aber solche Helfer, die es verstiinden,
die Sprache der Bibel zur Sprache des deutschen Volkes zu machen.
Darum konnte er seine Mitibersetzer ermahnen: «Doch miif3t Ihr uns
mit einfachen, volkstiimlichen, nicht mit hofischen Redensarten aus-
helfen!» (Luther an Spalatin, go. Mirz 1522.)

Es war Luthers Wille, die Bibel dem Volke nicht bloB als «Lese-
wort», sondern vielmehr als « Lebewort» zu geben. Das 1st die hochste
Zielsetzung fiir einen Ubersetzer. Luther hat sich stets an sie gehalten.
In groBartiger Weise und mit einzigartigem Erfolg schuf er Einheit
zwischen Inhalt und Form. Er erlag nicht, wie sonst viele Ubersetzer,
der Gefahr, einfach Ubersetzer der Sprache zu sein. Er war nicht blof}
Philologe. Vor allem auch wollte er nicht Studierstubenarbeit leisten.
Er war sich allzugut dessen bewuBt, da er ein opus, ein heiliges opus
fur das Volk zu schaffen berufen war. Also wullte er auch, dal3 der
Sprache, dem Empfinden, der ganzen Vorstellungswelt des Volkes Rech-
nung zu tragen sei.

Und er, der er sein Leben lang sich fleiBigem Bibelstudium gewid-
met hatte, wullte, daB3 die Bibel viele, sehr viele Inhalte besitzt, die dem
deutschen Sprach- und Denkempfinden vollig fremd sein mullten. Da
stand er vor der Entscheidung: entweder das Fremdartige einfach
kurzweg in die entsprechenden deutschen Buchstaben und Worte pres-
sen und damit dem deutschen Bibelleser wohl Deutsch bieten, aber
einen Inhalt, den er nicht versteht. .. oder fiir das Bild des Urtextes
ein sinngeméifles anderes suchen, das der deutsche Leser gut versteht.
Luther entschied sich fiir letzteres. Kithn setzte er alt- und neutesta-
mentliche Gedanken und Bilder ins deutsche Denken und Empfinden
um. Er tat damit, was vor ihm keiner gewagt: er wandelte die fremd-
sprachige Bibel um in ein echt deutsches Buch!

Erlegte dem Mann aus dem Volke kein gelehrtes Buch in die Hand
und gebot: «Lies!», sondern er bewegte sich vor und wdhrend der Uber-
setzungsarbeit eifrig im Volke, um auf seine Sprache, seine Vorstellung,
sein Begriffsvermogen, seine Auffassungsgabe zu achten. . . und schrieb
dann in der Sprache, die das Volk redete, verstand und lieb hatte. Er

25



hatte «die Mutter im Hause, die Kinder auf der Gasse, den gemeinen
Mann aufdem Markt» (Luther, EinSendbrief vom Dolmetschen heiliger
Schrift, 1530) nach ihrer Sprache erforscht und erhob so diese lebendige
Sprache zur Literatursprache. Ein groBer Prediger verfaBte so das Meister-
stiickderdeutschen Literatur. Mit Rechtkann Friedr. Nietzschebetonen:
«Das Meisterstiick der deutschen Prosa ist deshalb billigerweise das Mei-
sterstiick ihres groBten Predigers: die Bibel war bisher das beste deutsche
Buch. Gegen Luthers Bibel gehaltenist fast alles iibrige nur «Literatur» —
ein Ding, das nicht in Deutschland gewachsen ist und darum auch nicht
in deutsche Herzen hineinwuchs und -wichst: wie es die Bibel getan
hat.»

Im Jahre 1522 erschien Luthers Neues Testament, 1523/24 das
Alte Testament, Ende des Jahres 1534 die vollstindige « Luther-Bibel».
Ein glanzvollster Beweis war erbracht: es war moglich geworden, dem
Deutschsprachigen seine deutsche Bibel zu geben, thm das Wort Got-
tes in denkbar leicht verstandlicher Form nahezubringen.

Ein Ahnliches zeitigte die Ziircher Bibeliibersetzung; sie fand wie
das Werk Luthers in deutschsprachigen Gebieten — besonders natiir-
lich in der Schweiz und in Deutschbinden — Eingang und Verbrei-
tung.

Nicht umsonst hatte Zwingli gemahnt: «Losend dem Gottswort!
Denn es wirt uch allein widerumb zerecht bringen. Darumb, fromme
Christen, zur Gschrifft! zur Gschriflft!» In dhnlichem Sinne wies 1im
Jahre 1526 Johannes Comander die Biindner auf dem Religionsgesprich
in Ilanz mit seinen 18 Thesen auf die Bibel hin: «Die Christentlich
Kilch 1st ull dem wort gots erboren / jm selben sol sy blyben / und nit
horen ein stimm eines andren.»

Auf deutschsprachigem Boden war somit das entscheidende verwirk-
licht worden, damit dem eindringlichen Ruf der Reformatoren nach-
gelebt werden konnte.

Wie aber sollte sich dieses Ziel in den rdtoromanischen Talschaften
Biindens erreichen lassen? Eine Frage von weittragender Bedeutung!
Ja, man darf sagen: eine Irage, welche fiir den Rdtoromanen dieselbe
Bedeutung hatte wie fiir den Deutschsprachigen, ehe er die Heilige
Schrift in der Muttersprache erhielt!

Der Ritoromane stand ndmlich grundsétzlich denselben Proble-
men gegeniiber wie der Deutschsprachige: dem Problem der sprach-

26



lichen Akkomodation. Wie der Protestant im deutschen Sprachgebiet,
so sah der ratoromanische Evangelische zunéchst noch viele sozusagen
uniiberwindliche Hindernisse zwischen sich und der Mdglichkeit, dem
Rufe der Reformatoren nach der Heiligen Schrift Folge zu leisten. Es
gab fiir thn keine biblische Schrift in seiner Muttersprache! Und die
Prediger des 16. Jahrhunderts waren in derselben schwierigen Lage
wie jene in deutschen Landen: diese erhielten ihre Ausbildung und
Literatur in Latein; die Wissenschaft anerkannte bis dahin nur diese
eine Sprache.

Aber auf der andern Seite stand das Volk; dieses kannte in seiner
Mehrheit nur allein seine eigene Muttersprache, ein romanisches Idiom
und dazu hochstens Deutsch oder Italienisch.

Die Reformation hatte es sich zu einer Hauptaufgabe gemacht, dem
Volke die Verkiindigung der I'rohen Botschaft auf Grund der Heiligen
Schrift zu bringen. Gleichzeitig aber zeigte sich, welch tiefe Kluft zwi-
schen dem Volk und bisheriger kirchlicher, katholischer Verkiindigung
und bisheriger Bibelsprache bestanden hatte. Es ging nun, einfach ge-
sagt, um die Frage: wie soll dem ritoromanischen Volke die christ-
liche Botschaft lebendig nahegebracht werden, nachdem man erkannt
hat, daf3 gerade das Volk ein heiliges Anrecht darauf hat, die Verkindi-
gung des Evangeliums in dem Wort und in der Schrift zu vernehmen,
die ithm verstandlich sind?

Die Antwort auf die gestellte Frage zu geben, muBte leicht fallen,
leichter allerdings als die Verwirklichung derselben! Es muB3ten Mittel
und Wege gesucht werden, dem Ratoromanen die Bibel in seine Spra-
che zu ubersetzen und anhand derselben dann auch in Kirche und
Schule die Wortverkiindigung in der Sprache des Volkes zu realisieren.

Auf deutschsprachigem Boden hatte man diesem evangelischen
Gebot der Akkomodation fruchtbringend Nachdruck verschafft. Die
Reformatoren selber hatten das Werk durchgefiihrt. Fiir sie war die
Treue dem Bibelwort gegeniiber Grund zur Reform gewesen; demzu-
folge muBte sich das besonders auch in der Verkiindigung duflern. ..
in emner Verkindigung also, die Glaubensgehorsam war, Glaubens-
gehorsam direkt auch dem Volke gegeniuiber, dem der Reformator und
Verkiindiger ebensogut angehort als einfaches Glied innerhalb der
Gemeinde des allgemeinen Priestertums. Auf diesem Wege hatten die
Reformatoren Verkiindigung des Evangeliums und Muttersprache mit-

27



einander in eine organische Verbindung gebracht. Ein Luther und
ein Zwingli hatten auf dem Boden der deutschen Sprache die innere
Verbundenheit der Verkiindigung mit den sprachlichen Faktoren in
einzigartigcer Weise hergestellt. Ein Gleiches muflite auf rdtoromani-
schem Boden angestrebt werden. Es sollte also dem Ratoromanen er-
moglicht werden, das Evangelium, das Kerygma, sei es schriftlich oder
mindlich, in seiner Muttersprache zu vernehmen. Erst wenn dieses
Ziel erreicht sein wirde, wire eine tiefgehende vollige Erfassung der
biblischen Verkiindigung gewihrleistet. Der Evangelische des 16. Jahr-
hunderts hatte erkannt: eine andere Sprache — und sei es sogar die
bisherige kirchliche! — kann als Notbehelf das Kerygma der Bibel nie-
mals zum inneren Besitz eines Menschen machen, kann nie eine Stiitze,
geschweige eine Grundmauer des religiosen Lebens werden.

Man wullte somit, daBl die Akkomodation darum bei der christ-
lichen Verkiindigung einer der wesentlich zu beriicksichtigenden Fak-
toren sei, der schon psychologisch bedingt wird.

Durfte man auf ridtoromanischem Boden daran denken oder gar
den Versuch unternehmen, der Verkiindigung in der Volkssprache die
Tore zu 6ffnen? Bei jeder Erdrterung ist zu bedenken, dafl dazu schon
die Voraussetzungen sich recht schwierig gestalteten.

Bereits Gesamt-Biinden stellte ja einen Kleinraum dar, in welchem
gleichberechtigte drei Sprachgruppen existieren. Und innerhalb dieses
Raumes nun noch in der ritoromanischen Sprachgemeinschaft die ent-
scheidende Differenzierung in einzelne Idiome!

Ein kleines Volk also mulite gemidlB der protestantischen Grund-
konzeption ein Anrecht haben auf eine deutsche, eine italienische und
auf mehrere (!) romanische Bibeliibersetzungen! Diese Forderung
schien wohl etwas tiberspitzt, aber sie war mehr denn nur berechtigt!
Denn, wic jede Sprache als solche ihre Existenzberechtigung hat, so
mul} auch dem Bewohner des kleinsten Sprachgebietes ermoglicht wer-
den, seine Gedanken mit Hilfe des muttersprachlichen Ausdrucks-
mittels zu verkiinden und anderseits Verkiindigung von auflen her in
der eigenen Muttersprache entgegennehmen zu konnen.

Johannes Comander hatte in seiner Verkiindigung der Forderung
der volkstiimlichen Sprache auf dem Boden Deutsch-Biindens gro3e
Beachtung geschenkt. Die Entwicklung in den rdtoromanischen Ge-
bieten mulite einen andern, den viel schwierigeren Weg gehen. Fir das

28



deutschsprachige Biinden hatte man sich an die Arbeit Luthers und
Zwinglis anlehnen kénnen. Um dem Ritoromanen die Verkiindigung
in Wort und Schrift in seinem Idiom nahebringen zu konnen, muBte
hingegen schipferische Arbeit erst noch versucht und gewagt werden!
Denn: auf riatoromanischem Boden gab es am Anfang des 16. Jahr-
hunderts noch gar keine Schriftsprache, geschweige also eine Bibel in ro-
manischer Ubersetzung! Noch 1538 betonte G. Tschudy, daB «man
Churwelsch nit schryben kan» (zit. nach Gartner Theodor, Handbuch
der ratoromanischen Sprache und Literatur, p. 279. Halle a. S. 1g910.)
In gewissem Sinne galt es hier, Pionierarbeit erst noch zu tun, wie sie
Luther unternommen. .. ja, eigentlich noch mehr Schépferisches als
er, der er immerhin einige wenige Versuche von deutschsprachigen
Bibeln schon vor sich gehabt hatte!

Die Ritoromanen muBten sich also vorerst den Weg zur romani-
schen Schriftsprache freimachen und von dieser dann den Pfad zur
Ubersetzung der Bibel in die verschiedenen Idiome ebnen. Man stand
dabei recht 4hnlichen Verhiltnissen gegeniiber wie einst auf deutschem
Boden zum Beispiel ein Mentel: auch die Germanen hatten zunichst
eine christliche Sprache schaffen miissen, in welcher Worte wie «Glaube,
Gnade, Geist» usw. erst neu zum geistigen Eigentum werden sollten.
Sprache und religiose Verkiindigung der Reformation muBten erst in
Wechselbeziehung zueinander treten. Ein grundsitzlich Ahnliches war
ja auf deutschem wie auf rdtoromanischem Boden seinerzeit bei der
Christiamisierung schon bedeutungsvoll gewesen. Ja, es ist hervorzuhe-
ben, daB3 diese Wechselbeziehung gerade bei den Rédtoromanen eine
auBlerordentlich wichtige Rolle gespielt hatte. Sie ist nicht erst mit der
Reformation entstanden. Sie war schon lange zuvor bedeutsam und
ist ein Produkt geschichtlicher Entwicklung; und es muf3 betont wer-
den: ein Ergebnis christlicher Geschichte. Schon im 7. Jahrhundert hatte
die Christianisierung auf rdtoromanischem Boden auch auf sprach-
lichem Gebiet GroBartiges geschaffen: eine romanische Kirchen-
sprache (vgl. Jud J., Zur Geschichte der biindner-romanischen Kirchen-
sprache, JHGG 191g9; Bertogg H., Evangelische Verkiindigung aug
rdtoromanischem Boden, Chur 1940), in welche einheimisches Spra-
chengut miteinbezogen wurde. Aber die Art und Weise der ritischen
Mission, Dekadenzzeiten der Kultur, romische — und damit in der
Sprache lateinische Beeinflussung taten ithr Nachteiliges hinzu, um zu

29



verhindern, daf} sich eine ridtoromanische Sprache entwickelt hitte,
die Tréagerin des Religiosen im ganzen Sinne héatte sein konnen. Dar-
iiber hinaus geschah die Evangeliumsverkiindigung im wesentlichen zu
indirekt; sie ward allzusehr eingehiillt in die hierarchisch-kirchlichen
Formen des imposanten Bistums Chur, Latinitit, Kirchenlatein,
Kanzleisprache. Sie gab sich meistens zufrieden, nur ein Teil innerhalb
von Kultus und Gesetz zu sein. Die zusehends immer mehr katholisie-
rende Formen annehmende Kirche erachtete es als unnotig, das Ewige
in ein Gefdll zu tun, das alltiglich war. .. und das bedeutete demzu-
folge: man vernachlidssigte die direkte Verkiindigung in der Volks-
sprache. So erloschen auch die wenigen Anfinge, die da und dort zag-
haft aufgeflammt waren.

Es muBte etwas anderes werden. Und es kam durch die Reforma-
tion. Diese in ithrem Urkern wollte und durfte nicht mehr indirekte
Verkiindigung sein. Vielmehr war es eines ithrer ersten und heiligsten
Anliegen, die frohe Botschaft direkt zu verktindigen, jedem verstindlich
zu verkiindigen. Sie lieB es sich angelegen sein, das Wort aus Heiliger
Schrift nicht nur im sakrosankten Gefal3 der Kirchlichkeit dngstlich
zu bergen, sondern im Gegenteil ¢s frohgemut ins alltdgliche Gefdl3 zu
legen, damit das ganze Volk daran Anteil habe. Dieses Anlicgen mulite
ein michtigster Impuls werden, die Pflege der Volkssprache ins Zen-
trum zu ricken, damit diese in ersprieBliche Wechselwirkung mit der
evangelischen Verkiindigung treten konne.

Die Sorge um die Verkiindigung des «reinen Evangeliums» ver-
anlafite die Reformierten, der Ermoglichung der Predigt in der ein-
heimischen Sprache und der Ubersetzung von Bibel und Katechismen
in die ritoromanischen Idiome grofte Aufmerksamkeit zu schenken.

Die direkte Verkiindigung muBte damit an Stelle der bisherigen
indirekten treten. Und eo ipso mulBite das Ratoromanische die dem
Volke recht fernliegende Kirchensprache in den Hintergrund dringen.
Wie ein Luther auf deutschem Boden, so sollte sich nun der evange-
lische Biindner daran machen, aus den fiir sich ganz selbstindig da-
stehenden ratoromanischen Mundarten, aus untereinander oft stark
differierenden Dialckten einer Bauernsprache eine brauchbare Schrift-
sprache zu schaflen.

30



A. Ladinische Bibelausgaben
Gian Travers

Auf kirchlicher Seite war man seit Jahrhunderten an die lateinische
Sprache gebunden gewesen. Wohl bahnte die Reformation allméhlich
die Auflosung oder zumindest eine bedeutsame Hintansetzung dieser
traditionellen Gebundenheit an.

Aber es mubBte etliche Zeit verstreichen, bis « Wacken und Klotze »
aus dem Wege gerdumt sein wirden. Und da die lateinische Sprache
sich gerade im kirchlichen Leben von jeher recht festgeklammert hatte,
erscheint es begreiflich, dal vorerst nicht die Theologen den Schritt
zur Ubersetzung biblischer Schriften ins Romanische unternahmen.
Wohl mul} hervorgehoben werden, dall zwar die Pradikanten — beson-
ders im Engadin — sehr frithzeitig und in richtiger Einschédtzung ihres
Beginnens anfingen, in der Sprache des Volkes zu predigen. Man denke
beispielsweise an die hervorragende Bedeutung der ladinischen Pre-
digten eines Philipp Gallicius! In der mundlichen Verkiindigung
wurde hier Pionierarbeit geleistet. Und sie mullte an sich ja bereits
einer schriftlichen muttersprachlichen Verkiindigung rufen. Zu deren
Verwirklichung aber waren vorerst die «Laien» berufen. (Ja, es sollte
sich auch noch in spétern Zeiten zeigen, dall die Beitrdge der Nicht-
Theologen fur die Bibeliibersetzungen bedeutungsvoll wurden; es ent-
spricht deshalb nicht den Tatsachen, wenn K. Hutschenreuther, Syn-
taktisches zu den ritoromanischen Ubersetzungen der vier Evangelien,
p. 6, bemerkt, daf} die rdatoromanischen Bibeltibersetzungen ausschlie3-
lich von gelehrten Geistlichen geschaffen worden seien!).

Zum eigentlichen Wegbereiter der romanischen Schriftsprache
wurde der im Jahre 1483 geborene Engadiner Gian 7ravers. Als bi-
schoflicher Amtsmann, 1515 Heerfithrer bei Marignano und 1517
Landeshauptmann des Veltlins, stand er tatkrdftig mitten im politi-
schen Leben Biindens (erst im hohen Alter wurde er Mitglied der riti-
schen Synode); deshalb war es naheliegend, daB3 sein Mitspracherecht
in politischen Geschehnissen Ausdruck fand in einem politischen Liede.
Zum Thema hatte Travers sich den aktuellen Musserkrieg gewdhlt;
und so entstand aus seiner Feder die 704 Verse umfassende «Chianzun
dalla guerra dagl Chiaste da Miis» — ein Epos in der ladinischen Mutter-
sprache des Verfassers.

91



Im Jahre 1538 noch erklirte G. Tschudy, «Churwelsch» koénne
nicht geschrieben werden; und doch hatte Travers mit seinem vortrefl-
lich gelungenen Liede vom Miisserkriege bereits im Jahre 1527 ge-
zeigt, dafl sich das Romanische durchaus eigne als Schriftsprache! Ja,
derselbe unermiidliche Verfechter der Werte des Ladinischen scheute
nicht davor zurtiick, auch religiose Themata versuchsweise ins Roma-
nische zu iibertragen; vor ihm lagen mehrere deutsche biblische Dra-
men; sollten sie nicht auch dem Engadiner Volke zugidnglich gemacht
werden?. .. zugidnglich aber nur in ihrem vollen Gehalte? Letzteres
konnte nur méglich sein, wenn sie ins Ladinische tibertragen wurden.
Es muBlte Travers klar sein, dafi, sofern er an die Ausfithrung solcher
Ubersetzung gehen wollte, er sich an eine «missionarische» Aufgabe
heranmache. Aber gerade diese Tatsache mufite ithm erst recht An-
sporn sein, den Versuch zu wagen. Es ging hier um bedeutend schwie-
rigeres als bei seinem Liede vom Miisserkriege; wiirde es gelingen,
manchen biblischen Ausdruck gliicklich ins Ladinische zu tibertragen?
Wiirde es tiberhaupt moglich sein, aus den deutschen Dramen roma-
nische zu schaffen? Wiirde es statthaft sein, sich des Romanischen im
Dienste der Verkiindigung christlicher Botschaft zu bedienen?

Sicherlich hatten sich auch andere Engadiner mit diesen Fragen
befaf3t. Aber damit war ja noch nichts Positives geleistet worden. Um
so bedeutender wirkte sich’s aus, dal3 Travers auch hier den Schritt zu
tun wagte. Es ist, als wenn er, wie ein Martin Luther, gesprochen hitte:
«Soll’s gemeistert werden, so will ich’s selber thun! — Was Dolmet-
schen fur Kunst und Arbeit sey, das habe ich wohl erfahren.» (Luther
M., Ein Sendbrief vom Dolmetschen heiliger Schrift.) Ja, er, Travers,
hatte erfahren, dal und wie sich die ladinische Volkssprache als
Schriftsprache eigne. . . er hatte ja — wie Luther die deutsche Sprache
— das Ladinische selber zur Schriftsprache erkoren. Und als solche
multe sie sich gewill auch dazu eignen, biblische Stoffe aufzunehmen!
Das Unternehmen gelang. Sogar viel erfolgreicher, als Travers selber
abzuschidtzen vermocht hitte. Im Jahre 1534 veroffentlichte er ver-
schiedene biblische Dramen (iiber Josephsgeschichten, tiber den Ver-
lorenen Sohn usw.). Diese Werke fanden beim Volke begeisterte Auf-
nahme; das erste Drama wurde bereits im gleichen Jahre vor zahl-
reich herbeigestromtem Volke in Zuoz aufgefithrt, andere dann in

S-chanf, Zernez, Susch und Ardez.

32



Zwar hatte sich Travers recht sklavisch an den Wortlaut der deut-
schen Unterlagen gehalten, so daB3 seine romanische Fassung hin und
wieder mithsam-holperig erscheinen muBlte. Doch hinderte das nicht,
dal die Dramen dieser ladinischen Schriftsprache zu erfreulichem
Triumph verhalfen; und nicht unwesentlich wirkte sich ebenfalls aus,
dal} der Stoff, den sie boten, biblischen Inhaltes war! In groBartiger
Wechselwirkung fand so durch das Werk des Travers die Evangeliums-
verkiindigung durch die von ithm geoéflnete Pforte der Volkssprache
direkten Zugang zum Ladiner!

Der Versuch des Travers war gegliickt. Er hatte dem Romanischen den
Weg zur Schriftsprache geebnet; gleichzeitig aber verband er damit — auf immer
unloslich! — die «mussionarische» Aufgabe: die Volkssprache sollte Trdgerin
des biblischen Gutes werden!

Zu derselben Zeit trugen ja die Pradikanten die Botschaft in Tal,
Gemeinden und Hauser: « Zuriick zur Heiligen Schrift!» Travers hatte
diesen Ruf nicht iiberhort; er tat das Seine, um thm Folge zu leisten.
Und er wirkte sehr bedeutungsvolle Pionierarbeit. Zwar trat er nicht
an die Heilige Schrift selber heran, um diese in sein Idiom zu uber-
tragen; aber er leistete eine immerhin daraufhin ausgerichtete Vorarbeit,
indem er biblische Dramen aus dem Deutschen in ein Romanisch tiber-
trug, das in der Folge als Schriftsprache erfolgreich in die Gemeinden
des Engadins eindrang.

Travers fand gelehrige Schiiler. Rasch stieg die Zahl der ladini-
schen Manuskripte an. Und das nicht etwa bloB3 auf «privatem» Bo-
den. Nein, einzelne Lehrer wagten den Versuch, das ladinische Ele-
nient auch an die lateinischen Schulen heranzutragen und dort schritt-
weise den Unterricht in der Muttersprache zu férdern. Das Romani-
sche, das man ja von Kind auf sprach, war jetzt im Begriff, eine schreib-
bare Sprache zu werden; und da mufite es naheliegen, dem vor allem
auch im Schulunterricht vollauf Rechnung zu tragen: die humani-
stisch-lateinische Schule sollte allmihlich eine elementar-ladinische
werden.

Aber auch die Kirche — und gerade sie — mufite von dieser Wand-
lung beriihrt werden. Sie, die infolge der mittelalterlichen Entwick-
lung des Katholizismus zur Stitte der vorwiegend nur indirekten Ver-
kiindigung hinuntergedriickt worden war, sollte jetzt zum Orte der
direkten ladinischen Evangeliumsverkiindigung werden.

33



Auf kleinstem Boden — in den literarischen Werken eines Travers
und auf den Kanzeln der ladinisch predigenden Pfarrer — war der An-
sto} zu einer Bewegung gegeben worden, die sich in unermeBliche
Weite und vor allem auch Tiefe — in die Tiefe des religiosen Lebens! -
auswirken sollte! Und hinter der ganzen Bewegung wirkte als entschei-
dende StoBkraft der Glaubenseifer der Reformation: der Eifer, jeder-
manndas Wort aus Heiliger Schrift nahezubringen.

Philipp Gallicius, Duri Campell

FEinen entscheidenden Beitrag zur Heranbildung des ladinischen
Idioms zur Schriftsprache leistete der Engadiner Pradikant Philipp
Gallicius. In seiner Verkindigung von der Kanzel nahm die roma-
nische Muttersprache den zentralen Platz ein. Seine Amtsbruder
unterstiitzte er unermiidlich im Bestreben, die Sprache des Volkes zu
zu sprechen und zu schreiben. Ihm, dem Prddikanten, muf3te aber na-
tiirlich gleichzeitig sehr daran gelegen sein, in der Ubersetzungsarbeit
nun doch auch noch weiter zu gehen als Travers; und das bedeutete:
den Versuch zu wagen, auch eigentliche biblische Texte ins Ladinische
zu ibertragen. In der Folge tibersetzte er denn auch ums Jahr 1546
die Zehn Gebote, das Unservater, einige Kapitel aus der Bibel. Ein
Jahr spiter dichtete er den 130. Psalm in ein romanisches Kirchenlied
um, woriiber Campell spiter schrieb: «E quel psalm haa tgnid in Ig
prim fatt a chiantar in ladin, quell fick alatrad huom Sar Philippus
Gallitzius» (zit. nach Gartner Th., Handbuch der ridtoromanischen
Sprache und Literatur, p. 296, Halle a. S. 1910). Unermudlich wirkte
Gallicius dahin, dafl die Muttersprache die Triagerin der Botschaft
wiirde, welche die Reformation zu ihrem Kern und Stern erhoben
hatte: der Frohen Botschaft, des Evangeliums, des Kerygmas des Neuen
und Alten Testamentes. Aus diesem Grunde schenkte er seinen Glau-
bensgenossen wesentliche Abschnitte aus Heiliger Schrift in threr Mut-
sersprache und unternahm es — gleich Travers —, etliche biblische
Geschichten auf dem Wege volkstimlicher romanisch gesprochener
Dramen dem Volke nahe zu bringen.

Indem Gallicius vorerst einige besonders wichtige Abschnitte oder
Teile der Bibel zur Ubersetzung auswihlte, bezeugte er gleichzeitig den
Willen, mit deren Hilfe die Reformierten schrittweise unterweisend in die
Heilige Schrift einzufithren. Es war ihm tiberhaupt vorerst daran ge-
legen, der Gemeinde das Gut des Evangeliums auf dem Wege der

34



Katechese zu iibermitteln. Es muBte vorderhand also mal dahingewirkt
werden, dal dem jungen wie dem alten Gemeindeglied ein Katechis-
mus eingehiandigt werden konne, worin er die elementaren Kenntnisse
zum Glaubensbekenntnis ebenso wie die Wegleitung zum Lernen der
romanischen Schriftsprache vorfinden wiirde.

In den biblischen Dramen hatte man einen Anfang gemacht, um
die Gemeinde mittels ihrer eigenen alltdglichen Sprache mit dem
Evangelium vertraut zu machen. Gallicius tat dann den wesentlichen
zweiten Schritt: neben seinen muttersprachlichen Predigten schenkte
er den Gemeinden einzelne biblische Texte in einem gut verstind-
lichen Romanisch; und dariiber hinaus wirkte er tatkraftig dahin, daBB
jung und alt in Bilde den Psalter und andere biblische Schriften und
gleichzeitig einen Katechismus in ihrer Mundart erhalten wiirden. Die
Verwirklichung letzterer Pline blieb dann allerdings andern vorbehal-
ten: Bifrun, Campell, Johannes Planta, Jachen Papa u. a. m.

Es sei hier nur kurz vorweggenommen: im Jahre 1552 erschien die
erste Ubersetzung des Katechismus von Comander und Blasius ins La-
dinische, die sog. « Fuorma» des Giachiam Bifrun (vid. unten!). Und
1502 (und in Neuauflage 1606) folgte als bedeutender Markstein « Un
Cudesch da Psalms, chi suun fatts ¢ miss da chiantar in Ladin .. .»
von Duri Campell; der Ubersetzer fiigte dabei ebenfalls einige (z. T.
aus dem Deutschen tibertragene) geistliche Lieder bei und vergall auch
nicht, im Anhang dazu katechetische Hinweise fiir die Jugend beizu-
fiigen. Zwanzig Jahre spiter veroffentlichte der Pradikant Johannes
Planta in Samedan einen neuen Katechismus; und ein Gleiches unter-
nahm 1589 Jachen Papa.

So waren im 16. Jahrhundert also da und dort einige erste Schritte
zur Verkiindigung im ladinischen Idiom unternommen worden. Nicht
zu unterschitzen ist die Bedeutung besonders der romanischen bibli-
schen Dramen (vor allem jene des Gallicius); sie insbesondere dienten
dazu, dem Volke biblische Abschnitte in seiner Sprache nahezubrin-
gen und gleichzeitig die Reformation auf Grund der Heiligen Schrift
zu vertiefen. Mochten die sprachlichen Formen hie und da noch recht
holperig und wenig flieBend sein, so wullte das Volk diese ersten Ver-
suche mehr denn nur zu wiirdigen. Es muBte, bewufit oder unbewuft,
es als eine psychologische Notwendigkeit empfinden, da3 ihm hier in
Wort und Bild Botschaft verkiindigt wurde, welche die Seele erfassen

35



sollte. Dem Engadiner gehorte — wie jedem Volke! — seine Mutter-
sprache zum engsten Personlichkeitsbereich... nur mit ihrer Hilfe
wiirde also auch das Religiose bis zu diesem innersten Bereich vordrin-
gen. Und der Engadiner mufte fiihlen, empfinden und erleben, dafl die
Anfinge, welche da ein Travers, Gallicius, Campell und andere ge-
macht hatten, das gliicklichste Bahnbrechen waren fiir eine Verkiindi-
gung, die dem Volke zu Herzen dringen sollte.

Noch war Vieles erst ein Suchen, Tasten und Abwégen. Die bibli-
schen Dramen und Psalmentiibersetzungen waren gewissermallen ein
«Praeludium» zu Wichtigerem: zur Schaffung der ladinischen Kate-
chismen und dann der Bibel! Den ersten Schritt mit klarer Blickrichtung
auf letzteres Ziel tat Giachiam Bifrun.

Giachiam DBifrun

Giachiam Bifrun (oft nach seiner Mutter Familiennamen Tiitschett
genannt) war im Jahre 1506 in Samedan geboren. Aus einer von ihm
selbst verfallten Biographie in lateinischer Sprache geht hervor, dal3
er in Paris die Rechte studierte. Spiter liel er sich in seiner Heimat-
gemeinde Samedan nieder und praktizierte da als Rechtsanwalt. Um
1551 mul} er durch die begeisterten Predigten des Peter Paul Vergerius
fur die reformatorischen Ideen gewonnen worden sein.

Gleichzeitig mit seiner Wendung zur Reformation legte sich Bifrun
Rechenschaft dartiiber ab, welche Bedeutung der direkten Verkiindi-
gung dem Ladinischen zukommen misse. So wird es begreiflich, dal3
er sich sogleich dem Plan widmete, den Engadinern einen leicht ver-
staindlichen Katechismus zu beschaffen. Gut genug wullte er, dal} an
Stelle der freiwilligen klosterlichen, aber auch an Stelle der vom Latein
durchwobenen humanistischen Schulen solche treten mullten, welche
die Volkssprache als ein Elementar-, aber gerade deshalb auch als ein
meistgepflegtes Fach beriicksichtigen wiirden. Bifrun hatte den Ruf
der Zeit nicht nur gehort. .. er war vielmehr der Mann, ihm gehor-
samst Folge zu leisten. Er war selber von der Reformation derart er-
faBt, daB3 er wuBlte, fiir die Reformation wirken, heile zunichst: die
Verkiindigung reformieren! Er machte sich an dies Werk: vor ihm
lag der Katechismus, den Comander und Blasius in Chur in deutscher
Sprache herausgegeben hatten; Bifrun tibersetzte ihn ins Romanische.

36



Im Jahre 1552 erschien seine «Fuorma» (Fuorma: Traducziun dil
catechisem de Gian Comander e Gian Blasius), spater ausgeweitet zu
einer Fibel (= Taefla) mit der genannten Katechismus-Ubersetzung.
Das Biichlein gelangte als erstes gedrucktes romanisches Werk ins Volk
(Druckerei Landolfi, Puschlav — Neuauflagen erfolgten 1571, 1580,
1615, 1629). Dort sollte es jung und alt aufzeigen, wiewohl geeignet
das Ladinische sein kénne, Gefall des Ewigen zu werden. Bifruns erster
Schritt war getan. Das Volk muf sein Anfangs-opus freudig entgegen-
genommen haben. So durfte er den nichsten, den entscheidenden
Schritt wagen. Er trat an die Ubersetzung des Neuen Testamentes
heran. Er, ein «Laie», unternahm es, in miihseligster Arbeit die Schrif-
ten des Neuen Bundes in seine Muttersprache zu tibertragen! Er gab
sich schon ab Anfang keinen Illusionen hin. Er war sich dessen bewuBt,
daBl «Bibelubersetzen» Kiampfen und Ringen bedeuten wirde:
Kiampfen um die rechte Erkenntnis des biblischen Wortes, Kdmpfen
um getreue Wiedergabe von Sinn und Form des Kerygmas, Ringen
aber auch mit duBerlichen Hindernissen — vorweg finanziellen — und
personlichen Gegnern. Aber Bifrun lieB sich nicht zuriuckschrecken.
Er war auf dem Wege des bittern Kampfes erst Protestant geworden;
indem er denselben Weg weiterzugehen gesonnen, wollte er beweisen,
dal} er im Innersten entschlossen war, Protestant zu sezn. Er besal3 et-
liche harte Gegner. Wie aus der Einleitung zu seiner Ubersetzungs-
arbeit hervorgeht, wullte Bifrun, daB3 nicht jedermann seinem Unter-
nehmen zustimmen wiirde. Doch was sollten derartige Stimmen! Er
sah es als seine Pflicht an, «in allen seinen Taten das zu suchen, was
zur Ehre Gottes dient, und die nicht zu fiirchten, die rechtschaffene
Dinge schmihen». Trotz zahlreicher Vorwirfe also ging er an seine
Ubersetzung, zu der ihn Philipp Gallicius und andere ermuntert hatten.
Seine evangelische Gesinnung half thm uber die vielgestaltigen
Schwierigkeiten hinweg; er wullte, daf} solche Arbeit, wie er sie mit
Unterstiitzung der Pradikanten unternahm, nicht erfolglos sein wiirde.
Er dullerte selber: «L’g omniputaint Deus detta gracia, che quaista
mia houra nu saia pariinguotta, dimperse par salid da tuots fidels
Christiauns». (Der allmichtige Gott gebe die Gnade, daf} diese meine
Arbeit nicht nutzlos sei, sondern zum Heil aller glaubigen Christen.)
Welche Unterlagen und Vorlagen standen Bifrun fur seine grofle
Arbeit zur Verfiigung? Er selber duflerte sich in seinem Vorwort nicht

37



genau. Aus dem Titel aber geht hervor, dal3 er in erster Linie ein latei-
nisches Neues Testament verwendete (vermutlich das Novum Testa-
mentum von Erasmus von Rotterdam); dann erwihnte er auch Vor-
lagen in andern Sprachen («oters launguax»); wohl kaum durfte dar-
unter in erster Linie ecin griechischer Text verstanden sein, sondern
vielmehr die Luther- und Ziircher Ubersetzung und die «Bible de
Geneve» und wohl auch die lateinische Version des Castellio. Zwar
besaf} Bifrun Kenntnisse im Griechischen; aber sie mochten wohl nicht
ausreichen zu einem gentigend profunden Studium des Urtextes, wie-
wohl Bifrun keine Mihe scheute — er dullerte sich diesbeziiglich im
Vorwort —, sich diese Sprache niaher vertraut zu machen. So wird ver-
standlich, da3 er doch vorwiegend vom lateinischen Text (Vulgata)
ausging.

Uber das Sprachliche bemerkt Th. Gartner (in der Neuauflage von
Bifruns Neuem Testament im Jahre 1915 im Vorwort): «Was die
Schriftsprache betrifft, die er geschaffen hat, muBte er sich natiirlich
oft erst um passende Worter umsehen, die ihm die Mundart nicht fer-
tig, wenigstens nicht in der gewiinschten Bedeutung darbot.» Es 1st
begreiflich, da3 Bifrun deshalb oft zu unromanischen Wértern oder
Wendungen Zuflucht nehmen muBte; denn hie und da mufte dem La-
dinischen einfach noch ein Wort oder ein Ausdruck fehlen, der dem ent-
sprochen hitte, was der Urtext ausdriickt. Und da stand Bifrun vor der
Wahl, entweder selber ein romanisches Neuwort zu priagen oder beim
Italienischen oder Lateinischen ein Wort zu entlehnen. Er entschied
sich meistens fur letzteres. Wo er aber zu solcher Hilfe griff, versaumte
er nicht, jeweils am Ende cines Kapitels darauf zurickzukommen in
«Annotatiuns» («Anmerkungen») und die «Fremdkorper» zu erlau-
tern, zu erklaren; und gerade diese Annotatiuns beweisen, welchen
Flei} und wieviel Liebe Bifrun auf eine gut verstindliche und doch
quellengetreue Ubersetzung verwendet hat.

Jm Jahre 1560 erschien — dank eines groflen finanziellen Opfers des
Verfassers selbst — Bifruns ladinische Ausgabe des Neuen Testamentes:
«L’g Nuof Sainc| Testamaint da nos Signer/Jesu Christi / Prais our delg
Latin et our d’oters launguax et huossa da /[ noef mis in Arumaunsch.»

Auflallenderweise fehlt dieser Bibelausgabe der Hinweis auf den
Druckort; Duri Campell nennt in seiner «Historia Raetica» Basel,
wiahrend andere auf Chamues-ch und Poschiavo tippen.

38



Bifrun hatte Einzigartiges geschaffen: eine Ubersetzung des Neuen
Testamentes — und dazu die erste ladinische —, welche den Anforde-
rungen der sprachlichen Akkomodation im Dienste der direkten Evan-
geliumsverkiindigung vollauf Rechnung trug! Seine Sprache war nicht
jene der abstrakten Gelehrsamkeit, nicht Kanzleisprache; es war viel-
mehr die Redeweise des verbi divini minister, welcher zu seiner Ge-
meinde spricht. Es war nicht zuerst Lesewort, sondern Lebewort, was
der Ubersetzer da seinem Volke nahebringen wollte. In den Dienst
solcher Verkiindigung stellte Bifrun seinen groBartigen Wortschatz,
treflliche Redewendungen aus der Volkssprache.

Auf ladinische Literatur hatte er sich kaum stitzen konnen; was
namlich an solcher vorhanden gewesen wire, schien thm kaum geeig-
net. Er muBte also schopferisch wirken; er tat seine Arbeit nicht als
Kopist, aber als einer, welcher die Sprache, die das Volk spricht, hort
und diese niederschreibt, damit dasselbe Volk dann die biblische Bot-
schaft in wieder seiner eigenen Sprache vernehme! So wurde das Werk
Bifruns zu einem bedeutungsvollen Grundstein fiir die spitere Ge-
schichte der Bibeliibersetzungen und eo ipso fiir die Weiterentwick-
lung der Reformation auf dem ladinischen Boden. Es war dem Same-
daner Juristen gelungen, biblische Texte in die romanische Alltags-
sprache zu tbertragen. Ja, sein pium desiderium, mit dem er iiber-
haupt erst ans Werk gegangen war, sollte in Erfiilllung gehen: sein
opus blieb nicht nutzlos, sondern gereichte zum Heil seiner gliubigen
Mitchristen; das Bifrun’sche Neue Testament fand begeisterte Auf-
nahme; schon nach 8o Jahren war es vergriffen. Und es ist nicht zu
tibersehen, welch gewaltige Rolle gerade diese Ausgabe der Heiligen
Schrift in den schweren Zeiten der Gegenreformation spielte: die
Evangelischen besallen in threm «Nuof Sainc Testamaint» einen feste-
sten Halt.

Giachiam Bifrun hatte durch seine Ubersetzung und Schaffung der
ladinischen Schriftsprache den Grundstein zur Entwicklung der rito-
romanischen Bibeliibersetzungen gelegt. Es ist nicht zu dreist, wenn
man sagt, er hitte auf rdtoromanischem Boden dhnliche Pionierarbeit
geleistet wie ein Luther auf deutschsprachigem.

Auf dem von ihm errichteten Fundament konnten dann spiter
andere weiterbauen. Wohl mochten diese noch Verschiedenes dndern,

39



korrigieren, anders formulieren: das Fundament verlor dabei nie an
seiner einzigartigen Geltungskraft.

Im Jahre 1607 gab der Priadikant Liizi Papa, ein Enkel Bifruns, das
Nuof Testamaint seines Vaters in sprachlich ein wenig verbesserter und
typographisch umgeanderter Form in zweiter Auflage (Druckort:
Poschiavo) heraus.

Die entscherdende Bewdhrungsprobe

Nachdem der erste Schritt nun getan war, folgten in kurzen Ab-
standen neue Ubersetzungen oder Neuauflagen alter Werke.

Im Jahre 1562 wurden die Psalmeniibersetzung, geistliche Lieder
und ein Katechismus des Pradikanten Duri Campell veroffentlicht. . .
Werke, die dank ihrer schlicht-lebendigen Sprache sehr gute Auf-
nahme fanden.

Neue Ausgaben der Ubersetzungen Campells und Bifruns erschie-
nen 1606/07, ein Katechismus von Coradin Toutsch im Jahre 1613,
eine romanische Vertffentlichung von Jesus Sirach durch Luzi Papa
1613/1628 1n Poschiavo/Ziirich.

Damit hatten schon die ersten Jahrzehnte der ladinischen Schrift-
sprache dem Engadiner evangelischen Volke eine Vielfalt von kost-
barer Literatur ausgehdndigt: Fibeln, Katechismen, Wegweisungen
far Konfirmanden, Gebete und Predigten, Psalter, einzelne Abschnitte
aus dem Alten Testament und als Wertvollstes das Neue Testament in
der Muttersprache!

Die neu geschaffene Schriftsprache fand nun schrittweise nattrlich
auch Anwendung in der katholischen Kirche (man denke an Gian Pei-
der Schalchet), aber auch auf andern als nur religiosen Gebieten der
Literatur. Gleichzeitig strebte die linguistische Verbesserung vorwérts.
Von einem geordneten Sich-Entwickeln und Sich-Vervollstindigen
der Schriftsprache aber konnte noch nicht die Rede sein; denn die poli-
tischen und konfessionellen Wirren, welche das Biindnerland nun wih-
rend Jahrzehnten in Aufruhr brachten, hemmten auch die literarischen
Bestrebungen recht arg. So konnten beispielsweise die Priadikanten
Antonius Ursus, Nikolaus Papa und Joan Pitschen Saluz, welche die
Ubersetzung der ganzen Heiligen Schrift ins Romanische in die Wege
zu leiten begannen, thr Werk nicht beenden. Die politischen Wirren

40



waren iibers Land hereingebrochen und riefen auch die Pridikanten
sozusagen als Erste von der Studierstubenarbeit hinaus aufs blutige
Kampffeld, wo es galt, fiir Sein oder Nichtsein des so hart eroberten
evangelischen Eigengutes zu fechten. Die ritischen Téler — und insbe-
sondere auch das Engadin — wurden vom wahnwitzigen Ringen aller
mit allen vom 16. ins 17. Jahrhundert heimgesucht.

Die sog. «Bindner Wirren» brachten die Talschaften in tiefstes
Elend, in parteipolitische Zerkliftung, konfessionellen Hader, wirt-
schaftliche Not und fremdldndische Unterjochung.

Auf religiosem Boden war fiir die Reformation der Zeitpunkt ge-
kommen, sich hart kimpfend zu bewédhren oder dem michtigen An-
sturm der Gegenreformation zu unterliegen. Es sollte eine lange Zeit
unermiidlichen Kampfes werden. Die Reformation muBte sich und
ihrem zihen Gegner beweisen, ob sie mit ihrem zentralen Anliegen
tatsichlich derart fest verbunden sei, daB} sie auch bereit und fihig
wire, es mit threm ganzen Einsatz zu verteidigen; ihr zentrales An-
liegen aber war: das Wort Gottes, das biblische Kerygma. Darauf also
kam es an: ob die Evangelischen gewillt und imstande wiren, ihre
Kirche, ihr allgemeines Priestertum zu wahren, welche auf das Wort
Gottes gebaut sein wollten. Und damit war gleichzeitig klar: es mufite
sich nun erweisen, ob das evangelische Volk mit der Heiligen Schrift
verbunden war. Demzufolge kam jetzt dem evangelischen, ladinischen
Schrifttum eine besondere Bedeutung zu. Ja, es wurde dieses gewisser-
mafen einer Bewdhrungsprobe unterzogen.

Das Ergebnis sei vorweggenommen: die ratoromanische religiose
Literatur war dazu berufen, gerade in der Zeit der bittersten Not einen
wertvollsten Dienst fiir die Evangelischen zu tun! Das muttersprach-
liche Schrifttum legte tiber sich selbst das schonste Zeugnis ab: es war
bereits zum unbesiegbaren Riickhalt fiirs Volk geworden. Der Ro-
mane war mit «seiner» religiosen Literatur schon derart fest verbun-
den, daB3 er darin nicht nur einen wirklichen innern Halt besal}, son-
dern auch gleichzeitig eine Wafle, mit der er unerbittlich gegen die
Sendboten der Gegenreformation ins Feld zog. Was vielleicht selbst
ein Bifrun und andere kaum zu vermuten gewagt hatten, war Wirk-
lichkeit geworden: in wenigen Jahrzehnten hatte die Reformation —
und dies ganz entscheidend dank der direkten Verkiindigung in der
ratoromanischen Sprache in Predigt und Literatur! —in den ritoroma-

41



nischen Talschaften Biindens so sichern Boden gewonnen, dall deren
Anhidnger zu dessen Verteidigung in heiligem Kampfeswillen alles ein-
zusetzen bereit waren.

Man darf niemals mit heutigen MaBstiben messen. Literatur ist
heute —leider besonders auf religiosem Gebiet — meistens Lesewort. Das
aber galt keineswegs im Ratien des notleidenden 17. Jahrhunderts! Da
war das Schriftgut (und innerhalb desselben besonders die Bibel) fiir
den Evangelischen durchaus ein entscheidendes Lebewort, das deshalb
Antrieb, Kraft und Macht zum Kampf gegen den konfessionellen
Gegner spenden konnte. Doch, man lasse zeitgendssische Belege spre-
chen: wie waren doch die Sendlinge der Gegenreformation im Enga-
din, die Kapuziner, verdrgert — erstaunt, sozusagen kein einziges re-
formiertes Haus zu finden, in welchem nicht ein romanisches Neues
Testament, der Katechismus Galvins, ein Gebet- und Gesangbuch vor-
handen gewesen wiren (vgl. Frigg A., Die Mission der Kapuziner in
den ridtoromanischen und italienischen Talschaften Ritiens im 17.
Jahrhundert, p. go)! Die Gegenreformation fand die Reformation ge-
wappnet vor! Und gegen solche Waffen anzukdmpfen, sollte den Ka-
tholiken nicht leicht werden. Zwar sahen die Kapuziner-Missionare
rasch genug, woher die Evangelischen entscheidende Kraft schopften;
und an diesem Lebensnerv wollten sie deshalb auch die Engadiner
lahmen: die Missionare Roms leiteten einen groflen Ansturm gegen
das evangelische Schrifttum ein. Was sie an evangelischen Streitschrif-
ten, Katechismen, Gebet- und Gesangbiichern usw. ergattern konnten
— und es war nicht wenig! —, rafften sie zusammen und verbrannten es.
Sie wullten, welchen Schlag sie damit gegen die Evangelischen fiihr-
ten. .. nur darum wird begreifiich, wie sie sich dieses «Sieges» trium-
phierend riifunten (vgl. 1. c.); es war ithnen klar, dafl sie nicht blofl Buch-
staben vernichteten, sondern den Evangelischen das Lebende be-
rithrten.

Die Verwurzelung des religiosen Lebens des Engadiners in seiner
Muttersprache war viel zu fest, als dafl die Kapuziner es vermocht
hitten, mit der Vernichtung der Literatur auch gegen das Romanische
als Trdgerin der Religion aufzukommen! Im Gegenteil: die Gegen-
reformation multe sehr grofle Konzessionen machen, die ihr selbst
recht unliebsam sein mochten: die Kapuziner sahen sich veranlaBt,
baldmoglichst «Ersatz» fur die zerstérten evangelischen ladinischen

42



Schriften herbeizuschaffen! Welch einzigartiges Zeugnis fiir den hohen
Wert der. .. evangelischen romanischen Schriften!

In Nachahmung der Arbeit der Evangelischen bemiihten sich nun
also die Katholiken, dem Engadiner katholische Katechismen, Erbau-
ungs- und Streitliteratur in seiner Mundart in die Hande zu drucken.
Es blieb dem Evangelischen dann ja immer noch freigestellt, diese
Schriften nicht zu lesen, wiewohl sie in seiner Muttersprache geschrie-
ben waren!

Interessant nahm sich allerdings die Stellung der Kapuziner zum
entscheidenden romanischen Werk aus: zur Ubersetzung des Neuen
Testamentes; der fanatische Kapuzinerobere in Riatien, Pater Igna-
tius von Casnigo, hatte seinen Moénchen verboten, mit der evangeli-
schen Literatur auch das Neue Testament zu beseitigen! Nach seinem
Geheil sollte dieses den Engadinern belassen werden, bis ein Katholik
eine Ubersetzung der Vulgata geschaffen hiitte, die dann ebenfalls
den Ritoromanen in die Hand gedriickt werden sollte. Letzteres
scheint sich dann allerdings nicht verwirklicht zu haben; dafir aber
blieb dem Volke sein ladinisches Neues Testamnet auch in der Zeit der
furchtbaren Wirren und damit den Evangelischen ein nicht zu unter-
schiatzender Wall gegen die Gegenreformation.

Trotz der vielen Schwierigkeiten und Hindernisse verharrten die
Reformierten auch in der Zeit der Wirren nicht untitig in der For-
derung ihrer muttersprachlichen Verkiindigung. Einen wesentlichen
Beitrag leistete der «Laie» Joann L. Gritti (Griti) von Zuoz; er iiber-
setzte christliche Gebete des Johannes Avenarius nebst einigen bib-
lischen Versen ins Ladinische (Basel 1615; weitere Auflagen erschie-
nen 1627, 1051, 1680, 1734, 1812). Gritti war ein guter Kenner des
Griechischen. So wagte er sich auch an eine Ubersetzung des Neuen
Testamentes; vor ihm lag ja das Nuof Testamaint des Bifrun: eine be-
deutende Stiitze zu seiner Arbeit. Gritti unterlief es nicht, sehr griind-
lich lateinische, deutsche und italienische Texte zu vergleichen und
dann auf Grund dieser Uberpriifung Bifruns Werk zu verbessern (aller-
dings besall er Grund genug, trotz vorgenommener Korrekturen, in
der «Praefatiun» die Arbeit Bifruns gebithrend zu wiirdigen!) Als
Neuerung hatte Gritti in seinem Neuen Testament die Verseinteilung
vorgenommen, die bel Bifrun noch gefehlt hatte.

43



Es ist interessant festzustellen, dafl die Evangelische ratische Synode
mit reger Anteilnahme die Entwicklung der Bibeliibersetzungsarbeit
verfolgte. Allerdings muflte ja gerade der Synode auBlerordentlich viel
dran liegen, den Geschehnissen im Engadin wache Aufmerksamkeit zu
schenken; denn in dieser Talschaft war das entscheidende Bollwerk
gegen die von Siiden anstiirmende Gegenreformation errichtet wor-
den und dort kimpften die unentwegtesten Pradikanten mit ihren Ge-
treuen. Es mulite also mehr als nur ein Akt der Solidaritit sein, wenn
die Synode auch der Entwicklung der religitsen ladinischen Literatur
Beachtung schenkte!

J. L. Gritti starb vor der Drucklegung seiner Arbeit. Sein Neues
Testament erschien dann im Jahre 1640 in Basel, versehen mit einer
« Zensur» namens der Synode (wobei Esaias Schucanus die lateinische
Approbation unterzeichnete).

Die Schulser Bibla

Es war den Engadinern gelungen, ihr muttersprachliches Neues
Testament auch in den stirmischen Zeiten von Krieg, Verfolgung
und Pest zu behalten, ja sogar einen verbesserten ladinischen Text zu
schaffen. Als die Sturmfluten wieder allmihlich abzuebben schienen
und insbesondere die evangelischen Gemeinden des Engadins groBartig
glaubensgestiarkt sich wieder ruhigerem Leben zuwenden durften,
muBte auch die Ubersetzungsarbeit im Dienste der biblischen Ver-
kiindigung erneut in FluB3 kommen. Vor allem mufte es naheliegen,
in Bilde auch das Alte Testament ins Ladinische zu ubertragen. Ei-
nen Anfang dazu machte der Pradikant joan Pitschen Saluz von Lavin.
(Saluz war ein Urenkel des Reformators Philipp Gallicius). J. P. Sa-
luz war geboren um 1595, dann durch eine entbehrungsreiche Jugend-
zeit hindurch gegangen. Er wurde in den Jahren der schwersten Not
einer der unerschrockensten Pradikanten und zu einem der schroff-
sten Gegner der Kapuzinermission im Unterengadin. In den Jahren
der Kriegswirren wurde er wegen seiner kirchlichen und politischen
Aktivitit mehrmals des Landes verwiesen und in Gefangenschaft ge-
setzt. Aber gerade in diesen polemikreichen Zeiten entstanden seine
wertvollen Schriften: im Jahre 1649 verfalite er als kimpferische Aus-
einandersetzung mit den Boten und mit der Botschaft der Gegen-

44



reformation sein «Fundamaint ¢ Compilgiamaint da la granda diffe-
rentia ¢ contrarietad, chi es in ilg fat dalg Salid, taunter ils praedi-
cants, serviaints da Jesu Christi: et ils Capuciners Franciscaners, serui-
aints dalg Papa da Roma». Bereits im folgenden Jahre erschien vom
selben Verfasser «Capuciner», eine Ubersetzung und vor allem eine
fiir die Beleuchtung der Zeitgeschichte interessante Kommentierung
des gleichnamigen Werkes von Pierre Du Moulin (Peter Molinius).

Doch sah J. P. Saluz seine Aufgabe nicht blof3 darin, durch Pole-
mik mittels der Sprache des Volkes gegen die Polemik und die Sprache
der Kapuziner zu wirken! Es war nicht sein Wille, ausschlieBlich im
Lager der Gegner alles niederzureiBen; er war sich vielmehr gut ge-
nug dessen bewult, dal man 1m eigenen Lager vortrefiliche Autbau-
arbeit leisten mul}, wenn es gilt, im harten Kampfe bestehen zu wollen.
Und tatsachlich vollbrachte Saluz, wie kaum ein anderer in dieser
Zeit, von dieser bedeutungsvollen Erwidgung her GroBartiges: in
unermiidlichem Einsatz war er bestrebt, den Evangelischen in den
Jahren der politischen Wirrnis, der seelischen Zermurbung und der
katastrophalen Not den besten Halt zu verschaffen: jenen vom Glau-
benserlebnis und vom Worte Gottes her. Um derart als Seelsorger
wirken zu kénnen, war er bemiiht, dem leidenden Engadiner wieder
Schriften der Bibel zu besorgen. Vor allem sollte es nun doch mog-
lich werden, auch alttestamentliche Texte zu erschlielen. Ja, Saluz
wagte in seinem Glaubenseifer, recht groBe Pline ins Auge zu fassen:
er erwirkte sich im Jahre 1659 vom Bundestag das Recht, im Unter-
engadin eine Druckerel griunden zu dirfen. Jetzt mufite es moglich
werden, in verhaltnismadBig kiirzerer Zeit dem Bediirfnis des Engadins
nach ladinischer Literatur Geniige zu leisten. Zusammen mit anderen
Priadikanten (besonders Jac. Andri Dorta) konnte Saluz nun drangehen,
groBere Aufgaben zu verwirklichen, vor allem: biblische Texte ins
Ladinische zu tibertragen und sie so dem Volke zugidnglicher machen.

Zwar hatte Saluz bereits im Jahre 1657 eine sehr gut gelungene
und durch inhaltreiche Kommentierung bedeutungsvolle Ubersetzung
der «Genesis» ber H. Hamberger in Ziurich herausgegeben (Salutz
Joan Pitschen. Da la Biblia ilg priim cudasch dalg Songk Profeed Moy-
sis, nominad Genesis). Die nachfolgenden Ubersetzungen aber er-
schienen vom Jahre. 1661 an nun in der «Schulser Druckerei»: vorerst
eine katechetische Schrift «Medicina da scoula», dann bereits 1662

45



«Da la S. Biblia ilg secuond cudasch, dalg S. Profeed Moysis, nominad
Exodus». Letzterem Werk waren auch schon einige Kapitel des Levi-
ticus beigefiigt. Leider starb J. P. Saluz, bevor seine Ubersetzung des
Alten Testamentes mehr Gestalt hdtte annehmen konnen. Aber der
Beginn, den er gemacht hatte, mullte aus sich selbst heraus bedingen,
daB andere Berufene die Vollendung schaffen wiirden. Und tatsich-
lich trat ein dem Saluz dhnlich markanter Pradikant in dessen FuB3-
stapfen: Nicolaus Anthonius Vulpius (Vuolp).

Zwar ging N. A. Vulpius nicht daran, die Leviticus-Ubersetzung
des Saluz fertigzustellen. Mag sein, ermunterte ihn der Inhalt der
alttestamentlichen Geschichtsbiicher wenig — und das umsomehr, als
die 2 besonders bedeutsamen ja schon lbersetzt waren! Dafir rich-
tete sich sein ganzes Augenmerk auf den Psalter; dieser muBte nach sei-
nem Dafiirhalten unbedingt dem Engadiner in seiner Muttersprache
zuginglich gemacht werden. Ja, man ist fast geneigt zu urteilen, Vul-
pius sei hierin wie Martin Luther von der heiligen Uberzeugung er-
talt gewesen, gerade der Psalter berge die Kostbarkeiten in sich, die
dem Christenmenschen nicht vorenthalten werden dirfen! Luther
hatte in den Psalmen manche fir das Kerygma wesentlichste Texte
gesehen, diese christozentrisch gedeutet und so den Psalter, also Schrif-
ten des Alten Bundes, verchristlicht. Kaum andere Erwigung stellte
N. A. Vulpius an: er sah in den Psalmen ein vollstindiges Summarium
der gesamten Verkiindigung der Bibel — mit seinen eigenen Worten
gesagt: «ina curta impro perfetta summa ¢ compilgamaint da tot la
Bibla». Muf} es deshalb nicht verstindlich sein, dall Vulpius die von
Saluz begonnene Leviticus-Ubersetzung nicht fortsetzte, sondern sich
lieber an die Ubertragung des Psalters wagte?

So entstand allméahlich, im unterengadiner Idiom, eine «Biblia
pitschna»: eine Sammlung der Psalmen und einiger geistlicher Lieder.
N. A. Vulpius starb jedoch im Jahre vor der Vollendung des Werkes;
sein Sohn, Facobus Anthonius, konnte dann aber 1666 (nach Uberwin-
dung nicht geringer finanzieller Hindernisse) die «Biblia pitschna»
bei J. A. Dorta, Scuol, herausgeben.

Trotz ihrer ansehnlichen Bedeutung vermochte diese «Kleine Bibel»
aber den Ruf nach einer Gesamtbibel nicht zum Verstummen zu brin-
gen. Im Gegenteil: sie selbst, sowie die Genesis- und Leviticus-Uber-
setzung des Saluz mufBliten gewissermaflen Vorarbeit zur Herausgabe

46



einer «Bibla granda» sein! Und tatsichlich war es den berufenen
Pridikanten selbstverstindliche Pflicht, eine Gesamtbibel anzustre-
ben; J. A. Vulpius leistete sogar den hauptsdchlichen Beitrag dazu,
unterstiitzt vor allem auch durch J. A. Dorta.

Aber der Weg zum Ziel sollte ein langer und miihevoller werden.
Wihrend beinahe zehn Jahren safl J. A. Vuolp pflichtgetreu iiber
minutisser Ubersetzungsarbeit; 1674 waren die ersten Manuskripte
druckbereit. Auch hatte die Synode am 21. Juni desselben Jahres ihre
Approbation gegeben. Dann aber folgte eine nur langsam fortschrei-
tende Drucklegung; drer Pradikanten (C. S. Blech, M. Stupan, ]J.
Martin) iberpriften grindlich Kapitel um Kapitel. Es verstrichen
darob funf Jahre, ehe das Opus fertig gedruckt war. Nicht dal} die
Zensurarbeit der drei Pridikanten Ursache zur groBen Verzégerung
gewesen ware! Die Grinde lagen anderswo: die Schulser Offizin,
diese fiir die Evangelischen des Engadins so wertvolle Institution, lief3
es sich angelegen sein, in jeder Beziechung nur ihr Bestes zu vollbrin-
gen, um dem Ladiner in ernster Zeit ebenfalls das Beste iibergeben zu
kénnen: Gottes Wort in Heiliger Schrift! Und so konnte dann end-
lich im Jahre 1679 der Synode die Mitteilung gemacht werden: die
erste Gesamtausgabe der unterengadiner Bibel in einem prachtvollen
groflen Foliobande, ein Glanzstiick der Schulser Druckerei, liege nun
vor.

Nach langer gemeinsamer Arbeit hatten die Priadikanten Jakob
Anton Vulpius und Jakob Heinrich Dorta «La Sacra Bibla; quai ais
tuot la Sancta Scrittiira. . .» (inkl. Apokryphen) als ein hehres Denk-
mal ihrer eigenen und ihrer evangelischen Zeitgenossen Religiositit
geschaflfen.

Die sogenannte «Schulserbiebel» zihlte in ihrer ersten Auflage
2000 Exemplare. .. ein einzigartiges Zeugnis reformatorischen Glau-
benseifers: ein Volklein von etwa 6ooo Evangelischen hatte sich da-
mit selber die Bibel in seiner Muttersprache gegeben; und das iiber-
dies noch in Zeiten, da Not und Konfessionskampf iiber dem Lande
schwebten! ,

Die Schulserbibel war durchaus dazu angetan, «ein Hausbuch
der protestantischen Ladiner» (so urteilt C. Decurtins in: Grober G.,
Grundri3 der romanischen Philologie, II. Bd., 3. Abtlg., p. 241) zu
werden. Sie war namlich in gut verstandlicher, volkstiimlicher Sprache

47



geschrieben. Denn fiir Vuolp und Dorta war das Ladinische nicht
Sprachwissenschaft allein. Ihnen sollte 1ihr eigenes Idiom ein bestes
Mittel sein, der Mission zu dienen, die sie als Priadikanten in ihrer
mindlichen Verkiindigung ebenfalls erfiillten. Ihre Bibeliibersetzung
multe also zuallererst, wie die Predigt ihrer Verfasser von der Kanzel,
direkte Verkiundigung sein. Gerade deshalb bedeutete fur Vulpius
und Dorta das Ladinische nicht einen simplen Vorrat an Wortern,
die man wie Bausteine zu gefilligen Mosaiken zusammenfiigt. Vom
hebriischen Urtext her wiren sie zwar nur allzuleicht in Versuchung
gekommen, ganz einfach Wort an Wort, Buchstabe an Buchstabe zu
reihen — waren nicht die ersten Ubersetzer des Alten Testamentes in
die deutsche Sprache recht oft diesen nachteiligen Weg gegangen? Aber
Vuolp und Dorta waren sich dessen offensichtlich bewuB3t, daB3 es nicht
anging, dem Leser ein buntes Wort- oder Lesemosaik vorzulegen.
Thnen selber — den Verfassern der Ubersetzung — war das Alte Testa-
ment ja mehr ,viel mehr als Wort, Buchstabe; es bedeutete thnen Le-
ben, Leben, das sich nicht schematisch ordnen und fiigen l48t, Leben,
das sich nicht nach feststechenden Regeln der Rhetorik einfach aufs
Papier hitte bannen lassen. Ihnen selber war es Leben.. . ihren Mit-
christen, der Gemeinde sollte es ebensosehr als Lebewort iibermittelt
werden, als direkte Verkiindigung. Diesem Anliegen aber wurden sie
nur gerecht, wenn sie die alttestamentliche Botschaft in der Sprache
weitergaben, die das Volk horte und verstand: im Ladinischen. Und
das zu verwirklichen, dazu waren die zwei Pradikanten berufen und
befahigt gewesen. Sie sahen das darin bestitigt, dafl ihre Bibel — trotz-
dem deren Anschaffung sehr kostspielig war — grofB3¢ Verbreitung
fand und fir das Unterengadin der Bedeutung von Luthers Uber-
setzung fir das deutsche Sprachgebiet etwa gleichkam.

So besalBl der Engadiner die Bibel in schlichter, lebendiger Sprache.
Die Verfasser hatten sich sogar bemiiht, dem Leser neben dem Text
oft jeweils am SchluBle der Kapitel auslegende Erklarungen zu geben;
auch Konkordanz-Angaben fehlten nicht; unklare Ausdricke wur-
den in Randbemerkungen erlidutert.

Im Jahre 1743/46 wurde in Scuol bereits eine 2. Auflage der Bibla
mit Korrekturen und Ergidnzungen herausgegeben. Die Sprache
wurde durch den Priadikanten Nott a Porta in Scuol nach Méglich-
keit verbessert. (Druck: Gadina und Rauch, Scuol).

48



Im 19. Jahrhundert erschienen wieder (meistens als wenig ver-
anderte Auflagen) einzelne Schriften neu:

1806 in Luzein von Lucius Pol ein Neues Testament im unter-

engadiner Idiom;

1812 in Basel das Neue Testament;

1815 in der Druckerei Otto in Chur mit Hilfe der Basler und Lon-

doner Bibelgesellschaft das Alte Testament;

1836 in Paris ein Neues Testament;

1861 (und II. Auflage 1883) in Chur von Janett Menni das Neue

Testament in oberengadiner Version;

1867 in Frankfurt a. M. mit Hilfe der englischen Bibelgesellschaft

das Neue Testament und die Psalmen;

1870 in Ko&ln mit Hilfe der englischen Bibelgesellschaft wieder die

ganze «Sancta Biblia».

Neben diesen Bibeliibersetzungen wurden zahlreiche andere la-
dinische Werke zu Gebrauch in Haus, Schule und Kirche veroffent-
licht. So war das Romanische ein bester Tridger und Diener der Refor-
mation und ein stiarkstes Bollwerk gegen den Ansturm der Gegen-
reformation geworden. Oder umgekehrt gesagt: Das evangelische Sonder-
gut vertiefte sich und wurde gerettet, weil es sich mit Hilfe der Volkssprache
ganz tief ins Volk eingewurzelt hatte!

Durch die Reformation hatte die volkseigene Sprache neues Ge-
wicht erlangt (vgl. auch G. C. Mouth, Ils dialects raetoromontschs,
zit. n. Decurtins C., Riatoromanische Chrestomathie, I. Bd., p. 706):
Die Reformation hatte es sich angelegen sein lassen, dem Volk die
Elemente der Verkiindigung und Unterweisung — die Bibel (vor allem
das Neue Testament), den Katechismus, den Psalter und religiose |
Lieder, Gebetsbiicher und apologetische Schriften — in der best ver-
standlichen Sprache, also in der Muttersprache, zu besorgen. Und sie
sah in der Folge die schonsten Friichte reifen.

«lLa soncha scrittz'im»l

Seit den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts brachte die
Wissenschaft sowohl in der biblischen Quellenforschung als auch auf
linguistischem Boden viele neue Ergebnisse zutage. Das Romanische
wurde zusehends vor allem in vorteilhafter Weise von den sprachli-
chen Fremdkorpern gereinigt. Die Philologen, aber auch der Mann

49



des Volkes, empfanden es als innerliches Anliegen, die Muttersprache
in ithrer vollsten Echtheit zu pflegen und zu wahren. Wie aber sollte es
da dann nicht auch ein brennendes Anliegen sein, auch die Heilige
Schrift in bestem Ladinischem zu besitzen?

Zur Zeit der Reformation und Gegenreformation hatte man voll-
umfdnglich um die Bedeutung der Bibel in der Volkssprache gewulfit.
Diese Bedeutung war auch in den spiteren Jahrzehnten nie herabge-
mindert worden. Und doch bestand ein Unterschied: im 16. und 17.
Jahrhundert war der Ruf nach der romanischen Bibel lauter gewesen.
Es war der Ruf nach dem ganz Neuen. Anders in spaterer Zeit: da hatte
man ja die ladinische Bibel bereits. Das Bediirfnis nach etwas ganz
Neuem war nicht mehr vorhanden. Das schlol aber doch nicht aus,
dafl man nach einer Erneuerung rief.

Man mubBte sich namlich eingestehen, dafl im Laufe der Zeit in
verschiedenen Disziplinen — vor allem auch in der biblischen Sprach-,
Text- und Auslegungswissenschaft — mannigfaltige Anderungen ein-
getreten waren. Man muBte zugeben, dall die bisherigen Uberset-
zungen in einzelnen Punkten sprachlich oder inhaltlich anfechtbar
geworden waren. Religions- und Sprachwissenschaft hatten in ihren
Erkenntnissen Fortschritte gemacht. Wer sich ernsthaft mit biblischer
Verkiindigung befassen wollte, konnte sich diesen Tatsachen nicht
mehr verschlieBen. Er mullte erkennen, dall die alten Bibeliiberset-
zungen nicht mehr ganz befriedigten. Ihr Kleid war zu fremdartig
geworden.

Somit war die Biblia von 1870 (oder gar frithere!) ihres Vorpostens
enthoben. Und zusitzlich fiel betrachtlich ins Gewicht, daB3 die la-
dinischen Ausgaben kaum mehr erhiltlich waren.

Aus innerem und AuBlerem Bedirfnis mufite darum ein Neues getan
werden.

Die Pfarrer des Kolloquiums Unterengadin/Minstertal nahmen
sich pflichtbewuBt der Angelegenheit an. Sie waren sich dessen be-
wullt, dalBl es einzig und allein darum gehen kénne, dafl man Mittel
und Wege zur Herausgabe einer neuen ladinischen Ubersetzung ei-
ner Vollbibel suchen miisse. Das Kolloquium iibertrug sich damit selber
eine groBe und schwierige Aufgabe. Diese auszufiithren, erheischte viel
Zeit; ja, Aussicht auf Verwirklichung bestand nur dann, wenn die
Ubersetzung schrittweise vorgenommen wiirde.

50



Am 1. Mai 1923 hatte das Kolloquium beschlossen, cine neue

Ubersetzung der Gesamtbibel anzustreben.
Vorerst entschied man sich, das Neue Testament und die Psalmen zu
tbertragen. Jachen Ulrich Gaudenz, Pfarrer in Zernez (ein gewiegter
Neutestamentler und tief im Ladinischen verwurzelter Linguist), ging
an die Ubersetzung des Neuen Testamentes. Pfarrer Rudolf Filli in
Valchava hingegen erklirte sich bereit, den Versuch mit der Uber-
tragung der Psalmen zu machen.

Beide Ubersetzer gingen bei ihrer miihevollen Arbeit vom Urtext
aus; und beide sahen sich — wie einst Luther mit seiner deutschen
oder Bifrun mit seiner ladinischen Ubersetzung — vor die Tatsache
gestellt, daBB Griechisch und Hebréisch nicht ganz simpel im Roma-
nischen imitiert werden diirfen.

Gaudenz und Filli hatten sich entschlossen, eine dem Volke verstiand-
liche Sprache zu schreiben. Darum muliten streng wissentschaftliche
Formen dahinfallen; und vor allem waren sie bestrebt, endlich einmal
die altiiblichen Italianismen auszumerzen. Aber um diese berechtig-
ten Forderungen ganz durchfithren zu kénnen, galt es, manches
Hindernis in mithevoller Arbeit zu nehmen. Besonders schwierig ge-
staltete sich die Orthographie — es fehlte noch der neue «Dicziunari».

Die zwei Ubersetzer arbeiteten wihrend sieben Jahren mit nie
erlahmendem Eifer, um dem romanischen Volke seine Bibel zu geben.
Im Jahre 1952 lag ihr Werk auf: «Nouv Testamaint ¢ Psalms», Engadin
Press Co., Samaden e San Murezzan.

Die Ubersetzer hatten es an unsiglichem Flei und Liebe, am
Respekt der langen Tradition und doch auch am erforderlichen En-
gegenkommen der zeitgendssischen Exegese und der Sprache gegen-
uber nicht fehlen lassen.

Die Finanzierung des Neuen Testamentes von 1932 geschah unter
groBartiger Unterstiitzung durch Professor Dr. Jon Luzzi in Florenz.
Er hatte Finanzierungspline entworfen; und dank seines person-
lichen Einsatzes flossen ansehnliche Beitriage von verschiedener Seite
zu, sodall die notwendigen Gelder schon vor der abgeschlossenen
Drucklegung beisammen waren.

Der Engadiner hatte nun sein Neues Testament und seinen Psalter.
Diese beiden aber sind dem Evangelischen nur dann ganze Frohe Bot-
schaft, wenn sich ihnen das Alte Testament vorhergehend anreiht.

51



R. Filli hatte sich bei der Ubersetzung der Psalmen als Kenner von
Urtext und ladinischer Sprache, als Kenner der geistigen Welt des
Alten Testamentes und der Welt des Ladiners ausgewiesen. Er war
darum berufen, das ganze Alte Testament ins Romanische des Unter-
engadins zu ibersetzen. Damit wurde ithm jedoch fast unermeflliche
Arbeitsbiirde aufgeladen. Er wich aber nicht aus. Ja, er entsagte so-
gar vom Jahre 1941 an dem Pfarrdienst in den zwei Mdinstertaler
Gemeinden (Valchava und S. Maria) um sich von da an ganz aus-
schlieBlich der strengen Ubersetzungsarbeit widmen zu kénnen.
Wihrend mehr als sieben Jahren sall er iiber dem hebraischen Text,
Kommentaren und guten modernen Ubersetzungen — besondere
Dienste erwies ihm die Ziircherbibel von 1931 — und versiumte darob
doch nicht das sosehr Entscheidende: eigenem Ermessen in Freiheit
Raum zu belassen! Sein Amtsbruder J. U. Gaudenz war ithm bei der
Arbeit Helfer. Aber auch die verschiedenen Kritiker blieben nicht
stumm abseits. Schon ein Bifrun hatte ja ein Gleiches erleben miissen,
und das nicht zuletzt zum. .. Nutzen des Werkes.

Im Jahre 1951 wurde in der Stamparia engiadinaisa S. A., Same-
dan, unter Leitung von H. Pulver mit dem Drucke einer Auflage von
5000 Exemplaren begonnen.

Aus nah und fern flossen finanzielle Beitrdge. Unter dem Rufe
«Pro Bibla rumantscha» wurden in der gesamten Schweiz in den
evangelischen Gemeinden Kollekten gesammelt. Es ging insgesamt
der nahmhafte Totalbetrag von Fr. 8o 030.— ein; das erlaubte die
verbilligte Abgabe der Bibel und legte damit der Heiligen Schrift
den Weg ins Volk frei.

So wurde im Jahre 1959 die Gesamtbibel als «La soncha scrittiira»
zum fiinften Male fiir das kleine ladinische Volk veroffentlicht: das
Alte Testament als Frucht der langjihrigen Arbeit Fillis, das Neue
Testament als revidierte Neuveroffentlichung des Werkes von J. U.
Gaudenz aus dem Jahre 1g932. (Im Anhang sind beigefiigt: Cronolo-
gia biblica, Register da texts biblics, geographische Karten).

Luther konnte einst von seiner deutschen Bibel sagen: «Man fin-
det in meiner Bibeliibersetzung mehr als in Kommentaren». Gleiches
gilt von der neuesten ladinischen Version: in dieser erhielt das romani-
sche Volk nicht bloB eine «Ubersetzung» gemeinhin. Filli und Gau-
denz iibersetzten nicht nur als Sprachkenner, sondern auch und zu-

”2



vorderst als Bibelausleger, christliche Theologen, als Seelsorger, als
Diener an der Gemeinde.

Was im Laufe der Jahrhunderte an Wort, Begriff oder Formu-
lierung als lebendiges christliches Wort, Begriff’ oder Formulierung
ins Herz des Ladiners gedrungen war, stellten sie wieder auf den
Leuchter, damit es allen leuchte, die im Hause sind. . . in dem Hause,
wo der schlichte glaubensstarke Engadiner seinem harten Tagewerk
nachgeht als treuer Haushalter vor allem auch des alten reformato-
rischen Erbes seiner Viiter.

Gaudenz und Filli hatten damit einer Volksgruppe eine grofle
Gabe iiberreicht. Der «Laie» kann nun seine Bibel in seiner Sprache
lesen, ohne das Gefiihl haben zu miissen, Antiquiiertes vor sich zu
haben; der Pfarrer unterweist seine Schiiler und von der Kanzel her
seine Gemeinden wieder in vollstem BewulBtsein, in Wort, Inhalt und
Sinn verstindlich zu sprechen. Welch kostbare Zukunft fur das Kirch-
gemeindeleben, fiir den romanischsprachigen Evangelischen damit
angebahnt ist, kann nur der ermessen, der weifl, wie grol3 die Not
bis anhin war.

Die groBle Arbeit von Gaudenz und Filli fand nicht nur beim
Engadiner Volke die gebithrende Wiirdigung; auch die theologische
Fakultit der Universitiat in Basel wullte zu schitzen, was zwei ladinische
Pridikanten im Dienste ihres Pfarramtes und im Dienste an der evan-
gelischen Gemeinde vollbracht hatten; sie lieB darum am Dies aca-
demicus vom Jahre 1953 den zwei Ubersetzern die Diplome des
Ehrendoktorates iiberreichen.

(SchluB3 folgt)

53



	Die Geschichte der evangelischen rätoromanischen Bibelübersetzungen

