
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1958)

Heft: 1-2

Artikel: Die Geschichte der evangelischen rätoromanischen
Bibelübersetzungen

Autor: Frigg, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geschichte der evangelischen rätoromanischen

Bibelübersetzungen
Von Pfr. Dr. Albert Frigg

VORWORT
Es geschieht selten, daß sich jemand in die Geschichte, in die

Entstehung und Entwicklung der deutschen Bibelübersetzungen vertieft.
Der Leser einer Luther-oder Zürcherbibel gibt sich kaum Rechenschaft
darüber ab, welche einzigartig grandiose Arbeit geleistet worden ist,
damit dem Deutschsprachigen die Heilige Schrift in eben seiner
Muttersprache gegeben werden könne. Noch weniger bedenkt er, welch
unermeßliche evangelische Tat von denen gewirkt wurde, welche in
mühsamster Aufopferung die griechischen und hebräischen Texte in die

ganz anders geartete Welt der deutschen Sprache übertrugen. Er wird
«nicht gewahr, welche Wacken und Klötze da gelegen sind, wo erjetzt
darüberhin geht, wie über ein gehöfelt Brett, da wir (sc. Luther u. a.)
haben müssen schwitzen und uns ängsten, ehedem wir solche Wacken
und Klötze aus dem Wege räumten, auf das man könnte so fein
dahergehen.» *

Es ist heute ein leichtes, ja eine Selbstverständlichkeit, daß der
Deutschsprachige die Bibel in seiner Muttersprache besitzt. Aber überlegt

er sich auch - um mit Luther zu sprechen - : «Es ist gut pflügen, wenn
der Acker gereinigt ist»?

Luther, Zwingli, Judae und zahlreiche andere waren daran gegangen,

«den Wald und die Stöcke auszurotten und den Acker zurichten».

Sie sahen darin einen wesentlichsten Bestandteil innerhalb der
Evangeliumsverkündigung. Aus glaubenstiefstem Erleben der Wahrheit
des göttlichen Wortes in Heiliger Schrift wussten sie sich dazu berufen,
dasselbe Wort auch jedem Nächsten zugänglich zu machen.. .«zu
Dienst den lieben Christen und zu Ehren Einem, der droben sitzt».

Die Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte der deutschen
Bibelübersetzungen müssen vor Augen gehalten werden, wenn man die
Geschichte der evangelischen rätoromanischen Bibelübersetzungen be-

* Erwähntes sowie nachfolgende Zitate stammen aus: Luther M., Ein Sendbrief vom
Dolmetschen heiliger Schrift, 1530.

16



leuchtet. Denn bei Luther und Zwingli war der Grundstein zur
Verkündigung in der Volkssprache gelegt; sie wagten als erste, den ganzen
«Wald und die Stöcke» auszurotten, während andere vor ihnen nicht
einmal halbe Arbeit getan hatten.

Die Begründer der rätoromanischen Bibelübersetzungen hatten den
Ruf Luthers, Zwingiis und Comanders nach der Verkündigung in der
Volkssprache vernommen. Auch waren sie sich dessen bewusst, daß das

«Dolmetschen ja nicht eines Jeglichen Kunst» sei, sondern daß «ein
recht fromm, treu, fleissig, furchtsam, christlich, gelehrt, erfahren,
geübet Herz» vonnöten sei. Aber es sollte auf rätoromanischem Boden
nicht an Gestalten fehlen von solch tiefer Frömmigkeit, Treue zum
Worte Gottes, Fleiß und Gelehrsamkeit, um dieses Wort aus Heiliger
Schrift in die Sprache des Volkes zu «dolmetschen»

Immer wieder haben sich die Historiker, sowohl von den sprachlichen

als auch von den theologischen Erwägungen her, mit einzelnen
Abschnitten der Geschichte der rätoromanischen Bibelübersetzungen
auseinandergesetzt. Besonders der Linguist hat auf seinem Boden
Bedeutsames geleistet. Der Historiker hingegen ließ sich doch recht oft
eigentlich eher nur dazu herbei, eine mehr oder weniger lückenlose
«Bibliographie» zusammenzustellen. Wohl leistet eine solche sehr wesentlichen

Beitrag als Überblick über die mannigfaltigen Werke der
Übersetzer. Aber gleichzeitig ist sie doch fast völlig bar des einzigartigen
Lebens, des evangelischen Lebens, das gerade auf dem rätoromanischen
Boden den Entstehungs- und Werdegang der Bibelübersetzungen
wundervoll durchpuls t\

Wohl haben einzelne Historiker den evangelischen, glaubenserfüllten
Enthusiasmus erwähnt, aus dem die ersten Übersetzer an die Übertragung

der Heiligen Schrift ins Romanische gingen; aber sie sahen wohl
kaum, daß die gesamte Geschichte der rätoromanischen Bibelübersetzungen

ein allerwichtigster Abschnitt der rätischen Kirchengeschichte
überhaupt wurde und geblieben ist.

Martin Luther äusserte einst in bezug aufs Bibelübersetzen:«Es ist
bei der Welt kein Dank zu verdienen». Liegt nicht wirklich ein Funken
Wahrheit in diesem Urteil?: der Deutschsprachige ist sich oft genug
zu wenig dankbar dessen bewußt, welche unermeßliche Bedeutung in der
Bibel deutscher Übersetzung ruht; und der Rätoromane: weiß er, daß
seine «Bibla» nicht nur ein alltägliches Produkt von Sprachwissen-

17



schaft ist, sondern eine Kostbarkeit geworden und immer wieder
neu-werdend aus dem Leben der evangelischen Verkündigung und der
Volkssprache? M. a. W.: kennt man den Werdegang der rätoromanischen
Bibelübersetzungen im Zusammenhang mit den zahllosen bedeutungsschweren

Problemen, die sich den Übersetzern aufdrängten und die ihren
Niederschlag in jeder Übersetzung fanden?

Die deutschsprachige Bibel darf niemals allein innerhalb einer
Bibliographie betrachtet werden. Und erfreulicherweise fehlt es nicht an
zahlreichen Historikern, Philologen und Theologen, welche dieser Forderung

Rechnung getragen haben und demzufolge dann den Werdegang
der Luther- und Zürcherbibel in problemgeschichtlicher Beleuchtung
dargestellt haben.** Wo aber blieben jene, die ein Gleiches in bezug auf
die rätoromanischen Übersetzungen (oder innerhalb solcher Beleuchtung
gar eine vergleichende Darstellung mit der Entwicklung auf
deutschsprachigem Boden) unternahmen?

Es fehlt bis anhin eine «Geschichte der evangelischen rätoromanischen

Bibelübersetzungen», die recht weit über den Rahmen einer
üblichen Bibliographie hinausginge; es mangelt vor allem eine umfassende

kirchengeschichtliche Darstellung, welche dartun würde, welch immense

Bedeutung gerade den Bibelübersetzungen innerhalb des religiösen
Lebens Graubündens zukommt.

Wohl haben verschiedene Historiker es unternommen, einiges zu
tun, um die klaffende Lücke in der Geschichtsschreibung aufzufüllen.
Die gesamte problemgeschichtliche Situation aber, wie sie sich wirklich
bietet, hat wohl nur Prof. Dr. h. c. Hcrcli Bertogg aufgezeigt und ein

gut Stück weit auch dargestellt in «Evangelische Verkündigung auf
rätoromanischem Boden; Eine Besinnung über die Wechselbeziehung
von Religion und Muttersprache, Gotteswort und Menschenwort»,
Chur, 1940. (bes. pag. 112 ff.)

In der vorliegenden o\rbeit soll nun versucht werden, die Entwicklung

der rätoromanischen Bibelübersetzungen weniger von der Perspektive

der Bibliographie her als vielmehr im Lichte der Wechselbeziehung
der Sprache zur religiösen evangelischen Verkündigung aufzuzeigen.

** Erwähnenswert sind vor allem: Schulze Friedr., Deutsche Bibeln; Bornkamm Hch.
Die Vorlagen zu Luthers Übersetzung des NT; Risch Adolf, Die deutsche Bibel in ihrer
geschichtl. Entwicklung; Walther W. ,Luthers deutsche Bibel, etc.



Vor allem sollen auch die Vergleiche mit der Entwicklung auf
deutschsprachigem Boden miteinbezogen werden.

Bei diesem Vorhaben ist es unumgänglich, recht vielen schon anderweitig

veröffentlichten Stoff wiederzugeben; das betrifft vor allem
bibliographische und biographische Hinweise. aber es will das

Anliegen dieser Arbeit sein, mit den bereits großteils bekannten Bausteinen
eben dieser Bibliographie und Biographien auch das Gebäude
aufzurichten, das bis anhin noch nicht stand:

Werden, Wachsen und Bewährung der rätoromanischen Sprache im
Dienste der evangelischen Verkündigung innerhalb der Welt der
Bibelübersetzungen. Oder: Werden, Wachsen und Bewährung der
Bibelübersetzungen im Dienste der evangelischen Verkündigung auf
rätoromanischem Boden

10



QUELLEN UND LITERATUR

Anmerkung : Die in der Arbeit selbst erwähnte Quellenliteratur - vor allem also auch die
Bibelübersetzungen - wird hier nicht angeführt

Andeer Justus P., Über Ursprung und Geschichte der Rhaeto-Romanischen Sprache. Chur
1862.

Baur Arthur, Wo steht das Rätoromanische heute Bern 1955.
Bertogg Hercli, Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem Boden. Chur 1940.
Bibliografia retoromontscha 1552-1930. Chur 1938.
Cadonau Peter Paul, Luzi Gabriels Übersetzung des Neuen Testaments. In: Bündner Jahr¬

buch 1948, p. 85 ff. Bischofberger, Chur.
— Decan Luci Gabriel e sia versiun dil Niev Testament dils 1648. In: Per mintga gi,

1948, p. 29 ff. Bischofberger, Chur.
— Co igl ei vegniu tier la nova versiun dil Niev Testament e dils Psalms. In : Per mintga gi,

1955, p. 33 ff. Verlag Bischofberger, Chur.
Camenisch Emil, Bündner Reformationsgeschichte. Chur 1920.
Camenisch Emil, Evangel. Bündner Katechismen aus vier Jahrhunderten. In: Bündnerisches

Haushaltungs- und Familienbuch 1934, p. 35 ff. Chur.
Carisch Otto, Rückblick auf mein Leben. Manuskript in der Kantonsbibliothek Chur.
— Taschenwörterbuch der Rhaetoromanischen Sprache in Graubünden, besonders der

Oberländer und Engadiner Dialekte. Chur 1848.
— Grammatische Formenlehre der deutschen Sprache und der rhätoromanischen im

Oberländer und Engadiner Dialekt. Chur 1851. id. 1852.
— Romanische Literatur. In: Bündnerisches Monatsblatt Nr. 6, p. 109 ff. 1855.
— Die Gabriel'sche romanische Übersetzung des Neuen Testamentes. In : Bündnerisches

Monatsblatt Nr. 3. p. 36 ff. 1855.
— Die revidirte Übersetzung des neuen Testamentes im Oberländer rhätisch-romanischen

Dialekte. In: Bündnerisches Monatsblatt Nr. g, p. 170 ff. 1856.

Decurtins C, Rätoromanische Chrestomathie. Bd. I ff. Erlangen 1896 ff.
Decurtins C, Geschichte der rätoromanischen Litteratur. In: Gröber Gustav, Grundriß der

romanischen Philologie, IL Band, 3. Abteilung, p. 218 ff, Straßburg 1901.
Filii Rudolf, Giachiam Bifrun. Samaden 1907.

Flugi Alfons, von, Zwei historische Gedichte in ladinischer Sprache aus dem 16. und 17.
Jahrhundert. Chur 1865.

Frigg Albert, Die Mission der Kapuziner in den rätoromanischen und italienischen Tal¬
schaften Rätiens im 17. Jahrhundert. Chur 1953.

Gadola Guglielm, Historia litterara dil sentiment religius en Surselva de messa. In : Igl Ischi,
Disentis 1946.

Gartner Theodor, Handbuch der rätoromanischen Sprache und Literatur. Halle a. S. 1910.
Hartmann Benedikt. Professor Otto Carisch. Separatabdruck aus dem Jahresbericht der

Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden. Chur 1947.
Historical Catalogue of the printed Editions of Holy scripture, in the Library of the British

and foreigen Bible Society, II. Vol. London 1911.
Hutschenreulher Karl, Syntaktisches zu den rätoromanischen Übersetzungen der vier

Evangelien. Erlangen 1909.

Jud Jakob, Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache. Chur 1919.
Lüthi-Tschanz Karl J., Geschichte der romanischen Bibelausgaben des XVI., XVII. und

XVIII. Jahrhunderts. In: Gutenbergstube, Mitteilungen des Vereins zur Förderung
der Gutenbergstube, 3. Jahrgang, Heft 1, 2 und 3. Bern 1917.

20



Mohr Andrea, Survista della literatura ladina (tenor referats). Chur 1902.

MorfH., Die sprachlichen Einheitsbestrebungen in der rätischen Schweiz. Bern 1888.

Planta C, Jon Pitschen Saluz. In : Annalas della Società retoromantscha, XX. Annada.
Chur 1906, p. 235 ff.

Ragaz Rageth, Stefan Gabriel, der Prädikant und Dichter. Erweiterter Separatabdruck
aus dem Bündnerischen Monatsblatt, Jahrgang 1928. Chur 1928.

Rausch Friedlieb, Geschichte der Literatur des Rhäto-Romanischen Volkes. Frankfurt a. M.
1870.

Rausch Friedlieb, Sprachliche Bemerkungen zum «Müsserkrieg» des Gian von Travers.
Truog Jakob Rudolf, Bibelübersetzungen in Graubünden. Separatabdruck aus Nr. 3 des

Bündnerischen Monatsblattes 1921.

21



EINLEITUNG
«JVu'qfflein nus üna tala sagir a stadera?

La Bibla ei quella stadera. »

STEFAN GABRIEL

«La eretta dimena vain daWudida, è l'udida
vain tras il Pled da Dieu. »

JAKOB DORTA

Die Reformatoren scheuten nicht davor zurück, sich selber hinzusetzen

und in jahrelanger minutiöser Arbeit die biblischen Schriften
in die Sprache ihres Volkes zu übersetzen.
Am bekanntesten sind die Übersetzungen Luthers und Zwingiis
geworden so bekannt, daß man es leider als Selbstverständlichkeit
anschaut, daß heute die «Luther-Ausgabe» und die «Zürcher Bibel»
existieren. Man denkt nicht daran, daß diese Übersetzungen eben
auch ihre hochinteressante Entstehungsgeschichte haben und daß aus
einer jeden Bibelübersetzung überhaupt wesentliche religiöse,
historische und sprachliche Momente herauszulesen sind Ja, der heutige
Christ ist es so gewohnt, die Bibel in seiner Muttersprache zu besitzen,
daß er sich dessen gar nicht bewußt wird, welche Sonderheit er damit
in Händen hat!

Wie anders dachten da die Reformatoren Ihnen war die Bibel als
solche die große Wiederentdeckung und die Bibel in der Muttersprache
ihr eigenes schöpferisches Werk!

Die Reformation hatte das Wort Gottes und damit die Heilige
Schrift ins Zentrum gerückt. Ebenso bedeutsam ward ihr das
allgemeine Mittlertum. Diese zwei reformatorischen Botschaften aber
stehen im organischen Zusammenhang miteinander: dem allgemeinen
Mittlertum entspricht auch der freie Weg zur Bibel. Aber dieser Pfad

war bis dahin nicht frei gewesen; er war versperrt durch die
Fremdsprachigkeit der Bibel, dem Volke meistens unzugänglich, weil die

Heilige Schrift in ihrem Urtext hebräisch und griechisch oder in der
kirchlichen Übersetzung lateinisch geschrieben war. Die Reformatoren

waren bestrebt, da Remedur zu schaffen. Die alten Hindernisse
mußten weggeräumt werden, wenn die Bibel ein Volksbuch werden
sollte. und daß das Volk selber in Heiliger Schrift lesen lernen sollte,
das stand ein für allemal ab Beginn der Reformation fest.

22



Wie nun aber sollte es möglich werden, die biblischen Schriften
aus ihrem Urtext in die Sprache des Volkes zu übersetzen. oder
zumindest in eine Sprache zu fassen, welche dem Volke verständlich war?

Die Reformatoren stellten sich damit vor eine nicht leicht zu
lösende Aufgabe. Aber in gewisser Beziehung standen sie doch nicht auf
absolut neuem Boden. Es ist nämlich hervorzuheben: schon recht
lange vor der Reformation hatte man in der religiösen Verkündigung
in der Volkssprache ein bedeutendes, ja ein entscheidendes Anliegen
erkannt. Es wäre demnach unrichtig zu behaupten, erst die
Reformatoren und nur diese hätten der Bedeutung der Muttersprache in
der Evangeliums-Verkündigung ihr Augenmerk geschenkt. Predigt in
der Volkssprache gab es schon vor der Reformation; bereits im 8.

Jahrhundert entstanden einzelne Übersetzungen von Bibelschriften
ins Althochdeutsche; im 14. Jahrhundert erschienen Bilderbibeln und
früher bereits Historienbibeln, Katechismen, Chroniken. Aber diese

redlichen Versuche, zum Volk in seiner Sprache zu sprechen, befriedigten

doch nicht. Ihr Deutsch war holprig. Meistens war es unbeholfene

Interlinearversion. Von ganz außerordentlicher Tragweite ist
überdies die Tatsache, daß Latein die Sprache der Gebildeten blieb,

während Deutsch als verpönter Alltags-Jargon ein Dasein fristete.
Auch der Humanismus tat das Seine dazu, die deutsche Sprache

in den Hintergrund zu drängen. Aber einzelne Unentwegte ließen sich
nicht abhalten, weiterhin Mittel und Wege zu suchen, um dem Volke
die Verkündigung christlichen Glaubensgutes möglichst in leicht
verständlichem Wort und Schrift nahezubringen. Und so erschienen vom
14. Jahrhundert bis zur Reformation verhältnismäßig zahlreiche deutsche

Bibelübersetzungen (Verfasser : Mentel, Eggestein, Zainer, Quen-
tel, Koberger usw.).

Aber all diese Werke fanden nicht eigentlich den Zugang zum
Volke. Ihre Mangelhaftigkeit war zu offensichtlich. Sowohl die Sprache,

als vor allem auch die Art der Übersetzung taten den Anforderungen

nicht Genüge. Die Übersetzer gingen sozusagen nie auf den
biblischen Urtext zurück. sie beschritten den bequemeren Weg:
sie übersetzten allein auf Grund der Vulgata (kirchliche, lateinische
Bibel). Damit aber öffneten sie dem Bibclleser keineswegs den Pfad

zum ganzen und zum originalen Text. Und die Übersetzung, welche
sie dem Volke boten, war sprachlich bitter mangelhaft; als Beispiel

23



diene eine Übersetzung von Matth. 5,6: « Selig seint die da hungern
und durst zurecht: wann sie werden gesatt.»
Derartige Übersetzungen konnten den Ansprüchen, die man an eine
Schrift stellt, die gelesen werden soll, nicht gerecht werden. Aber als

solche trugen sie doch zur Geschichte der eigentlichen Bibelübersetzung

bei.
Die entscheidende Phase leitete erst Martin Luther mit seinem

gewaltigen opus ein. In der unfreiwilligen Muße auf der Wartburg reifte
in Luther der Entschluß, was ihm zentral geworden war - der göttliche
Wert der Heiligen Schrift - auch seinem Volke nahe zu bringen... so
nahe zu bringen, daß es selber die Heiligen Schriften zur Hand nehmen
und in verständlicher Sprache würde lesen können.

Er hatte sich damit eine schwerste Aufgabe gestellt. Was die Übersetzer

vor ihm geleistet hatten, konnte ihm kaum als Vorlage,
geschweige als nutzbringende Quelle dienen, aus der er hätte schöpfen
können. Er mußte Neues tun. Er mußte vor allem dort beginnen, wo
die andern nachlässig Wesentlichstes versäumt hatten: es galt, zuerst
einmal sich dem gründlichen Studium der Urtexte zu widmen. um
dann aus diesem heraus erst an eine Übersetzung in die Sprache des

Volkes heranzutreten.
Jahrelang rang Luther mit dem Urtext, um ihn in verständliches,
lebendiges Deutsch zu übertragen. Oft stand er vor schier unüberwindlichen

Hindernissen. Wie viele hebräische, griechische und lateinische
Wendungen wollten sich einfach nicht in ein übliches deutsches Wort
oder in eine verständliche deutsche Wendung fassen lassen! Wie oft
mußte Luther besorgt ausrufen : « Lieber Gott, wie groß und beschwerlich

ist die Arbeit, will man die hebräischen Schriftsteller zwingen.
Deutsch zu reden. Sie widersetzen sich; sie mögen ihr Hebräisch nicht
lassen und der barbarischen deutschen Zunge folgen.» (Luther an
Link, 14. Juni 1528).

«Barbarische deutsche Zunge » Darum ging es Tatsächlich mußte
Luther ja versuchen, aus einer barbarischen, unbeholfenen
Volkssprache Worte, Sätze und Wendungen herauszuklauben, die sich fürs
geschriebene Wort eignen würden. Er mußte auf das geschriebene Wort
im Hebräischen und Griechischen und gleichzeitig auf das gesprochene
Wort im deutschen Volke hören und dann erst in mühseliger Arbeit
erwägen und abwägen, welches deutsche Wort und welche deutsche

24



Wendung am besten dazu diene, Hebräisch oder Griechisch in Deutsch
umzuwandeln!

Luther versäumte es nicht, um der sprachlichen Schwierigkeiten
Meister zu werden, sprachgewandte Freunde beizuziehen. nicht um
Philologen um sich zu haben, aber solche Helfer, die es verstünden,
die Sprache der Bibel zur Sprache des deutschen Volkes zu machen.
Darum konnte er seine Mitübersetzer ermahnen : «Doch müßt Ihr uns
mit einfachen, volkstümlichen, nicht mit höfischen Redensarten
aushelfen!» (Luther an Spalatin, 30. März 1522.)

Es war Luthers Wille, die Bibel dem Volke nicht bloß als «Lesewort»,

sondern vielmehr als «Lebewort» zu geben. Das ist die höchste

Zielsetzung für einen Übersetzer. Luther hat sich stets an sie gehalten.
In großartiger Weise und mit einzigartigem Erfolg schuf er Einheit
zwischen Inhalt und Form. Er erlag nicht, wie sonst viele Übersetzer,
der Gefahr, einfach Übersetzer der Sprache zu sein. Er war nicht bloß

Philologe. Vor allem auch wollte er nicht Studierstubenarbeit leisten.
Er war sich allzugut dessen bewußt, daß er ein opus, ein heiliges opus
für das Volk zu schaffen berufen war. Also wußte er auch, daß der
Sprache, dem Empfinden, der ganzen Vorstellungswelt des Volkes Rechnung

zu tragen sei.

Und er, der er sein Leben lang sich fleißigem Bibelstudium gewidmet

hatte, wußte, daß die Bibel viele, sehr viele Inhalte besitzt, die dem
deutschen Sprach- und Denkempfinden völlig fremd sein mußten. Da
stand er vor der Entscheidung: entweder das Fremdartige einfach
kurzweg in die entsprechenden deutschen Buchstaben und Worte pressen

und damit dem deutschen Bibelleser wohl Deutsch bieten, aber
einen Inhalt, den er nicht versteht. oder für das Bild des Urtextes
ein sinngemäßes anderes suchen, das der deutsche Leser gut versteht.
Luther entschied sich für letzteres. Kühn setzte er alt- und neutesta-
mentliche Gedanken und Bilder ins deutsche Denken und Empfinden
um. Er tat damit, was vor ihm keiner gewagt : er wandelte die
fremdsprachige Bibel um in ein echt deutsches Buch

Er legte dem Mann aus dem Volke kein gelehrtes Buch in die Hand
und gebot : « Lies », sondern er bewegte sich vor und während der
Übersetzungsarbeit eifrig im Volke, um aufseine Sprache, seine Vorstellung,
sein Begriffsvermögen, seine Auffassungsgabe zu achten. und schrieb
dann in der Sprache, die das Volk redete, verstand und lieb hatte. Er

25



hatte «die Mutter im Hause, die Kinder auf der Gasse, den gemeinen
Mann aufdem Markt » (Luther, Ein Sendbriefvom Dolmetschen heiliger
Schrift, 1530) nach ihrer Sprache erforscht und erhob so diese lebendige
Sprache zur Literatursprache. Ein großer Prediger verfaßte so das Meisterstück

der deutschen Literatur. Mit Recht kann Friedr. Nietzsche betonen :

«Das Meisterstück der deutschen Prosa ist deshalb billigerweise das

Meisterstück ihres größten Predigers : die Bibel war bisher das beste deutsche
Buch. Gegen Luthers Bibel gehalten istfast alles übrige nur «Literatur» -
ein Ding, das nicht in Deutschland gewachsen ist und darum auch nicht
in deutsche Herzen hineinwuchs und -wächst : wie es die Bibel getan
hat.»

Im Jahre 1522 erschien Luthers Neues Testament, 1523/24 das

Alte Testament, Ende des Jahres 1534 die vollständige «Luther-Bibel».
Ein glanzvollster Beweis war erbracht: es war möglich geworden, dem

Deutschsprachigen seine deutsche Bibel zu geben, ihm das Wort Gottes

in denkbar leicht verständlicher Form nahezubringen.
Ein Ähnliches zeitigte die Zürcher Bibelübersetzung; sie fand wie

das Werk Luthers in deutschsprachigen Gebieten - besonders natürlich

in der Schweiz und in Deutschbünden - Eingang und Verbreitung.

Nicht umsonst hatte Zwingli gemahnt: «Losend dem Gottswort!
Denn es wirt üch allein widerumb zerecht bringen. Darumb, fromme
Christen, zur Gschrifft! zur Gschrifft!» In ähnlichem Sinne wies im
Jahre 1526 Johannes Comander die Bündner auf dem Religionsgespräch
in Ilanz mit seinen 18 Thesen auf die Bibel hin: «Die Christentlich
Kilch ist uß dem wort gots erboren / jm selben sol sy blyben / und nit
hören ein stimm eines andren.»

Auf deutschsprachigem Boden war somit das entscheidende verwirklicht

worden, damit dem eindringlichen Ruf der Reformatoren
nachgelebt werden konnte.

Wie aber sollte sich dieses Ziel in den rätoromanischen Talschaften
Bündens erreichen lassen? Eine Frage von weittragender Bedeutung!
Ja, man darf sagen: eine Frage, welche für den Rätoromanen dieselbe

Bedeutung hatte wie für den Deutschsprachigen, ehe er die Heilige
Schrift in der Muttersprache erhielt!

Der Rätoromane stand nämlich grundsätzlich denselben Problemen

gegenüber wie der Deutschsprachige : dem Problem der sprach-

26



liehen Akkomodation. Wie der Protestant im deutschen Sprachgebiet,
so sah der rätoromanische Evangelische zunächst noch viele sozusagen
unüberwindliche Hindernisse zwischen sich und der Möglichkeit, dem
Rufe der Reformatoren nach der Heiligen Schrift Folge zu leisten. Es

gab für ihn keine biblische Schrift in seiner Muttersprache! Und die
Prediger des 16. Jahrhunderts waren in derselben schwierigen Lage
wie jene in deutschen Landen: diese erhielten ihre Ausbildung und
Literatur in Latein; die Wissenschaft anerkannte bis dahin nur diese
eine Sprache.

Aber auf der andern Seite stand das Volk; dieses kannte in seiner
Mehrheit nur allein seine eigene Muttersprache, ein romanisches Idiom
und dazu höchstens Deutsch oder Italienisch.

Die Reformation hatte es sich zu einer Hauptaufgabe gemacht, dem
Volke die Verkündigung der Frohen Botschaft auf Grund der Heiligen
Schrift zu bringen. Gleichzeitig aber zeigte sich, welch tiefe Kluft
zwischen dem Volk und bisheriger kirchlicher, katholischer Verkündigung
und bisheriger Bibelsprache bestanden hatte. Es ging nun, einfach
gesagt, um die Frage: wie soll dem rätoromanischen Volke die christliche

Botschaft lebendig nahegebracht werden, nachdem man erkannt
hat, daß gerade das Volk ein heiliges Anrecht daraufhat, die Verkündigung

des Evangeliums in dem Wort und in der Schrift zu vernehmen,
die ihm verständlich sind?

Die Antwort auf die gestellte Frage zu geben, mußte leicht fallen,
leichter allerdings als die Verwirklichung derselben Es mußten Mittel
und Wege gesucht werden, dem Rätoromanen die Bibel in seine Sprache

zu übersetzen und anhand derselben dann auch in Kirche und
Schule die Wortverkündigung in der Sprache des Volkes zu realisieren.

Auf deutschsprachigem Boden hatte man diesem evangelischen
Gebot der Akkomodation fruchtbringend Nachdruck verschafft. Die
Reformatoren selber hatten das Werk durchgeführt. Für sie war die
Treue dem Bibelwort gegenüber Grund zur Reform gewesen ; demzufolge

mußte sich das besonders auch in der Verkündigung äußern.
in einer Verkündigung also, die Glaubensgehorsam war, Glaubensgehorsam

direkt auch dem Volke gegenüber, dem der Reformator und
Verkündiger ebensogut angehört als einfaches Glied innerhalb der
Gemeinde des allgemeinen Priestertums. Auf diesem Wege hatten die
Reformatoren Verkündigung des Evangeliums und Muttersprache mit-

27



einander in eine organische Verbindung gebracht. Ein Luther und
ein Zwingli hatten auf dem Boden der deutschen Sprache die innere
Verbundenheit der Verkündigung mit den sprachlichen Faktoren in
einzigartiger Weise hergestellt. Ein Gleiches mußte auf rätoromanischem

Boden angestrebt werden. Es sollte also dem Rätoromanen
ermöglicht werden, das Evangelium, das Kerygma, sei es schriftlich oder
mündlich, in seiner Muttersprache zu vernehmen. Erst wenn dieses

Ziel erreicht sein würde, wäre eine tiefgehende völlige Erfassung der
biblischen Verkündigung gewährleistet. Der Evangelische des 16.

Jahrhunderts hatte erkannt: eine andere Sprache — und sei es sogar die

bisherige kirchliche - kann als Notbehelf das Kerygma der Bibel
niemals zum inneren Besitz eines Menschen machen, kann nie eine Stütze,
geschweige eine Grundmauer des religiösen Lebens werden.

Man wußte somit, daß die Akkomodation darum bei der christlichen

Verkündigung einer der wesentlich zu berücksichtigenden
Faktoren sei, der schon psychologisch bedingt wird.

Durfte man auf rätoromanischem Boden daran denken oder gar
den Versuch unternehmen, der Verkündigung in der Volkssprache die
Tore zu öffnen? Bei jeder Erörterung ist zu bedenken, daß dazu schon

die Voraussetzungen sich recht schwierig gestalteten.
Bereits Gesamt-Bünden stellte ja einen Kleinraum dar, in welchem

gleichberechtigte drei Sprachgruppen existieren. Und innerhalb dieses

Raumes nun noch in der rätoromanischen Sprachgemeinschaft die
entscheidende Differenzierung in einzelne Idiome!

Ein kleines Volk also mußte gemäß der protestantischen
Grundkonzeption ein Anrecht haben auf eine deutsche, eine italienische und
auf mehrere romanische Bibelübersetzungen! Diese Forderung
schien wohl etwas überspitzt, aber sie war mehr denn nur berechtigt!
Denn, wie jede Sprache als solche ihre Existenzberechtigung hat, so

muß auch dem Bewohner des kleinsten Sprachgebietes ermöglicht werden,

seine Gedanken mit Hilfe des muttersprachlichen Ausdrucksmittels

zu verkünden und anderseits Verkündigung von außen her in
der eigenen Muttersprache entgegennehmen zu können.

Johannes Comander hatte in seiner Verkündigung der Förderung
der volkstümlichen Sprache auf dem Boden Deutsch-Bündens große
Beachtung geschenkt. Die Entwicklung in den rätoromanischen
Gebieten mußte einen andern, den viel schwierigeren Weg gehen. Für das

28



deutschsprachige Bünden hatte man sich an die Arbeit Luthers und
Zwingiis anlehnen können. Um dem Rätoromanen die Verkündigung
in Wort und Schrift in seinem Idiom nahebringen zu können, mußte
hingegen schöpferische Arbeit erst noch versucht und gewagt werden!
Denn: auf rätoromanischem Boden gab es am Anfang des 16.

Jahrhunderts noch gar keine Schriftsprache, geschweige also eine Bibel in
romanischer Übersetzung! Noch 1538 betonte G. Tschudy, daß «man
Churwelsch nit schryben kan» (zit. nach Gartner Theodor, Handbuch
der rätoromanischen Sprache und Literatur, p. 279. Halle a. S. 1910.)
In gewissem Sinne galt es hier, Pionierarbeit erst noch zu tun, wie sie

Luther unternommen.. ja, eigentlich noch mehr Schöpferisches als

er, der er immerhin einige wenige Versuche von deutschsprachigen
Bibeln schon vor sich gehabt hatte!

Die Rätoromanen mußten sich also vorerst den Weg zur romanischen

Schriftsprache freimachen und von dieser dann den Pfad zur
Übersetzung der Bibel in die verschiedenen Idiome ebnen. Man stand
dabei recht ähnlichen Verhältnissen gegenüber wie einst aufdeutschem
Boden zum Beispiel ein Mentel: auch die Germanen hatten zunächst
eine christliche Sprache schaffen müssen, in welcher Worte wie «Glaube,
Gnade, Geist» usw. erst neu zum geistigen Eigentum werden sollten.
Sprache und religiöse Verkündigung der Reformation mußten erst in
Wechselbeziehung zueinander treten. Ein grundsätzlich Ähnliches war
ja auf deutschem wie auf rätoromanischem Boden seinerzeit bei der
Christianisierung schon bedeutungsvoll gewesen. Ja, es ist hervorzuheben,

daß diese Wechselbeziehung gerade bei den Rätoromanen eine
außerordentlich wichtige Rolle gespielt hatte. Sie ist nicht erst mit der
Reformation entstanden. Sie war schon lange zuvor bedeutsam und
ist ein Produkt geschichtlicher Entwicklung; und es muß betont
werden: ein Ergebnis christlicher Geschichte. Schon im 7. Jahrhundert hatte
die Christianisierung auf rätoromanischem Boden auch auf sprachlichem

Gebiet Großartiges geschaffen: eine romanische Kirchensprache

(vgl. JudJ., Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache,

JHGG 1919; Bertogg H., Evangelische Verkündigung auj
rätoromanischem Boden, Chur 1940), in welche einheimisches
Sprachengut miteinbezogen wurde. Aber die Art und Weise der rätischen
Mission, Dekadenzzeiten der Kultur, römische - und damit in der
Sprache lateinische Beeinflussung taten ihr Nachteiliges hinzu, um zu

29



verhindern, daß sich eine rätoromanische Sprache entwickelt hätte,
die Trägerin des Religiösen im ganzen Sinne hätte sein können. Darüber

hinaus geschah die Evangeliumsverkündigung im wesentlichen zu
indirekt; sie ward allzusehr eingehüllt in die hierarchisch-kirchlichen
Formen des imposanten Bistums Chur, Latinität, Kirchenlatein,
Kanzleisprache. Sie gab sich meistens zufrieden, nur ein Teil innerhalb
von Kultus und Gesetz zu sein. Die zusehends immer mehr katholisie-
rende Formen annehmende Kirche erachtete es als unnötig, das Ewige
in ein Gefäß zu tun, das alltäglich war. und das bedeutete demzufolge:

man vernachlässigte die direkte Verkündigung in der
Volkssprache. So erloschen auch die wenigen Anfänge, die da und dort zaghaft

aufgeflammt waren.

Es mußte etwas anderes werden. Und es kam durch die Reformation.

Diese in ihrem Urkern wollte und durfte nicht mehr indirekte
Verkündigung sein. Vielmehr war es eines ihrer ersten und heiligsten
Anliegen, die frohe Botschaft direkt zu verkündigen, jedem verständlich
zu verkündigen. Sie ließ es sich angelegen sein, das Wort aus Heiliger
Schrift nicht nur im sakrosankten Gefäß der Kirchlichkeit ängstlich
zu bergen, sondern im Gegenteil es frohgemut ins alltägliche Gefäß zu
legen, damit das ganze Volk daran Anteil habe. Dieses Anliegen mußte
ein mächtigster Impuls werden, die Pflege der Volkssprache ins
Zentrum zu rücken, damit diese in ersprießliche Wechselwirkung mit der
evangelischen Verkündigung treten könne.

Die Sorge um die Verkündigung des «reinen Evangeliums» ver-
anlaßte die Reformierten, der Ermöglichung der Predigt in der
einheimischen Sprache und der Übersetzung von Bibel und Katechismen
in die rätoromanischen Idiome größte Aufmerksamkeit zu schenken.

Die direkte Verkündigung mußte damit an Stelle der bisherigen
indirekten treten. Und eo ipso mußte das Rätoromanische die dem
Volke recht fernliegende Kirchensprache in den Hintergrund drängen.
Wie ein Luther auf deutschem Boden, so sollte sich nun der evangelische

Bündner daran machen, aus den für sich ganz selbständig
dastehenden rätoromanischen Mundarten, aus untereinander oft stark
differierenden Dialekten einer Bauernsprache eine brauchbare Schriftsprache

zu schaffen.

30



A. Ladinische Bibelausgaben

Gian Travers

Auf kirchlicher Seite war man seit Jahrhunderten an die lateinische
Sprache gebunden gewesen. Wohl bahnte die Reformation allmählich
die Auflösung oder zumindest eine bedeutsame Hintansetzung dieser
traditionellen Gebundenheit an.

Aber es mußte etliche Zeit verstreichen, bis «Wacken und Klötze»
aus dem Wege geräumt sein würden. Und da die lateinische Sprache
sich gerade im kirchlichen Leben von jeher recht festgeklammert hatte,
erscheint es begreiflich, daß vorerst nicht die Theologen den Schritt
zur Übersetzung biblischer Schriften ins Romanische unternahmen.
Wohl muß hervorgehoben werden, daß zwar die Prädikanten - besonders

im Engadin - sehr frühzeitig und in richtiger Einschätzung ihres

Beginnens anfingen, in der Sprache des Volkes zu predigen. Man denke

beispielsweise an die hervorragende Bedeutung der ladinischen
Predigten eines Philipp Gallicius! In der mündlichen Verkündigung
wurde hier Pionierarbeit geleistet. Und sie mußte an sich ja bereits
einer schriftlichen muttersprachlichen Verkündigung rufen. Zu deren

Verwirklichung aber waren vorerst die «Laien» berufen. (Ja, es sollte
sich auch noch in spätem Zeiten zeigen, daß die Beiträge der
NichtTheologen für die Bibelübersetzungen bedeutungsvoll wurden; es

entspricht deshalb nicht den Tatsachen, wenn K. Hutschenreuther,
Syntaktisches zu den rätoromanischen Übersetzungen der vier Evangelien,
p. 6, bemerkt, daß die rätoromanischen Bibelübersetzungen ausschließlich

von gelehrten Geistlichen geschaffen worden seien!).
Zum eigentlichen Wegbereiter der romanischen Schriftsprache

wurde der im Jahre 1483 geborene Engadiner Gian Travers. Als
bischöflicher Amtsmann, 1515 Heerführer bei Marignano und 1517

Landeshauptmann des Veltlins, stand er tatkräftig mitten im politischen

Leben Bündens (erst im hohen Alter wurde er Mitglied der
rätischen Synode) ; deshalb war es naheliegend, daß sein Mitspracherecht
in politischen Geschehnissen Ausdruck fand in einem politischen Liede.
Zum Thema hatte Travers sich den aktuellen Müsserkrieg gewählt;
und so entstand aus seiner Feder die 704 Verse umfassende «Chianzun
dalla guerra dagl Chiaste da Mus» - ein Epos in der ladinischen Muttersprache

des Verfassers.

31



Im Jahre 1538 noch erklärte G. Tschudy, «Churwelsch» könne
nicht geschrieben werden ; und doch hatte Travers mit seinem vortrefflich

gelungenen Liede vom Müsserkriege bereits im Jahre 1527
gezeigt, daß sich das Romanische durchaus eigne als Schriftsprache Ja,
derselbe unermüdliche Verfechter der Werte des Ladinischen scheute
nicht davor zurück, auch religiöse Themata versuchsweise ins Romanische

zu übertragen; vor ihm lagen mehrere deutsche biblische Dramen;

sollten sie nicht auch dem Engadiner Volke zugänglich gemacht
werden?. zugänglich aber nur in ihrem vollen Gehalte? Letzteres
konnte nur möglich sein, wenn sie ins Ladinische übertragen wurden.
Es mußte Travers klar sein, daß, sofern er an die Ausführung solcher
Übersetzung gehen wollte, er sich an eine «missionarische» Aufgabe
heranmache. Aber gerade diese Tatsache mußte ihm erst recht
Ansporn sein, den Versuch zu wagen. Es ging hier um bedeutend schwierigeres

als bei seinem Liede vom Müsserkriege; würde es gelingen,
manchen biblischen Ausdruck glücklich ins Ladinische zu übertragen?
Würde es überhaupt möglich sein, aus den deutschen Dramen
romanische zu schaffen? Würde es statthaft sein, sich des Romanischen im
Dienste der Verkündigung christlicher Botschaft zu bedienen?

Sicherlich hatten sich auch andere Engadiner mit diesen Fragen
befaßt. Aber damit war ja noch nichts Positives geleistet worden. Um
so bedeutender wirkte sich's aus, daß Travers auch hier den Schritt zu
tun wagte. Es ist, als wenn er, wie ein Martin Luther, gesprochen hätte :

«Soll's gemeistert werden, so will ich's selber thun! - Was Dolmetschen

für Kunst und Arbeit sey, das habe ich wohl erfahren. » (Luther
M., Ein Sendbrief vom Dolmetschen heiliger Schrift.) Ja, er, Travers,
hatte erfahren, daß und wie sich die ladinische Volkssprache als

Schriftsprache eigne. er hatte ja - wie Luther die deutsche Sprache

- das Ladinische selber zur Schriftsprache erkoren. Und als solche
mußte sie sich gewiß auch dazu eignen, biblische Stoffe aufzunehmen!
Das Unternehmen gelang. Sogar viel erfolgreicher, als Travers selber
abzuschätzen vermocht hätte. Im Jahre 1534 veröffentlichte er
verschiedene biblische Dramen (über Josephsgeschichten, über den
Verlorenen Sohn usw.). Diese Werke fanden beim Volke begeisterte
Aufnahme; das erste Drama wurde bereits im gleichen Jahre vor
zahlreich herbeigeströmtem Volke in Zuoz aufgeführt, andere dann in
S-chanf, Zernez, Susch und Ardez.

32



Zwar hatte sich Travers recht sklavisch an den Wortlaut der
deutschen Unterlagen gehalten, so daß seine romanische Fassung hin und
wieder mühsam-holperig erscheinen mußte. Doch hinderte das nicht,
daß die Dramen dieser ladinischen Schriftsprache zu erfreulichem
Triumph verhalfen ; und nicht unwesentlich wirkte sich ebenfalls aus,
daß der Stoff, den sie boten, biblischen Inhaltes war! In großartiger
Wechselwirkung fand so durch das Werk des Travers die
Evangeliumsverkündigung durch die von ihm geöffnete Pforte der Volkssprache
direkten Zugang zum Ladiner!

Der Versuch des Travers war geglückt. Er hatte dem Romanischen den

Weg zur Schriftsprache geebnet; gleichzeitig aber verband er damit - auf immer
unlöslich! - die «missionarische» Aufgabe: die Volkssprache sollte Trägerin
des biblischen Gutes werden!

Zu derselben Zeit trugen ja die Prädikanten die Botschaft in Tal,
Gemeinden und Häuser : « Zurück zur Heiligen Schrift » Travers hatte
diesen Ruf nicht überhört; er tat das Seine, um ihm Folge zu leisten.
Und er wirkte sehr bedeutungsvolle Pionierarbeit. Zwar trat er nicht
an die Heilige Schrift selber heran, um diese in sein Idiom zu
übertragen; aber er leistete eine immerhin daraufhin ausgerichtete Vorarbeit,
indem er biblische Dramen aus dem Deutschen in ein Romanisch übertrug,

das in der Folge als Schriftsprache erfolgreich in die Gemeinden
des Engadins eindrang.

Travers fand gelehrige Schüler. Rasch stieg die Zahl der ladinischen

Manuskripte an. Und das nicht etwa bloß auf «privatem»
Boden. Nein, einzelne Lehrer wagten den Versuch, das ladinische
Element auch an die lateinischen Schulen heranzutragen und dort schrittweise

den Unterricht in der Muttersprache zu fördern. Das Romanische,

das man ja von Kind auf sprach, war jetzt im Begriff, eine schreibbare

Sprache zu werden; und da mußte es naheliegen, dem vor allem
auch im Schulunterricht vollauf Rechnung zu tragen : die
humanistisch-lateinische Schule sollte allmählich eine elementar-ladinische
werden.

Aber auch die Kirche - und gerade sie - mußte von dieser Wandlung

berührt werden. Sie, die infolge der mittelalterlichen Entwicklung

des Katholizismus zur Stätte der vorwiegend nur indirekten
Verkündigung hinuntergedrückt worden war, sollte jetzt zum Orte der
direkten ladinischen Evangeliumsverkündigung werden.

33



Auf kleinstem Boden - in den literarischen Werken eines Travers
und auf den Kanzeln der ladinisch predigenden Pfarrer - war der
Anstoß zu einer Bewegung gegeben worden, die sich in unermeßliche
Weite und vor allem auch Tiefe - in die Tiefe des religiösen Lebens -
auswirken sollte Und hinter der ganzen Bewegung wirkte als entscheidende

Stoßkraft der Glaubenseifer der Reformation: der Eifer, jeder-
manndas Wort aus Heiliger Schrift nahezubringen.
Philipp Gallicius, Duri Campell

Einen entscheidenden Beitrag zur Heranbildung des ladinischen
Idioms zur Schriftsprache leistete der Engadiner Prädikant Philipp
Gallicius. In seiner Verkündigung von der Kanzel nahm die
romanische Muttersprache den zentralen Platz ein. Seine Amtsbrüder
unterstützte er unermüdlich im Bestreben, die Sprache des Volkes zu
zu sprechen und zu schreiben. Ihm, dem Prädikanten, mußte aber
natürlich gleichzeitig sehr daran gelegen sein, in der Übersetzungsarbeit
nun doch auch noch weiter zu gehen als Travers; und das bedeutete:
den Versuch zu wagen, auch eigentliche biblische Texte ins Ladinische
zu übertragen. In der Folge übersetzte er denn auch ums Jahr 1536
die Zehn Gebote, das Unservater, einige Kapitel aus der Bibel. Ein
Jahr später dichtete er den 130. Psalm in ein romanisches Kirchenlied
um, worüber Campell später schrieb: «E quel psalm haa tgnüd in lg
prüm fatt a chiantar in ladin, quell fick alatrad huom Sar Philippus
Gallitzius» (zit. nach Gartner Th., Handbuch der rätoromanischen
Sprache und Literatur, p. 296, Halle a. S. 1910). Unermüdlich wirkte
Gallicius dahin, daß die Muttersprache die Trägerin der Botschaft
würde, welche die Reformation zu ihrem Kern und Stern erhoben
hatte : der Frohen Botschaft, des Evangeliums, des Kerygmas des Neuen
und Alten Testamentes. Aus diesem Grunde schenkte er seinen

Glaubensgenossen wesentliche Abschnitte aus Heiliger Schrift in ihrer
Mutsersprache und unternahm es - gleich Travers -, etliche biblische
Geschichten auf dem Wege volkstümlicher romanisch gesprochener
Dramen dem Volke nahe zu bringen.

Indem Gallicius vorerst einige besonders wichtige Abschnitte oder
Teile der Bibel zur Übersetzung auswählte, bezeugte er gleichzeitig den

Willen, mit deren Hilfe die Reformierten schrittweise unterweisend in die
Heilige Schrift einzuführen. Es war ihm überhaupt vorerst daran
gelegen, der Gemeinde das Gut des Evangeliums auf dem Wege der

34



Katechese zu übermitteln. Es mußte vorderhand also mal dahingewirkt
werden, daß dem jungen wie dem alten Gemeindeglied ein Katechismus

eingehändigt werden könne, worin er die elementaren Kenntnisse
zum Glaubensbekenntnis ebenso wie die Wegleitung zum Lernen der
romanischen Schriftsprache vorfinden würde.

In den biblischen Dramen hatte man einen Anfang gemacht, um
die Gemeinde mittels ihrer eigenen alltäglichen Sprache mit dem

Evangelium vertraut zu machen. Gallicius tat dann den wesentlichen
zweiten Schritt: neben seinen muttersprachlichen Predigten schenkte

er den Gemeinden einzelne biblische Texte in einem gut verständlichen

Romanisch; und darüber hinaus wirkte er tatkräftig dahin, daß

jung und alt in Bälde den Psalter und andere biblische Schriften und
gleichzeitig einen Katechismus in ihrer Mundart erhalten würden. Die
Verwirklichung letzterer Pläne blieb dann allerdings andern vorbehalten:

Bifrun, Campell, Johannes Planta, Jachen Papa u. a. m.
Es sei hier nur kurz vorweggenommen: im Jahre 1552 erschien die

erste Übersetzung des Katechismus von Comander und Blasius ins
Ladinische, die sog. «Fuorma» des Giachiam Bifrun (vid. unten!). Und
1562 (und in Neuauflage 1606) folgte als bedeutender Markstein «Un
Cudesch da Psalms, chi suun fatts è miss da chiantar in Ladin ...»
von Duri Campell; der Übersetzer fügte dabei ebenfalls einige (z. T.
aus dem Deutschen übertragene) geistliche Lieder bei und vergaß auch
nicht, im Anhang dazu katechetische Hinweise für die Jugend
beizufügen. Zwanzig Jahre später veröffentlichte der Prädikant Johannes
Planta in Samedan einen neuen Katechismus; und ein Gleiches unternahm

1589 Jachen Papa.
So waren im 16. Jahrhundert also da und dort einige erste Schritte

zur Verkündigung im ladinischen Idiom unternommen worden. Nicht
zu unterschätzen ist die Bedeutung besonders der romanischen
biblischen Dramen (vor allem jene des Gallicius) ; sie insbesondere dienten
dazu, dem Volke biblische Abschnitte in seiner Sprache nahezubringen

und gleichzeitig die Reformation auf Grund der Heiligen Schrift
zu vertiefen. Mochten die sprachlichen Formen hie und da noch recht
holperig und wenig fließend sein, so wußte das Volk diese ersten
Versuche mehr denn nur zu würdigen. Es mußte, bewußt oder unbewußt,
es als eine psychologische Notwendigkeit empfinden, daß ihm hier in
Wort und Bild Botschaft verkündigt wurde, welche die Seele erfassen

35



sollte. Dem Engadiner gehörte - wie jedem Volke - seine Muttersprache

zum engsten Persönlichkeitsbereich. nur mit ihrer Hilfe
würde also auch das Religiöse bis zu diesem innersten Bereich vordringen.

Und der Engadiner mußte fühlen, empfinden und erleben, daß die

Anfänge, welche da ein Travers, Gallicius, Campell und andere
gemacht hatten, das glücklichste Bahnbrechen waren für eine Verkündigung,

die dem Volke zu Herzen dringen sollte.
Noch war Vieles erst ein Suchen, Tasten und Abwägen. Die

biblischen Dramen und Psalmenübersetzungen waren gewissermaßen ein
«Praeludium» zu Wichtigerem: zur Schaffung der ladinischen
Katechismen und dann der Bibel/ Den ersten Schritt mit klarer Blickrichtung
auf letzteres Ziel tat Giachiam Bifrun.

Giachiam Bifrun

Giachiam Bifrun (oft nach seiner Mutter Familiennamen Tütschett
genannt) war im Jahre 1506 in Samedan geboren. Aus einer von ihm
selbst verfaßten Biographie in lateinischer Sprache geht hervor, daß
er in Paris die Rechte studierte. Später ließ er sich in seiner
Heimatgemeinde Samedan nieder und praktizierte da als Rechtsanwalt. Um
1551 muß er durch die begeisterten Predigten des Peter Paul Vergerius
für die reformatorischen Ideen gewonnen worden sein.

Gleichzeitig mit seiner Wendung zur Reformation legte sich Bifrun
Rechenschaft darüber ab, welche Bedeutung der direkten Verkündigung

dem Ladinischen zukommen müsse. So wird es begreiflich, daß

er sich sogleich dem Plan widmete, den Engadinern einen leicht
verständlichen Katechismus zu beschaffen. Gut genug wußte er, daß an
Stelle der freiwilligen klösterlichen, aber auch an Stelle der vom Latein
durchwobenen humanistischen Schulen solche treten mußten, welche
die Volkssprache als ein Elementar-, aber gerade deshalb auch als ein
meistgepflegtes Fach berücksichtigen würden. Bifrun hatte den Ruf
der Zeit nicht nur gehört. er war vielmehr der Mann, ihm gehorsamst

Folge zu leisten. Er war selber von der Reformation derart
erfaßt, daß er wußte, für die Reformation wirken, heiße zunächst: die

Verkündigung reformieren! Er machte sich an dies Werk: vor ihm
lag der Katechismus, den Comander und Blasius in Chur in deutscher
Sprache herausgegeben hatten; Bifrun übersetzte ihn ins Romanische.

36



Im Jahre 1552 erschien seine «Fuorma» (Fuorma: Traducziun dil
catechisem de Gian Comander e Gian Blasius), später ausgeweitet zu
einer Fibel Taefla) mit der genannten Katechismus-Übersetzung.
Das Büchlein gelangte als erstes gedrucktes romanisches Werk ins Volk
(Druckerei Landolfi, Puschlav - Neuauflagen erfolgten 1571, 1589,

1615, 1629). Dort sollte es jung und alt aufzeigen, wiewohl geeignet
das Ladinische sein könne, Gefäß des Ewigen zu werden. Bifruns erster
Schritt war getan. Das Volk muß sein Anfangs-opus freudig
entgegengenommen haben. So durfte er den nächsten, den entscheidenden
Schritt wagen. Er trat an die Übersetzung des Neuen Testamentes
heran. Er, ein «Laie», unternahm es, in mühseligster Arbeit die Schriften

des Neuen Bundes in seine Muttersprache zu übertragen Er gab
sich schon ab Anfang keinen Illusionen hin. Er war sich dessen bewußt,
daß «Bibelübersetzen» Kämpfen und Ringen bedeuten würde:
Kämpfen um die rechte Erkenntnis des biblischen Wortes, Kämpfen
um getreue Wiedergabe von Sinn und Form des Kerygmas, Ringen
aber auch mit äußerlichen Hindernissen - vorweg finanziellen - und
persönlichen Gegnern. Aber Bifrun ließ sich nicht zurückschrecken.
Er war auf dem Wege des bittern Kampfes erst Protestant geworden;
indem er denselben Weg weiterzugehen gesonnen, wollte er beweisen,
daß er im Innersten entschlossen war, Protestant zu sein. Er besaß
etliche harte Gegner. Wie aus der Einleitung zu seiner Übersetzungsarbeit

hervorgeht, wußte Bifrun, daß nicht jedermann seinem
Unternehmen zustimmen würde. Doch was sollten derartige Stimmen! Er
sah es als seine Pflicht an, «in allen seinen Taten das zu suchen, was

zur Ehre Gottes dient, und die nicht zu fürchten, die rechtschaffene

Dinge schmähen». Trotz zahlreicher Vorwürfe also ging er an seine

Übersetzung, zu der ihn Philipp Gallicius und andere ermuntert hatten.
Seine evangelische Gesinnung half ihm über die vielgestaltigen

Schwierigkeiten hinweg; er wußte, daß solche Arbeit, wie er sie mit
Unterstützung der Prädikanten unternahm, nicht erfolglos sein würde.
Er äußerte selber: «L'g omniputaint Deus detta gracia, che quaista
mia houra nu saia parünguotta, dimperse par salüd da tuots fidels
Christiauns». (Der allmächtige Gott gebe die Gnade, daß diese meine
Arbeit nicht nutzlos sei, sondern zum Heil aller gläubigen Christen.)

Welche Unterlagen und Vorlagen standen Bifrun für seine große
Arbeit zur Verfügung? Er selber äußerte sich in seinem Vorwort nicht

37



genau. Aus dem Titel aber geht hervor, daß er in erster Linie ein
lateinisches Neues Testament verwendete (vermutlich das Novum Testa-
mentum von Erasmus von Rotterdam) ; dann erwähnte er auch
Vorlagen in andern Sprachen («oters launguax») ; wohl kaum dürfte
darunter in erster Linie ein griechischer Text verstanden sein, sondern
vielmehr die Luther- und Zürcher Übersetzung und die «Bible de

Geneve» und wohl auch die lateinische Version des Castellio. Zwar
besaß Bifrun Kenntnisse im Griechischen; aber sie mochten wohl nicht
ausreichen zu einem genügend profunden Studium des Urtextes,
wiewohl Bifrun keine Mühe scheute - er äußerte sich diesbezüglich im
Vorwort -, sich diese Sprache näher vertraut zu machen. So wird
verständlich, daß er doch vorwiegend vom lateinischen Text (Vulgata)
ausging.

Über das Sprachliche bemerkt Th. Gartner (in der Neuauflage von
Bifruns Neuem Testament im Jahre 1913 im Vorwort): «Was die

Schriftsprache betrifft, die er geschaffen hat, mußte er sich natürlich
oft erst um passende Wörter umsehen, die ihm die Mundart nicht fertig,

wenigstens nicht in der gewünschten Bedeutung darbot.» Es ist

begreiflich, daß Bifrun deshalb oft zu unromanischen Wörtern oder
Wendungen Zuflucht nehmen mußte; denn hie und da mußte dem
Ladinischen einfach noch ein Wort oder ein Ausdruck fehlen, der dem
entsprochen hätte, was der Urtext ausdrückt. Und da stand Bifrun vor der
Wahl, entweder selber ein romanisches Neuwort zu prägen oder beim
Italienischen oder Lateinischen ein Wort zu entlehnen. Er entschied
sich meistens für letzteres. Wo er aber zu solcher Hilfe griff, versäumte
er nicht, jeweils am Ende eines Kapitels darauf zurückzukommen in
«Annotatiuns» («Anmerkungen») und die «Fremdkörper» zu erläutern,

zu erklären; und gerade diese Annotatiuns beweisen, welchen
Fleiß und wieviel Liebe Bifrun auf eine gut verständliche und doch
quellengetreue Übersetzung verwendet hat.

Jm Jahre 1560 erschien - dank eines großen finanziellen Opfers des

Verfassers selbst - Bifruns ladinische Ausgabe des Neuen Testamentes :

«Kg JVuof Saine I Testamaint da nos Signer/Jesu Christi / Prais our delg
Latin et our d'oters launguax et huossa da / noef mis in Arumaunsch.»

Auffallenderweise fehlt dieser Bibelausgabe der Hinweis auf den

Druckort; Duri Campell nennt in seiner «Historia Raetica» Basel,
während andere auf Chamues-ch und Poschiavo tippen.

38



Bifrun hatte Einzigartiges geschaffen : eine Übersetzung des Neuen
Testamentes - und dazu die erste ladinische -, welche den Anforderungen

der sprachlichen Akkomodation im Dienste der direkten
Evangeliumsverkündigung' vollauf Rechnung trug! Seine Sprache war nicht
jene der abstrakten Gelehrsamkeit, nicht Kanzleisprache; es war
vielmehr die Redeweise des verbi divini minister, welcher zu seiner
Gemeinde spricht. Es war nicht zuerst Lesewort, sondern Lebewort, was
der Übersetzer da seinem Volke nahebringen wollte. In den Dienst
solcher Verkündigung stellte Bifrun seinen großartigen Wortschatz,
treffliche Redewendungen aus der Volkssprache.

Auf ladinische Literatur hatte er sich kaum stützen können; was
nämlich an solcher vorhanden gewesen wäre, schien ihm kaum geeignet.

Er mußte also schöpferisch wirken; er tat seine Arbeit nicht als

Kopist, aber als einer, welcher die Sprache, die das Volk spricht, hört
und diese niederschreibt, damit dasselbe Volk dann die biblische
Botschaft in wieder seiner eigenen Sprache vernehme So wurde das Werk
Bifruns zu einem bedeutungsvollen Grundstein für die spätere
Geschichte der Bibelübersetzungen und eo ipso für die Weiterentwicklung

der Reformation auf dem ladinischen Boden. Es war dem Same-
daner Juristen gelungen, biblische Texte in die romanische Alltagssprache

zu übertragen. Ja, sein pium desiderium, mit dem er
überhaupt erst ans Werk gegangen war, sollte in Erfüllung gehen : sein

opus blieb nicht nutzlos, sondern gereichte zum Heil seiner gläubigen
Mitchristen; das Bifrun'sche Neue Testament fand begeisterte
Aufnahme; schon nach 80 Jahren war es vergriffen. Und es ist nicht zu
übersehen, welch gewaltige Rolle gerade diese Ausgabe der Heiligen
Schrift in den schweren Zeiten der Gegenreformation spielte: die
Evangelischen besaßen in ihrem «Nuof Sainc Testamaint» einen festesten

Halt.

Giachiam Bifrun hatte durch seine Übersetzung und Schaffung der
ladinischen Schriftsprache den Grundstein zur Entwicklung der
rätoromanischen Bibelübersetzungen gelegt. Es ist nicht zu dreist, wenn
man sagt, er hätte auf rätoromanischem Boden ähnliche Pionierarbeit
geleistet wie ein Luther auf deutschsprachigem.

Auf dem von ihm errichteten Fundament konnten dann später
andere weiterbauen. Wohl mochten diese noch Verschiedenes ändern,

39



korrigieren, anders formulieren: das Fundament verlor dabei nie an
seiner einzigartigen Geltungskraft.

Im Jahre 1607 gab der Prädikant Lüzi Papa, ein Enkel Bifruns, das

NuofTestamaint seines Vaters in sprachlich ein wenig verbesserter und
typographisch umgeänderter Form in zweiter Auflage (Druckort:
Poschiavo) heraus.

Die entscheidende Bewährungsprobe

Nachdem der erste Schritt nun getan war, folgten in kurzen
Abständen neue Übersetzungen oder Neuauflagen alter Werke.

Im Jahre 1562 wurden die Psalmenübersetzung, geistliche Lieder
und ein Katechismus des Prädikanten Duri Campell veröffentlicht.
Werke, die dank ihrer schlicht-lebendigen Sprache sehr gute
Aufnahme fanden.

Neue Ausgaben der Übersetzungen Campells und Bifruns erschienen

1606/07, ein Katechismus von Coradin Toutsch im Jahre 1613,
eine romanische Veröffentlichung von Jesus Sirach durch Lüzi Papa
1613/1628 in Poschiavo/Zürich.

Damit hatten schon die ersten Jahrzehnte der ladinischen
Schriftsprache dem Engadiner evangelischen Volke eine Vielfalt von
kostbarer Literatur ausgehändigt: Fibeln, Katechismen, Wegweisungen
für Konfirmanden, Gebete und Predigten, Psalter, einzelne Abschnitte
aus dem Alten Testament und als Wertvollstes das Neue Testament in
der Muttersprache!

Die neu geschaffene Schriftsprache fand nun schrittweise natürlich
auch Anwendung in der katholischen Kirche (man denke an Gian Peider

Schalchet), aber auch auf andern als nur religiösen Gebieten der
Literatur. Gleichzeitig strebte die linguistische Verbesserung vorwärts.
Von einem geordneten Sich-Entwickeln und Sich-Vervollständigen
der Schriftsprache aber konnte noch nicht die Rede sein; denn die
politischen und konfessionellen Wirren, welche das Bündnerland nun während

Jahrzehnten in Aufruhr brachten, hemmten auch die literarischen
Bestrebungen recht arg. So konnten beispielsweise die Prädikanten
Antonius Ursus, Nikolaus Papa und Joan Pitschen Saluz, welche die
Übersetzung der ganzen Heiligen Schrift ins Romanische in die Wege
zu leiten begannen, ihr Werk nicht beenden. Die politischen Wirren

40



waren übers Land hereingebrochen und riefen auch die Prädikanten

sozusagen als Erste von der Studierstubenarbeit hinaus aufs blutige
Kampffeld, wo es galt, für Sein oder Nichtsein des so hart eroberten
evangelischen Eigengutes zu fechten. Die rätischen Täler - und
insbesondere auch das Engadin - wurden vom wahnwitzigen Ringen aller
mit allen vom 16. ins 17. Jahrhundert heimgesucht.

Die sog. «Bündner Wirren» brachten die Talschaften in tiefstes

Elend, in parteipolitische Zerklüftung, konfessionellen Hader,
wirtschaftliche Not und fremdländische Unterjochung.

Auf religiösem Boden war für die Reformation der Zeitpunkt
gekommen, sich hart kämpfend zu bewähren oder dem mächtigen
Ansturm der Gegenreformation zu unterliegen. Es sollte eine lange Zeit
unermüdlichen Kampfes werden. Die Reformation mußte sich und
ihrem zähen Gegner beweisen, ob sie mit ihrem zentralen Anliegen
tatsächlich derart fest verbunden sei, daß sie auch bereit und fähig
wäre, es mit ihrem ganzen Einsatz zu verteidigen; ihr zentrales
Anliegen aber war : das Wort Gottes, das biblische Kerygma. Darauf also

kam es an: ob die Evangelischen gewillt und imstande wären, ihre
Kirche, ihr allgemeines Priestertum zu wahren, welche auf das Wort
Gottes gebaut sein wollten. Und damit war gleichzeitig klar: es mußte
sich nun erweisen, ob das evangelische Volk mit der Heiligen Schrift
verbunden war. Demzufolge kam jetzt dem evangelischen, ladinischen
Schrifttum eine besondere Bedeutung zu. Ja, es wurde dieses gewissermaßen

einer Bewährungsprobe unterzogen.
Das Ergebnis sei vorweggenommen: die rätoromanische religiöse

Literatur war dazu berufen, gerade in der Zeit der bittersten Not einen
wertvollsten Dienst für die Evangelischen zu tun Das muttersprachliche

Schrifttum legte über sich selbst das schönste Zeugnis ab : es war
bereits zum unbesiegbaren Rückhalt fürs Volk geworden. Der
Romane war mit «seiner» religiösen Literatur schon derart fest verbunden,

daß er darin nicht nur einen wirklichen innern Halt besaß,
sondern auch gleichzeitig eine Waffe, mit der er unerbittlich gegen die
Sendboten der Gegenreformation ins Feld zog. Was vielleicht selbst
ein Bifrun und andere kaum zu vermuten gewagt hätten, war
Wirklichkeit geworden : in wenigen Jahrzehnten hatte die Reformation -
und dies ganz entscheidend dank der direkten Verkündigung in der
rätoromanischen Sprache in Predigt und Literatur - in den rätoroma-

41



nischen Talschaften Bündens so sichern Boden gewonnen, daß deren

Anhänger zu dessen Verteidigung in heiligem Kampfeswillen alles
einzusetzen bereit waren.

Man darf niemals mit heutigen Maßstäben messen. Literatur ist
heute - leider besonders auf religiösem Gebiet - meistens Lesewort. Das
aber galt keineswegs im Rätien des notleidenden 17. Jahrhunderts! Da
war das Schriftgut (und innerhalb desselben besonders die Bibel) für
den Evangelischen durchaus ein entscheidendes Lebewort, das deshalb
Antrieb, Kraft und Macht zum Kampf gegen den konfessionellen
Gegner spenden konnte. Doch, man lasse zeitgenössische Belege
sprechen: wie waren doch die Sendlinge der Gegenreformation im Engadin,

die Kapuziner, verärgert - erstaunt, sozusagen kein einziges
reformiertes Haus zu finden, in welchem nicht ein romanisches Neues

Testament, der Katechismus Calvins, ein Gebet- und Gesangbuch
vorhanden gewesen wären (vgl. Frigg A., Die Mission der Kapuziner in
den rätoromanischen und italienischen Talschaften Rätiens im 17.

Jahrhundert, p. 90) Die Gegenreformation fand die Reformation
gewappnet vor! Und gegen solche Waffen anzukämpfen, sollte den
Katholiken nicht leicht werden. Zwar sahen die Kapuziner-Missionare
rasch genug, woher die Evangelischen entscheidende Kraft schöpften ;

und an diesem Lebensnerv wollten sie deshalb auch die Engadiner
lähmen : die Missionare Roms leiteten einen großen Ansturm gegen
das evangelische Schrifttum ein. Was sie an evangelischen Streitschriften,

Katechismen, Gebet- und Gesangbüchern usw. ergattern konnten

- und es war nicht wenig! -, rafften sie zusammen und verbrannten es.

Sie wußten, welchen Schlag sie damit gegen die Evangelischen führten

nur darum wird begreiflich, wie sie sich dieses «Sieges»
triumphierend rühmten (vgl. 1. c.) ; es war ihnen klar, daß sie nicht bloß
Buchstaben vernichteten, sondern den Evangelischen das Lebende
berührten.

Die Verwurzelung des religiösen Lebens des Engadiners in seiner

Muttersprache war viel zu fest, als daß die Kapuziner es vermocht
hätten, mit der Vernichtung der Literatur auch gegen das Romanische
als Trägerin der Religion aufzukommen Im Gegenteil : die
Gegenreformation mußte sehr große Konzessionen machen, die ihr selbst

recht unliebsam sein mochten : die Kapuziner sahen sich veranlaßt,
baldmöglichst «Ersatz» für die zerstörten evangelischen ladinischen

42



Schriften herbeizuschaffen Welch einzigartiges Zeugnis für den hohen
Wert der. evangelischen romanischen Schriften!

In Nachahmung der Arbeit der Evangelischen bemühten sich nun
also die Katholiken, dem Engadiner katholische Katechismen, Erbau-

ungs- und Streitliteratur in seiner Mundart in die Hände zu drücken.
Es blieb dem Evangelischen dann ja immer noch freigestellt, diese

Schriften nicht zu lesen, wiewohl sie in seiner Muttersprache geschrieben

waren

Interessant nahm sich allerdings die Stellung der Kapuziner zum
entscheidenden romanischen Werk aus: zur Übersetzung des Neuen
Testamentes; der fanatische Kapuzinerobere in Rätien, Pater Ignatius

von Casnigo, hatte seinen Mönchen verboten, mit der evangelischen

Literatur auch das Neue Testament zu beseitigen Nach seinem
Geheiß sollte dieses den Engadinern belassen werden, bis ein Katholik
eine Übersetzung der Vulgata geschaffen hätte, die dann ebenfalls
den Rätoromanen in die Hand gedrückt werden sollte. Letzteres
scheint sich dann allerdings nicht verwirklicht zu haben; dafür aber
blieb dem Volke sein ladinisches Neues Testamnet auch in der Zeit der
furchtbaren Wirren und damit den Evangelischen ein nicht zu
unterschätzender Wall gegen die Gegenreformation.

Trotz der vielen Schwierigkeiten und Hindernisse verharrten die
Reformierten auch in der Zeit der Wirren nicht untätig in der
Förderung ihrer muttersprachlichen Verkündigung. Einen wesentlichen
Beitrag leistete der «Laie» Joann L. Gritti (Griti) von Zuoz; er
übersetzte christliche Gebete des Johannes Avenarius nebst einigen
biblischen Versen ins Ladinische (Basel 1615 ; weitere Auflagen erschienen

1627, 1651, 1680, 1734, 1812). Gritti war ein guter Kenner des

Griechischen. So wagte er sich auch an eine Übersetzung des Neuen
Testamentes; vor ihm lag ja das Nuof Testamaint des Bifrun: eine
bedeutende Stütze zu seiner Arbeit. Gritti unterließ es nicht, sehr gründlich

lateinische, deutsche und italienische Texte zu vergleichen und
dann auf Grund dieser Überprüfung Bifruns Werk zu verbessern (allerdings

besaß er Grund genug, trotz vorgenommener Korrekturen, in
der «Praefatiun» die Arbeit Bifruns gebührend zu würdigen!) Als

Neuerung hatte Gritti in seinem Neuen Testament die Verseinteilung
vorgenommen, die bei Bifrun noch gefehlt hatte.

43



Es ist interessant festzustellen, daß die Evangelische rätische Synode
mit reger Anteilnahme die Entwicklung der Bibelübersetzungsarbeit
verfolgte. Allerdings mußte ja gerade der Synode außerordentlich viel
dran liegen, den Geschehnissen im Engadin wache Aufmerksamkeit zu
schenken; denn in dieser Talschaft war das entscheidende Bollwerk
gegen die von Süden anstürmende Gegenreformation errichtet worden

und dort kämpften die unentwegtesten Prädikanten mit ihren
Getreuen. Es mußte also mehr als nur ein Akt der Solidarität sein, wenn
die Synode auch der Entwicklung der religiösen ladinischen Literatur
Beachtung schenkte

J. L. Gritti starb vor der Drucklegung seiner Arbeit. Sein Neues
Testament erschien dann im Jahre 1640 in Basel, versehen mit einer
«Zensur» namens der Synode (wobei Esaias Schucanus die lateinische
Approbation unterzeichnete).

Die Schulser Bibla

Es war den Engadinern gelungen, ihr muttersprachliches Neues
Testament auch in den stürmischen Zeiten von Krieg, Verfolgung
und Pest zu behalten, ja sogar einen verbesserten ladinischen Text zu
schaffen. Als die Sturmfluten wieder allmählich abzuebben schienen
und insbesondere die evangelischen Gemeinden des Engadins großartig
glaubensgestärkt sich wieder ruhigerem Leben zuwenden durften,
mußte auch die Übersetzungsarbeit im Dienste der biblischen
Verkündigung erneut in Fluß kommen. Vor allem mußte es naheliegen,
in Bälde auch das Alte Testament ins Ladinische zu übertragen.
Einen Anfang dazu machte der Prädikant Joan Pitschen Saluz von Lavin.
(Saluz war ein Urenkel des Reformators Philipp Gallicius). J. P. Saluz

war geboren um 1595, dann durch eine entbehrungsreiche Jugendzeit

hindurch gegangen. Er wurde in den Jahren der schwersten Not
einer der unerschrockensten Prädikanten und zu einem der schroffsten

Gegner der Kapuzinermission im Unterengadin. In den Jahren
der Kriegswirren wurde er wegen seiner kirchlichen und politischen
Aktivität mehrmals des Landes verwiesen und in Gefangenschaft
gesetzt. Aber gerade in diesen polemikreichen Zeiten entstanden seine

wertvollen Schriften : imJahre 1649 verfaßte er als kämpferische
Auseinandersetzung mit den Boten und mit der Botschaft der Gegen-

44



reformation sein «Fundamaint e Compilgiamaint da la granda
differentia e contrarietad, chi es in ilg fat dalg Salüd, taunter ils praedi-
cants, serviaints da Jesu Christi: et ils Capuciners Franciscaners, serui-
aints dalg Papa da Roma». Bereits im folgenden Jahre erschien vom
selben Verfasser «Capuciner», eine Übersetzung und vor allem eine
für die Beleuchtung der Zeitgeschichte interessante Kommentierung
des gleichnamigen Werkes von Pierre Du Moulin (Peter Molinäus).

Doch sah J. P. Saluz seine Aufgabe nicht bloß darin, durch Polemik

mittels der Sprache des Volkes gegen die Polemik und die Sprache
der Kapuziner zu wirken! Es war nicht sein Wille, ausschließlich im
Lager der Gegner alles niederzureißen; er war sich vielmehr gut
genug dessen bewußt, daß man im eigenen Lager vortreffliche Aulbauarbeit

leisten muß, wenn es gilt, im harten Kampfe bestehen zu wollen.
Und tatsächlich vollbrachte Saluz, wie kaum ein anderer in dieser

Zeit, von dieser bedeutungsvollen Erwägung her Großartiges : in
unermüdlichem Einsatz war er bestrebt, den Evangelischen in den

Jahren der politischen Wirrnis, der seelischen Zermürbung und der
katastrophalen Not den besten Halt zu verschaffen: jenen vom
Glaubenserlebnis und vom Worte Gottes her. Um derart als Seelsorger
wirken zu können, war er bemüht, dem leidenden Engadiner wieder
Schriften der Bibel zu besorgen. Vor allem sollte es nun doch möglich

werden, auch alttestamentliche Texte zu erschließen. Ja, Saluz

wagte in seinem Glaubenseifer, recht große Pläne ins Auge zu fassen :

er erwirkte sich im Jahre 1659 vom Bundestag das Recht, im
Unterengadin eine Druckerei gründen zu dürfen. Jetzt mußte es möglich
werden, in verhältnismäßig kürzerer Zeit dem Bedürfnis des Engadins
nach ladinischer Literatur Genüge zu leisten. Zusammen mit anderen
Prädikanten (besonders Jac. Andri Dorta) konnte Saluz nun drangehen,
größere Aufgaben zu verwirklichen, vor allem: biblische Texte ins
Ladinische zu übertragen und sie so dem Volke zugänglicher machen.

Zwar hatte Saluz bereits im Jahre 1657 eine sehr gut gelungene
und durch inhaltreiche Kommentierung bedeutungsvolle Übersetzung
der «Genesis» bei H. Hamberger in Zürich herausgegeben (Salutz
Joan Pitschen. Da la Biblia ilg prüm cudasch dalg Songk Profeed Moy-
sis, nominad Genesis). Die nachfolgenden Übersetzungen aber
erschienen vom Jahre 1661 an nun in der «Schulser Druckerei»: vorerst
eine katechetische Schrift «Medicina da scoula», dann bereits 1662

45



«Da la S. Biblia ilg secuond cudasch, dalg S. Profeed Moysis, nominad
Exodus». Letzterem Werk waren auch schon einige Kapitel des Leviticus

beigefügt. Leider starb J. P. Saluz, bevor seine Übersetzung des

Alten Testamentes mehr Gestalt hätte annehmen können. Aber der
Beginn, den er gemacht hatte, mußte aus sich selbst heraus bedingen,
daß andere Berufene die Vollendung schaffen würden. Und tatsächlich

trat ein dem Saluz ähnlich markanter Prädikant in dessen

Fußstapfen : Nicolaus Anthonius Vulpius Vuolp).
Zwar ging N. A. Vulpius nicht daran, die Leviticus-Übersetzung

des Saluz fertigzustellen. Mag sein, ermunterte ihn der Inhalt der
alttestamentlichen Geschichtsbücher wenig - und das umsomehr, als

die 2 besonders bedeutsamen ja schon übersetzt waren! Dafür richtete

sich sein ganzes Augenmerk auf den Psalter; dieser mußte nach
seinem Dafürhalten unbedingt dem Engadiner in seiner Muttersprache
zugänglich gemacht werden. Ja, man ist fast geneigt zu urteilen, Vulpius

sei hierin wie Martin Luther von der heiligen Überzeugung
erfaßt gewesen, gerade der Psalter berge die Kostbarkeiten in sich, die
dem Christenmenschen nicht vorenthalten werden dürfen Luther
hatte in den Psalmen manche für das Kerygma wesentlichste Texte
gesehen, diese christozentrisch gedeutet und so den Psalter, also Schriften

des Alten Bundes, verchristlicht. Kaum andere Erwägung stellte
N. A. Vulpius an : er sah in den Psalmen ein vollständiges Summarium
der gesamten Verkündigung der Bibel - mit seinen eigenen Worten
gesagt : «üna curta impro perfetta summa è compilgamaint da tot la
Bibla». Muß es deshalb nicht verständlich sein, daß Vulpius die von
Saluz begonnene Leviticus-Übersetzung nicht fortsetzte, sondern sich
lieber an die Übertragung des Psalters wagte?

So entstand allmählich, im unterengadiner Idiom, eine «Biblia
pitschna»: eine Sammlung der Psalmen und einiger geistlicher Lieder.
N. A. Vulpius starb jedoch im Jahre vor der Vollendung des Werkes;
sein Sohn, Jacobus Anthonius, konnte dann aber 1666 (nach Überwindung

nicht geringer finanzieller Hindernisse) die «Biblia pitschna»
bei J. A. Dorta, Scuol, herausgeben.

Trotz ihrer ansehnlichen Bedeutung vermochte diese «Kleine Bibel»
aber den Ruf nach einer Gesamtbibel nicht zum Verstummen zu bringen.

Im Gegenteil: sie selbst, sowie die Genesis- und Leviticus-Übersetzung

des Saluz mußten gewissermaßen Vorarbeit zur Herausgabe

46



einer «Bibla granda» sein! Und tatsächlich war es den berufenen
Prädikanten selbstverständliche Pflicht, eine Gesamtbibel anzustreben;

J. A. Vulpius leistete sogar den hauptsächlichen Beitrag dazu,
unterstützt vor allem auch durch J. A. Dorta.

Aber der Weg zum Ziel sollte ein langer und mühevoller werden.
Während beinahe zehn Jahren saß J. A. Vuolp pflichtgetreu über
minutiöser Übersetzungsarbeit; 1674 waren die ersten Manuskripte
druckbereit. Auch hatte die Synode am 21. Juni desselben Jahres ihre
Approbation gegeben. Dann aber folgte eine nur langsam fortschreitende

Drucklegung; drei Prädikanten (C. S. Blech, M. Stupan, J.
Martin) überprüften gründlich Kapitel um Kapitel. Es verstrichen
darob fünf Jahre, ehe das Opus fertig gedruckt war. Nicht daß die
Zensurarbeit der drei Prädikanten Ursache zur großen Verzögerung
gewesen wäre! Die Gründe lagen anderswo: die Schulser Offizin,
diese für die Evangelischen des Engadins so wertvolle Institution, ließ
es sich angelegen sein, in jeder Beziehung nur ihr Bestes zu vollbringen,

um dem Ladiner in ernster Zeit ebenfalls das Beste übergeben zu
können: Gottes Wort in Heiliger Schrift! Und so konnte dann endlich

im Jahre 1679 der Synode die Mitteilung gemacht werden: die
erste Gesamtausgabe der unterengadiner Bibel in einem prachtvollen
großen Foliobande, ein Glanzstück der Schulser Druckerei, liege nun
vor.

Nach langer gemeinsamer Arbeit hatten die Prädikanten Jakob
Anton Vulpius und Jakob Heinrich Dorta «La Sacra Bibla; quai ais

tuot la Sancta Scrittura. .» (inkl. Apokryphen) als ein hehres Denkmal

ihrer eigenen und ihrer evangelischen Zeitgenossen Religiosität
geschaffen.

Die sogenannte «Schulserbiebel» zählte in ihrer ersten Auflage
2000 Exemplare. ein einzigartiges Zeugnis reformatorischen
Glaubenseifers: ein Völklein von etwa 6000 Evangelischen hatte sich
damit selber die Bibel in seiner Muttersprache gegeben; und das überdies

noch in Zeiten, da Not und Konfessionskampf über dem Lande
schwebten

Die Schulserbibel war durchaus dazu angetan, «ein Hausbuch
der protestantischen Ladiner» (so urteilt C. Decurtins in: Gröber G.,
Grundriß der romanischen Philologie, IL Bd., 3. Abtlg., p. 241) zu
werden. Sie war nämlich in gut verständlicher, volkstümlicher Sprache

47



geschrieben. Denn für Vuolp und Dorta war das Ladinische nicht
Sprachwissenschaft allein. Ihnen sollte ihr eigenes Idiom ein bestes

Mittel sein, der Mission zu dienen, die sie als Prädikanten in ihrer
mündlichen Verkündigung ebenfalls erfüllten. Ihre Bibelübersetzung
mußte also zuallererst, wie die Predigt ihrer Verfasser von der Kanzel,
direkte Verkündigung sein. Gerade deshalb bedeutete für Vulpius
und Dorta das Ladinische nicht einen simplen Vorrat an Wörtern,
die man wie Bausteine zu gefälligen Mosaiken zusammenfügt. Vom
hebräischen Urtext her wären sie zwar nur allzuleicht in Versuchung
gekommen, ganz einfach Wort an Wort, Buchstabe an Buchstabe zu
reihen - waren nicht die ersten Übersetzer des Alten Testamentes in
die deutsche Sprache recht oft diesen nachteiligen Weg gegangen? Aber
Vuolp und Dorta waren sich dessen offensichtlich bewußt, daß es nicht
anging, dem Leser ein buntes Wort- oder Lesemosaik vorzulegen.
Ihnen selber - den Verfassern der Übersetzung - war das Alte Testament

ja mehr ,viel mehr als Wort, Buchstabe; es bedeutete ihnen
Leben, Leben, das sich nicht schematisch ordnen und fügen läßt, Leben,
das sich nicht nach feststehenden Regeln der Rhetorik einfach aufs

Papier hätte bannen lassen. Ihnen selber war es Leben.. ihren
Mitchristen, der Gemeinde sollte es ebensosehr als Lebewort übermittelt
werden, als direkte Verkündigung. Diesem Anliegen aber wurden sie

nur gerecht, wenn sie die alttestamentliche Botschaft in der Sprache
weitergaben, die das Volk hörte und verstand: im Ladinischen. Und
das zu verwirklichen, dazu waren die zwei Prädikanten berufen und
befähigt gewesen. Sie sahen das darin bestätigt, daß ihre Bibel - trotzdem

deren Anschaffung sehr kostspielig war — große Verbreitung
fand und für das Unterengadin der Bedeutung von Luthers
Übersetzung für das deutsche Sprachgebiet etwa gleichkam.

So besaß der Engadiner die Bibel in schlichter, lebendiger Sprache.
Die Verfasser hatten sich sogar bemüht, dem Leser neben dem Text
oft jeweils am Schluße der Kapitel auslegende Erklärungen zu geben;
auch Konkordanz-Angaben fehlten nicht; unklare Ausdrücke wurden

in Randbemerkungen erläutert.
Im Jahre 1743/46 wurde in Scuol bereits eine 2. Auflage der Bibla

mit Korrekturen und Ergänzungen herausgegeben. Die Sprache
wurde durch den Prädikanten Nott à Porta in Scuol nach Möglichkeit

verbessert. (Druck: Gadina und Rauch, Scuol).

48



Im ig. Jahrhundert erschienen wieder (meistens als wenig
veränderte Auflagen) einzelne Schriften neu:

1806 in Luzein von Lucius Pol ein Neues Testament im unter¬
engadiner Idiom;

1812 in Basel das Neue Testament;
1815 in der Druckerei Otto in Chur mit Hilfe der Basler und Lon¬

doner Bibelgesellschaft das Alte Testament;
1836 in Paris ein Neues Testament;
1861 (und IL Auflage 1883) in Chur vonjanett Menni das Neue

Testament in oberengadiner Version;
1867 in Frankfurt a. M. mit Hilfe der englischen Bibelgesellschaft

das Neue Testament und die Psalmen;
1870 in Köln mit Hilfe der englischen Bibelgesellschaft wieder die

ganze «Sancta Biblia».
Neben diesen Bibelübersetzungen wurden zahlreiche andere

ladinische Werke zu Gebrauch in Haus, Schule und Kirche veröffentlicht.

So war das Romanische ein bester Träger und Diener der
Reformation und ein stärkstes Bollwerk gegen den Ansturm der
Gegenreformation geworden. Oder umgekehrt gesagt: Das evangelische Sondergut

vertiefte sich und wurde gerettet, weil es sich mit Hilfe der Volkssprache

ganz tief ins Volk eingewurzelt hatte!

Durch die Reformation hatte die volkseigene Sprache neues
Gewicht erlangt (vgl. auch G. C. Mouth, Ils dialects raetoromontschs,
zit. n. Decurtins C, Rätoromanische Chrestomathie, I. Bd., p. 706) :

Die Reformation hatte es sich angelegen sein lassen, dem Volk die
Elemente der Verkündigung und Unterweisung - die Bibel (vor allem
das Neue Testament), den Katechismus, den Psalter und religiöse
Lieder, Gebetsbücher und apologetische LSchriften - in der best
verständlichen Sprache, also in der Muttersprache, zu besorgen. Und sie

sah in der Folge die schönsten Früchte reifen.

«La soncha scrittura»^

Seit den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts brachte die
Wissenschaft sowohl in der biblischen Quellenforschung als auch auf
linguistischem Boden viele neue Ergebnisse zutage. Das Romanische
wurde zusehends vor allem in vorteilhafter Weise von den sprachlichen

Fremdkörpern gereinigt. Die Philologen, aber auch der Mann

49



des Volkes, empfanden es als innerliches Anliegen, die Muttersprache
in ihrer vollsten Echtheit zu pflegen und zu wahren. Wie aber sollte es

da dann nicht auch ein brennendes Anliegen sein, auch die Heilige
Schrift in bestem Ladinischem zu besitzen?

Zur Zeit der Reformation und Gegenreformation hatte man
vollumfänglich um die Bedeutung der Bibel in der Volkssprache gewußt.
Diese Bedeutung war auch in den späteren Jahrzehnten nie herabgemindert

worden. Und doch bestand ein Unterschied: im 16. und 17.

Jahrhundert war der Ruf nach der romanischen Bibel lauter gewesen.
Es war der Ruf nach dem ganz Neuen. Anders in späterer Zeit : da hatte
man ja die ladinische Bibel bereits. Das Bedürfnis nach etwas ganz
Neuem war nicht mehr vorhanden. Das schloß aber doch nicht aus,
daß man nach einer Erneuerung rief.

Man mußte sich nämlich eingestehen, daß im Laufe der Zeit in
verschiedenen Disziplinen - vor allem auch in der biblischen Sprach-,
Text- und Auslegungswissenschaft - mannigfaltige Änderungen
eingetreten waren. Man mußte zugeben, daß die bisherigen Übersetzungen

in einzelnen Punkten sprachlich oder inhaltlich anfechtbar
geworden waren. Religions- und Sprachwissenschaft hatten in ihren
Erkenntnissen Fortschritte gemacht. Wer sich ernsthaft mit biblischer
Verkündigung befassen wollte, konnte sich diesen Tatsachen nicht
mehr verschließen. Er mußte erkennen, daß die alten Bibelübersetzungen

nicht mehr ganz befriedigten. Ihr Kleid war zu fremdartig
geworden.

Somit war die Biblia von 1870 (oder gar frühere ihres Vorpostens
enthoben. Und zusätzlich fiel beträchtlich ins Gewicht, daß die
ladinischen Ausgaben kaum mehr erhältlich waren.

Aus innerem und äußerem Bedürfnis mußte darum ein Neues getan
werden.

Die Pfarrer des Kolloquiums Unterengadin/Münstertal nahmen
sich pflichtbewußt der Angelegenheit an. Sie waren sich dessen

bewußt, daß es einzig und allein darum gehen könne, daß man Mittel
und Wege zur Herausgabe einer neuen ladinischen Übersetzung
einer Vollbibel suchen müsse. Das Kolloquium übertrug sich damit selber
eine große und schwierige Aufgabe. Diese auszuführen, erheischte viel
Zeit; ja, Aussicht auf Verwirklichung bestand nur dann, wenn die
Übersetzung schrittweise vorgenommen würde.

5°



Am i. Mai 1923 hatte das Kolloquium beschlossen, eine neue
Übersetzung der Gesamtbibel anzustreben.
Vorerst entschied man sich, das Neue Testament und die Psalmen zu
übertragen. Jachen Ulrich Gaudenz, Pfarrer in Zernez (ein gewiegter
Neutestamentier und tief im Ladinischen verwurzelter Linguist), ging
an die Übersetzung des Neuen Testamentes. Pfarrer Rudolf Filii in
Valchava hingegen erklärte sich bereit, den Versuch mit der
Übertragung der Psalmen zu machen.

Beide Übersetzer gingen bei ihrer mühevollen Arbeit vom Urtext
aus; und beide sahen sich - wie einst Luther mit seiner deutschen
oder Bifrun mit seiner ladinischen Übersetzung - vor die Tatsache
gestellt, daß Griechisch und Hebräisch nicht ganz simpel im
Romanischen imitiert werden dürfen.
Gaudenz und Filii hatten sich entschlossen, eine dem Volke verständliche

Sprache zu schreiben. Darum mußten streng wissenschaftliche
Formen dahinfallen; und vor allem waren sie bestrebt, endlich einmal
die altüblichen Italianismen auszumerzen. Aber um diese berechtigten

Forderungen ganz durchführen zu können, galt es, manches
Hindernis in mühevoller Arbeit zu nehmen. Besonders schwierig
gestaltete sich die Orthographie - es fehlte noch der neue «Dicziunari».

Die zwei Übersetzer arbeiteten während sieben Jahren mit nie
erlahmendem Eifer, um dem romanischen Volke seine Bibel zu geben.
Im Jahre 1932 lag ihr Werk auf: «Nouv Testamaint e Psalms», Engadin
Press Co., Samaden e San Murezzan.

Die Übersetzer hatten es an unsäglichem Fleiß und Liebe, am
Respekt der langen Tradition und doch auch am erforderlichen
Engegenkommen der zeitgenössischen Exegese und der Sprache gegenüber

nicht fehlen lassen.

Die Finanzierung des Neuen Testamentes von 1932 geschah unter
großartiger Unterstützung durch Professor Dr. Jon Luzzi in Florenz.
Er hatte Finanzierungspläne entworfen; und dank seines persönlichen

Einsatzes flössen ansehnliche Beiträge von verschiedener Seite

zu, sodaß die notwendigen Gelder schon vor der abgeschlossenen
Drucklegung beisammen waren.

Der Engadiner hatte nun sein Neues Testament und seinen Psalter.
Diese beiden aber sind dem Evangelischen nur dann ganze Frohe
Botschaft, wenn sich ihnen das Alte Testament vorhergehend anreiht.

51



R. Filli hatte sich bei der Übersetzung der Psalmen als Kenner von
Urtext und ladinischer Sprache, als Kenner der geistigen Welt des

Alten Testamentes und der Welt des Ladiners ausgewiesen. Er war
darum berufen, das ganze Alte Testament ins Romanische des Unter-
engadins zu übersetzen. Damit wurde ihm jedoch fast unermeßliche
Arbeitsbürde aufgeladen. Er wich aber nicht aus. Ja, er entsagte
sogar vom Jahre 1941 an dem Pfarrdienst in den zwei Münstertaler
Gemeinden (Valchava und S. Maria) um sich von da an ganz
ausschließlich der strengen Übersetzungsarbeit widmen zu können.
Während mehr als sieben Jahren saß er über dem hebräischen Text,
Kommentaren und guten modernen Übersetzungen - besondere
Dienste erwies ihm die Zürcherbibel von 1931 — und versäumte darob
doch nicht das sosehr Entscheidende: eigenem Ermessen in Freiheit
Raum zu belassen Sein Amtsbruder J. U. Gaudenz war ihm bei der
Arbeit Helfer. Aber auch die verschiedenen Kritiker blieben nicht
stumm abseits. Schon ein Bifrun hatte ja ein Gleiches erleben müssen,
und das nicht zuletzt zum. Nutzen des Werkes.

Im Jahre 1951 wurde in der Stamparla engiadinaisa S. A., Samedan,

unter Leitung von H. Pulver mit dem Drucke einer Auflage von
5000 Exemplaren begonnen.

Aus nah und fern flössen finanzielle Beiträge. Unter dem Rufe
«Pro Bibla rumantscha» wurden in der gesamten Schweiz in den

evangelischen Gemeinden Kollekten gesammelt. Es ging insgesamt
der nahmhafte Totalbetrag von Fr. 80 030.- ein; das erlaubte die

verbilligte Abgabe der Bibel und legte damit der Heiligen Schrift
den Weg ins Volk frei.

So wurde im Jahre 1953 die Gesamtbibel als «La soncha scrittura»

zum fünften Male für das kleine ladinische Volk veröffentlicht: das

Alte Testament als Frucht der langjährigen Arbeit Filiis, das Neue
Testament als revidierte Neuveröffentlichung des Werkes von J. U.
Gaudenz aus dem Jahre 1932. (Im Anhang sind beigefügt: Cronologia

biblica, Register da texts biblics, geographische Karten).
Luther konnte einst von seiner deutschen Bibel sagen: «Man findet

in meiner Bibelübersetzung mehr als in Kommentaren». Gleiches

gilt von der neuesten ladinischen Version : in dieser erhielt das romanische

Volk nicht bloß eine «Übersetzung» gemeinhin. Filii und Gaudenz

übersetzten nicht nur als Sprachkenner, sondern auch und zu-

52



vorderst als Bibelausleger, christliche Theologen, als Seelsorger, als

Diener an der Gemeinde.
Was im Laufe der Jahrhunderte an Wort, Begriff oder Formulierung

als lebendiges christliches Wort, Begriff oder Formulierung
ins Herz des Ladiners gedrungen war, stellten sie wieder auf den
Leuchter, damit es allen leuchte, die im Hause sind... in dem Hause,
wo der schlichte glaubensstarke Engadiner seinem harten Tagewerk
nachgeht als treuer Haushalter vor allem auch des alten reformatorischen

Erbes seiner Väter.
Gaudenz und Filii hatten damit einer Volksgruppe eine große

Gabe überreicht. Der «Laie» kann nun seine Bibel in seiner Sprache
lesen, ohne das Gefühl haben zu müssen, Antiquiiertes vor sich zu
haben; der Pfarrer unterweist seine Schüler und von der Kanzel her
seine Gemeinden wieder in vollstem Bewußtsein, in Wort, Inhalt und
Sinn verständlich zu sprechen. Welch kostbare Zukunft für das

Kirchgemeindeleben, für den romanischsprachigen Evangelischen damit
angebahnt ist, kann nur der ermessen, der weiß, wie groß die Not
bis anhin war.

Die große Arbeit von Gaudenz und Filii fand nicht nur beim
Engadiner Volke die gebührende Würdigung; auch die theologische
Fakultät der Universität in Basel wußte zu schätzen, was zwei ladinische
Prädikanten im Dienste ihres Pfarramtes und im Dienste an der
evangelischen Gemeinde vollbracht hatten; sie ließ darum am Dies aca-
demicus vom Jahre 1953 den zwei Übersetzern die Diplome des

Ehrendoktorates überreichen.
(Schluß folgt)

53


	Die Geschichte der evangelischen rätoromanischen Bibelübersetzungen

