
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1957)

Heft: 12

Artikel: Der Streit um die Neubeschwörung des Bundes- und Artikelbriefes
(1683-1697)

Autor: Maissen, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur Dezember 1957 Nr. 12

BÜNDNER

MONATS BLATT
ZEITSCHRIFT

FÜR BÜNDNERISCHE GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. RUD. O. TÖNJACHEN

Der Streit um die Neubeschwörung des Bundes- und

Artikelbriefes

(1683-1697)

Kpl. F. Maissen, Ringgenberg

Der Bundesbrief vom 23. September 1524, der als die eigentliche
Verfassung des Dreibündenstaates anzusehen ist, enthält in seinem

25. Artikel die Bestimmung, daß der Eid auf den Bundesbrief alle zwölf
Jahre geleistet und erneuert werden solle.1 Die praktische Ausführung
dieser Bestimmung muß jedoch, wie es scheint, in späterer Zeit nur
sehr ungenau eingehalten worden sein. Von der Mitte des 17.
Jahrhunderts an konnte die Verordnung überhaupt nicht mehr in ihrer
allgemeinen Form gehandhabt werden, da die Durchführung dieses

Artikels damals auf den konstanten und hartnäckigsten Widerstand
des katholischen Teils stieß. Der Grund dieser Abwehr lag darin, daß
der Bundesbrief in seinem 31. Artikel die ausdrückliche Bestätigung

1 Der Bundesbrief vom September 1524 ist abgedruckt bei C. Jecklin, Urkunden zur
Verfassungsgeschichte Graubündens, 1883, S. 83-89. Der Artikel 25 heißt: «Wir gedachtenn
Pundtsgnossen habennd ouch angesechen, das ye uffdas zwelfft jar ainn jeder pundt erwellen
und dargebenn seile zwen mann, die sich fiegenn und komen sollen von ainer Gemaindt in
die ander in allen dryenn pündten unnd also in yedenn gericht die ayd ernüweren unnd in-
nemen söllenn. »

353



des ersten Ilanzer Artikelbriefes aussprach.2 Außerdem sollte, wie
beispielsweise im Jahre 1683, der Ilanzer Artikelbrief in seinem ganzen
Wortlaut in Verbindung mit dem Bundesbrief beschworen werden,
wie wir sehen werden.

Der erste Ilanzer Artikelbrief bedeutete eine recht umfassende
Reform kirchlicher Angelegenheiten durch die Bündner Gemeinden.3 Er
enthält zum Beispiel Verordnungen über Nutznießungen von Pfrund-
gütern lediger Pfarreien (Art. 1), über die Besetzung von Pfarreien
(Kollaturrecht, Art. 2), über Amtspflichten der Pfarrer (Beistehen in
Todesfällen, Art. 3) und über Nachlaß und testamentieren von
geistlichen Personen (Art. 4, 6) ; er lehnt sich gegen die Verhängung des

Interdikts über ganze Gemeinden auf (Art. 5), gebietet schärfere
Einschränkungen der kirchlichen Gerichtsbarkeit (Art. 7, 8, 10, 13) und
des Appellierens nach Rom (Art. 15) und möchte schließlich den
Lebenswandel der Geistlichen (Art. 13) und die Erhebung von Taxen
durch den Bischof für Weihehandlungen (Art. 14) maßregeln, usw.
Diese ganze Kirchenreform wurde ohne jegliche Mitwirkung der
kirchlichen Obrigkeit unternommen. Im ganzen genommen bedeuteten
diese Satzungen einen empfindlichen Eingriff in die kirchlichen
Angelegenheiten und einschneidende Schmälerungen von Rechten und
Freiheiten, die die Kirche für sich beanspruchte.4 Der katholische
Landrichter des Oberen Bundes, Mathias Derungs, muß offenbar den
Brief gegen den Willen des Volkes besiegelt haben, denn Disentis und
Lugnez und andere Gemeinden protestierten gegen den Artikelbrief.5

Am 11. November 1544 hatten alle Gemeinden der Drei Bünde
gemeinsam den Bundesbrief erneuert und beschworen.6 Im Jahre 1621

2 Der 31. Artikel des Bundesbriefes lautet: «Unnd aber hie mit so söllenn sunst alle
verpflichtenn pundtnus oder verschrybungenn, so wir gemain dry Pundt gemainlich oder
ain Pundt wyder den andrenn vor datum diß Brieffs besiglett unndt gelegt habendt, gar
unndt genczlich entkrefftiget tod unndt ab, ouch niemandts nutz noch schade sinn, kains
wegs Je doch denen Articklen nüwlich gegen den Gaystlichenn unndt andren gemacht unndt
verbriefft, Der datum wyst Mentag nechst nach dem Sonntag Quasimodo Geniti etc. dises
jars ohnvergriffenn söllennd allvvegenn in iren Krefftcn ston unndt belibenn.» Text nach
Jecklin, 1. c.

3 Oskar Vas ell a, Der Bruch Bischof Paul Zieglers von Chur mit den Drei Bünden im
Jahr 1524, in Zeitschrift für Schweizer Geschichte 1943, S. 271.

1 O. Vasella, 1. c. S. 276. J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. II, S. 27.
Der Artikelbrief vom 4. April 1524 ist abgedruckt bei Jecklin, Urkunden, S. 78-83.

5 J. G. Mayer, Geschichte des Bistums II, S. 30/31.
6 Fr. Jecklin, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte, Bd. I, S. 128, Nr. 602.

Fr. Pieth, Bündnergeschichte, S. 151.

354



wurde der Obere Bund wegen seiner separatistischen Haltung durch
Beschwörung des Bundesbriefes zur Bundestreue verpflichtet.7 Nach
der Befreiung der Prätigauer im Juni 1622 wurde wiederum eine
allgemeine Bundesbriefbeschwörung angeordnet8 und 1624, nach der
Vertreibung der österreichischen Truppen, legten die Acht Gerichte
den Eid auf den Bundesbrief ab.9 Als im Jahre 1649 eine allgemeine
Beschwörung des Bundesbriefes zusammen mit dem ersten Ilanzer
Artikelbrief gefordert wurde, weigerte sich die katholische Partei mit
aller Entschiedenheit; sie wurde in ihrem Widerstand auch von
ausländischen katholischen Mächten unterstützt, so daß das Vorhaben
unterblieb.10 Später tauchte die Frage einer Neubeschwörung der
Briefe wiederholt auf, besonders in unruhigen Zeiten, so 1653, 1665
und 1673.11 Dann hören wir nichts mehr davon bis zum Jahre 1683.

Zu dieser Zeit hatte sich die konfessionelle Zwistigkeit — wie sie

während der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts von Zeit zu Zeit in
Erscheinung trat - von neuem und in gefährlicher Weise entfacht. Die
Unruhe wurde besonders durch eine Prozessionsstörung in Waltens-
burg verursacht : ein unglücklicher Zwischenfall, der beinahe zu einem
allgemeinen Aufstand geführt hätte. Die von Andest und Panix waren
nämlich Mitte Juni 1682, zu einer Gelöbniswallfahrt nach der
ebenvergrößerten Wallfahrtskirche Maria-Licht bei Truns, durch Waltens-
burg in Prozession gezogen. Die Wallfahrer wurden durch Waltens-
burger durch Beschimpfungen und Lästerungen und sogar durch
Tätlichkeiten belästigt, und der Pilgerzug wurde schließlich sogar auseinander

gesprengt. Die Kunde davon verbreitete sich rasch durch die
Bündner Täler und erregte aufs höchste die Gemüter.12 Besonders in
der Landschaft Disentis war die Erbitterung groß. Die dortige Obrigkeit

forderte durch zwei in schärfstem Tone gehaltene Schreiben die
Waltensburger auf, die schuldigen « Religionsschänder, Eid- und
Friedensbrecher» namhaft zu machen und sie strengstens zu bestrafen und
für diese «Beleidigung ihrer Religion» vollkommene Genugtuung zu

7 Fr. Pieth, Bündnergeschichte, S. 206.
8 Fr. Jecklin, Materialien I, S. 330, Nr. 1431, und Pieth, Bündnergesch., S. 209.
9 Fr. Pieth, Bündnergeschichte, S. 213.
10 Bündner Monatsblatt 1956, S. 248-267.
11 Darüber wird eine Abhandlung in einer der nächsten Ausgaben der Annalas della

Societad Retoromantscha erscheinen.
12 Ausführlicheres darüber bei P. Iso Müller, Die Abtei Disentis 1655-1696, Beiheft

zur Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 15, S. 225 ff.

355



leisten.13 Das aus katholischen Mitgliedern bestehende Gericht
verurteilte am 27. Juni die für schuldig befundenen Waltensburger zur
Bezahlung aller Gerichtskosten, zur Entschädigung der bei der
Prozessionsstörung zerrissenen Fahne und zu einer Geldstrafe von 250 Rensch.
Sodann hatten die Waltensburger durch ihren Dorfmeister oder einen
Vertreter nicht nur den beteiligten Wallfahreren, sondern auch den

umliegenden katholischen Gemeinden und dem ganzen katholischen
Stande Abbitte zu leisten und zu versprechen, inskünftig solchen

Bittgängen unbelästigten, freien Durchgang zu gestatten.14 Am 2. Dezember

1682 waren die Verurteilten ihrer Schuldigkeit nachgekommen.15
Daß man diesen Waltensburger Handel für gefährlich ansah,

beweist allein der Umstand, daß der Bürgermeister von Chur, Martin
Clerig, bereits am 16. Juni (a. St.) einen Beitag eigens wegen dieses

Geschäftes einberufen ließ. Anwesend waren elf Herren, darunter Landr.
Barthol. von Montalta von Sagens, Landammann Florin von Blumenthal

und Landammann Jakob v. Casutt aus dem Oberen Bund. Der
Bürgermeister hatte schon vorher die Domherren durch eine Delegation

vom Vorfall benachrichtigt. Der Bischofwar abwesend. Der
Domprobst Christoph Mohr und Ratsherr Alexander Schorsch wurden ins
Oberland delegiert, um die aufgeregten Gemüter zu besänftigen. Der
Kongreß wartete die Rückkehr und die Berichterstattung dieser

Abgeordneten ab, ehe sich weiter über die Sache zu befinden.16 Die
Delegation berichtete dem Kongreß, sie hätte im Oberland, besonders im
Kreise Disentis, große Aufregung gefunden. Sie brachte auch eine Kopie

der gerichtlichen Sentenz vom 27. Juni mit. Alexander Schorsch
setzte sich für die Waltensburger ein und verlangte, daß die Exekution
dieser Sentenz verhindert werde, da sie den Protestanten «zu höchstem
Nachteil» gereiche. Die Cadi solle ferner durch den Kongreß ermahnt
werden, sich zu mäßigen und vor allem vor jeder Gewaltanwendung
abzustehen.17 Ein Sonderbote ging nach Disentis ab mit dem Mahn-

13 Staatsarchiv Graubünden (im folgenden abgekürzt zu STAGR), Bundestagsprotokolle
Bd. 43, S. 44-46, Zwei Schreiben der Obrigkeit von Disentis an die Waltensburger vom

20. und 21. Juni 1682.
11 STAGR, Bundestagsprotokolle, Bd. 43, S. 41/42; ferner Eidg. Bundesarchiv Bern,

Abschriften aus Rom, Nunziatura vol. 76, Bericht des Nunzius Cheroffini vom 21. Aug. 1682
und einem Bericht des Abtes von Disentis vom 11. Aug. 1682.

15 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 42.
16 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 35-37.
17 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 43.

356



schreiben des Beitags : man solle in der Cadi sich dieses Geschäftes, das

sie nichts angehe, gänzlich bemüßigen, anstatt zu den Waffen zu greifen

und das ganze Land in einen Bürgerkrieg zu verwickeln. Falls daraus

weitere Umstände entstünden, würde die Disentiser Obrigkeit für
alle Kosten und Schäden verantwortlich gemacht.18

Die Tagherren blieben vorläufig noch in Chur, um die Antwort von
Disentis abzuwarten. Die Disentiser Origkeit antwortete bereits am
30. St. n. Sie sucht Deckung hinter dem «Volk»: die Bevölkerung sei

nicht leicht zu beruhigen, sie murre wider die Obrigkeit und mache
Vorwürfe, man übergehe diese Sache ohne jegliche Strafe und Genugtuung.

Auch bestritt sie, etwelche Kenntnis zu haben, daß jemand in
ihrer Gemeinde zu den Waffen gegriffen hätte. Von den Schuldigen
forderte Disentis volle Genugtuung.19 - Auf katholischer Seite vertrat
man in weiten Kreisen die Ansicht, dieser Konfessionshandel berühre
alle Konfessionsgenossen, und daher glaubte Disentis, als

Nachbargemeinde, berechtigt zu sein, in erster Linie einzugreifen. Der Kongreß
bestritt dies mit aller Entschiedenheit und drohte den Disentisern mit
der Intervention anderer reformierter Hochgerichte.20 Der Evangelische

Teil des Kongresses beschloß nun, die Exekution der Sentenz vom
27. Juni zu verhindern und weitere Erkundigungen einzuziehen und
den Fall einem unparteiischen Gericht zu übergeben. Von diesem
Beschluß wurden sämtliche Gemeinden durch Ausschreiben
benachrichtigt.21

Das unparteiische Gericht setzte sich aus den Herren Johann Simon
Deflorin, Landammann Kaspar de Turre und Landr. Joh. Gaudenz
Capol von Flims, also aus zwei Katholiken und einem Protestanten
zusammen. Am 23. Juli 1682 verurteilte es die für schuldig befundenen

zu einer Geldbuße von 800 Rensch und zur Bezahlung aller Gerichtskosten.22

Auf protestantischer Seite empfand man diese ergangenen Sen-

18 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 47-49, Schreiben der Häupter vom 18./28.
Juni 1682.

19 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 50-52, Schreiben des Landammanns und
Rats von Disentis vom 30. Juni 1682.

20 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 52-54, Häupter und Ratsboten an Disentis

vom 21. Juni a. St. 1682.
21 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 55-60; Jecklin, Materialien I, S. 457,

Nr. 1937.
22 I. Müller, Die Abtei Disentis 1655-1696, S. 227/228.

357



tenzen als zu hart, als ungerecht. Ein Sturm von Empörung erhob sich

nun in allen reformierten Kreisen, besonders weil die Waltensburger
dem ganzen Corpus Catholicum nach der ersten Sentenz hatten
Abbitte leisten müssen. Es wurde Klage erhoben, die Katholiken hätten
Anlaß zu den Unruhen gegeben und die Brigelser hätten zu den Waffen

gegriffen. Man brachte diese Klagen vor den um St. Bartholomeus
stattfindenden allgemeinen Bundestag. Der Churer Bürgermeister
machte sich zum Anwalt der Waltensburger. Der Bundestag schützte
diese weitgehend und beschloß eine Deputation zum Bischof zu schik-
ken und an den Abt von Disentis, dem Waltensburg unterstand, zu
schreiben, um diesen zu ersuchen, den Bestraften die Geldbuße ganz
oder wenigstens teilweise zu erlassen. Ferner müßte von den Katholiken

ebenfalls den Protestanten gegenüber Genugtuung und Abbitte
geleistet werden, denn diese seien gleichfalls von den Katholiken be-

schumpfen und beleidigt worden.23 An diesem Bundestag herrschte
überhaupt eine sehr gereizte Stimmung und gegenseitige Erbitterung
zwischen den beiden Konfessionsparteien. Die Katholiken mußten sich
dabei sehr unfreundliche Vorwürfe machen lassen, wie beispielsweise

wegen Unduldsamkeit an paritätischen Orten in pastoreilen Fragen,
wie Krankenbesuch, Begräbnis und Taufe durch die Prädikanten usw.,
was gegen die Bestimmungen des Bundesbriefes geschehe.24

Der Abt von Disentis ließ nochmals alles gründlich untersuchen,
mit dem Ergebnis, daß auch Katholiken wegen Religionslästerungen
für schuldig befunden wurden. Diese mußten ebenso wie seinerzeit die
Waltensburger den Katholiken, dem ganzen evangelischen Stand
Abbitte leisten. Zudem erließ der Abt noch 120 Rensch von der früher
ausgesprochenen Buße von 800 R.2'

Dieses unglückliche Waltensburger Ereignis hatte die allgemeinen
konfessionellen Verhältnisse in den Drei Bünden wesentlich getrübt.
Und die Spannung wurde durch die, zu dieser Zeit ständig einlaufenden

Nachrichten über die konfessionelle Entzweiung im benachbarten
Glarus noch verschärft. Die Bundeshäupter und der Beitag mußten

23 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 164-166; S. 167-169 das Schreiben des
Bundestages an den Abt von Disentis und S. 169-170 das Schreiben des Bundestags an
Waltensburg. Ferner: Jecklin, Materialien I, S. 457, Nr. 1938.

24 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, Ausschreiben, S. 232-236.
25 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, S. 255/56 Berichterstattung des Podestà

Johann Berther vom 22. Dezember 1682 vor den Häuptern und Bd. 44, S. 84, Ausschreiben
vom 21./31. Juli 1683.

35«



sich mehrmals während dieses unruhigen Jahres 1682 auch mit dieser

Frage beschäftigen, indem sie zu vermitteln suchten.26 Nun wurde der
Graben zwischen den beiden Konfessionsparteien in Bünden noch
vertieft durch das sogenannte Monasteriogeschäft. Ein Streit zwischen
Lehensleuten des Hospitals zu Como und solchen des Klosters zu
Trahona im Veltlin, warf in Bünden die Streitfrage auf, ob der Fall in die
Kompetenz des bischöflich-kirchlichen Gerichts von Como oder ob
der Handel vor das weltliche Gericht eines bündnerischen Amtsmannes
gehöre. Diesen Fall nahmen dann die Urheber des Strafgerichtes über
spanische Parteileute 1683/84 zum willkommenen Anlaß, um ihre
Bestrebungen durchzusetzen.27 Diese Geschäfte und Händel, besonders
der Waltensburger Streit - dessen Ausgang nicht alle befriedigt zu
haben scheint - riefen einen weiteren hervor, nämlich die scharfe

Auseinandersetzung um die Neubeschwörung des Bundes- und Artikelbriefes.

Die konfessionelle Friedensstörung von Waltensburg und in
Verbindung damit auch die angebliche Mutwilligkeit der Brigelser, zu
den Waffen gegriffen zu haben, wurden als eine Übertretung und
«Schwechung» des Bundesbriefes angesehen. Daher beschloß der Beitag

zu Chur vom 18. Juli 1683 eine allgemeine Neubeschwörung des

Bundesbriefes «mit allen seinen artikeln» anzuordnen und die, welche

gegen den Bundesbrief gehandelt haben, zu bestrafen. Dieser Beschluß
wurde den Gemeinden zur Genehmigung ausgeschrieben.28 Die eigentlichen

Urheber dieser Bewegung scheinen im Zehngerichtenbund zu
suchen zu sein, denn bereits am 10. Mai desselben Jahres (1683) hatte der

Zehngerichtenbund eine allgemeine Beschwörung des Bundesbriefes
und die Bestrafung jener, die «dawider» gehandelt hatten, als eine

Folge des Waltensburger Handels, gefordert.29
Am allgemeinen Bundestag zu St. Bartholomeus, Ende August,

wurden die Gemeindestimmen ausgezählt und es ergab sich, daß fast
alle Gemeinden ihre Zustimmung gegeben hatten, daß der Bundes-

29 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 43, zum 6. März und 6. Oktober 1682, S. 243/44,
246-250 und Bd. 44, zum Bundestag vom 6. Sept. 1683, S. 176 f.

27 Über das Strafgericht 1683/84 und das Monasteriogeschäft siehe J.A. Sprecher,
Das Strafgericht und die Landesreform 1684, im Jahresbericht der Hist.-antiq. Gesellschaft
Graubünden 1880, S. 7 ff., und M. Valer, Die Bestrafung von Staatsvergehen in der Republik

der Drei Bünde, 1904, S. 258-269.
28 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 44, S. 58.
29 STAGR, Landessachen, B 2001, Bd. 2, S. 106.

359



brief in allen Gemeinden feierlich neubeschworen, daß er auch wirklich

gehalten und daß alle jene, die wieder den Bundesbrief handeln
oder gehandelt haben, bestraft werden sollen. Die näheren Umstände,
wann und wie dieser feierliche Akt vorgenommen werden solle, sowie
auch die Beschaffung eines approbierten Textes nach dem Original des

Briefes hatte ein später stattfindender Kongreß zu besorgen. Als man
aber nach einem Originaltext des Bundesbriefes im Dreibündearchiv
suchte, konnte man anfänglich keinen finden und suchte diese

Fahrlässigkeit im Archivwesen mit dem Hinweis auf die Plünderungen
durch die österreichischen Truppen oder «Wachen» während der
Kriegsjahre 1621/22 und 1629/31 zu entschuldigen.30 Inzwischen
stellte es sich aber heraus, daß die «österreichischen Wachen» grundlos

beschuldigt waren, da man doch «die wahren in brieff und Sigell
verfaßten Originalia des Pundts- und dessen einverleibte artickel-
brieffs» im Archivgewölbe gefunden hatte.

Der Dezemberkongreß der Drei Bünde verordnete nun durch
Ausschreiben vom 5. Dezember, daß der Bundes- und «Artikelbrief»,
gemäß den Mehren der Gemeinde, in allen Gemeinden «sollemniter und
freimütig» am 6. Januar alten Stils 1684 beschworen werden solle. Zur
Abnahme des Eids hatten jeweils zwei angesehene Männer aus einer
Nachbargemeinde am bestimmten Tag sich an den Ort einzufinden,
wo die Vereidigung vorgenommen wird.31 Den im Archiv gefundenen
Bundesbrief von 1524 bzw. von 1544, das heißt in der Fassung, wie er
am 11. November 1544 unter Bischof Luzius Iter neubeschworen
wurde (beginnt mit: «Wir Luzius usw.. »), zusammen mit dem Ilanzer

Artikelbrief vom 4. April 1524, hatten die Häupter in Bonaduz, bei

Georg Barbisch, drucken lassen und zwei Exemplare davon jeder
Gemeinde zugeschickt.32

Die an diesem Kongreß anwesenden Katholiken hatten zur Beeidigung

des Bundesbriefes als solchen ihre Zustimmung gegeben. Was den

Artikelbrief betrifft, konnten sie sich nicht dazu entschließen, « weihen

selbiger von geistlichen Sachen rede». Sie bestanden darauf, daß diese

30 STAGR, Bundestagsprotokolle Bd. 44, zum Bundestag vom 27. Aug. 1683, S. 125.
und Ausschreiben S. 209-226. Dazu Rud. Jenny, Das Staatsarchiv Graubünden in
Landesgeschichtlicher Schau, S. 154/155.

31 STAGR, Bundestagsprot. Bd. 44, S. 257-259, und Landessachen B2001. Bd. 2,
S. 85 ff.

32 STAGR, Bundestagsprot. Bd. 44, S. 125, 209-226, 257/59.

360



Frage zuerst ihren Gemeinden vorgelegt werde. Protestantischerseits

war man damit einverstanden, unter der Bedingung, daß die katholischen

Gemeinden auf den nächsten St. Thomastag, den 21. Dezember,
ihren Entschluß mitgeteilt hätten.33

Die Stellungnahme der katholischen Gemeinden zu dieser Frage
war nun eine ebenso einheitliche wie entschiedene. Pünktlich auf den
21. Dezember langte das Schreiben von Cazis an, am 22. jenes von
Obersaxen, am 23. und 24. kamen die Antworten aus dem Oberhalbstein

und aus dem Misox an, gefolgt von jenen aus dem Lugnez, aus
Puschlav und aus Vais, Ruis und Schleuis. Dann kamen die Boten aus
dem Münstertal und Calanca und aus Rhäzüns und der Obervazer an,
alle noch im alten Jahr, während die von der Cadi erst am Neujahrstag

antworteten und das halbe Hochgericht Beifort sogar erst am 12.

Januar. Die Antwortschreiben der Gemeinden des Oberen Bundes
wurden an den regierenden Landrichter Joachim de Florin von Ruis
geschickt, die anderen an den Bischof. Sämtliche katholischen Gemeinden

ohne Ausnahme erklärten sich in dem Sinne, sie seien bereit, auf
den Bundesbrief, sofern er nur rein politisches und weltliches berühre,
nicht nur zu schwören, sondern ihn auch «steiff und fest» zu halten;
die beigefügten Ilanzer Artikel aber werden sie unter keinen Umständen

beschwören, da sie von kirchlichen und religiösen Dingen handeln.
Man sei gegebenenfalls bereit, die Religionsfreiheit mit Gut und Blut
zu verteidigen und keinen Eingriff in die kirchliche Immunität zu
gestatten.34

Das Corpus Catholicum teilte nun diesen Entschluß den
Reformierten mit und übergab ihnen zugleich ein Protestschreiben. Darin
erklären die Katholiken, sie würden gezwungen sein, den Vertrag von
Lindau von 1622 und die übrigen Verträge mit dem Nunzius Scappi
von 1623 und 1624 «hervorzusuechen» und sich an diese zu halten,
wenn man sie zwingen wolle, die Ilanzer Artikel zu beschwören. Jene
Verträge seien schließlich jünger als diese Artikel, sie seien rechtskräftig

und hätten die Ilanzer Artikel außer Kraft gesetzt. Im übrigen,
fügten sie hinzu, seien sie bereit, alle jene Punkte und Artikel zu
beschwören, die nichts Religiöses oder Kirchliches berühren und nur

33 STAGR, Bundestagsprot. Bd. 44, S. 258/59.
34 Bischöfliches Archiv Chur, Mappe 59, zu den Jahren 1683/84. Die einzelnen

Antwortschreiben der katholischen Gemeinden.

361



dem Wohl und der Erhaltung der Freiheit des Landes dienen und sie

würden im Notfall die Freiheit des Landes mit «ehr guet und bluet»
verteidigen.35

Die Scappischen Verträge an und für sich waren auch in katholischen

Kreisen nicht restlos genehm und wurden in manchen Belangen
von den Katholiken abgelehnt36, aber sie waren ein guter Trumpf in
ihrer Hand, den sie auch schon 1649/50 in der gleichen Frage erfolgreich

ausgespielt hatten37 und den sie auch hier reichlich ausnützten.
Selbst der Pfarrer von Seth, Hieronimus v. Mont, schrieb am 7. Januar
1684 an den Bischof, seine Leute seien ganz gegen die Beschwörung des

Artikelbriefes und möchten sich an die Scappischen Verträge halten.38
Die Stellungnahme der Katholiken hatte den evangelischen Teil,

der auf seine Forderungen nicht leicht zu verzichten gesonnen war,
gewaltig erregt und steigerte die bisherige und durch das Strafgericht
noch vermehrte Unruhe aufs Höchste. Die Lage wurde als gefährlich
angesehen.39 Das gegenseitige Mißtrauen wurde dazu noch durch allerlei

Gerüchte, die damals keine geringe Rolle spielten, vertieft. Es

sprach sich herum, die Protestanten würden die Katholiken mit
Gewalt zur Vereidigung anhalten und den «anfang dazu werde man bey
dem bischöflichen Hof machen» usw. Der Landvogt von Sargans
befürchtete einen Aufstand in den Drei Bünden und bat seine «Herren
und Oberen in der Innerschweiz um Anweisungen für sein Verhalten
in diesem Fall.«40 Die Eidgenossen mußten die Bündner zur Ruhe und

35 STAGR, Landessachen B 2001, Bd. 2, S. 255 ff. «. sonsten wir gezwungen würden
die von diesem Ao 1622 zu Lindau und hernach 1623 und 1624 zu Chur aufgerichteten
authentischen Verträge hervorzusuechen und auf dieselbe als jüngere und schließlichen
krefftigere et derogantia prioribus zu steiffen...» Das Protestschreiben ist auch abgedruckt
in der Schrift «Gründtliche Reflexion», Bonaduz 1684.

3<i Zum Restitutionsvertrag von Lindau vom 30. Sept. 1622, wodurch die dem Bistum
und den geistlichen Stiftungen entzogenen Güter restituiert wurden cf. Mayer,
Bistumsgeschichte II, S. 283/284. Die Scappischen Verträge 1623 und 1624: Mayer, o. c. S. 294.
296-299. Ferner J. F. Fetz, Geschichte der kirchenpolitischen Wirren, S. 132/33 und 350.
Fr. Pieth, Bündnergeschichte, S. 210.

37 Bündner Monatsblatt 1956, S. 248 ff., besonders S. 264.
38 Bischöfl. Archiv, Mappe 59, zum 7. Jan. 1684.
39 Bundesarchiv Bern, Abschriften aus Rom, Nunziatura, vol. 77. Cheroffmi an

Kardinal Cibo 3. Dez. 1683: «Il tribunale nuovamente composto da villani della Rhezia, di
che ne resi consapevole V. E., con mia del precedente dispaccio, s'apprirà in Coirà li 15 del
entrante dove incomminciara a far sentire le stravaganze che se ne presagiscono da
un'aggregato di gente rozza e brutale.Questo corpo Elvetico che per tal causa ne teme la divisione
di quella gente in tumultuarie fationi li prega a regolarle eli loro procedure con discrezione
e prudenza per conservare a se et a vicini la pace. »

40 Staatsarchiv Luzern, Archivschachtel 246, Zugewandte Graubünden, Karl Josef
von Brandenberg, Vogt zu Sargans an Luzern vom 11. März 1684.

362



Besonnenheit ermahnen.41 Der Kapuziner P. Francesco Maria de

Vigevano schreibt am 22. Januar von Savognin aus, die Katholiken
seien eher bereit, zum Schwerte zu greifen, als die Artikel zu
beschwören.42

In diesem Zustande voller Spannungen und Gefahren schwebte
die Frage bis zum nächsten Bartholomeusbundestag, Ende August
1684, zu Ilanz. Auf protestantischer Seite konnte man sich nicht mit
der Stellungnahme der Katholiken abfinden und verlangte nun endlich

die feierliche Vereidigung in allen Gemeinden, mit der Begründung,

dies sei von «fast allen» Gemeinden letztes Jahr beschlossen

worden und einige hätten den Beschluß bereits ausgeführt. Die Katholiken

versammelten sich neuerdings, um zur Frage Stellung zu
nehmen. Sie übergaben dann ein, in noch schärferem Tone gehaltenes
Protestschreiben als das erste und wiederholten im Namen aller
katholischen Gemeinden die frühere Erklärung, in kirchlichen Dingen
nichts antasten zu lassen, in weltlichen und rein politischen Sachen
aber zum Wohle des Vaterlandes alles daran zu setzen. Sie wiesen ferner

daraufhin, wie die Ilanzer Artikel durch lange Gewohnheit außer
Kraft gesetzt worden seien und daß sie gegen die freie «Religionsausübung»

seien, die übrigens für beide Konfessionen vertraglich gewährleistet

sei. Überdies beklagten sich die Katholiken, daß einige Gemeinden

des Zehngerichtenbundes und des Engadins in ihren abgegebenen
«Mehren» «ungebührliche Drohungen» gegen katholische Gemeinden

ausgesprochen und sich angemaßt hätten, diese mit dem
Ausschluß aus «Räten und Taten» zu drohen. Daher erklärten die
katholischen Ratsboten, keiner Versammlung mehr beizuwohnen und keiner

Ordination nachzukommen, bis «solche vermessene mehren» in
ihrer Gegenwart kassiert worden seien, da sie nicht gesinnt seien, mit
Ratsboten zusammen zu sitzen, die mit solchen Voten instruiert
seien.43

Die reformierten Ratsboten erwiderten darauf, die verlangte
Neubeschwörung sei seinerzeit sozusagen von allen Gemeinden beschlos-

41 Staatsarchiv Luzern, Archivschachtel 246, Schultheiß und Rat von Luzern an den
Bürgermeister von Zürich vom 16. März 1684 und Zürich an Luzern 17. März 1684.

42 Provinzarchiv der Kapuziner Kloster Wesemlin Luzern, Abschriften aus dem Archivio
di Propaganda Fide Roma, vol. 22 zum 22. Jan. 1684.

43 BischöffichesArchiv Chur, Cartular R, S. 295, Sollemnische Protestation, vom 8.
September 1684. Das Protestschreiben ist ferner abgedruckt in der «Gründlichen Reflexion,
Bonaduz 1684, unter Datum Ilanz, 11. Sept. 1684.

363



sen worden, und die Artikel seien früher einhellig von den Vorfahren
ohne Widerrede beschworen worden. Man sei höchst erstaunt, ja
bestürzt, daß die Katholiken es wagen, mit den Scappischen Verträgen
zu kommen, da diese doch nur unter dem Druck der österreichischen
Besetzungsmacht geschlossen worden seien, von den Gemeinden nie

angenommen worden und nachher wieder annuliert worden seien.

Schließlich gingen sie zum Angriff über, indem sie die Katholiken der
Mißachtung des Bundesbriefes bezichtigten, weil sie die Kapuzinerpatres

in vielen Gemeinden duldeten44 und erinnerten daran, daß sie

bereits beschlossen hätten, solche paritätische Gemeinden, die die

Kapuziner nicht entfernen, auszuschließen.45

Die Katholiken ließen hierauf zu ihrer Verteidigung folgende
Schrift drucken :

Gründliche Reflexion und Antwort über die sogenante
rechte und wahr versiglete Original Copcyen des Pundts und
desselben einverleibten Articul Brieffs, genannt Quasi modo Geniti.
Getruckt aus Befehl und in Freyheit einer hohen weltlichen und
geistlichen Obrigkeit Catholischer Religion in Pündten. Zu Bonaduz

durch Johann Georg Barbisch i(

Von der Feststellung ausgehend, daß in den Drei Bünden die freie
«Ausübung» der Religion für beide Konfessionen garantiert sei,

beschuldigen sie den Gegner, den konfessionellen Frieden gestört zu
haben, dadurch daß er ungeachtet aller Proteste auf die Beschwörung
der Artikel bestehe und dadurch, daß er sie mit «unverdienten prae-
dicatis» tituliert und beleidigt und sie als schlechte Patrioten hingestellt

hätte. Die «Reflexion» weist ferner daraufhin, wie die einzelnen
von den Katholiken abgelehnten Artikel des i. Ilanzer Briefes

(Besetzung von Pfründen, geistliche Gerichtsbarkeit, bischöfliche
Jurisdiktion in geistlichen Sachen, Verwaltung kirchlicher Stiftungen usw.)
seit mehr als hundert Jahren nicht mehr beobachtet, dagegen aber das

44 Nach dem 18. Artikel des 2. Ilanzer Artikelbriefes von 1526 war das Wirken fremder
Geistlicher verboten.

45 Bischöfl. Archiv, Mappe 59, Schreiben der evang. Ratsboten am Bundestag zu Ilanz
an den Bischof, vom 11. Sept. 1684.

3%



Gegenteil davon praktiziert worden sei und wie diese durch Verjährung

längstens nicht mehr verpflichtend seien.46

Den Vorwurf unvaterländischer Gesinnung weist die «Reflexion»
mit einer Retorsion elegant zurück: wenn wir uns nun an diese alten
hergebrachten, von uns Katholiken unwidersprochen besessenen

Rechte festhalten und auf der Ablehnung dieser präjudizierlichen
Artikel verharren, so ist nicht einzusehen, warum wir deswegen als

schlechte Patrioten angesehen werden dürfen, wohl aber die
Reformierten, welche uns diese, der Religionsfreiheit widersprechenden
Artikel aufzwingen wollen.47 Im Anschluß daran folgen die beiden
Protestschreiben der Katholiken vom 9. März und vom 11. November

1684. Die Schrift wurde jeder Gemeinde zugestellt, mit dem
Ersuchen, sie im Archiv aufzubewahren, damit «man wisse, wie der
Bischof, das Domkapitel, der Landrichter und gesamte Ratsboten der
ehrsamen Gemeinden katholischer Konfession aus Amtspflicht, den in
Bonaduz gedruckten Bundesbrief mit den Ilanzer Artikeln für jetzt und
für alle Mal zu beantworten haben», wenn das gleiche Ansinnen wieder

gestellt werden sollte.48

Damit war erwartungsgemäß die Angelegenheit nicht erledigt,
denn reformierterseits bestand man nach wie vor entschieden auf die
einmal beschlossene Vereidigung. Die evangelischen Häupter wandten

sich durch Ausschreiben mit Entrüstung an ihre Gemeinden und
sprachen von einer neuen «Schwächung» des Bundesbriefes durch die
Katholiken.49

Der Bischof ermahnte durch Zirkular die katholischen Gemeinden
einig zu sein und unverbrüchliche Treue zur Kirche zu halten. Diese
ihrerseits versicherten den Bischof und den Landrichter ihres
unentwegten, treuen Festhaltens an ihre einmal gefaßten Beschlüsse.50 S°
verging das Jahr 1684, ohne daß etwas Außergewöhnliches vorgekommen

wäre.

49 «... da doch jedermenniglichen bekandt und unleugbar das so thane articul über
die 100 und mehr Jahr niemahlen in Schwung gangen, wohl aber das Contrarium geübt
worden». Gründliche Reflexion.

47 Gründliche Reflexion, S. 2.
48 Gründliche Reflexion, S. 5.
49 Jecklin, Materialien I, S. 462, i\r. 1949.
5Ü Bischöfl. Archiv Chur, Mappe 59. Es liegen folgende Schreiben sor: Statthalter vom

Lugnez an den Landr. 22. Okt. 1684; Vais an den Landrichter Conr. v. Castelberg 29. Okt.
1684; Obersaxen 5. Nov. 1684; Poschiavo an den Bürgermeister von Chur, Nov. 1684.

365



Das Frühjahr 1685 brachte ein neues Spannungsmoment. Die

evangelischen Häupter und Ratsboten beklagten sich durch ein
Memorial bitterlich, daß der Bischof und das Domkapitel «aus eigenem
Antrieb» die katholischen Ratsboten unter Drohung von Kirchenstrafen

zwingen wollen, in der Wahl des Landrichters keinem Reformierten

die Stimme zu geben, obwohl sie noch letztes Jahr feierlich versprochen

hätten, den Bundesbrief in allen Dingen, die nicht gegen die
kirchliche Freiheit seien, zu halten. Dadurch würden die Katholiken
ihrer alten Wahlfreiheit beraubt, den Protestanten würde der Zutritt
zu diesem Amte gesperrt. Wir wissen leider nicht, ob diese Klagen
berechtigt, oder ob sie durch bloße Gerüchte entstanden waren. Selbst das

Memorial läßt diesen Zweifel bestehen («. .se vero e quello ci vien
referto. .»). Tatsache aber ist, daß im Frühjahr 1685 der reformierte
Johann Gaudenz Capol von Flims zum Landrichter gewählt wurde.51

Auf jeden Fall war aber zu dieser Zeit dadurch wieder ein neues

Spannungsfeld entstanden. Die Reformierten drohten mit einer Trennung

von Ämtern und Verwaltung nach dem Beispiel von Cazis, das

sich von Thusis getrennt hatte.52 Dabei durfte ihnen wohl auch das

Beispiel von Glarus vorschweben, wo es 1683 zu einer Trennung
zwischen Katholiken und Protestanten kam.53

Die evangelische Synode ließ am Bundestag zu St. Bartholomeus
1685 ein Memorial in Form eines Sittenmandates vorlesen. Darin stellt
sie unter anderem die Forderung, daß alle die wider den Inhalt des

Bundesbriefes handeln, «ernstlich» bestraft werden müßten und daß

man hierbei mit der Behörde von Disentis beginne. Diese habe vor
einem Jahr durch ihre abgegebene «Mehren» gegen den Geist des

Bundesbriefes gehandelt. Einzelheiten darüber sind uns leider nicht
bekannt. Sodann forderte die Synode, daß der evangelische Bundestag
die katholische Schrift, die Bonaduzer «Reflexion» durch eine
gedruckte Gegenschrift beantworten lasse. In bezug auf die Neubeschwörung

des Bundes- und Artikelbriefes riet die Synode ab, die Katholiken
mit Gewalt dazu zu zwingen, «weihen anjetzo die Zeit nit bequem die

rigor zu gebrauchen und die katholischen mit gewalt solche zu schweren

anzuehalten». Dieses Memorial der Synode wurde vom Bundes-

51 Landrichterverzeichnis von P. A. Vincenz im Festbuch Ligia Grischa, S. 282.
52 Bischöfl. Archiv, Mappe 59, Memorial der Reformierten vom 2. Märzi685(Kopie).
53 E. Gagliardi, Geschichte der Schweiz, Bd. 2, S. 154.

366



tag im Wortlaut auf die evangelischen Gemeinden ausgeschrieben.54
Die folgende Zeit brachte eine bessere Wendung in den gegenseitigen

konfessionellen Verhältnissen. Die Regierung von Innsbruck hatte
noch im Verlaufe des Jahres 1685 den Baron Christoph Raßler nach
Bünden geschickt, um, wohl auch im Zusammenhang mit anderen
Geschäften, die beiden Konfessionsparteien zu versöhnen.55 Anläßlich
des Beitages zu Chur am 13. März 1686 hatten die anwesenden Herren

beider Konfessionsteile sich gegenseitig versprochen, den
konfessionellen Frieden zu bewahren.56

Der evangelische Beitag vom 7. Januar 1686 beschloß die Bonadu-
zer Reflexion durch eine Gegenschrift beantworten zu lassen, nachdem

durch den letzten Bundestag auf die diesbezügliche Eingabe der
Synode nichts geschehen war.57 Doch mit der Herausgabe derselben

war es noch nicht so weit, und wahrscheinlich wäre sie unterblieben,
wenn nicht die Synode sich wiederholt darum bemüht hätte. Denn sie

betrachtete die «Reflexion», die den Landessatzungen widersprach,
als ein wahres Ärgernis.58 Als im Jahre 1690 immer noch nichts
geschehen war, beauftragte die Synode von Ilanz den Dekan Gaudenz59,
das Anliegen dem nächsten Bundestag vorzubringen. Als dies erfolglos
blieb, faßte die Maienfelder Synode von 1692 den Entschluß, den Churer

Stadtrat zu ersuchen, daß er die Sache in die Wege leite. Da auch
diese Vorkehrung zu keinem Ergebnis führte, befaßte sich die folgende
Synode von Thusis 1693 damit und schärfte einem jeden Synodalen
ein, bei den Ratsboten seiner Gemeinde vorstellig zu werden, damit
der nächste Bundestag sich zur Widerlegung der «Reflexion»
entschließe.60 Ähnliche Anordnungen mußte noch drei Jahre später (1696)

64 STAGR, Bundestagsprotokoll Bd. 46, S. 82.
55 Bischöfl. Archiv, Cart. U, S. 231.
56 STAGR, Bundestagsprot. Bd. 46, S. 131 «... So haben die anwesenden Herren

beiderseits religion sich gegeneinander auch dato sinceriert expectoriert und freymütig erklärt,
krafft des Pundtsbrieffs in bester Correspondenz gegen einander zu leben und zu stechen,
auch im fall der not, die Gott gnädig abwenden und verhüten wolle, das Vatterland ohne
Underscheid aller Sachen mit guet und bluet nach Krefften zu defendieren. .»

67 STAGR, Bundestagsprot. Bd. 46, S. 106.
58 Synodalarchiv Chur, Synodalprotokolle Bd. 1680-1759, S. 46". Über die «Gründliche

Reflexion» heißt es : «... nuper summo cum praejudicio legum nostrae Orthodoxae
Patriae fundamentalium editam...»

59 Chr. Gaudenz von Schuls, ord. 1646, 1647-1652 in Präz, 1652-1654 in Seewis/Pr.,
1654-1660 in Kästris, 1660-1662 in Maienf'eld, 1664-1693 in Ilanz, gest. 1693 in Ilanz.
Truog, die evang. Pfarrer, in Jahresbericht d. Hist.-antiq. Ges. Graubünden 1935, S. 106.

60 Synodalarchiv Chur, Synodalprotokolle 1680-1759. Zur Synode von 1690 S. 46",
Synode in Majenfeld 1692 S. 51. Synode Thusis 1693 S. 5623.

367



die Synode von Splügen treffen.61 In diesem Jahre waren die periodisch
auftretenden konfessionellen Gegensätzlichkeiten wieder vom Neuen
entfacht (Kampf gegen die italienischen Kapuzinermissionare,
Mainonehandel, usw.). Pfarrer Saturnin Zaffus62 hatte im Namen der
Synode ein langes Memorial mit vielen Beschwerden und Forderungen
der Synode dem evangelischen Bundestag eingereicht, unter anderem
auch das Begehren, daß die katholische «Reflexion» durch eine Gegenschrift

widerlegt werde.63 An der Synode von Samaden 1697 endlich,
konnte Dekan J. J. Vedrosi64 den Entwurf der Gegenschrift vorlesen,
worauf dann die Synode den evangelischen Bundestag bat, die Schrift
baldmöglichst drucken zu lassen.65

Noch im nämlichen Jahre 1697 erschien die i2seitige Schrift:

FACTUM TALE und GEGENREFLEXION das ist GRÜNDLICHE

BEANTWORTUNG UND ERRETTUNG des Ao 1683

aus den wahren versigleten originalien abgetruckten Pundts- und
deme einverleibten Articul Brieffs, der sogenannten Römisch Ca-
tholischer Seits sub anno 1684 ausgegebner Reflexion entgegen
gesetzt; und dem lieben und getreuen Pundtsmann beyder religionen
zulieb und bericht aus befehl und mit freyheit des gesambten
evangelischen Standts lobi, gemeiner Dreyen Pündten in Truck
ausgefertigt den 8. Sept. 1697. Getruckt in gemeldtem Jahr.

Der Verfasser ist nicht zu ermitteln; auch der Druckort ist nicht
angegeben, doch weist die Schrift einen weit besseren Druck auf als ihr
Gegenstück, die «Reflexion», und dürfte in einer mit etwas besseren

Mitteln ausgestatteten Zürcher Druckerei erschienen sein.

Im großen Rahmen sind hier die Grundsätze, die die Protestanten
im Verlaufe der Auseinandersetzung mit den Katholiken um die Neu-

61 Synodalarchiv Chur, Synodalprotokolle 1680-1759, S. 67.
112 Saturnin Zaffus. In Frage kommen zwei: 1. Nikolaus Saturnin Zaff von Sils i. F..

ord. 1686, Pfr. in Zizers i686-i6g4, Professor am Collegium Philosophicum in Chur 1694-
1726, gest. 1726; oder 2. Saturnin Zaff von Sils, geb. 1636, ord. 1659, Pfr. in Soglio 1663-
1679, an St. Regula in Chur 1679-1706, zu St. Martin in Chur 1706-1707, gest. 1707.
Truog, die evang. Pfarrer JHGG 1935, S. 258 und 214.

63 STAGR, Bundestagsprotokolie Bd. 53, S. 217.
64 Johann Jakob Vedrosi von Scanfs, ord. 1644, von 1644-1662 Pfarrer in Maladers,

1662-1706 zu St. Martin in Chur, gest. 1706 (Truog. die evang. Pfarrer, JHGG 1935,
S. 125). Verfasser des Kontroversbuches «Manuale Antiquitatis» gegen den
Kontroversschriftsteller Johann Georg von Thusis.

63 Synodalarchiv Chur, Synodalprotokolle 1680-1759, S. 707.

368



beschwörung der Briefe vertraten, niedergelegt. Besonders betont ist
die Feststellung, daß der gleiche Bundesbrief im Jahre 1544 «mit Wissen,

Willen und Rat des geistlichen und weltlichen Standes» beider
Konfessionen - und nachher noch des öftern beschworen worden sei,
mit dem Hinweis auf das im Archiv verwahrte Original mit den
Siegeln des Bischofs Luzius Iter und des Abtes Paulus (Nikolai) von
Disentis. Es sei auch ein «schwacher Grund» zur «Aufhebung» des Bun-
desbriefes, wenn er nicht alle 12 Jahre beschworen worden sei, denn
man hätte ihn einmal gemacht und beschworen, ihn zu halten für
immer, so lang Grund und Grat bestünden. Wie man sieht, wird hier so

richtig aneinander vorbei geredet, denn die Katholiken wollten nicht
den Bundesbrief «aufheben», sondern nur die Ilanzer Artikel nicht
mehr anerkennen und beschwören.

Im Folgenden führt die «Gegenreflexion» aus, wie im Jahre 1683

im ganzen Lande «ungleiche reden erschallet» und wie bei «ereugtem
Anlaß» in allen Gemeinden, ohne Unterschied der Konfession, gleichsam

ein öffentlicher Ruf ergangen sei, daß der Bundesbrief beschworen
werden solle, was dann auch nach den «Mehren» der Gemeinden hätte
geschehen müssen. In ihrer «Reflexion» hätten die Katholiken selber

eingestanden, daß unsere Altvorderen zur Erhaltung der konfessionellen

und politischen Einigkeit durch Bündnisse und Verträge sich
verbunden und beiden Konfessionen die freie Betätigung der Religion
zugestanden hätten. Sie, die Katholiken, hätten sogar verlauten lassen,
den Bundesbrief von 1544 vernichten zu wollen. Nun gäbe es aber
keinen anderen Bundesbrief als diesen, da er inhaltlich der gleiche sei

wie der von 1524. «Ja wan derselbe Pundtsbrieff auf die wagschalen
der Vernunft gelegt und reifflich consideriert wird», so müsse ein jeder
bekennen, daß unsere Väter «ein guetes heiliges, ruhmwürdiges
werckle» für sich und ihre Nachkommen getan, wodurch die in
geistlichen und weltlichen Dingen eingerissenen Mißbräuche abgeschafft
und der Kirchendienst «nicht verabsäumt», sondern erst recht mit
«erforderlichem Fleiß» verrichtet worden sei.

Die «Gegenreflexion» behauptet ferner, daß, unter dem Scheine
der kirchlichen Immunität und Jurisdiktion, vielfach Mißbrauch
getrieben worden sei. Daher hätten in anderen Ländern selbst katholische
Könige und Fürsten und andere Machthaber nicht gestattet, daß ihrer
«Hoheit» Abbruch geschehe, sondern dafür gesorgt, daß dies alles in

369



«iren Zihl und marcken eingeschrancket» bleibe. Auch sei es für den

evangelischen Volksteil unbegreiflich, daß der katholische «Pundts-
mann» durch seine Haltung sich der von seinen Vätern ererbten Freiheit

beraube und den Bundesbrief «in ein zweifelhaftig Bedeuten»
ziehe, und daß er sich anderseits den Lindauer Vertrag nur zu erwähnen

erlaube. Darauf folgen lange Ausführungen über die Ungültigkeit
der Verträge mit Nunzius Scappi und die Rechtskraft des Bundesbriefes.

Es könne «auch nichts helfen», wenn der Katholik die Freiheit
der Religion vorschütze. Diese sei ja gesichert. Doch wolle man diese

Freiheit nur auf den «innerlichen und äußerlichen Gottesdienst»
beschränkt verstanden haben.66 - Das ist eine recht dehnbare, aber
immerhin brauchbare Umschreibung der religiösen Freiheit!

Die Schrift schließt mit der Beteuerung, man hätte keineswegs die

Absicht, dem Bischof in seine geistliche Gerichtsbarkeit etwelchen
Eingriff zu tun, «soweit dieselbe in den Schranken der Gebühr» bleibe und
mit einem Protest, falls etwas «deme zuwider», unter dem Scheine der
kirchlichen Immunität beschlossen oder gehandelt werden sollte. Der
Traktat ist im Namen der zu Chur am Bundestag versammelten
evangelischen Häupter und Ratsboten geschrieben worden. Mit dessen

Herausgabe fand diese Auseinandersetzung endlich einen Abschluß.

66 Gegenreflexion, S. 11 : «Es kan auch nicht helffen, die vorgeschützte Freyheit der
Religion, welche in ihren Kräfften verbleibt und eigentlich nicht kan änderst als auff den
innerlichen und äußerlichen Gottesdienst und keineswegs auf eine unbeschrankte Jurisdiktion

und Immunität wider die Weltlichen kann extendirt und verstanden werden.»

370


	Der Streit um die Neubeschwörung des Bundes- und Artikelbriefes (1683-1697)

