
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1957)

Heft: 8-9

Artikel: Zum Disentiser Festkalender 1690-1762

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Disentiser Festkalender 1690-1762

Von P. Iso Müller

1. Allgemeine Charakteristik

In die Feste der Barockzeit ließ uns schon das Proprium Sanctorum

von 1690 einen tiefen Blick tun. Es handelte sich um ein fortschrittliches

Kalendar, wie gerade die der französischen Maurinerkongrega-
tion entliehenen Offizien belegen.1 Das ergibt sich auch aus der
folgenden Entwicklung. 1702 erklärte die schweizerische Benediktinerkongregation

die Feste von vier Heiligen (Anselm, Ildefons, Beda,
Gertrud) als verbindlich. Disentis hatte sie alle schon 1690.2 Große
liturgische Verordnungen erließ die Äbteversammlung am 25. Mai
1705 in Rheinau, indem sie für acht Heilige ein Doppelfest
vorschrieb (Ildefons, Franz Sales, Petrus Nolascus, Anselm, Beda, Heinrich

IL, Cajetan, Gertrud). Die rätische Abtei konnte auf ihr Kalendar
von 1690 hinweisen. Sie mußte nur den Rang von zwei Heiligen vom
Semiduplex auf ein Duplex erhöhen, das Fest des hl. Cajetan, den freilich

schon Innonzenz XL (1676-1689) zu diesem Rang erhoben, und

1 Näheres Müller L, Die Abtei Disentis 1655-1696. Fribourg 1955, S. 362-439. Zu der
dort S. X angeführten Liste der Proprien kommen hier noch hinzu: Officia propria
Monasterii S. Galli i6g4 (Vadiana, St. Gallen), Officia propria pro usu Clericorum eiusdem
Monasterio (S. Galli) subjectorum. 1723. Officia propria Abbatiae S. Galli. 1736. Officia
propria Abbatiae S. Galli 1777. Officia propria pro usu Clericorum Territorii S. Galli 1795
(alle in der Stiftsbibl. St. Gallen). Dazu Proprien der Churer Diözese von 1739, 1773, 1779
(Stiftsarchiv Disentis).

2 Acta Congregationis IV. S. 99 (Stiftsarchiv Disentis). Ohne Quellenangaben sind
einzelne Bemerkungen zu Festen und Heiligen folgenden Werken entnommen: Wetzer-
Welt, Kirchenlexikon, 2. Aufl., 13 Bände, 1882-1903. - Bäumer S., Geschichte des Breviers
1895; Grotefend H., Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit IL 2 (1898) :

Heiligenverzeichnis. Kellner K. A. H., Heortologie, 3. Aufl. 1911. Lexikon für Theologie
und Kirche, 10 Bände, 1930-1938. Eisenhofer L., Handbuch der katholischen Liturgik,
2 Bde. 1932-1933. Zimmermann A., Kalendarium Benedictum, 4 Bde. 1933-1938.

263



das Fest des hl. Franz Sales, den erst Innozenz XII. (1691-1700) zu
dieser Stufe bestimmt hatte. Auch die 1705 befohlenen Oktaven (Con-
ceptio, Schutzengel, Scholastika, Benedikt) besaß Disentis schon 1690.
Die Äbte stellten das Konstanzer Brevier von 1660 als verpflichtende
Grundlage dar und sprachen daher auch der hl. Clara und der hl.
Monica nur eine Commemoration zu. Das festfreudige Disentis tat
nach dem Kalendar von 1690 mehr (Clara: Duplex, Monica:
Semiduplex), weil es sich hier der ganzen Kirche anschloß. Bemerkenswert
ist das 1705 von der Kongregation aufgestellte Prinzip, daß jedes Kloster

in der Aufnahme von Ordensoffizien frei sei (Festa Ordinis nostri
ad libitum cuiusque monaterii sunt remissa).3 Dieser Grundsatz echt
benediktinischen Föderalismus' ermöglichte es später Disentis, seine

eigenen Wege zu gehen. Als weiter die Äbte am 29.-30. September
1716 in Fischingen gemäß eines schon erlassenen Befehls von 1702
nochmals nicht nur für das eigentliche Benediktsfest am 21. März,
sondern auch für die sogenannte Commemoratio am 11. Juli eine Oktav

vorschrieben, konnte Disentis wiederum auf sein Kalendar von
1690 verweisen. Daß die zweite Oktav mit dem Placidusfe'ste
zusammenging, das konnten die Disentiser nicht ändern. Das Fest wurde
aber am 12. Juli gefeiert und hatte noch einen eigenen Oktavtag.4

Wie schon anderswo ausgeführt, nahm im 17. Jahrhundert die
Zahl der Heiligenfeste stark zu.5 Diese Vermehrung ging auch
unter den Päpsten des 18. Jahrhunderts weiter. Das Ferialoffizium und
der Sonntag kamen immer mehr in den Hintergrund. Die schweizerischen

Klöster wurden vorsichtig. Sie bestimmten am 24. September
1709 in Muri, daß nur Feste, die wirklich sicher für die ganze Kirche
vorgeschrieben sind, auch in den Klöstern gehalten werden sollen.6 Die
Statuten der schweizerisch-benediktinischen Kongregation von 1748

warnten sogar im Kap. 8 (Nr. 9) vor nicht approbierten Festen und
Offizien.7 Erinnern wir uns, daß dies gerade in die Zeit des gelehrten
und weitsichtigen Papstes Benedikt XIV. (1740-1758) fällt, der als

einziger unter den damaligen Päpsten gegen die Erweiterung des Fest-

3 Acta Congregationis IV. 163-164.
4 Acta Congregationis IV. 99,276.
5 Müller I._ Disentis 1655-1696. 1955 S. 370-372. Bäumer S., Geschichte des Breviers

1895, S. 529-530, 567.
6 Acta Congregationis IV. 182-183.
7 Acta Congregationis V. 62.

264



kalenders auftrat, ohne freilich die ganze Entwicklung hindern zu
können.8

Disentis machte die Vermehrung des liturgischen Pensums seit 1690
ebenfalls mit. Es stand ja schon 1690 sozusagen an der Spitze mit
seiner Festzahl. Nach etwa vier Jahrzehnten hatte sich dadurch das dem

Proprium von 1690 vorangestellte Kalendar nicht wenig geändert, so

daß man nach einem neuen verlangte. Ein solches verordnete der Vi-
sitationsrezeß vom 3. September 1731 an, doch wurde das im folgenden

Jahre 1732 gedruckte Kalendar, das uns leider nicht mehr erhalten

ist, als unbefriedigend angesehen.9 Bei dieser gleichen Gelegenheit
1731/32 suchte man auch die Verschiedenheit der Breviere zu beseitigen.

Die ältere Generation hatte wohl noch ein Konstanzer Brevier von
1660, eine andere Gruppe vielleicht das Brevier von Kempten 1677
oder das von Venedig 1681, während eine vorseht ittliche Reihe das

Einsiedler Brevier von 1718 bevorzugte. Daß beim gemeinsamen
Psalmengebet die verschiedentlichen Pausenangaben hinderlich waren,
beklagte man damals und wollte dies einheitlich gestalten.10 Es

handelte sich also in dieser Zeit um eine angestrebte liturgische
Reform, die aber nicht so zum Ziele führte, wie man es «hoffte. Das

neue Kalendar mit einem bereinigten und teilweise neu aufgestellten
Festverzeichnis kam erst mit dem zweiten Proprium von 1762 zustande.

Das Stiftsarchiv besitzt zwei Klosterdrucke mit den Officia Propria

Sanctorum Abbatiae Disertinensis von 1762 im bescheidenen und
praktischen Octavformat (9,5 X 16 cm). Wie das Vorwort bezeugt,
war der Anlaß zu einer Neuausgabe der Officia Propria, denen
zugleich ein Calendarium perpetuum beigegeben werden sollte, der
Umstand, daß das bisherige Exemplar von 1690 zunächst nicht mehr in
genügender Zahl vorhanden war (cum exemplaria deficiant) und dann
auch nach 72 Jahren nicht mehr der bisherigen Entwicklung entsprach,

8 Bäumer S. 529-530.
9 ND fol. 248 zum 3. September 1731 : Directorium stabile determinetur et imprimatur,

interim fest juxta antiquam celebrentur consuetudinem. ND fol. 258 zum 20. Mai 1732:
Directorium quidem jussu Reverendissimi impressum fuit pro anno 1732, sed Rubricis Bre-
viarii Monastici, Statutis Helveto-Benedictinae Congregationis et mandatis 111. D. Alexandri
Scappii de anno 1623 in multis non conforme adeoque non stabile, neque hac de re quid-
piam fuit 111. Dominorum Visitatorum decisioni subjectum.

10 ND fol. 248 zu 1731 : Ritus officii in Sacello B. V. Mariae celebrandi pro toto anno
stabiliter ordinentur. Breviaria quoque quoad signa pausarum corrigantur et in uniformi-
tatem deducantur. ND fol. 258 zu 1732 : neque diversitas Breviariorum quoad signa pausa-
rum hactenus correcta aut in uniformitatem deducta sunt.

265



da unterdessen manche Änderungen eingetreten waren (quaedam vel
mutata vel aucta). Abt Bernhard Frank von Frankenberg (1742-
1763) erklärte das neue Proprium in und außerhalb des Chores für
obligatorisch. Er machte auch in gebührender Weise im Sinne der

Benediktinerregel auf die Bedeutung des Opus Dei aufmerksam. In der
Form fallen die rednerischen Stilmittel und die sorgfältige Auswahl der
Wörter auf. Als Beispiel diene etwa: Et quid mage in hac vita jueun-
dum nisi praeludere vitae aeternae? Quid magis beatum nisi jüngere
se beatis? Schon diese Einleitung, die vom 1. März 1762 datiert, ist
ein Beleg, daß wir im äbtlichen Veranlasser des Buches eine
hochstehende Persönlichkeit sehen müssen.

Zunächst fällt gegcnübei dem früheren Proprium die drucktechnisch

bedeutend fachmännischere Ausführung auf. 1690 druckte ein
Pater im Nebenamte, 1762 ein geübter, berufstüchtiger Setzer aus dem

Laienstande, der sich auf dem Titelblatt verewigte: «Disertinae per
Ferdinandum Casparum Dascheck». Wir werden noch auf weitere
Werke dieses Factors im gleichen Jahre 1762 zu sprechen kommen.11

Weiterhin ist der Umfang beider Drucke sehr verschieden. 1690 zählte
das Proprium 336 Seiten (ohne Anhang von 17 Seiten), 1762 nur 132
Seiten, also um etwa 200 Seiten weniger. Woher der Unterschied?
Beim ersten Proprium konnte man sich nur auf das Konstanzer Brevier
von 1660 stützen. Es galt noch 1705 als authentische Ausgabe für die
schweizerischen Benediktinerklöster.12 Aber dieses Werk genügte in
keiner Weise. Man mußte nicht nur die Offizien der eigenen Disentiser

Heiligen und der Diözese Chur abdrucken, sondern auch die
Offizien vieler neuer Heiligen, die seit 1660 dazu gekommen waren.
Zudem wünschte man in Disentis 1690 noch die Offizien mancher Heiligen,

die das Konstanzer Brevier übergangen hatte. Benediktinische
Offizien entnahm man den Maurinerbrevieren und Offizien von
Heiligen, die dem schweizerischen Räume teuer waren, dem Einsiedler

Proprium. All das fiel nun weg mit den neuen allgemeinen Benedic-
tiner Brevieren, die 1711, 1718 und 1738 in Einsiedeln gedruckt wurden

und eine große Auswahl auch von benediktinischen Offizien auf-

11 Über die Reorganisation der Buchdruckerei durch Abt Bernhard siehe Gadola G.
im Bündner Monatsblatt 1934, S. 209-211, und Schweizerische Buchdruckerzeitung 78

(1953) 423-426.
12 Acta Congregationis IV. 163 (Stiftsarchiv Disentis;.

266



wiesen. Die genauere Grundlage für das Disentiser Proprium aber war
die Ausgabe von 1738.13 Clemens XII. hatte diesen Druck durch sein
Breve vom 10. November 1736 als rechtsgültig anerkannt.14 Mithin lag
alles, was 1690-1738 an neuen Offizien gekommen war, schon vor.
Auch wenn man sich noch auf die Edition von 1718 berief, so hatte
auch diese schon ein Supplement im gleichen Formate mit den
Nachträgen von benediktinischen Offizien von 1719.15 So war die Lage 1762
bedeutend angenehmer als diejenige von 1690.

Was man jetzt im Proprium neudrucken mußte, war zur Hälfte der
Text der Disentiser Eigenfeste (Placidus und Sigisbert, Ursizin, Adalgott,

Translatio und Oktav von Martin). Von den Diözesanheiligen
behielt man nur St. Luci (5 Seiten!). Den übrigen Teil bestreiten die
Offizien von Heiligen, die mit St. Gallen zusammenhängen (Eusebius,
Notker, Otmar, Ulrich) oder sonst mit der Schweiz (Felix und Regula,
Fintan, Fridolin, Pirmin). Der Rest umfaßte neuere Kulte (Gregor
VIL, Johannes vom Kreuz, Vincenz von Paul) oder neuere Offizien
(Joachim).

Die Praemissen für das Proprium von 1762 waren günstiger als die
für dasjenige von 1690. Freilich war das frühere Proprium origineller
als das spätere. 1762 fehlten selbstverfaßte Offizien für die hl. Schola-
stika und den hl. Placidus und Genossen, die man noch im Anhang
zum Proprium von 1690 beigegeben hatte. Auch der wohl von einem
Disentiser Mönch verfaßte Vesperhymnus (Salvete magni coelites)
zum klösterlichen Reliquienfeste fiel dahin, was aber alles keinen
Schaden bedeutete. Auch die den maurinischen Brevieren entnommenen

Offizien kamen im Abgang, sofern sie nicht, wie z. B. das Ger-
trudis-Offizium, allgemein wurden (vgl. Gertrud-Texte im Einsiedler
Brevier von 1718). Deshalb finden wir im Proprium von 1762 das

national-französische Officium S. Mauri (15. Januar) nicht mehr. Es

fehlt auch der eigene Hymnus zum Martinsfeste (11. November).
Ebenso wurden die maurinischen Lectionen zu den Festen des hl. Odilo
(4. Februar) und des hl. Roman (22. Mai) nicht mehr aufgenommen.

Das Calendarium perpetuum von 1762 charakterisiert sich zu-
13 Die verschiedenen, auch späteren Ausgaben bei Benziger Karl J., Geschichte des

Buchgewerbes im Stifte Einsiedeln, 1912, S. 190, 267 ff.
14 Bäumer S., Geschichte des Breviers 1895, S. 525.
15 Officia nova Sanctorum OSB... de praeeepto recitanda ex recentissimo S. R. C.

Decreto die XIX. Augusti MDCCXIX juxta Exemplar Romanum et Venetum.

267



nächst durch das, was aus dem Kalendar von 1690 weggelassen wurde.
Da vermissen wir zuerst die Katakombenheiligen, die 1690 noch
den Rang eines festum duplex 2. classis innehatten: St. Theophilus
(28. Februar) und St. Purpurinus (3. September). Ob hier die Zweifel
an der Echtheit, die einst 1698 der große Mabillon an den Tag legte,
nachwirkten? Wohl kaum, denn um die Mitte des 18. Jahrhunderts
war die Exportierung der Katakombenheiligen noch an der Tagesordnung.16

Auffällig ist weiterhin, daß die Churer Bistumsheiligen,
ausgenommen einzig der altverehrte hl. Lucius, keine Gnade mehr
fanden. So wurden die Dupliciafeste der Heiligen Florin, Emerita und
Justus gestrichen. Der Märtyrer Justus gehört deshalb zu den Diöze-
sanheiligen, weil Disentis 1690 nur in Hinsicht auf die Reliquien in
Flums und in Anlehnung an die Churer Proprien dessen Fest
aufgenommen hatte. Die Eliminierung ist auch deshalb beachtenswert, weil
Justus sonst als Kephalophore den Disentisern wertvoll sein mußte, um
die gleiche Episode des hl. Placidus zu illustrieren. Auch die beiden
Heiligen Oswald (9. August) und Rochus (16. August), die man 1690
in mehr oder weniger großer Rücksicht auf die Churer Kaiendarien
aufgenommen hatte, mußten weichen, und zwar trotzdem sie Doppelfeste

aufwiesen und vielfach zu den Nothelferheiligen gezählt wurden.17
Aber Chur hatte ja selbst in seinem Proprium von 1709 den Pestheiligen

fallen lassen, der sich ohnehin nur selten einer liturgischen
Verehrung erfreuen konnte. Weil einst das Churer Bistum mit Augsburg
alte Beziehungen hatte, nahmen die Disentiser 1690 die hl. Afra ins
klösterliche Kalendar auf. Nun wurde auch dieses festum duplex
verabschiedet. Wohl auch aus Rücksicht auf den Diözesankalender hielt das

Kloster 1690 das Fest des hl. Canut, des dänischen Königs und
Märtyrers. Nachdem schon Chur selbst 170g den nordischen Heiligen
gestrichen hatte, ließ ihn Disentis selbstverständlich auch fallen. Ebenso

geht wohl das Fest der Zehntausend Märtyrer, das man 1690 noch im
Kloster feierte, auf Churer Einfluß zurück. Die rätische Diözese hatte
noch 1709 nach Ausweis seines Propriums ein Doppelfest. Trotzdem

16 Heer G., Jean Mabillon und die Schweizer Benedictiner 1938, S. 24-25. Schnyder
W., Acht Studien zur christlichen Altertumswissenschaft und Kirchengeschichte 1937,
S. 94-96. Stückelberg E. A., Die Katakombenheiligen der Schweiz, 1907, S. 1 ff. mit
Belegen für das 18. Jahrhundert. Duft J., Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St. Gallen,
1944, S. 198-199. In den Officia propria Sanctorum Abbatiae S. Galli von 1777 fehlen die
Katakombenheiligen nicht (27. April: Honoratus und Antoninus).

268



einst die Eidgenossen an diesem Tage den Sieg von Murten errungen
hatten, hielten nur wenige Klöster, vor allem solche, die mit der
Eidgenossenschaft näher verbunden waren, den festlichen Tag (z. B.
Einsiedeln 1685, Engelberg 1693-1735). Die meisten Konvente kannten
dieses liturgische Fest nicht (z. B. St. Gallen 1685-1723, Fischingen
1729, Rheinau 1746). Die allgemeinen monastischen Breviere von
Einsiedeln 1711-1738 notierten die Zehntausend Märtyrer überhaupt
nicht. So ließ auch Disentis 1762 diese Heiligen fallen.

Von der Churer Heiligen-Liste gehen wir zu derjenigen vom
Bistum Konstanz über, die sich ebenfalls Eliminierungen gefallen
lassen mußte. Dabei staunt man nicht über die Beiseiteschiebung des

Konstanzer Bischofs Gaudentius (2. August), sondern vielmehr über
die Unterdrückung des altberühmten und weit verbreiteten Verena-
Festes (2. September). Im Konstanzer Sprengel lag das Kloster
Einsiedeln, dessen Einfluß es zuzuschreiben war, daß Disentis 1690 die
hl. Adelheid als Semiduplex erhielt. Diese Rücksicht auf das « Kloster
im finstern Walde», in welchem einst Abt Adalbert IL (1655-1696)
studiert hatte, fiel nun auch weg. Jetzt war nicht Einsiedeln, sondern
St. Gallen, aus dem Abt Bernhard stammte, Trumpf.

Dem Abgang verschiedener Feste entsprach auch in etwa die

Abwertung einiger Festränge. Trotz bedeutender Reliquien
wurde das Ursulafest vom duplex 2. cl. zum duplex maius herabgesetzt.

Der hl. Lucius mußte die ganz gleiche Rangverminderung
hinnehmen. Und der hl. Konrad, Bischofvon Konstanz, konnte eine

Stufenerniedrigung vom festum duplex zum semiduplex erleben. Ein
Doppelfest war bezeichnend für die konstanzische Diözese (Fischingen
1729, Engelberg 1735 usw.), aber auch für das Bistum Chur (Proprium
1709). Ein festum duplex 1 .cl. hatten die schwäbischen Benediktiner-
Klöster (1687) und St. Gallen (1723). Von all diesen Festrängen
distanzierte sich Disentis, obwohl noch das Einsiedler allgemeine mo-
nastische Brevier ein Doppelfest angab (1718 S. CCXLVL).

Wie schon aus all diesen kalendarischen Streichungen zu ersehen

ist, besteht sicher in der Auswahl ein Zug ins Große und Weite
der die Heiligen des Landes und Volkes, der Diözese und der Schweiz

17 Schreiber G., Das Weltkonzil von Trient i (1951) 386, 409, 418. Farner O., Die
Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden, 1925, S. 164 (Rochus). Henggeler R., Die
Patrozinien im Gebiete des Kantons Zug, 1932, S. 129-132 (Oswald).

269



gerne beiseite schiebt. Darin steckt keine eigentliche aufklärerische
Note, sondern die aus dem 17. Jahrhundert noch kräftig nachwirkende
aristokratisch-höfische Linie des Barocks.18 Der aus dem vorderösterreichischen

Innsbruck und aus hoher Familie stammende Abt, der
einst in St. Gallen Offizial (Generalvikar) gewesen und sich in Rom gut
auskannte, dazu sich noch als Disentiser Abt in seiner Reichsfürstenwürde

fühlen durfte, zeigte dementsprechenden liturgischen Horizont.
Sein Blickfeld erstreckte sich vom habsburgischen Wien bis zum
bourbonischen Madrid und dessen Nebenbesitz im königlichen
Neapel-Sizilien. Daher die Feste eines hl. Leopold von Österreich
und einer hl. Rosalia von Palermo. (Näheres Kap. IL)

Nachdem die schweizerische Benediktinerkongregation 1705 die
freie Wahl von Benediktiner-Heiligen grundsätzlich anerkannt hatte,
benützt Disentis diese Möglichkeit in ausgiebiger Weise. Eine geradezu
staunenswerte Zahl von heiligen Mönchen aus der Schule
des Heiligen von Nursia fanden in dem Kalendar von 1762 Eingang.
Am meisten vertreten sind die Heiligen aus Spanien und England.
Vielleicht ist es nicht so auffällig, daß gerade diese beiden Länder so

hervortraten, denn die alte spanische Kongregation von Valladolid
(gegründet 1390-1428) hatte zuerst auf die 1616 entstandene englische
Kongregation bis 1633 nicht nur einen rechtlichen, sondern auch großen

geistigen Einfluß.19 Über das Valladolider Brevier von 1681 kamen
viele benediktinische Offizien in die Einsiedler Breviere von 1711-1738,
nicht als obligatorische Feste, sondern nur zur freien Auswahl. Die im
Kloster Einsiedeln gedruckten Breviere waren ja nicht etwa speziell
für die Mönche von Einsiedeln oder von der schweizerischen
Benediktinerkongregation bestimmt, sondern stellten ein allgemeines benedik-
tinisches Brevier für das deutsche Sprachgebiet dar: Breviarium Mo-
nasticum. pro omnibus sub Regula SS. P. Benedicti in universa
Germania militantibus. Ein solches Werk nahm daher auf die gesamte
benediktinische Familie der Welt Rücksicht.

Dabei ist zu bemerken, daß man im rätischen Kloster nicht auf
liturgische Novitäten erpicht war. So fehlte 1762 das Fest der hl.
Florentinerin Juliana Falconieri (j 1341), einer Servitin, die 1737 heilig

18 Darüber siehe Müller L, Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei. Zeitschrift für
Schweiz. Kirchengeschichte 4g (1955) 257-287, bes. 274 f.

19 Hilpisch St., Geschichte des benediktinischen Mönchtums, 1929, S. 338.

270



gesprochen wurde und deren Fest Clemens XII. (i 730-1740) als

festum semiduplex für die ganze Kirche eingeführt hatte. (Supplemen-
tum Breviarii Einsidlensis, ad partem aestivalem S. 2-4. Mitte 18.

Jahrhundert.) Auch Feste, die nicht obligatorisch waren, aber doch
im Einsiedler Brevier von 1738 standen, nahm man nicht auf. Es sei

nur an das Fest des hl. Laurentius Justiniani (f 1456), der 1690
kanonisiert wurde, erinnert, ferner an das Festum sacrae Lanceae et Cla-
vorum Domini. Gerade die letztere Feier war in ganz Deutschland ein

Doppelfest zweiter Klasse (Breviarium Eins. 1738, pars vern. S. 572-
579, autumnal. S. 276-288).

Suchen wir zunächst die Quantität der Feste zu erfassen Bei der
Abfassung des Propriums von 1762 strich man nur etwa ein Dutzend
aus dem Bestände von 1690. Indes weist das Proprium des Abtes Bernhard

77 Feste mehr auf als dasjenige von Abt Adalbert IL Man könnte
also sagen, daß man jedes Jahr in der Zeit von 1690 bis 1762 ein Fest
oder einen Heiligen mehr ins liturgische Kalendar aufnahm. Unter
diesen 77 Festen sind etwa eine schwache Hälfte einfache Feste oder

sogar nur Commemorationen. Aber 40 Feste waren Vollfeste mit drei
Nokturnen, angefangen von festum semiduplex bis zum duplex 1. clas-
sis. Man könnte also zusammenfassen: seit 1690 habe man etwa alle
zwei Jahre wieder ein neues Vollfest eingeführt. Eine Übersicht zeigt
das noch genauer an :

Semiduplicia Duplicia Dupl. 2. cl. Dupl. 1. cl. Summa
1690 ca.100 135 35 10 280

1762 84 188 34 14 320

Die rätische Abtei übertraf damit andere Klöster. Engelberg zählte
freilich schon 1735 an die 301 Vollfeste. Hingegen ergibt das Rhei-
nauer Proprium von 1746 nur 285 Vollfeste. Das Fintanskloster war
nicht weit vom Disentiser Standart von 1690 entfernt. Daraus ersieht

man in etwa, welch ein vorwärtsdrängender Geist im Hause des hl.
Sigisbert rege war. Wenn nun Disentis 1762 an die 320 dreinokturnige
Feste hatte, Ostern und Pfingsten miteingeschlossen, dann blieben nur
noch 45 Tage frei für die Sonntage und die Ferialoffizien. Vergleichen
wir damit die rein kirchlich vorgeschriebene Festordnung. Unter Papst
Pius V. (1566-1572) war ein Drittel des Jahres mit Duplicia und
Semiduplicia besetzt, so daß noch 230 Tage übrig blieben. Um 1740 war

271



das Verhältnis umgekehrt, so daß kaum 90 Tage für Sonntage und
Ferialoffizien zur Verfügung standen.20 Und in Disentis, wo man außer
den lokalen und landesüblichen Heiligen vor allem so viele monasti-
sche Vorbilder ins Kalendar aufnahm, blieben von diesen noch
restlichen 90 gerade noch die Hälfte, nämlich 45, für das Kirchenjahr und
die festfreien Tage.

Das Calendarium perpetuum von 1762 unterscheidet sich von
demjenigen von 1690 nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ.

Die Differenzierung zwischen Duplicia minora und maiora
war 1690 noch selten, nicht aber 1762. Manche Feste von 1690 stiegen
nun zu den maiora hinauf (Exaltatio crucis, Transfiguratio, Praesen-

tatio, Visitatio, B.V.M. ad Nives, Lucia, Barnabas, Anna). Diese

Unterscheidung fand sich damals allgemein (Fischingen 1729, Engelberg

1735, Einsiedler Brevier 1738, Rheinau 1746). Auch die
römischen Anordnungen standen dahinter. So erklärte Clemens XII.
(1730-1740) das Annafest zum duplex maius. Sehr viele Feste waren
Duplicia minora von Anfang an. Ihre Zahl vermehrte sich am
meisten, wie folgende Zusammenstellung zeigen mag.

Duplicia Engelberg 1735 Rheinau 1746 Disentis 1762
minora: 128 125 161

maiora: 32 30 27

Weiterhin fällt die neue Bezeichnung duplex 2. classis solemnis in
Disentis auf (Circumcisio, Annuntiatio, Commemoratio S. Benedicti,
Carmelfest, Schutzengelfest). Diese Qualifikation findet sich auch im
Rheinauer Proprium von 1746 (S. 67, 211) und bedeutet einen höheren

Rang als der angegebene. So wird die Commemoratio S. Benedicti
(12. Juli) im Proprium von 1762 als festum duplex 2. classis solemnis

angegeben, was das ergänzende Proprium missae, von dem gleich die
Rede sein wird, als ad instar 1. classis deutet. Was wir im Proprium
von 1690 wie auch 1762 vermissen, ist die Angabe, bei welchen Festen
der Abt, Dekan oder Subprior das Officium hält. Marienberg zeigte
1692 und Engelberg 1735 ein genau abgestuftes System, wonach bei
höchsten Festen der Abt, bei zweithöchsten Festen der Dekan usw. als

Officiator zu funktionieren hatte. Wie es in Disentis diesbezüglich
stand, darüber fehlen ausführliche Nachrichten.21

20 Bäumer 567.
21 Näheres Müller L, Die Abtei Disentis 1655-1696. 1955, S. 371.

272



Dem Brevier mußte das Mis s a le entsprechen. Man benützte
bislang verschiedene Ausgaben, so auch das 1631 in Antwerpen gedruckte
Missale Romanum novum, das einst Abt Augustin Stöcklin 1639
gekauft hatte. Meistens waren es aber doch eigentliche monastische
Missalien, so das Missale monasticum Ordinis S. Benedicti, das in Kempten

1679 herauskam. Ein Exemplar von den zwei vorhandenen trägt
noch die handschriftliche Bemerkung: «Sacristiae Monasterii Diser-
tinensis Ordinis S. Benedicti Anno 1679.» Ebenso hat sich noch ein

Kempter Missale von 1680 erhalten. Dazu kommt noch das Missale
monasticum ad usum Ordinis S. Benedicti et Congregationis S. Mauri,
Parisiis 1701, das eine tintengeschriebene Besitzanzeige enthält:
«Monasterii Disertinensis Anno 1705». Endlich sei noch ein 1711 zu Venedig

ediertes monastisches Missale in zwei Exemplaren erwähnt, deren
eines die handgeschriebene Notiz aufweist: «Monasterii Disertinensis
Anno 1714. Die 10. Julii.» All diese Missalien korrespondieren gar
nicht mit dem 1762 umschriebenen Festkalender. So mußte als Ergänzung

zum Proprium des Breviers notwendig ein Proprium des Missales
kommen. Es ist noch in mehreren Exemplaren vorhanden, weist
Großformat auf (18,8 cm x 31,3 cm), beläuft sich auf 22 Seiten, zeigt aber
weder Titel noch Ort noch Datum. Daß es sich um einen Klosterdruck
handelt, zeigt zum Beispiel das Kreisornament mit acht stilisierten
Strahlen (S. 1, 6, 10, 13, 21), das sich schon im Modus precandi von
1738 (S. 1, 11, 18, 20, 29) und wiederum in der lateinischen Grammatik

in italienischer Sprache von 1750 (S. 6, 81) und im Brevier-Proprium

von 1762 (S. 34) findet. Die Typen gleichen ganz denen der
Massime Cristiane, die Abt Bernhard 1751 lateinisch und italienisch
herausgab. Diese Missae propriae Monasterii Disertinensis, wie man
sie wohl nennen muß ,stellen einen schönen und angenehmen Druck
in manchen Abwechslungen dar.

Dieser Ergänzungs-Druck wurde allen vorhandenen und bisher
gebrauchten Missalien von 1631, 1679, 1680, 1701, 1711 usw. beigegeben,

und zwar mit einem Register, das nicht nur die Feste des jeweiligen

Missales umfaßte, sondern auch die des neuen Propriums. Dieser
hinzugefügte, stets mit der gleichen, fast kalligraphischen Handschrift
geschriebenen Sachweiser trägt den Titel: «Index Missarum quarun-
dam juxta Calendarium perpetuum Monasterii Disertinensis pro
Supplemento Missalis Antverpiensis de Anno 1631 (bzw. Campodunensis

273



de anno 1679, 1680, Missalis Venetiani de anno 1711, Missalis August-
ani de Anno 1742 usw.).»22

Der ganze Festkalender des Missal-Propriums stimmt mit dem Bre-

vier-Proprium von 1762 vollständig überein. Abgesehen von einigen
wenigen Tagesverschiebungen sind einzig Johannes Nepomuk und
Vincenz von Paul von einem Duplex auf ein Semiduplex herabgesunken.

Das einzige Fest, das hinzukam, war das des hl. Didacus. Ein
großer zeitlicher Unterschied zwischen beiden Proprien kann also nicht
sein. Das Missalproprium bietet nur die Orationen und gibt das

betreffende Formular aus dem Commune an. Eine vollständige Missa

propria mit allen Eigenteilen vom Introitus bis zur Communio und
Postcommunio hat der hl. Lucius (3. Dezember), die aus den Missae

propriae der Diözese Chur, die 1709 bei Paul Balleoni zu Venedig
herauskamen, entnommen werden konnte. Aus dem Mauriner-Missale
von 1701 entstammen folgende ebenfalls ganz vollständige Missae

propriae: St. Maurus samt Sequenz, St. Scholastica samt Sequenz,
St. Gabriel, St. Philipp Neri, St. Raphael, allgemeines Reliquienfest der
Ordenskirchen am 30. Oktober. Beim Texte des letzteren Festes ist
einzig in der Epistel statt Lib. Sapientiae: Justorum animae, wie
das Mauriner Missale hat, Lib. Sapientiae: Hi sunt viri misericor-
diae genommen. Auch das erste Wort des Graduales : Gaudete, qui
habitatis ist im Disentiser Opus in Laudate, qui habitatis umgeändert.23

Als fehlend in den Missae propriae von Disentis kann man höchstens

am 30. Juli die Translatio der hl. Placidus und Sigisbert betrachten,
die in beiden Proprien von 1690 und 1762 als duplex 2. cl. bzw. duplex
maius notiert ist. Ebenso vermißt man am 4. Sonntag nach Ostern
das Reliquienfest des Klosters. Darüber hinaus sind in den verschiedenen

handschriftlichen Appendices nach dem ebenfalls handschriftlichen

Register manche Angaben noch hinzugekommen, die sich bald
auf dieses, bald auf jenes Fest beziehen. Da das Antwerpener Missale

22 Das Register des Antwerpener Missales ist dem Venezianischen Missale von 1711,
das kein Titelblatt mehr aufweist, beigebunden. Das Register des Augsburger Missales von
,1742 ist heute separat erhalten. Das Mauriner Missale besitzt heute kein solches Register
mehr, da es mit neueren Proprien versehen wurde.

23 Das Raphaelsfest konnte auch dem Churer Proprium von 1709 oder den Missae
propriae Sanctorum, Venedig 1732, entnommen werden. Der letzteren Quelle gehörte auch
der Text des Festes vom hl. Philipp Neri an.

274



kein monastisches Meßbuch war, mußte der entsprechende Appendix
alle Benediktinerfeste, z. B. das vom 21. März, angeben.

Im Zusammenhang mit den Proprien für Brevier und Messe ist
noch ein drittes Werk zu nennen, das in die Regierungszeit des

Abtes Bernhard gehört. Es handelt sich um das 24 Seiten umfassende
und im Folioformate (25 X 38 cm) gedruckte Opus mit dem Titel:
«Ritus solemnis Processionis in Festo Sanctissimi Corporis
Christi Typis Monasterii Disertinensis Anno Domini MDCCLXH. Per
Ferdinandum Casparum Dascheck.» Die ganze Eleganz der damaligen

klösterlichen Druckerei zeigt sich hier. Dr. Eugen Fischer
charakterisiert das Werk wie folgt: «Es ist zweifarbig, wobei wichtige Zeilen
und einzelne Buchstaben rot gedruckt sind. Zur Verwendung gelangten

Schriften von 16 Punkt bis 3% Cicero, was der Zweckbestimmung
gut angepaßt ist. Das Rituale (d. h. Processionale) ist der größte uns
bekannte Druck von Disentis. »24 Das Buch wurde bei den meist ponti-
fikalen Prozessionen gebraucht, und zwar nicht nur am Fronleichnamsfeste,

sondern auch der Plaziprozession (S. 21) und bei Primizen
(S. 23). Auch am Schlüsse des Jahres kam das Werk zur Geltung (S.22 :

Pro gratiarum actione), wie das auch das Calendarium Perpetuum im
Brevier-Proprium von 1762 zum 31. Dezember angab (Solemnis gradai

um actio pro toto anno). Das schöne liturgische Opus, von dem sich
leider nur ein einziges Exemplar erhalten hat, diente bis 1956 noch
dem gottesdienstlichen Gebrauch.

Betrachtet man die drei Werke füi das Brevier, die Messe und die
Prozessionen, so darf man Abt Bernhard Sinn und Sorge für eine
schöne und würdige Liturgie nicht absprechen. Er führte hier die
bedeutende Reform, die einst Abt Adalbert IL de Medell 1690 ins Werk
gesetzt hatte, in verdienstvoller Weise und in zeitentsprechender Art
weiter.

Bevor wh zur eingehenden Besprechung des Kaiendars von 1762

übergehen, sei noch ein anderes liturgisches Ereignis unter Abt Bernhard

erwähnt. Die Äbteversammlung, die Ende September 1745 in
St. Gallen tagte, faßte folgenden Beschluß: «Da eine gleichmäßige
Ordnung der Feste in allen Abteien nicht leicht zustande kommen
kann, so finden es die hochwürdigsten Väter für richtig, daß wenigstens
die hauptsächlichsten Patrone der Klöster in der ganzen Kongregation

24 Schweizerische Buchdruckerzeitung. 78 (1953) 426.

275



gefeiert werden».23 Man druckte, vermutlich in der Klosterdruckerei
St. Gallen, einen kleinen Faszikel von acht Seiten (12 X 18 cm) mit
dem Titel: Fest Propria, quae Congregatio Helveto-Benedictina in
Monasterio S. Galli 1746 congregata celebranda recepit. Für das
Fest des hl. Meinrad ist auf das Einsiedler Brevier verwiesen. Hagio-
graphische Lesungen für die zweite Nokturn erhielten die Disentiser
Patrone Placidus und Sigisbert, der Schutzheilige von Pfäfers,
St. Pirmin, und der Heilige von Rheinau, St. Fintan. Für diese vier
Klosterheiligen war ein Duplexfest vorgesehen. Die Lesungen für die
Disentiser Patrone entsprechen genau denjenigen, die Disentis selbst
sowohl 1690 wie auch 1762 in seinem eigenen Proprium aufweist, nur
mit anderen Caesuren. Das übrige Officium sollte aus dem Commune
plurimorum Martyrum genommen werden. Einzig die Oration (Fac
nos quaesumus Domine) war noch beigefügt.

Die gleichen Texte nahmen auch die Engelberger in ihre 1747
gedruckten Festa Propria Monasterii Angelomontani auf (S. 34-38 zum
21. Juli). Anders die Officia Propria Monasterii Rhenoviensis von 1746
(S. 140-142 zum 19. Juli), welche kürzere und umgeänderte Lesungen
bieten (Sigisbertus gente Hibernus. ditarent muneribus), die jedoch
den wesentlichen Inhalt der andern ebenso erzählen wie z. B. den
Zusammenhang des hl. Sigisbert mit dem hl. Kolumban und die
Kopfträgerepisode des hl. Placidus. Der Hinweis auf die Schenkung des

Bischofs Tello ist sogar neu. Die übrigen Klöster, wie St. Gallen,
Einsiedeln, Pfäfers, Muri, Fischingen und Mariastein, werden sich nach
dem 1746 herausgegebenen Separatdruck gerichtet haben.26 Mithin
feierten die schweizerischen Benediktiner Klöster seit diesem Jahre
die Disentiser Patrone mit einem Doppelfeste. Vorher kannten sie die
beiden Heiligen der rätischen Abtei in ihrem Kalendar nicht.

IL Die Komponenten des Sanctorales von 1762

Es geht hier nicht um die Heiligen, welche schon 1690 im Kalendar

standen und 1762 unverändert wieder erscheinen, so etwa um
25 Acta Congregationis V. S. io (Stiftsarchiv Disentis).
26 Diese Festa Propria der Congregation von 1746 finden sich z. B. dem St. Galler

Proprium von 1736 (Stiftsbibliothek St. Gallen) und dem Einsiedler Brevier von 1738, Pars
aestivalis (Stiftsarchiv Disentis), beigebunden.

276



Theresia von Avila oder Thomas von Villanova, sondern um neue
Heilige oder wenigstens um neue Rangstufen bisher verehrter
Heiligen. Dabei hat das Kalendar des 18. Jahrhunderts manche
Unebenheit des früheren ausgeglichen. Es fällt auf, daß alle Apostel nun
ein festum duplex 2. classis haben, was wir im einzelnen nicht darlegen

wollen. Vielmehr sind es zwei Tatsachen, die hervorgehoben zu
werden verdienen, zunächst die große Anzahl von Benediktinerfesten,

die nicht obligatorisch und nicht allgemein in den Klöstern
verbreitet waren. Gleichsam bezeichnend dafür ist es, daß das Fest
aller Heiligen des Benediktinerordens am 13. November, das noch 1690
ein Duplex war, zu einem Doppelfest zweiten Ranges emporgehoben
wurde, wie das schon vorher seit dem Konstanzer Brevier von 1660
und in allen uns bekannten Quellen der Fall war. Ferner ist
bemerkenswert, daß die neuen Heiligen in überwiegender Zahl aus dem

Habsburger Gebiete von Spanien bis Österreich kamen, in zweiter
Linie auch vom alten angelsächsischen Reiche. Wie schon
bemerkt, hingen früher die Kongregationen von Spanien und England
zusammen. So kam auf dem spanischen Wege wohl mancher Kult zu
uns. Wenn wir aber die Heiligen in Spanier und Engländer, Franzosen
und Italiener aufteilen, so will das nicht sagen, daß man in erster
Linie die Nationalität berücksichtigte. Die Kirche ist universal
und nicht an Länder gebunden. Zudem erteilte Rom doch zuletzt
die Kulterlaubnis. Aber Disentis und sein damaliger Abt waren dem
habsburgischen und spanischen Reiche geistig näher und haben daher
auch viel mehr aus dem Sanctorale dieses Gebietes geschöpft als etwa
aus dem Frankreichs. Besonders bei nicht allgemeinen Kulten tritt
eine gewisse Vorliebe deutlich an den Tag. Diese hervorzuheben ist
Aufgabe der folgenden Untersuchung.

1. Die iberisch-habsburgischen Heilbringer

Wenden wir uns zunächst dem ältesten spanischen Heiligen zu,
dem hl. Turibius, Bischofvon Astorga, der noch gegen die Priscil-
lianisten des 5. Jahrhunderts kämpfte und dafür ein Lobschreiben des

Papstes Leo I. erhielt. Nachdem ihn Mabillon mit dem Priester Turi-
bius von Palencia, dem Stifter des Klosters Liébana im 5. Jahrhundert

277



identifizierte, sprach man den Astorger Bischof als Benediktiner an.
Der spanische Heilige erfreute sich zwar im Wiener Schottenstift 1701
und in den Einsiedler Brevieren eines Platzes, allein populär wurde er
nicht. Weder St. Gallen (1685-1723) noch Engelberg (1693-1735)
noch Rheinau (1746) nahmen ihn auf, wohl aber Fischingen (1729)
und Disentis (1762). Bekannter ist der hl. Leander (j ca. 600),
Erzbischof von Sevilla, der Beziehungen mit Gregor dem Gr. aufweist und
sich um die Bekehrung der arianischen Westgoten verdient gemacht
hat. Die spanische Kirche feierte ihn als Doctor ecclesiae, was auch
zeitweise die Benediktiner-Klöster übernahmen, obwohl es unsicher
ist, ob der Heilige die Regel von Montecassino befolgt hat. Sein Fest
nahmen Engelberg (1714-1735), Fischingen (1729) und Rheinau
(1746) auf. Ein Bruder des hl. Leander war der hl. I si dor, Erzbischof
von Sevilla ("]" 636), dessen Kult Rom 1598 ausdrücklich bestätigte.
Innozenz XIII. dehnte 1722 sein Fest auf die ganze Kirche aus. Engelberg

(1714/1735), St. Gallen (1723), Fischingen (1729) und Rheinau
(1746) nahmen das Fest auch auf, da man seit dem 17. Jahrhundert
den Heiligen als Benediktiner ansah. Die Schwester der beiden Sevillaner

Erzbischöfe, die hl. Florentia, die man seit dem ausgehenden
Mittelalter als Benediktinernonne auffaßte, erhielt infolge der Einsiedler

Breviere in Disentis eine Commemoration, was bezeichnend ist,
denn Fischingen, Engelberg und Rheinau übergingen ihr Fest.

Fischingen und Engelberg verzeichnen indes das Fest des hl. Abtes
Vincentius, der vermutlich im 7. Jahrhundert Abt des Klosters S.

Claudius in Leon war und nur deshalb als Märtyrer bezeichnet wurde,
weil er neben den Reliquien des berühmten hl. Vincenz von Saragossa
beigesetzt wurde. Das Fest stammt aus dem Proprium der Kongregation

von Valladolid, die ihn seit 1568 feierte. Zwei Tage nach dem
Tode des Abtes Vincentius soll auch der hl. Ramirus mit 12 Mönchen
im gleichen Kloster den Märtyrertod erlitten haben. Nachdem die
Reliquien 1596 übertragen wurden, kam das Fest in der Valladolider
Kongregation auf. 1701 finden wir es im Wiener Schottenstifte und
1714 in Engelberg und 1729 in Fischingen, nicht aber in Rheinau. Zu
Anfang des 7. Jahrhunderts wirkte der Mönch und Abt Helladius,
später Erzbischof von Toledo, dessen Fest man erst seit 1613 feierte.
1681 kam er ins Proprium der spanischen Benediktinerkongregation
und durch die Einsiedler Breviere in die liturgischen Kaiendare von

278



Fischingen und Engelberg, nicht aber in diejenigen von St. Gallen und
Rheinau.

Die folgenden Jahrhunderte der spanischen Geschichte berichten
uns noch viel von den Bedrängnissen durch die Söhne Mohammeds.
So wurde Felix von Cordoba 853 um seines Glaubens willen von
den Anhängern des Propheten enthauptet, mit ihm auch Anastasius

von Cordoba und Digna von Tabanos. Obwohl es unsicher ist, ob sie

zum Benediktinertum zu zählen sind, kamen sie doch in das benediktinische

Martyrologium (14. Juni) und später in den Festkalender vom
Wiener Schottenstift 1701 und über die Einsiedler Breviere nach Engelberg

und Disentis, nicht aber nach Fischingen und Rheinau. Im
gleichen Jahre wurde nicht nur der hl. Felix, sondern auch die hl. Co-
lumba von Cordoba von den Anhängern des Korans hingerichtet.
Da man diese hl. Jungfrau für eine Benediktinerin hielt, kam ihr
Doppelfest über die Breviaria Einsidlensia in unsere Klöster, wenn auch
nicht in alle (vgl. Rheinau). FünfJahre nach diesen Martyrien in
Cordoba wurde der hl. Eulogius, der zum Erzbischofvon Toledo erwählt
worden war, von den Söhnen der Wüste 859 gemartert. Sein Fest
brachten die Einsiedler Breviere, aber Fischingen, Engelberg und
Rheinau nahmen keine Notiz davon, wohl aber Disentis. Ähnlich
erging es dem hl. Attilanus, dem benediktinischen Bischöfe von Za-

mora, der nach 915 starb. Sein Name figuriert im Martyrologium der
Kirche und des Ordens und seine Commemoration findet sich in den
Einsiedler Brevieren, aber wir suchen in den uns zur Verfügung stehenden

Proprien der Klöster seinen Namen umsonst. Disentis aber hatte
es gerade auf die spanischen Heiligen abgesehen. Ein Benediktiner war
auch der hl. Gennadius, Bischofvon Astorga (f 936), von dem ein

großer Teil seiner Reliquien Anfang des 17. Jahrhunderts nach Valla-
dolid kam. Daher steht sein Fest auch seit 1681 im Breviere dieser

Kongregation. Durch die Einsiedler Breviere kam der Heilige ins
liturgische Kalendar von Fischingen, Engelberg und Disentis, nicht aber
in das von Rheinau. Abt Stephan und 200 Mönche, die aus dem
Kloster Cardena bei Burgos stammten und 953 von den Mauren
ermordet wurden, kamen 1602 in das Martyrologium Romanum.
Kardinal Baronius verfaßte ihre historischen Lektionen. Reliquien dieser

Märtyrer gelangten 1606 vom königlichen Hofe in Madrid über Dil-

279



lingen in 12 Benediktinerklöster.27Schon die schwäbischen Benediktinerklöster

feierten 1687 ihr Doppelfest, Engelberg beging ihr Andenken
1714. Über die Einsiedler Breviere kam das Fest nach Fischingen und
Disentis, nicht aber nach Rheinau. Ein spanischer Benediktiner war
ebenso der hl. Rudesind (f 977), Klostergründer und Bischof, der

1195 kanonisiert wurde. Die Breviere der Kongregation von Valladolid
aus den Jahren 1568 und 1681 belegen seinen Kult, der über die
Einsiedler Drucke auch in unsere Klöster kam, jedoch auf der Fintansinsel
keinen Anklang fand.

Im 11. Jahrhundert begegnen wir wiederum bedeutenden
Benediktineräbten. In Burgos und Chaise Dieu regierte Abt Adel elm, dessen

Doppelfest wir 1701 in Wien und 1714 in Engelberg begegnen.
Fischingen und Disentis folgten auf Grund der Einsiedler Breviere, nicht
aber Rheinau. Einen benediktinischen Reformator in Aragon kann
man in dem hl. Enneco sehen, dessen Kanonisation von 1163 später
Gregor XIII. 1576 bestätigte. Seine Verehrung geht mit derjenigen
des hl. Adelelm gleich. Abt von Hirache in Navarra war der hl. Vere-
mund, dessen Leib man 1657 in einen neuen Silberschrein und in eine

neue Kapelle übertrug. Die Valladolider Benediktiner feierten ihn seit
1681. Über die Einsiedler Breviere kam sein Fest nach Fischingen und
Disentis, nicht aber nach Engelberg (1693—1735), St. Gallen (1723)
und Rheinau (1746). Als vierten Abt des 11. Jahrhunderts erwähnen
wir noch den hl. Dominikus von Silos, dessen Fest 1660 die ganze
spanische Benediktinerkongregation feierte. Über die Einsiedler Bücher
fand das liturgische Andenken auch in Fischingen, Engelberg und
Disentis Eingang. Das war nicht so selbstverständlich, denn die Klöster
Marienberg (1692), Wien (1701) und Rheinau (1746) kannten das Fest

nicht. Man konnte in Disentis um so freudiger den Heiligen feiern, als

er noch 1733 zum zweiten Male übertragen wurde und bei diesem
Anlasse sein Name ins römische Martyrologium aufgenommen wurde.28

Während die bisherigen Heiligen fast alle Benediktiner waren oder
doch als Benediktiner galten und für Disentis nicht kirchlich verpflichtend

waren, handelt es sich bei den folgenden Heiligen um keine Söhne
des Patriarchen von Montecassino, sondern um von der Kirche kanonisierte

Persönlichkeiten, deren Kult mehr oder weniger vorgeschrieben
27 Stückelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902) 114.
28 Férotin M., Histoire de l'Abbaye de Silos. 1897, S. 65-67, 320-327.

280



wurde. Die neue Reihe beginnt mit der hl. Elisabeth (j 1336), der

Königin von Portugal, einer Terziarin, die erst 1625 im kirchlichen
Heiligenkalender erscheint. Ihr Fest brachten schon die Proprien von
Chur 1646-1680, von Disentis 1690 usw. Innozenz XIII. (1721-1724)
schrieb ein festum semiduplex vor. Fischingen (1729) und Rheinau
(1746) führten es dennoch nicht ein. Disentis blieb ihm auch 1762

treu. Wie schon das Fest der hl. Elisabeth sicher nicht zuletzt dem
Churer Beispiel und damit wohl auch der dortigen spanienfreundlichen
Gesinnung zuzuschreiben ist, so auch das Officium des hl. Vincenz
Ferrer (f 1419), das in Disentis 1690 zwar schon als Semiduplex
figurierte, aber sonst weithin in den Klöstern des 17. Jahrhunderts nicht
zu finden war (Einsiedeln, St. Gallen, Muri, Mariastein, Marienberg
usw.). Nachdem Clemens XL (1700-1721) das Semiduplex als

obligatorisch erklärt und Benedict XIII. (1724-1730) es zum Duplex-
Rang erhoben hatte, nahm Disentis auch die Doppelfeier auf. Das
bedeutete etwas, denn Fischingen (1729), Engelberg (1693—1735) und
Rheinau (1746) übergingen den spanischen Dominikaner.

Der durch Nächstenliebe und Demut ausgezeichnete andalusische
Minoritenbruder Diego von Alcalà ("j" 1463), genannt St. Didacus, der
auch in Rom als Krankenbruder in Araceli wirkte, erlangte 1588 seine

Kanonisation und unter Clemens X. (1669-1676) sein verpflichtendes
Semiduplex. Wir finden daher sein Fest in der Diözese Chur 1680-

1709, bei den schwäbischen Benediktinerklöstern 1687, in Engelberg
1714—1735 und zuletzt auch in Disentis, nicht aber in Fischingen (1729)
und Rheinau (1746). Der 1479 verstorbene Augustinereremit Johannes

a S. Facundo, Prediger in Salamanca, wurde 1690 heilig gesprochen.

Benedikt XIII. (1724-1730) setzte ein festum duplex für die

ganze Kirche ein. Aber Fischingen, Engelberg und Rheinau (1729-
1746) kannten es noch nicht. Für den hl. Johannes von Gott (f
1550), den spanischen Stifter der Hospitalbrüder, der 1690 in das

Heiligenverzeichnis aufgenommen wurde, bestimmte Clemens XL (1700-
1721) ein Semiduplex und Innonzenz XIII. (1721-1724) ein Duplex,
welches allgemein gefeiert wurde. Ebenso wenig besagt die Aufnahme
des Festes des hl. Petrus von Alcantara, des 1562 verstorbenen
Gründers der Reformkongregation der spanischen Discalceaten. Nach
dessen Heiligsprechung von 1669 fand sein Semiduplex 1690 auch in
Disentis Eingang und wandelte sich 1762 zum Duplex, das Clemens

2ÖI



XL 1700-1721) eingeführt hatte. Selbst Rheinau feierte dieses Fest.

Chronologisch folgt auf ihn der hl. Franz Borgias (f 1572), der in
Rom verstorbene dritte Jesuitengeneral, früher spanischer Herzog und
Vizekönig über Katalonien, dessen Überreste seit 1617 in Madrid
ruhen. Nach seiner Kanonisation von 1671 schrieb Alexander VIII.
(1689-1691) ein Semiduplex vor, das überall Anklang fand, selbstverständlich

die Fintansinsel ausgenommen.
Ein Stern hellster Leuchtkraft im spanischen Siglo de oro ist der

hl. Johannes vom Kreuz (j 1591), der berühmte Mystiker und
Schriftsteller aus dem Orden der unbeschuhten Karmeliten. Nach seiner

Kanonisation von 1726 erbaten sich 1738 Kaiser Karl VI., Ludwig

XV. und Philipp V. ein festum semiduplex de praecepto, das aber
nicht so schnelle Verbreitung fand. Disentis mußte in seinem Proprium
von 1762 die Oration und die historischen Lektionen abdrucken (S.

126-130), gleich wie es auch Einsiedeln in seinem Supplementum Bre-
viarii Einsidlensis, das dem Einsiedler Brevier von 1738 beigebunden
wurde, tun mußte (pars hiemalis S. 1-3). Auch die Diözese Chur gab
seinen Proprien von 1739 bzw. 1773-1779 das Offizium in einem
kleinformatigen Separatdruck bei, auf dem ausdrücklich auf das Dekret der
Ritenkongregation von 1738 hingewiesen wurde. Und zum Schlüsse
noch eine wunderbare FernWirkung spanischer Heiligkeit, die hl. Rosa
von Lima, die 1617 in Peru starb und 1671 in den Kanon der Heiligen

aufgenommen wurde. Das Merkwürdige ist, daß diese Terziarin
des Dominikanerordens, die als «erste Blume der Heiligkeit Südamerikas»

gefeiert wurde, ein großartiges Kultgebiet eroberte und unter
die «europäischen Volkspatrone» gerechnet werden muß. Nicht
gleichen Schritt hielt ihr liturgisches Gedenken, für das Benedikt XIII.
(1724-1733) ein festum duplex verordnete. Die Abteien Fischingen
(1729), Engelberg (1735) und Rheinau (1746) kannten die Heilige in
ihren Kaiendarien noch nicht, obwohl Chur (1680-1709), Marienberg
(1692) und die Einsiedler Breviere ihr Fest aufwiesen. Disentis durfte
indes nicht beiseite stehen.

Von Lima, der Hauptstadt des spanischen Vizekönigtums Peru,
lenken wir unsere Blicke wieder zurück zur Hauptstadt des spanischen
Reiches, Madrid, wo die Habsburger regierten. Sie hatten gute
Beziehungen zu Österreich, wo ebenfalls die gleiche Familie in Wien die
Herrschaft inne hielt. Die Achse, um welche sich die barocke Kultur

282



drehte, ging von Madrid bis Wien. Obwohl seit 1713/14 mit Philipp V.
die Bourbonenfamilie den Thron bestieg, blieben doch die Beziehungen

zwischen dem Lande des Tajo und der Donau bestehen. In Österreich

blieb Kaiser Karl VI. (1711-1740) zeitlebens der spanischen
Etikette und Kultur verpflichtet. Ein österreichisch-spanisches Bündnis
kam auch 1725 zustande. Und unter Karl VI. war schließlich Abt
Bernhard in Innsbruck herangewachsen. Auch das Kloster St. Gallen,
das sich schon 1676 von Frankreich abgewandt hatte, schloß 1702 ein
Sonderbündnis mit Österreich.29 Daher ist die Blickrichtung des Abtes
Bernhard nach dem Land der «blauen Donau» sehr verständlich.
Dort erhob Kaiser Leopold Lim Jahre i663denhl.Leopold(f 1136),
den 1485 heilig gesprochenen Markgrafen von Österreich, zum Landespatron

und seinen Festtag, den 15. November, zum offiziellen Feiertag.

Das Officium lesen wir im Proprium des Wiener Schottenstiftes

von 1701 und ebenso im Einsiedler Brevier von 1738, aus dem die
Disentiser ihre Texte nahmen. Wir finden den hl. Leopold sonst in den

Proprien der schweizerischen Klöster nicht (Einsiedeln 1683/85,
Fischingen 1729, Engelberg 1735, Rheinau 1746). Selbst in der
schwäbischen Kongregation 1687 und im tirolischen Kloster Marienberg
1692 suchen wir das Fest umsonst. Auch das reichlich nach Österreich
tendierende bischöfliche Chur kennt den heiligen Markgrafen in
seinen vielen Proprien von 1680 bis 1773 nicht.30 Unter dem österreichischen

Abte zog also in Disentis auch die österreichische Geistigkeit in
etwa ein. Seit dem Entsätze Wiens 1683, die unter der Anrufung des

Namens Mariae durchgeführt wurde, beging man das Fest Nomen
Mariae, das man auch in Disentis noch 1690 gefeiert hatte, allgemein
statt als gewöhnliches Doppelfest nun als duplex maius, wonach man
sich 1762 in Disentis richtete, was ja selbstverständlich war. Nachdem
Kaiser Leopold I. am 2. September 1686 Ofen, die Hauptsadt Ungarns,
die 145 Jahre unter der Herrschaft des Halbmondes gestanden war,
zurückerobern konnte, beschloß die Ritenkongregation 1686, das
frühere Fest des hl. Stephan, Königs von Ungarn, als semiduplex
de praecepto zu erklären und auf diesen historischen Tag zu verlegen.

29 Schwarzenbach J., Fidel v. Thurns Abkehr von Frankreich. 1940, S. 105-107.
30 Erst in den Officia propria von 1779 (S. 2) ist ein Indult vom 21. Juli 1777

beigegeben, wonach unter andern Festen auch das des hl. Leopold vom Papst Pius VI. den habs-
burgischen Gebieten erlaubt wurde (Regni Hungariae et Regnorum ac Provinciarum sub-
jectarum Ditioni Serenissimae Domus Austriae).

283



Disentis feierte noch i6go den Heiligen (am 20. August) mit einer
Commemoratio (com. S. S. Stephani; vgl. Konstanzer Brevier
1660) wie das Rheinau 1746 immer noch tat. Hingegen öffneten
Fischingen (1729) und Engelberg (1735) dem neuen Semiduplex am
3. September ihre Tore. Am Hofe des Königs Stephan lebte der hl.
Gerard Sagredo (j 1046), ein Venezianer, der als Bischof und Apostel

von Ungarn in die Geschichte eingegangen ist. Das Fest des schon
1083 kanonisierten Heiligen kam durch die Einsiedler Breviere in
unsere Klöster, freilich Rheinau ausgenommen. Endlich mag noch
erwähnt werden, wie der Kult des hl. Rupert von Salzburg (zirka
700), dessen Reliquien 1628 mit denen des hl. Virgil auf dem Hochaltar

des neuen Salzburger Domes aufgestellt wurden, ebenfalls durch
die Einsiedler Breviere in unseren Klöstern verbreitet wurde, wenn
freilich St. Gallen 1723 und Rheinau 1746 noch nicht mitmachten.

Von Wien, der Habsburgerstadt, wenden wir unsere Blicke nach
Süden, nach Neapel-Sizilien, das lange spanisch gewesen war und
1720—1735 an Österreich kam, dann aber an eine Nebenlinie der
spanischen Bourbonen gelangte. So blieb der Zusammenhang mit
Madrid-Wien gewahrt. Nun entdeckte man 1624 auf dem Monte
Pellegrino, dem Wahrzeichen von Palermo, den Leib der hl. Jungfrau
und Einsiedlerin Rosalia, die im 12. Jahrhundert dort in einer Höhle
gelebt hatte. Ihren Reliquien wurde damals der Stillstand der Pest

zugeschrieben, und ihr Fest verbreitete sich auch nördlich der Alpen im
habsburgischen Räume. Das Proprium des Wiener Schottenstiftes von
1701 weist die Rubrik auf: Duplex majus pro Regnis et Provinciis
Sacrae Caesareae Majestati subjectis. Das gleiche Fest fand im
österreichisch orientierten Churer Bistum Eingang, wie das Proprium von
170g belegt. Auch das seit 1702 mit Österreich verbündete St. Gallen
führte in seinem Proprium von 1723 die Heilige von Palermo auf mit
dem Beisatze: Pro omnibus Provinciis et ditionibus Caesareae Majestati

subjectis sub ritu Duplicis majoris recitandum. Über das Einsiedler

Brevier kam dann das Doppelfest auch nach Disentis. Das wollte
etwas sagen, denn Fischingen, Engelberg und Rheinau (1729-1746)
kannten die neapolitanische Heilige nicht. Wie das Leopoldsfest nach
der Habsburgerstadt an der Donau hinwies, so das Rosaliafest auf
die spanisch-österreichisch-bourbonische Stadt am Fuße des Monte
Pellegrino.

284



2. Insulare Motive

Die Christianisierung Irlands knüpft sich an den Namen des hl.
Patritius oder Patrik (5. Jahrhundert), der schon im Konstanzer Brevier

commemoriert wurde, jedoch nicht im Disentiser Proprium von
1690. Unterdessen stieg der Heilige zu einem Semiduplex empor, das

1762 auch in der rätischen Abtei Eingang fand, da das Fest ganz
allgemein angenommen wurde. Die englische Insel erhielt ihre christliche
Religion durch den hl. Augustin, den Papst Gregor d. Gr. (j 604)
aus der Tiberstadt aussandte. Der große Bischofvon Canterbury fand
schon 1690 in Disentis ein Doppelfest, was damals gar nicht so

verbreitet war und die typisch benediktinische Gesinnung zeigte. 1762

fügte man nun die ganze Reihe seiner Mitarbeiter und Nachfolger
hinzu. Zunächst sei der hl. Laurentius (f 619), der Nachfolger des

hl. Augustin, genannt, dessen festum duplex durch die Einsiedler
Breviere Eingang fand, jedoch nicht überall, denn Rheinau weist es 1746
nicht auf. Das Gleiche ist zu sagen vom hl. Mellitus (f 624),
Erzbischof von Canterbury. Auch dessen Nachfolger, der hl. Justus
(| 627), ebenfalls Erzbischof von Canterbury, wurde damals verehrt,
jedoch kennen Fischingen (1729) und Rheinau (1746) sein Fest nicht.
Gregor d. Gr. hatte auch einst den hl. Paulinus (| 644), Erzbischof
von York, nach England gesandt, dessen Namen im Martyrologium
Romanum und Benedictinum figurierte. Die Fintansabtei distanzierte
sich freilich von diesem Officium. Bekannter ist der hl. Theodor, der
690 als Erzbischof von Canterbury sein verdientes Leben beschloß und
1090 durch Lanfrank feierlich erhoben wurde. Die Commemoration
im Disentiser Proprium von 1762 auf Grund des Einsiedler Breviers ist

um so bezeichnender, als weder Fischingen noch Engelberg noch auch
Rheinau (1729-1746) den angelsächsischen Benediktinerbischof ins
Kalendar aufnahmen. Das Gleiche gilt vom angelsächsischen
Benediktinerabt Benedict Biscop, der im 7. Jahrhundert in England den
Gebrauch von Glasfenstern und den Steinbau für Kirchen einführte.
Auffallend, daß gerade dieser Patron der englischen Benediktiner nicht
in Fischingen, Engelberg und Rheinau, sondern ausgerechnet im
entfernten Disentis Anklang fand. Die drei genannten Klöster kennen
auch die Commemoration der hl. Edeltrud, einer angelsächsischen
Äbtissin des 7. Jahrhunderts, nicht.

285



Von England aus wanderten die Missionare wiederum zum
Kontinent zurück. Darin waren den angelsächsischen Aposteln die Iren
Vorbild gewesen, allen voran der hl. Kolumban und der hl. Gallus,
die aber schon im Kalendar von 1690 ihr festliches Gedenken hatten.
Neu hinzu kam der irische Missionsbischof St. K i 1 i a n, der Ende des 7.
Jahrhunderts in Ostfranken wirkte. Als Benediktiner hat ihn freilich
erst der Humanistenabt Trithemius angesprochen. Fischingen (1729)
und Rheinau (1746) melden sein Fest nicht, wohl aber Engelberg
(1714/1735) und Disentis (1762). Als angelsächsischen Missionar ist
der hl. Suitbert (f 713) anzusehen, der als Bischof im norddeutschen
Gebiete wirkte. Der überragende Organisator aber war erst der hl.
Bonifatius, der schon 1690 liturgisch geehrt wurde. Nun kamen noch
alle seine Mitarbeiter hinzu. Zunächst einmal jener Papst, der den hl.
Bonifatius nach Deutschland gesandt hatte, Gregor IL (715-731),
der ja auch um die Restauration von Montecassino Verdienste gesammelt

hatte. Deshalb wurde seiner in den Ordensmartyrologien
gedacht, obwohl er nicht selbst Mönch war. Das festum duplex war
durch die Einsiedler Breviere so allgemein, daß es sogar in Rheinau
1746 nicht fehlte. Ein eifriger Mitarbeiter des hl. Bonifatius war der
hl. Willibald, der Bischofvon Eichstätt war. Das Fest dieses
Angelsachsen nahmen aber Engelberg (1693-1735), Fischingen (1729) und
Rheinau 1746) nicht auf. Ebenso suchen wir die Commemoration der
hl. Thecla, die mit Bonifatius zusammenarbeitete, bei den genannten
Klöstern vergebens. Anders stand es mit der hl. Waldpurgis (y ca.

780), die ebenfalls in den bonifatianischen Kreis gehört, denn ihr Fest
findet sich sogar im Rheinauer Kalendar.

Von der heroischen Missionszeit des Frühmittelalters wenden wir
uns noch der Königsdynastie des Hochmittelalters zu. DieVerehrung des

englischen Bekennerkönigs, des hl. Eduard (f 1066), dehnte schon
Alexander III. 1161 auf die ganze Kirche aus. Das festum semiduplex,
das Innozenz XL (1676-1689) bestimmte, fand vielfach Eingang, doch
blieben Fischingen (1729) und Rheinau (1746) der Verehrung fern
und Disentis führte erst 1762 das Fest neu ein. Eine Großnichte des hl.
Eduard war die hl. Margaretha (j 1093), die Königin von Schottland,

die 1251 in das Heiligenverzeichnis aufgenommen wurde. Ihr
Semiduplex kam durch die Einsiedler Breviere in unsere Klöster, so

286



auch nach Engelberg 1735, jedoch nicht nach Fischingen (1729) und
Rheinau (1746).

3. Italia sacra

Nicht nur in Spanien und England gab es viele Heilige, sondern
auch in Italien. Auch hier sahen es die Disentiser in erster Linie auf
die Benediktiner ab, unter diesen aber wiederum vor allem auf die
benediktinischen Päpste. An deren Spitze steht Bonifaz IV. (608-
615), der das Pantheon in eine Kirche umwandelte. Weil der Papst
aus seinem früheren Hause ein Kloster machte, nahm ihn der
Humanistenabt Trithemius in das Ordensmartyrologium auf. In den
klösterlichen Kirchen stellte man ihn gerne als Benediktiner dar, so

auch in Maria-Licht zu Truns 1687. Sein Officium befand sich unter
den 1719 von der Ritenkongregation erlaubten Officia nova (Beilage
zum Einsiedler Brevier 1718, S. 6-8). Noch dem 7. Jahrhundert gehört
der hl. Agatho an, der sich durch das große Konzil gegen die Mono-
theleten auszeichnete. Nach jüngeren Rezensionen des Liber Pontifi-
calis war er Mönch und ging deshalb in alle Benediktiner-Martyro-
logien ein. Aber selbst wenn er Mönch gewesen war, so könnte er doch
auch einem griechischen Kloster angehört haben, weshalb ihn nach
dem Vorbilde Jean Mabillons neuestens A. Zimmermann nicht als

Benediktiner ansieht. Leo III. (795—816) galt erst seit dem 17.
Jahrhundert als Sohn des hl. Benedikt. P. Gabriel Bucelin reihte ihn in
seine Chronologia Benedictino-Mariana 1671 (S. 68) ein. Der Kult
wurde 1673 bestätigt, sein Officium steht unter den 1719 von Rom
zugelassenen Officia nova. Papst Leo IV. (847-855), der Rom mit
Mauern und Türmen bewehrte, war wahrscheinlich Benediktiner,
auch wenn er im Mittelalter keine liturgische Verehrung hatte. Sein
Fest erlaubte die Ritenkongregation mit andern vielen Festen im Jahre
1719. Die Feste aller bisher genannten Päpste (Bonifaz IV., Agatho
und Leo III.) übernahmen die übrigen Klöster wie Fischingen 1729,
Engelberg 1735 und Rheinau 1746 ebenso. Disentis ging hier alte
Pfade. Den Päpsten des Frühmittelalters schließen wir den großen
hochmittelalterlichen Reformpapst des 11. Jahrhunderts an, Gregor
VIL, der erst 1584 durch Gregor XIII. heiliggesprochen wurde.
Benedikt XIII. erklärte 1728 das Officium für die ganze katholische

287



Kirche als verpflichtend und stattete es mit neuen Lektionen aus. Damit

wollte er ein Gegengewicht zum Gallikanismus schaffen, was
sofort in Frankreich, im Königreich Neapel und in den österreichischen
Niederlanden zu Schwierigkeiten führte. Die schweizerischen Klöster
Fischingen, Engelberg, Rheinau und Disentis druckten, da die
Einsiedler Breviere 1711-1738 das Fest nicht enthielten, in ihren Proprien
die römischen Texte genau ab, ohne etwas abzuschwächen. Offenbar
war man im Gebiete der Eidgenossenschaft freier als in den großen
Königreichen.31

Auf die Päpste lassen wir andere Benediktiner-Heilige folgen. An
die Spitze stellen wir die hl. Scholastica, die bereits 1690 ein festum
duplex 1. classis cum Octava hatte. Wenn die Äbtekonferenz von 1705
eine Octav für dieses Fest vorschrieb, so war sie hier schon vorhanden,
wie auch bei Marienberg 1692 und Engelberg 1693. Aber unsere
Abtei hatte doch mit einem erstklassigen Feste eher zu hoch gegriffen
und ging nun 1762 auf ein zweitklassiges zurück, wie das überall der
Fall war, angefangen von Fischingen 1729 bis Rheinau 1746.Chrono¬
logisch folgt der hl. Anselm (y 803), der das berühmte lombardische
Kloster Nonantula ins Leben gerufen hatte. Wir finden das Fest wohl
in Engelberg (1735), nicht aber in St. Gallen (1685, 1723, 1736),
Fischingen (1729) und Rheinau (1746). War Abt Anselm vorher Herzog
von Friaul, so der hl. Petrus Orseolo Doge von Venedig im 10.

Jahrhundert und erst später Benediktiner in der Pyrenäenabtei Cuixa.
Der 1715 eröffnete Kanonisationsprozeß endete 1731 mit Gewährung
von Officium und Messe für Cuixa und Venedig, eine Erlaubnis, die
etwas später auch auf den Orden der Benediktiner und Camaldulen-
ser ausgedehnt wurde. In Engelberg (1735) und Rheinau (1746)
finden wir das Fest nicht. Hingegen fand das liturgische Gedenken des

seligen Bernhard Tolomei (y 1348), des Stifters des benediktini-
schen Zweigordens von Montoliveto, bei unseren Klöstern allgemein
Eingang. Rom bestätigte seinen Cultus immemorabilis im Jahre 1644
und erlaubte 1691 Messe und Officium für alle Benutzer des Brevia-
rium Monasticum.

(Schluß folgt in nächster Nummer)

31 Vgl. Bäumer, S. 514-524.


	Zum Disentiser Festkalender 1690-1762

