
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1957)

Heft: 4-5

Artikel: Johannes Comander

Autor: Jenny, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur April/Mai 1957 Nr. 4/5

BÜNDNER
MO NAT S BLATT

ZEITSCHRIFT
FÜR BÜNDNERISCHE GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. RUD. O. TÖNJACHEN

Johannes Comander
Von Pfarrer Wilhelm Jenny, Chur

Als Johannes Comander im Frühling 1523 das Amt eines Pfarrers

zu St. Martin antrat, stand er im 40. Lebensjahr. Es war also nicht
schäumendes, junges Blut, was ihn antrieb, hier die Kirche zu
reformieren. Als reifer, erfahrener Mann ging er an diese Arbeit, wohl
wissend, daß zu solchem Werk weder jugendliche Begeisterung noch
feuriges Temperament ausreichen.

Noch kannte der 40jährige damals die Schwierigkeiten nicht, die
sich hier, in der Bischofsstadt, der Erneuerung entgegenstellen werden.
Noch war der Widerstand der Gegner nicht abzumessen, noch war
unbekannt die Gefahr, die aus den eigenen Reihen durch radikale
Schwärmer sein Werk in Gefahr bringen werden. Noch war damals
alles in Bewegung, im Aufbruch, die Atmosphäre voller Hoffnung. Und
mit vielen seiner Zeitgenossen, den Humanisten jedenfalls, glaubte
auch er, ein schöneres Zeitalter sei angebrochen.

Und doch trat der bedächtige Mann nur zögernd an die neue
Aufgabe heran. Wird er ihr gewachsen sein? Ahnt er etwas von dem Übermaß

an Arbeit und Leiden, die hier die zweite Hälfte seines Lebens
füllen werden? Jedenfalls kommt er nach Chur nicht in stürmischem,
siegessicherm Selbstbewußtsein. Er zögert. Und wenn er dann zusagt,
so bricht er doch die Brücken nach hinten nicht ab, sondern behält
sich vor, nach einem Jahr zurückzukehren in sein bisheriges Amt, falls
sich zeigen sollte, daß er nicht der Mann ist für Chur.

97



Doch er war es. Und nach Jahresfrist verzichtete er endgültig auf
die Pfarrei Escholzmatt. Er gehörte fortan zu Chur, teilte gute und
böse Tage mit der Stadt und diente ihr hingebend durch 33 Jahre
hindurch, bis zu seinem Tod im Februar 1557, dessen wir in diesem Jahre
gedenken.

Wer war dieser Johannes Comander? Wir fragen zuerst nach
seinem Herkommen, dann nach seiner Vorbildung, schließlich nach
seinem Charakter.

Herkommen

Comander stammte aus Maienfeld, der kleinen Stadt an der uralten
Straße, die von Italien über Chur nach dem Bodensee führt. Damals
lag die dreitorige Stadt, flankiert von der mächtigen Burg der
Freiherren von Brandis, noch unmittelbar am Fluß. An der Landestelle vor
dem Rheintor legten die Schiffe der Kaufleute an, die Korn und Tuch
von Bregenz her ins Prätigau und nach Italien lieferten. Im Jahre 1483
brachte der Hutmacher Dorffmann seinen Knaben zur Taufe in die
Amanduskirche. Johannes sollte er heißen. (Man hätte ihm ebensogut
den Namen des Kirchenpatrons, der Liebenswerte, geben können, denn
es sollte aus ihm ein in Liebe starker und liebenswürdiger Mann werden,

eben der Reformator unserer Stadt.) Von «Hansen Dorffmann»
sprachen seine Freunde noch in den ersten Jahren seines hiesigen
Wirkens. Dann verschwindet der deutsche Name mehr und mehr und wird
ersetzt durch die griechische Form «Comander». (Wahrscheinlich
geschah diese Übersetzung nicht nur damaligem Gelehrtenbrauch
folgend, sondern auch, um Verwechslungen mit andern Priestern dieses

Namens vorzubeugen. Ein solcher, nicht eben rühmlicher, amtete
damals in Ragaz.

In seiner Heimat Meygenfeld (so nannte man damals die kleine
Stadt, die römische Magia) ging der Knabe zur Schule, lernte lesen

und eignete sich jene Schrift von wundervoller Klarheit und Präzision

an, die ihn noch in späten Jahren vor den meisten seiner schreibenden
Zeitgenossen auszeichnete.

Dann bestieg der Vater mit dem geweckten Knaben das Schiff, um
ihn (nicht etwa rheinaufwärts nach Chur, sondern stromabwärts nach
Staad und dann bergauf wandernd) nach St. Gallen zu bringen, damit
er dort die Lateinschule besuche. Von jetzt an hören wir nichts mehr

9»



von den Eltern Dorffmann. Es mag sein, daß sie der großen Pestepidemie,

die 1508/09 fast die Hälfte der Bevölkerung von Maienfeld dahinraffte,

zum Opfer gefallen sind.
Die Schulzeit in St. Gallen war für den jungen Herrschäftler so

wenig wie für viele andere Schüler eine Zeit ungetrübter Freude. Zu
sehr vertraute der Lateinlehrer Simon auf die Nachhilfe seines Stockes.

Aber freudig erinnerte sich später der reife Mann an den Kameraden,
der mit ihm die lateinische Grammatik lernte: den St. Galler Patriziersohn

Joachim von Watt. Mit diesem wird er dereinst von Chur aus so

manchen Briefwechseln und in ihm nicht nur den treuen Mitkämpfer,
sondern auch den beratenden Arzt gewinnen. (Eben in jenen 90er Jahren

weilte übrigens ein Oheim von Watt hier in Chur und stiftete den
schönen Schlußstein, der das erste Gewölbejoch unserer Martinskirche
ziert.)

Vorbildung

Wir wenden uns jetzt der Vorbildung für das geistliche Amt zu.
Die Schulzeit ging zu Ende, die jungen Lateiner rüsteten sich für das

Hochschulstudium. Ihre Wege trennten sich. Vadian wurde nach Wien
geschickt, Comander nach Basel, der damals einzigen schweizerischen
Universitätsstadt. Eben erst war sie dem Bund der Eidgenossen
beigetreten. Eine neue, größere Welt tat sich dem Studenten hier auf. Die
Weite und der Reichtum mittelalterlicher Philosophie wurde hier
gelehrt. Aber daneben begegnet der junge Mensch auch jener neuen
Bewegung, die alle empfänglichen Gemüter der Zeit erfaßt: dem
Humanismus. Der große Erasmus von Rotterdam, dessen Name und Werk
eng mit Basel verknüpft sind, weilt zwar jetzt nicht in der Rheinstadt.
Aber sein Ruhm schwingt über alle Landesgrenzen hinweg; seine
Bücher werden kaum irgendwo so eifrig gedruckt wie in den Offizinen von
Basel, und der Zauber seiner Gedanken packt die Leser seiner Schriften

noch mehr als die unmittelbaren Hörer.
Unter den Basler Studenten trifft Comander einen hochbegabten

Ostschweizer Bauernsohn namens Ulrich Zwingli, einen begeisterten
Erasmusschüler. Eben dieser Zwingli gibt später im Rückblick auf die
Basler Zeit den Ratsherren von Chur über seinen Maienfelder
Kommilitonen das Zeugnis ab, «er sei ihm von Jugend an bekannt, sowohl
durch seine charakterfeste Lebensart (Integritate morum) als auch

99



durch seinen Fleiß im Studium.» Zwingli nennt damit zwei Wesenszüge

seines Freundes, denen wir später immer wieder begegnen.
Wieder trennen sich die Wege zweier Freunde für viele Jahre. Während

Zwingli 1506 die Pfarrei Glarus übernimmt, wendet sich
Comander, nachdem er den ersten akademischen Grad des Baccalaureus
erworben, nach Zürich (wir übergehen diese Zeit) und wird 1512
Pfarrvikar und nach neun Jahren Pfarrer in Escholzmatt, zuoberst im
Entlebuch.

Erstes Amt

Der Übertritt von der Hochschule ins praktische Amt bedeutet für
einen jungen Pfarrer eine kritische Phase. Und zumal wenn einer von
Basel ins luzernische Hinterland versetzt wird. Was will er unter diesen
hart arbeitenden Bauern mit humanistischen Ideen, mit dem
verfeinerten Christentum des Erasmus? Hier wird er altüberlieferte,
festgeformte kirchliche Zeremonien zelebrieren, hier hat er es mit gut
rechnenden Bauern und derben Alpknechten zu tun. Die zähe Materie
des Kirchenrechtes mit seinen zahllosen Klauseln und Ausnahmen
muß er handhaben lernen. Bei alledem sollte er selbst zum Rechner
werden, um den Weg zu finden im Gestrüpp der mancherlei Stiftungen
und Verpflichtungen, der Leistungen und Abgaben. Aber Comander
geht nicht unter im kirchlichen Verwaltungswesen. Er ist zu stark
ergriffen worden von den Einsichten einer neuen Zeit, um der Routine
zu verfallen. Zu nahe ist ihm durch Erasmus das Christentum des

Neuen Testamentes ans Herz gewachsen, um nicht kritisch die eigenen
Amtspflichten zu messen an einem höhern Maß.

Und selbst wenn sein Geist nicht von so strenger Wahrhaftigkeit
und von so hohem Ernst wäre, zwei Erscheinungen müßten gebieterisch

ihn aufrütteln und zu einer selbständigen Betrachtung aller Dinge
seiner Umwelt und seines Amts nötigen.

Falls etwa Comander vor seinem Einzug in der Pfarrei Äschlismatt
geglaubt haben sollte, er werde es im Entlebucher Bergdorf mit
weltfremden Bauern, die höchstens einmal ihre vieltürmige Hauptstadt
Luzern zu Gesicht bekommen hätten, zu tun haben, so wäre er bald
eines andern belehrt worden. Viele dieser jungen Bergler hatten mehr
von der Welt gesehen als ihr junger Pfarrvikar. Und sie waren in der
Fremde tiefer eingetaucht in das brodelnde, zügellose Weltleben der

100



Zeit, als ihm lieb sein konnte. Wenn da an Markttagen die Männer
und Burschen zusammenströmten von ihren Bergheimen, zusammensaßen

unter der Linde und in den Wirtshäusern und zu erzählen

begannen - immer wieder waren es Geschichten vom Krieg, die man zu
hören bekam.

Als Comander im Luzernischen eintraf, war noch in frischester
Erinnerung der «kalte Winterfeldzug», der im vergangenen November
(1511) die Innerschweizer in die Lombardei geführt hatte. Im Tumult
waren die Leute aufgebrochen, ohne Planung ins Feld gezogen,
erreichten nichts angesichts des feindlichen Widerstandes der Städte,
nichts als «eine wahnsinnige Verwüstung der wehrlosen Landschaft»
(Gagliardi). Mit diesen barbarischen Helden hatte es jetzt der junge
Seelsorger zu tun. Im Geiste sah er die sinnlose Verwüstung der Dörfer
des südlichen Nachbarlandes, eines christlichen Landes, das den
Luzernern nichts zu Leide getan. Und mit Augen und Ohren erkannte
er die Verwüstung, die an den Seelen und Leibern seiner Pfarrkinder
angerichtet war durch die Kriegsleidenschaft. Verroht in ihrem
Gefühl, oder schwerbeladen in ihrem Gewissen, und gleichzeitig vergiftet
von einer unfaßbaren Gier nach neuen Feldzügen — so sah er das Bild
der Jungmannschaft seines Dorfes. Scheinbar kerngesund und in
urwüchsiger Kraft schritten diese Burschen daher, laut ihre Kriegslieder
singend. Anders war das Bild, wenn sie als Einzelne vor dem Beichtvater

standen. Da zeigte sich ihre Jugend zerfressen und mit der
Erinnerung grausamer und schändlicher Taten belastet.

Wir übergehen hier die Erfahrungen, die der Pfarrer bei den
Feldzügen der folgenden Jahre machte und erwähnen nur mit einem Wort
den Aufschrei, der durch die Täler ging, als das geschlagene Schweizerheer

von Marignano heimkehrte. Schweres Amt, jetzt die Kirchgenossen

zu trösten, die den Hausvater, den Bruder, den Sohn nicht unter
den Heimkehrenden fanden oder nur als notdürftig verbundene Krüppel.

Der Grimm über diese sinnlose Zerstörung bester Volkskraft durch
die Kriegszüge zittert lebenslang nach im Geist und im Wort dieses

Predigers voll Liebe und Mitgefühl.
Zwei Fragen mußten angesichts all dieser Not dem jungen Priester

vor allem auf der Seele brennen. (Die erste : wer ist Schuld an dieser

Verirrung eines ganzen Volkes? - müssen wir als zu verwickelt für eine
kurze Darlegung hier unbeantwortet lassen.) Die andere lautet: was

101



sagt die Kirche dazu, was sagt die christliche Kirche zu solchen
Greueln? Der Priester fragte und fragte - und bekam keine Antwort.
Es war, wie wenn die Gefragte nicht hörte was vorging im Lande,
wie wenn sie in tiefen Schlafversunken wäre. Aber dann bekam er doch
eine Antwort, und sie war noch bedrückender als das Schweigen. Die
Kirche war selbst beteiligt und interessiert am blutigen Nebenhandwerk

der Schweizer. Der Hauptagitator, der die Kriegslust schürte,
war der höchstgestclltc Priester in der Eidgenossenschaft, der Kardinal
Schinner. «Ohne Schinner wären die spätem Mailänder Kriege so

wenig zum Ausbruch gekommen, wie z. B. die Kämpfe gegen Karl den
Kühnen ohne den bernischen Schultheißen Nikiaus von Diesbach»
(Gagliardi). Und der Kardinal widerum hätte dieses Amt eines

Agitators nicht ausüben können, wenn nicht jener andere Mann, der sich

«Heiliger Vater» nannte, selbst einer der kriegführenden Fürsten
gewesen wäre. - Wie konnte es anders sein, als daß der Einblick in diese

Zusammenhänge in Dorffmann eine tiefe Krisis erzeugte und das
Verhältnis zu seiner Kirche trübte. Diese Kirche war krank. Sie, die
Friedensmacht und Heilerin der Gebrechen der Menschheit sein sollte, sie

selbst schürte das Unheil, sie selbst machte sich schuldig daran, bis in
die oberste Spitze ihrer Hierarchie hinauf!

Zu dieser ersten aufwühlenden Erfahrung, die den Priester vom
ersten Amtsjahr an in Atem hielt, trat erst später, leiser, aber noch
tiefere Spannung erzeugend, eine ganz andersartige. Kleine Broschüren,
erbauliche Büchlein, zum Beispiel über das Unservater, geschrieben
von einem norddeutschen Mönch, der fast genau gleichaltrig mit
Comander war, erschienen auf dem Markt und wurden von Freund zu
Freund weitergegeben. Ein neuer Ton war angeschlagen in diesen Heften

aus der Feder Martin Luthers. Jedermann horchte auf, verfolgte
mit Spannung das Drama, das jetzt im Reich draußen abrollte, vom
Thcsenanschlag 1517 bis zum Reichstag zu Worms 1521. Ähnliche
Töne wurden jetzt auch in Einsiedeln, in Zürich gehört. Und dann
kam der Tag, da die gesamte Pfarrerschaft des Standes Luzern zum
Museggang in der Hauptstadt sich, wie alljährlich, einfand und die
berühmte Museggpredigt anhörte. 300, 500 Priester waren an diesem

Tag zuweilen versammelt, an sonstigen Zuhörern bis zu 5000. Das Fest

war jedes Jahr ein Staatsereignis. Nur hervorragenden, oft auswärtigen
Kirchenmännern wurde die Ehre zuteil, die Festpredigt zu halten.

102



Diesmal, im Jahr 1522, fiel sie auf Konrad Schmid, den Komtur des

Deutschritterhauses Küsnacht, einem Gesinnungsgenossen Zwingiis.
Es war ein klares Zeugnis des Evangeliums, so wie es Luther wieder zu
Ehren gebracht, das öffentlich, vor Staatsmännern, Priestern, Kriegsleuten

und vor allem Volk abgelegt wurde. Die Wende stand bevor.
Der Kirche Luzerns war öffentlich angesagt, wohin der Weg der Kirche
ginge, wenn sie gesunden sollte. Und daß die Erneuerung nur aus dem
innersten Zentrum der Schrift heraus, der Verkündigung der allein
rettenden Gnade Gottes in Christus, geschehen könne.

In dieser entscheidenden Zeit wurde der Pfarrer des entlegenen
Escholzmatt nach der Stadt Chur berufen. -

Das also war die Vorbildung, die Comander in das neue Amt unter
seinen bündnerischen Landsleuten mitbrachte: eine solide Schulbildung

(wie jene Zeit sie bieten konnte), einen gründlichen Einblick in
das Volksleben und seine Schäden, eine vertiefte Erkenntnis durch die
Begegnung mit der Gedankenwelt Luthers und die Vertrautheit mit
der alten, neu entdeckten Urkunde der Pläne Gottes und der
Geschichte seines Reiches: der Bibel.

Charakter

Diesem Überblick über die Entwicklung Comanders bis zum
Amtsantritt in Chur schließen wir jetzt ein kleines Bild seines Charakters
(oder einiger Züge desselben) an, so wie es sich uns im Lauf der
Beschäftigung mit seinen Briefen und seiner Predigt ergeben hat.

Wir haben kein Porträt von Comander. Erst ein Bildhauer unserer
Tage (Münch in Zürich) versuchte seine Gestalt darzustellen (an der
südlichen Broncetür des Großmünsters in Zürich). Man sieht dort eine

schmächtige, eher kleine, hagere Gestalt, mit eingefallenen Wangen.
- Es ist ungefähr das Gegenteil dessen, was wir uns vorstellen dürfen,
wenn wir an den Reformator unserer Stadt denken. Er muß von kräftiger

Statur gewesen sein, eher breit als zartgliedrig, eher massig als

zierlich, dabei von robuster Gesundheit (von den Augen abgesehen,
die ihm viel Sorge machten). Und wie es Leute von diesem Schlag oft
sind, war er bedächtig in seiner Bewegung, zurückhaltend in seiner
Äußerung.

Der Schaffhauser Hofmeister, ein weitgereister, gelehrter, sehr
lebhafter Mann, war, als er Comander auf dem Gespräch in Ilanz zum

103



erstenmal traf, zunächst enttäuscht von ihm. Nach dem ersten
Verhandlungshalbtag erwartete er nicht eben viel von ihm für die
Fortsetzung. Als dann endlich der Churer Pfarrer aus seiner Reserve heraustrat

und nach vorn schritt, um seine erste These ausführlich zu begründen,

machte er auf den skeptischen Hofmeister den Eindruck eines

schwerfälligen Mannes. Der Beobachter beschreibt das Vortreten
drastisch so: «Er satzt sin Fuoß als ein Müder Ochs.» Aber der müde
Ochse entpuppte sich in der dann folgenden Rede als ein starker, zu
fürchtender Löwe. Und Hofmeister gesteht nach diesem eindrücklichen
Votum erstaunt: «Hets nit hinder im gsucht.»

Comander wußte übrigens sehr wohl, daß er an selbständiger
Gelehrsamkeit und an Begabung nicht heranreichte an seine Freunde
Zwingli und Vadian. Und wir würden seinem Andenken einen schlechten

Dienst tun, wenn wir ihn höher hinaufschrauben wollten, als er
sich selbst einschätzte. Er war nüchtern genug, um den höhern Rang
seiner Freunde, ohne viel Worte, aber auch ohne Neid, anzuerkennen.
Es war gar nichts Streberisches an ihm. Und gerade seine Bescheidenheit

macht ihn uns besonders sympathisch. Dieser Wesenszug blieb
übrigens im Gedächtnis seiner Zeitgenossen fest haften, und noch
Anhorn, der sonst wenig Einzelkenntnis über den Reformator hat, rühmt
ausdrücklich diesen Zug, offenbar auf mündlicher Überlieferung
fußend.

Es findet sich bei Comander keine Spur jener Gclehrteneitelkeit, die
einem die Humanistenbriefe verleidet. Die Sachlichkeit und Knappheit

seiner Schreibweise ist wohltuend, selbst wenn man bisweilen ihre
Trockenheit und Kühle beklagen möchte. Dagegen hat Comander vom
Humanistenkreis als wertvolles Erbe den eisernen Fleiß im Studium
übernommen. Es bleibt immer denkwürdig, daß dieser vielbeschäftigte
Mann noch mit fast 50 Jahren sich an das Studium der hebräischen

Sprache heranmachte. Und noch eindrücklicher ist, mit welcher
ausdauernden Treue und mit welch immensem Fleiß noch der 6ojährige
seine sonntägliche Predigt vorbereitete und niederschrieb. All dies hatte
nichts zu tun mit irgend einer Form von Gelehrtenehrgeiz; es geschah
allein aus Respekt vor der heiligen Aufgabe, Gottes Wort in seiner

ganzen Fülle auszubreiten. Und es geschah aus einem vorbildlichen
Verantwortungsbewußtsein gegenüber seiner Gemeinde heraus.

Vielleicht sollten wir besser und deutlicher sagen : aus Liebe. Denn

104



das war wohl die innerste Triebfeder seines Wesens: die treubesorgte
Liebe zu seiner ihm anvertrauten Gemeinde, zu jedem Nächsten, der
seinen Weg kreuzte (wie jener Aussätzige, von dem ich an anderer
Stelle erzählt habe.) Weil diese Liebe zu den Brüdern so stetig in ihm
brannte, darum durfte er es nicht lassen, durch zwei oder drei
Jahrzehnte hindurch gegen das Söldnerwesen von der Kanzel zu kämpfen.
Ein Geschichtsschreiber unserer Tage sagt dazu (halb mitleidig, halb
schadenfroh), er habe sich damit selber geschadet. Freilich schadete

er sich und machte sich unbeliebt bei manchen Mächtigen und auch
bei vielen Geringen, die verstrickt waren in das Pensionenwesen. Aber
Comander schnitt sich lieber ins eigene Fleisch, als daß er sein Gewissen

verletzt und die Liebe verleugnet hätte. Der bürgerliche Mut
(Zivilcourage) ist eine seltene Pflanze; aber Heilpflanze ist dieser Mut erst
eigentlich, wenn er verbunden ist mit Liebe. Bei Comander war beides
beisammen.

Als Lehrer und Prediger besaß Comander die Gabe faßlicher und
farbiger Darstellung. Er redete den Leuten nie nach dem Mund,
erläutert aber schwierige Worte mit so geduldiger Einfühlung in das

Fassungsvermögen ungelehrter Hörer, daß es auch für den Gelehrten
immer spannend ist, ihm zuzuhören. Sein Kanzelwort wird nie zum
akademischen Vortrag, aber noch weniger zur schlagworthaften Fanfare.

Nicht selten wird seine Predigt zum Gespräch mit dem Hörer,
indem er Einwände, Vorurteile, Fragen, Kritik, die er während der
Woche vernommen, öffentlich vorbringt und dazu Stellung nimmt.
So wirken diese langen Predigten (sie dauerten mindestens eine Stunde)
nie langweilig. Ihre Würze lag (diesmal nicht in der Kürze, sondern)
darin, neben anderm, daß die Gemeinde nicht einfach angepredigt
oder angedonnert wird, sondern daß sie gleichsam ins Gespräch mit
Gott kommt.

So kann man denn zusammenfassend sagen: der bedächtige,
bescheidene, fleißige, von echter Bruderliebe bewegte Mann Comander,
der volkstümliche Ausleger der Schrift, der unerschrockene und
unbestechliche Priester - das war der Mann, den Chur und Graubünden
an jenem Wendepunkt 1523 brauchte. Es war ein großes Geschenk
Gottes, daß ein Mann von dieser Vorbereitung und der geschilderten
persönlichen Art das Steuer der Gemeinde Chur in die Hand nehmen
sollte. Das größere noch war, daß er trotz schweren Kämpfen und An-

105



feindungen, trotz unsäglichem persönlichem Leid, heimgesucht von
Krankheit und Demütigungen, doch auszuhalten vermochte während

33 Jahren, bis zu seinem Tod im Jahr 1557. Den Dank dafür dem Geber

aller guten Gabe auszusprechen und Ihn von Herzen zu loben, das

ist der eigentliche Zweck dieses Abends.
Es kann nicht die Aufgabe dieses Vortrages sein, den Hergang der

Reformation in Chur zu erzählen. Die wichtigsten Etappen derselben
sind der Gemeinde ja wohl bekannt aus der Schilderung des greisen,
hochverdienten Kirchenhistorikers Emil Camenisch. Eine genaue
Schilderung der Vorgänge würde den Rahmen dieser Stunde auch
überschreiten. Dagegen mag es mir noch gestattet sein, nach zwei
einzelnen Blickpunkten die Reformationszeit zu überprüfen.

Die erste Frage: welches waren neben Comander die eigentlichen
Träger und Förderer der Reformation in Chur?

Die zweite : was war das Hauptinstrument, der Motor, mit dessen

Hilfe die Erneuerung sich durchsetzte?

Die Träger der Reformation

a) Pfarrer und Lehrer

Nach den Trägern der Reformation gefragt, müssen wir in erster
Linie die Gefährten Comanders nennen, in einem weitern und einem

engern Sinn. Im weitern denken wir an die Schar großer Gestalten in
den andern Städten, die dem Churer Reformator geistig zur Seite

standen, ihn berieten und ihm mehr als einmal den sinkenden Mut
stärkten. Unter ihnen sind drei von besonderer Bedeutung: Zwingli,
Vadian und Bullinger. Ohne ihren führenden Einfluß ist die Erneuerung

in Chur schwer denkbar. Wie oft hat doch Comander ihnen
geschrieben, sie möchten für die bedrängten Brüder in Chur beten. Dieser

stillste Dienst, unfaßbar und geheimnisvoll, sei hier unvergessen.
Dann aber die Mitarbeiter in der Nähe. Vor der Reformation waren

sieben Priester und Kaplane im Stadtgebiet von Chur tätig (abgesehen

vom Hof). Um 1530 amtete als einziger Comander. Dann aber
wurde ihm ein Kollege zur Seite gegeben, der die untere Stadt um die

Regulakirche zu betreuen hatte. Es amteten dort nacheinander zwei

gebürtige Münstertaler. Der erste, Johannes Blasius, ein temperamentvoller

Mann, hatte vorher der Gemeinde Malans gedient. Er wurde

106



ein Opfer der großen Pestepidemie von 1550. Sein Nachfolger zu St.

Regula wurde Philipp Gallitius, der nach bewegten Jahren ebenfalls

einige Zeit das Malanser Pfarramt verwaltet. Er sollte Comander um
9 Jahre überleben. Diese beiden sprachkundigen Männer und tüchtigen

Theologen waren Comander vor allem dann unentbehrliche Helfer,

wenn es um den Verkehr mit den romanischen und italienischen
Gemeinden in den Drei Bünden ging. Auch den Verkehr mit den Zür-
chern haben sie ihm zum Teil abgenommen. Gallitius verdanken wir
die kurzen Notizen über das letzte Lebensjahr Comanders.

Wir wenden uns einer andern Gruppe von Mitarbeitern zu : den
Schulmeistern. Sie spielen eine wesentliche Rolle in der Reformationsgeschichte

von Chur, und Comander hatte ihrer Hilfe viel zu danken.
War es seine humanistische Ader, seine persönliche pädagogische Begabung

oder das allgemeine Programm der reformatorischen Bewegung,
was ihn dazu antrieb, jedenfalls drängte er von Anfang an auf den Ausbau

eines guten Schulwesens und die Anstellung tüchtiger Lehrer. Uns

heutigen will es selbstverständlich erscheinen, daß ein Gemeinwesen,
und vollends ein städtisches, beträchtliche Kosten auf sich nimmt, um
den Kindern eine tüchtige Ausbildung zu sichern. Wenn wir uns aber
in damaliger Zeit in Städten von ähnlicher Größe wie Chur umsehen,
etwa in Luzern, dann staunen wir, wie wenig wach der Opfersinn für
die Schule war, wie zögernd und widerstrebend man an ihren Ausbau
ging. Und man staunt, mit welcher Raschheit in Chur die deutsche
Schule und verhältnismäßig bald auch die Lateinschule organisiert
wurden. Und wie prächtige Lehrergestalten findet man in diesen beiden

Häusern. Da ist der muntere Salzmann, ein St. Galler Rheintaler,
von goldlauterm Charakter. Er wurde ein frühes Opfer der Pest. Da
ist der gelehrte Schwabe Baling, ebenso ausgezeichnet durch Bescheidenheit

wie durch Sprachbegabung und Lehrtalent, ein Gehilfe, dem
Comander höchstes Lob spendet. Da ist endlich der feinnervige Ponti-
sella, ein Bergeller von Herkunft, dem durch lange Jahre vergönnt war,
die Lateinschule zu leiten. Und damit unter den treuen Jüngern des

Evangeliums auch der Verräter nicht fehle, findet sich als Judas in der
Schar der Lehrer jener unselige Simon Lemnius, der Münstertaler, der

jahrelang bei Luther und Melanchthon in Wittenberg studiert hatte
und nun in Chur sein Leben beschloß in nacktem Heidentum; ein

Talent, das durch Undank und Eitelkeit scheiterte.

107



b) Der Rat

Weder die Stadtpfarrer, noch die Lehrer und Professoren, mochten
sie noch so einig sein und noch so begeistert und geschickt ihre Sache

vertreten, die Reformation durchzuführen vermochten sie nicht. Der
Bischof und das Domkapitel hätten es vermocht. Jedoch der Bischof
floh ins Ausland, seinen Aufgaben als Hirte ausweichend. Und das

Domkapitel sperrte sich gegen jede Neuerung. Indem so die kompetenten

kirchlichen Behörden Nein sagten, schien die ganze Reformation

blockiert und nochmals hinausgeschoben auf ein künftiges Konzil,
von dem man wohl vertröstend sprach, das aber in jeder Hinsicht
ungewiß und fraglich erscheinen mußte.

Man stand vor einer Alternative : entweder verzichtete man auch

jetzt wieder aufdie längst fällige und längst versprochene Verbesserung
der Kirche und ließ wieder einmal alles beim alten, oder aber - die

politische Behörde griff ein und nahm die Sache der Kirche an die
Hand. Ein Drittes gab es nicht mehr - sofern man nicht an Aufruhr
und Willkür dachte, und davon wollte Comander nie etwas wissen.

Es war ein ungewöhnlicher Entscheid, als die Ratsherren von Chur
beschlossen, die Kirchgemeinde in ihre obrigkeitliche Gewalt zu
nehmen. Nicht nur ein ungewöhnlicher, sondern auch ein gefährlicher
Beschluß für beiden Seiten, Kirchgemeinde und Räte. Denn diese
mischten sich damit in ein Gebiet ein, in dem sie nicht zuständig waren
(ein Vorgang, der selten gut herauskommt), und die Kirchgemeinde
lief Gefahr, in ungesunder Weise an die politischen Instanzen gebunden

und verkauft zu werden (ein Weg, der noch nie der Kirche und
dem Volk Segen brachte). Es ist das Einzige, was man an der Kritik
der Täufer, die sie an den Reformatoren übten, gelten lassen muß, daß
sie den Schritt zum Staatskirchentum für verhängnisvoll ansahen und
davor warnten. Tatsächlich ist auch bald da und dort, besonders im
Luthertum, eine evangelische Kirche durch ihre Bindung an den Staat
an Lähmung erkrankt und in ein Schattendasein versunken, wortreich
und kraftlos.

Mit begründeter Sorge fragt man sich : wie wird das Ergebnis dieses

gefährlichen Experiments in Chur und den Drei Bünden sein?
Rückschauend müssen wir antworten (die Entwicklung zusammenfassend

und vereinfachend) : der Rat hat mit weiser Mäßigung sein

108



Schirmamt über die Kirchgemeinde ausgeübt, ihr auch nach 20 Jahren

ein eigenes Organ gegeben; der Reformator aber und seine
Gehilfen haben sich nie erniedrigt zu gefügigen Werkzeugen der
weltlichen Obrigkeit, sondern blieben sich dessen bewußt, daß sie das

Sprachrohr einer höhern Instanz bleiben müßten, wenn nicht der

ganze Sinn der Reformation ins Gegenteil umgekehrt werden sollte.
Es gehörte freilich ein großes Maß an Wachsamkeit dazu, auch an
Tapferkeit und bisweilen prophetischem Trotz, um nicht langsam
doch der Übermacht der Staatsgewalt, an die man ja ausgeliefert war,
sich selbst ausgeliefert hatte, zu erliegen und liebevoll von ihr erdrückt
zu werden.

Es zählt zu den ergreifenden Erlebnissen, im Einzelnen zu
beobachten, wie Comander diese Versuchungen erkennt, durchschaut, sich

zur Wehr setzt und alles aufs Spiel setzi^, um ihr zu begegnen. Die
Mächtigen mögen ihm drohen, die Magnaten können ihn würgen oder
seine Verbannung fordern, zum Einlenken oder zum Schweigen oder
zu einem faulen Kompromiß werden sie ihn nie bringen. Entweder
wird er unter den Lastern und Sünden auch den Solddienst und die
Bestechung der Häupter nennen in seiner Predigt oder er wird nicht
mehr predigen in Chur. Entweder wird er den Nimbus des Soldatenlebens

zerstören und das Handwerk des Söldners mit nackten Worten
als das bezeichnen, was es ist: «d'Lüt z'tod schlahen»; er wird den
reichen Pensionenbezügern ohne Umschweife ihr Verbrechen vorhalten

und ebenso die Kornwucherer nicht schonen, er wird dies alles in
Auslegung und Anwendung des göttlichen Wortes sagen, sagen dürfen

- oder er wird fortziehen. «Nichts bindet mich an Chur», schreibt er
einmal in trotzigem Unmut bei Anlaß eines Versuches des Rats, ihn
zurückzubinden.

Wir fügen dem noch bei : Comander hat in diesem Programmpunkt
sein Ziel nicht erreicht. Pensionenempfang und Solddienst blieben von
Jahrzehnt zu Jahrzehnt in Schwung, und bis zum heutigen Tag findet
diese dunkle Seite der altern Eidgenossenschaft ihre Verteidiger und
Lobredner. Wenn aber einzelne Kritiker Comander als politischen
Dilettanten, der die Realitäten des Lebens nicht recht einzuschätzen
wußte, beurteilen möchten, dann können wir nur antworten : die
Geschichte selbst urteilt anders. Sie erzählt uns, daß später namenloses
Leid über dies Land kam, weil man den treuen Warner nicht zur rech-

109



ten Zeit hatte hören wollen. Comander war der wirkliche Realist, der
sein Urteil weder durch Soldatenromantik noch durch den trügerischen
Schimmer des fremden Goldes sich trüben ließ.

Eines aber hat der Churer Prädikant damals schon erreicht, bei
allem Mißerfolg im Einzelnen, nämlich: daß die Kirche nicht verkauft
wurde an den Staat und nicht zum weichen Werkzeug der jeweiligen
Obrigkeit wurde. Die politische Behörde aber anerkannte ihrerseits
schließlich die Freiheit der Kirche und schützte mit weiser Zurückhaltung

ihr Gedeihen, jene Fehler vermeidend, die in Zürich zeitweise
verhängnisvoll sich auswirkten.

So darf man sagen, daß die Durchführung der Reformation durch
Bürgermeister und Räte der Stadt geschah. Sie waren, in gewissem
Sinn, die Träger der Erneuerung und taten das als Stellvertreter einer
versagenden kirchlichen Oberbehörde in einer Weise, daß das Licht
des Evangeliums nicht unter den Scheffel der Staatspolizei gestellt
wurde.

c) Das Volk

Und doch wäre unsere Antwort auf die Frage, wer denn Träger der

Durchführung der Reformation war, einseitig und fragwürdig, wenn
wir zu dem eben Gesagten nicht ein letztes hinzufügten.

So wichtig auch der Beistand des Rates bei der praktischen und
geordneten Durchführung der Reinigung der Kirche war, so
unentbehrlich und verständnisvoll seine Hilfe - im tiefern Grunde vermochte
er nicht sehr viel. Und der eigentliche Träger war nicht der
Bürgermeister, sondern der gemeine Mann. Das Volk der Kirchgenossen,
Männer und Frauen, stimmfähig oder nicht, sie alle, die die Predigt
Comanders hörten, wieder und wieder sich sagen ließen, überwunden
und gewonnen wurderr durch diesen väterlichen Lehrer und Mahner,
sie waren im entscheidenden Sinne die Reformatoren der Kirche. Man
hat zwar nicht selten geklagt über den Wankelmut des Volkes (auch
Campell, der ja gewiß die Churer so gut kannte wie seine Engadiner,
stimmt in diese Klage ein). Und Comander hatte bisweilen ebenso Anlaß,

darüber zu seufzen, besonders zur Zeit der Täuferbewegung. Aber
er ist so gerecht, alles im richtigen Maß und Zusammenhang zu sehen

und zu beurteilen. Seine Klage richtet sich darum mehr gegen die

«Magnati» als gegen die «Plebeii», und seine Anhänger sieht er vor

iro



allem unter den letztern. Wenn man auch bisweilen einen Stimmungswechsel

in den ländlichen Hochgerichten beobachtet, so wechselnd und
unbeständig wie die Beschlüsse der Häupter auf den Bundstagen und
Beitagen war doch das Volk nicht. Es hat die größere Treue zum
Evangelium bewiesen und den Wankelmut seiner Diplomaten mißbilligt.

Als in außenpolitisch kritischer Zeit das Domkapitel die Auswei-

usng Comanders dem Bundestag beantragte, waren es die Gemeinden,
die einen solchen Befehl verhinderten. Und als in späterer, harter Zeit
das Festhalten am evangelischen Bekenntnis nur Nachteil und Opfer
bedeutete, da waren es wieder die Gemeinden, die diese Last auf sich
nahmen.

Unter den verschiedensten Umständen zeigte es sich immer wieder
mit aller Deutlichkeit: nicht eine Obrigkeit hatte den Bürgern das

Evangelium aufgedrängt und behaftete sie dabei. Vielmehr waren es

die einfachen Leute zu Stadt und Land, die das Evangelium wollten,
als ihren Glauben erkannten und dafür zu opfern bereit waren. Man
kennt rührende Beispiele dafür, wieviel es sich arme Leute kosten
ließen, um eine Bibel erwerben zu können. Der evangelische Glaube hatte
die Menschen gewonnen. Nicht die Polemik gegen Papst und Mönche,
sondern das Zeugnis für Christus, den alleinigen Retter, die Mitte und
Sonne des ganzen Christenglaubens, das war es, was den Hunger der
Menschen stillten.

So war denn in der jungen evangelischen Kirche nicht mehr die
Priesterhierarchie, und auch nicht die Staatsgewalt Träger und
Garant des Bestandes, sondern die Gemeinde der Gläubigen selbst.

Die Predigt

Endlich und zuletzt prüfen wir noch, wodurch denn, mit welchem
Instrument, das Volk für das Evangelium gewonnen wurde. So einfach
kann es doch nicht gewesen sein, die Bürger dazu zu bewegen, all die
vielen altgewohnten Gebräuche, die Weihen und Feiern, die Messe
und die Beichte, den Glauben an die Heiligen und die Reliquien, das

Vertrauen in die Vollmacht des Papstes und in die des Priesters etc. zu
verlassen und der so ganz abweichenden Kirche Comanders sich
anzuschließen. So rasch und beweglich, so neuerungssüchtig und
leichtgläubig ist das Volk in den Bergen nicht, daß es eine Institution, die in



tausend Jahren heimisch geworden ist im Lande, eilig über Bord wirft.
Wie brachte es denn aber Comander trotzdem fertig, den
natürlichkonservativen Sinn seiner Kirchgenossen zu brechen und ihnen eine

völlig neue Gemeindeordnung nicht nur für eine Weile schmackhaft,
sondern auf die Dauer lieb und teuer zu machen? Wessen hat sich dieser

Zauberer eigentlich bedient, um einfache Leute wie kluge Köpfe,
Bauern und Handwerker, zu betören und seinen Ideen verfallen zu
lassen?

Die Antwort muß lauten: mit keinem andern Mittel als mit dem
der schriftgemäßen Predigt. - Diese Antwort mag diesem und jenem
Hörer als zu einfach und leicht erscheinen, um ganz glaubhaft zu sein.

Wenn man sich jedoch die Vernachlässigung der Predigt durch den
niedern und besonders den hohen Klerus des späten Mittelalters vor
Augen hält (— man hat dafür auch in Chur Beispiele -) will es einem
schon einigermaßen glaubhafter erscheinen, daß ein Pfarrer, der so
bedeutende Mühe auf die Predigt wandte und anregend zu sprechen
verstand, dankbare Zuhörer und Anhänger fand. Der neue Predigtgottesdienst

gab dem Besucher einfach mehr und stillte seinen geistigen
Hunger.

Soweit wäre der Zulauf zur reformatorischen Predigt leicht zu
erklären; in einer Zeit, da so wenig Bücher im Umlauf waren, doppelt
leicht. Nun war aber diese Predigt nicht nur neu ihrem Inhalt nach
und ansprechend nach ihrer Form, sie war nicht nur interessant und
kurzweilig und somit ein Genuß für den Kirchengänger, sie bedeutete
darüber hinaus immer einen unerhörten Anspruch an den Hörer. Sie

war nicht Unterhaltung, sondern Aufrüttelung. Sie bedeutete nicht
bloß Gabe, sondern ebensosehr Auftrag an jeden, der zugegen war.
«Bessert euer Leben, tut Buße, kehret um», diese Anfangsworte der
Predigt Johannes des Täufers wie der Predigt Jesu, waren auch Grundthema

derjenigen Comanders.
Wer damals nach St. Martin kam in der Erwartung, hier werde nun

einmal ohne viel Federlesens niedergerissen und zerschlagen, hier werde
die große Emanzipation gepredigt, der mußte große Augen machen
und zu seiner Überraschung feststellen, daß der neue Pfarrer ihm das
Leben nicht leichter, sondern schwerer machte, daß er den Gelüsten
nicht freien Lauf ließ, sondern sie in strenge Zucht nahm. Hier wurde
nicht zerstört, vielmehr aufgebaut. Was zu glauben sei und was zu tun

112



sei, das wurde gerade nicht in das Belieben des Einzelnen gestellt,
sondern jeder mit eindringlichem Ernst daran erinnert, daß Jesus Christus
der Hauptmann ist, dessen Wort und Wille verpflichtet. Abwendung
von der alten Kirche, die so müde, nachlässig und nachsichtig geworden

war, bedeutete also die Aufrichtung des Herrschaftsanspruches
Christi über das ganze Leben, inneres und äußeres, privates und öffentliches.

Und die neue Predigt beschränkte sich nicht darauf, diesen

Anspruch in so allgemeiner Formulierung zu proklamieren (wie wir es

hier tun), sondern in sehr konkreter Deutlichkeit wurde den einzelnen
Ständen, den Jungen und den Alten, den Burschen und den Mädchen,
gezeigt, was der Herr von einem jeden Christen fordert. Die Erneuerung

der Kirche wurde also nicht erschlichen mit dem Vorgeben, der
Mensch werde befreit von Pflichten. Die Freiheit, die die Reformatoren

verkündeten, war nicht die Freiheit des Fleisches, sondern die Freiheit

des geistigen Aufstehens zu echtem, ungeteiltem Gehorsam gegen
Christus Jesus.

Das Erstaunliche ist nun aber, daß diese Botschaft gehört und
angenommen wurde, trotzdem - oder gerade weil - sie Ernst machte mit
den sittlichen Forderungen Jesu und seiner Apostel. Wohl sind viele
erschrocken ob diesem Ernst, und einer äußerte entrüstet: «Botz, ich
wont, wir soltcnd fryg syn, nun ists alls hin. » Niemand aber durfte
sagen, er sei betrogen worden. Die Gemeinde wußte, was sie tat, als sie

die Predigten Comanders nicht nur eine Weile, solange sie neu und
überraschend war, wünschte, sondern sie dauernd verlangte und sich

unter sie stellte von Jahrzehnt zu Jahrzehnt. Gerade der klare Ernst
der neuen Verkündigung, die nahtlose Einheit von Glauben und Handeln,

das war es, was überzeugte und die Herzen der Redlichen, aller
«biderben Lüt» gewonnen hat.

Wie bewußt dieser Sachverhalt den Gemeinden war, zeigt sich

unzweideutig in jenen Gebieten (in einzelnen Gemeinen Herrschaften),
die nach der Katastrophe von Kappel und am Gubel und dem 2.

Landfrieden von 1531 durch die regierenden katholischen Orte vor die

Frage gestellt wurden, ob sie nicht wieder zum alten Glauben zurückkehren

wollten. Darauf wurde die erstaunliche Antwort gegeben, man
wisse wohl, daß man es leichter hätte unter dem päpstlichen Glauben,
aber wolle beim Evangelium bleiben.

Man blieb dabei auch in Chur, nicht auf irgend einen Druck von

"3



oben hin, und nicht aus der Erwägung, Comander sei ein bequemerer
Meister als der Bischof. Wie der Vergleich zwischen diesen beiden
ausfallen würde, darüber wußten die Churer sehr genau Bescheid. Man
blieb bei der evangelischen Predigt, weil man davon überzeugt worden

war, daß sie den göttlichen Willen ganz ausrichtet und damit ganzen
Ernst macht.

Das war die Predigt Comanders : Trägerin eines neuen Ethos,
Aufrichtung des apostolischen Glaubensgehorsams.

Früchte

Die Früchte dieser Predigt im täglichen Leben der Stadt blieben
nicht aus. Bald schon gab der Rat der neuen Lebenshaltung in
Mandaten Ausdruck, die als Antwort auf die Verkündigung des Predigers
zu werten sind und ein bekennendes Ja zu derselben bedeuteten. Eine
bezeichnende Einzelheit in diesem Bestreben, die Stadt vom Gestrüpp
wild wuchernder Laster zu reinigen, sei hier angeführt. Eines Tages,
am 19. August 1528, erschienen vor dem Domkapitel Boten des
städtischen Rates mit dem Begehren, es möchte auch auf dem Hof
jegliches Schwören, Spielen und Zutrinken und andere Mißbräuche
abgestellt werden, wie es in der Stadt schon geschehen sei. Das Kapitel
antwortete, es habe dies schon früher vorgekehrt und werde erneut
Anweisung geben, daß alles Unziemliche, wie in der Stadt, unterlassen
werde. - Während einst vom Bischof die Christianisierung der Sitten
und die Veredelung der Lebensformen ausgegangen war, mußte jetzt
der städtische Rat die bischöfliche Kurie mahnen und dazu sehen, daß
die Besserung auf dem Hof nicht bei bloßen W'orten ihr Bewenden
hatte.

Oftmals, bis in die 40er Jahre hinein, ist gegen den Reformator der
Vorwurf erhoben worden, er sei ein Aufrührer. Nichts war verkehrter
als dies Schlagwort. Comander bedeutete in Chur eine ordnende
Macht. Aufruhr möchte man dagegen das nennen, was an Unsitte alles

eingerissen war im Laufe des Mittelalters und wogegen sich die römische

Kirche als machtlos erwies. Als Aufruhr und Neuerung müßte
man all das bezeichnen, was im Laufe der Zeit, entgegen den biblischen
Schriften, in der päpstlichen Kirche Eingang gefunden hatte. Indem
jetzt all das ausgeschieden wurde und das gesamte Glauben und Le-

r 14



ben um den Mittelpunkt Christus zentriert wurde, erwies sich die junge
evangelische Kirche als Sammlerin und Ordnerin. Gesundet, verjüngt
und aufgerichtet ging der «biderbc Mann» von der Predigt zu St. Martin
heim in sein Haus und zu seiner Arbeit

Als Johannes Comander im Februar 1557 starb, hinterließ er in
Chur und Graubünden eine arme evangelische Kirche. Arm war sie

insofern, als sie mit einem Minimum an Organisation auskommen
mußte. Die zerstreuten evangelischen Gemeinden waren fast ganz
selb tändig, ohne straffe Leitung. Arm war diese Kirche an äußern
Mitteln, denn die Einkünfte des Hochstiftes blieben den Domherren,
auch als diese ins Ausland geflohen waren. Arm war die Kirche, weil
es ihr um 1550 und 1560 immer noch mangelte an einer genügenden
Zahl tüchtiger Pfarrer. Arm stand sie da - aber nicht armselig. Ein
großer Reichtum war ihr erschlossen worden, Reichtum an biblischer
Erkenntnis und an sittlicher Kraft. Und an diesem Reichtum ist sie

gewachsen. Fremde Reisende, die zwei Jahrhunderte später die Alpentäler

bereisten, waren erstaunt über die kraftvoll-selbständige Äußerung

geistlichen Lebens in den Gemeinden, über ihre Gebefreudigkeit
gegenüber notleidenden Brüdern, auch über die Leistungen ihrer Pfarrer.

Jedermann wußte, wie hart das Los dieser Prädikanten war, und
dennoch dieser Zudrang zum Amt, so daß längst nicht jedem Kandidaten

eine eigene Pfarrei gegeben werden konnte. Es lebte darin noch
jene Hingabe und Freudigkeit zum Predigtdienst, dem hohen Amt, da-
die Versöhnung predigt, wie wir sie hierzulande zum erstenmal aufs
leuchten sehen bei Johannes Comander, dem unser Dank gehört als

einem begnadeten, auserwählten Werkzeug Jesu Christi.

"5


	Johannes Comander

