Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1957)

Heft: 1

Artikel: BUndner Fern-Wallfahrten des 16.-18. Jh. : Nachtrage
Autor: Mdller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-397778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Biindner Fern-Wallfahrten des 16.—18 Jh.

NACHTRAGE

Von P. Iso Miiller

Das Interesse, welches das neue Thema fand, ermuntert zu einigen
Ergdnzungen. Obwohl die Arbeit sich in der Hauptsache auf die Ba-
rockzeit einschriankte, wurden doch bei der Aufzihlung verschiedener
Wallfahrtsorte jeweils einleitend einige friheste rétische Pilger erwahnt
Wir mochten in diesem Sinne unsere Nachtriage mit einem Hinweis
auf eine mittelalterliche Pilgerfamilie eréffnen. Gemeint sind die
Herren von Tarasp, aus deren Familie sich Ulrich I1I. um die
Mitte des 12. Jahrhunderts zu Papst Eugen III. nach Rom begeben
hatte, um die Verlegung des Klosters in Schuls nach Marienberg an-
erkennen zu lassen. Noch wichtiger 1st, dall Gebhard von Tarasp
1142 als bereits verstorbener Pilger nach Jerusalem, als Ierosolimita,
bezeichnet wird.!

1. Zum Streit um die Wallfahrt im 17. Jahrhundert

Nicht nur Durich Chiampel im 16. Jahrhundert, sondern auch der
in Ilanz unermiidlich titige Engadiner Priadikant Steffan Gabriel
lief gegen das Waller Brauchtum Sturm. In seiner 1625 erstmals ge-
druckten Stadera (S. 362, 443, 445) und auch in deren Neuauflagen,
wie z. B. 1683 und 1740, griff er mutig in den Kampf ein. In einem
Atemzuge nennt er das ferne und alte Compostel zusammen mit dem
nahen und neueren Panix und schleudert seinen Gegnern seine These

I Meyer-Marthaler und Perret, Biindner Urkundenbuch I, Nr. 308, 3z21.

24



entgegen: «Hort, Euer Wallfahren nach St. Jacob, nach St. Valen-
tin, die Enthaltsamkeit von Fleisch am Freitag niitzt nichts. Warum?
Weil das nur Menschensatzungen sind.»? Auch Einsiedeln stellt er
zur Diskussion: « Warum nehmt Ihr, liebe Freunde, so groBe Mihe
auf Euch, um zu unserer Frau (Nossa Donna) zu St. Jakob und zu
andern Orten zu pilgern? Warum laB3t Ihr Eure Frauen und Tochter
so lange Fahrten mit so groBer Gefahr fir ihre Ehre machen? Was
findet Ihr an diesen Orten? Steine, Holz, Knochen, die Euch nichts
niitzen konnen. Bleibt zu Hause, hort das Wort Gottes, betet, lebt in
der Furcht Gottes.» Zuletzt wendet sich Gabriel gegen den Hinweis
der Katholiken, dafl auch die Juden und der Heiland zur heiligen
Stadt gewallfartet seien. Es handelt sich um den in der Bibel (Deute-
ronomium 10, 18-19 und 12, 5-13) belegten jidischen Zentralismus.3
«Die Juden gingen im Alten Testamente jedes Jahr dreimal nach Je-
rusalem, um zu opfern. Wohlan denn, so ist es auch recht, nach St.
Jacob, nach St. Valentin zu pilgern.» Darauf antwortete der Ilanzer
Theologe: «Das ist nicht ganz das Gleiche. Nach Jerusalem zu gehen
und zu opfern, das hat unser Herr befohlen, nicht aber an andere Orte.
Diese Opfer sollten zu verstehen geben, dafl der Messias dort leiden
werde. Aber nach St. Jakob und nach andern Orten zu pilgern und
Heiligenstatuen zu opfern, das hat unser Herr nicht angeordnet. »
Der Hauptgegenstand der Diskussion war nicht die altjiidische
Wallfahrt, die Gabriel ganz richtig als antiquiert ansah, sondern die
grundsitzliche Bewertung der guten Werke und die Festlegung des
Kirchenbegriffs. Hier lagen die entscheidenden Unterschiede. Um
diese Angelpunkte drehte sich zumeist die ganze Kontroversliteratur,
so der bekannte Kampf zwischen Steffan Gabriel und Dr. Adam
Nauly. Spiter erregte der ehemals in Biinden titige katholische Kon-
vertit Johannes Georg Aufsehen, der 1666 seine Conversio Georgii
in Einsiedeln herausgab. Er kreuzte seine Klinge vor allem mit dem
Antistes und Dekan Johannes Jacobus Vedrosius, auf dessen Seite wie-
derum der Maienfelder Pridikant Pancraz Caprez stand, der 1671 in
Zirich den Anti-Georgius herausgab. Eine Lanze fir Georg brach

2 Einige Bemerkungen iiber Panix bei Poeschel E., Die Kunstdenkmailer des Kantons
Graubiinden 4 (1942) 299-300.

3 Dartuber Kétting B., Peregrinatio Religiosa 1950, S. 57 f.

25



dann Johannes Federer in seinem zu Innsbruck 1672 erschieneen
Buche Calvinismus detectus. In diesem Werke zdhlt Federer
unter vielen anderen Charakteristica des Calvinismus auch die grund-
satzliche Ablehnung der Wallfahrten auf (Nullus laboriosarum pere-
grinationum ad sepulcrum Christi aut Sanctorum Apostolorum, qui
antiquis frequentissimus fuit. Praefatio § 1, Artikel 42).

Ein zaher Verteidiger des bisherigen Brauchtums war der Cumbel-
ser Kapuzinerpfarrer P. Zacharias da Salo (f 1705). Zwar hat er
in seinem Spieghel de Devotiun 1665 (Part ITI, S. 63-64) nur auf die
Ablédsse hingewiesen, welche mit dem Besuche Roms verbunden wa-
ren, die aber die Mitglieder der Rosenkranzbruderschaft zu Hause ge-
winnen kénnen. Jedochinseinem Glisch sinil Candelierinvidada
1685-87 (Part 111, S. g2—101) erweist er sich als warmen Befiirworter
der Santiago-Wallfahrt. Er beschreibt die Reise des hl. Jakobus
von Jerusalem nach Spanien, erzdhlt uns von dessen Muttergottes-
erscheinung in Saragossa und auch von der Nuestra Senora del Pilar
(Nossa Donna digl Pilaster). St. Jakob kehrte dann nach Jerusalem
zuriick, wo er gemartert wurde. «Der Leib des hl. Jakob ruht in Com-
postella in Galizien, einer Provinz in Spanien, wo er von Wallfahrern
aus allen Teilen der Welt geehrt wird.» P. Zacharias kommt dann
auf den Wert der Reliquien der Heiligen und der Wallfahrten nach
Compostel, Rom und Jerusalem zu sprechen. Das spanische
Heiligtum ist ihm besonders lieb, begreiflich, denn vom spanischen
Mailand her wirkte der iberische Einflul weiter. Daher meldet uns
unser Apologet von der groBen Schlacht des Kénig Ramirus von 834
gegen die Mauren, die durch das Eingreifen des hl. Jakob gewonnen
worden sei.* Der Konig sei auf Anraten des Heiligen auf seinem weillen
Rof3 mit einem weillen Fihnlein in der Hand seinen Truppen sieg-
reich vorangeritten, und so sei die Stadt Calaorra erstirmt worden.
Seit diesem Zeitpunkte hitte man nicht jedes Jahrhundert unschuldige
Jungfrauen als Tribut geben miissen. So seien noch oft die Spanier
durch Anrufung des Apostels in den Schlachten Sieger geblieben. Der
Heilige sei ihr «generus a taffer Capitani e grond difensur».

4 Gemeint ist die Schlacht bei Clavigo 844. Hecker Cl., Die Kirchenpatrozinien des
Archidiakonates Aargau im Mittelalter, 1946, S. 52. Neueste Literatur iiber Compostel bei
H. J. Hiiffer, Die spanische Jakobusverehrung. Historisches Jahrbuch 74 (1955), 124-138.

26



2. Compostel-Wallfahrten des 17. Jahrhunderts

Schon berichtet wurde, wie nach dem Bertherschen Tagebuch des
18. Jahrhunderts (S. 55, 60) Mistral Jakob Berther an seiner Stelle
1625 den Hans la Bolognia aus dem Somvixertal nach St.
Jacob gesandt hat.> Der Schreiber des Tagebuches beruft sich aus-
driicklich auf den Pilger selbst. Dieser wird durch das Somvixer
Sterbebuch belegt: «Die 25. Septembris anno 1680 a me P. Adalberto
(Defuns) sepulta fuit Apollonia, infans del Hans del Balognia de Vall
Summvig.» In diesen Zusammenhang paBt es ausgezeichnet, daf} sich
noch eine Statue des hl. Jakobus wohl aus dem 17. Jahrhundert in der
alten Margarethakapelle des Somvixertales befindet (heute St. Paul
in Val).® Der Heilige zeigt ein markantes Gesicht mit kraftigen Joch-
knochen und schwarzem Bart. Man erkennt ihn an dem Hut, der mit
einem hohen Gupf und einer Muschel ausgezeichnet ist, ferner an den
zwel Muscheln und den sieben Nigeln, die sich auf den Schultern be-
finden, endlich an der griin geténten rechteckigen Provianttasche so-
wie dem Pilgerstab und den guten Schuhen. Obwohl die Statue nicht
gerade sehr hoch ist (mit dem zugehorigen Postament 68 cm), macht sie
doch Eindruck. Sie hdngt also irgendwie mit dem nach Compostela
gesandten Hans la Bolognia zusammen. Spiter ist sein Auftraggeber,
sofern wir richtig deuten, Jakob Berther selbst nach Spanien gegangen,
wo er auch 1676 zu « Walenza im Welschland », also doch wohl im spa-
nischen Valencia, starb.? |

Wichtigere Belege, die uns Spiritual Fidel Cadalbert, Compadials,
in freundlicher Weise iibermittelte, betreffen die Pfarrei Panix. Dort
lebte Anfang des 17. Jahrhunderts ein gewisser Stephan de Pigno.
Seine Frau waltete am g. Februar 1631 als Patin in Ruis: Christina,
uxor Stephani da Pigno. In der gleichen Eigenschaft begegnet uns
seine Tochter am 14. Februar 1631: Domenica, filia Stephani da
Pigno. Nun hatte Stephan das Gelitbde gemacht, 100 Florin dazu zu
vermachen, um in seinem Namen zwel Personen nach dem Heiligtum

5 Bindner Monatsblatt 1956, S. 22-23.
5 Poeschel E., Die Kunstdenkmailer des Kantons Graubiinden 4 (1942) 410.

" Berther B., Il lumin della Cadi 1656. Disentis 1911, S. 18. Dazu Deplazes Pl., La
pleiv de Surrein, S. g, 35-36 (= Ischi 1940).

27



des hl. Jakobus in Gallizien zu senden. Das Vermaéchtnis bestand in
gewissen liegenden Giitern. Wie aber der Prifekt der ridtischen Mis-
sion P. Irenaeus berichtete, konnte man keine Personen finden, welche
diese weite und beschwerliche Wallfahrt fiir die so bescheidene Provi-
sion zu machen gewillt waren. Deshalb schlug P. Irenaeus vor, sich an
den hl. Stuhl zu wenden, damit dieser die betreffende Summe in ein
Legat an die arme Kirche von Panix umindere. Papst Urban VIII.
gestattete dies und erméchtigte den Bischof von Chur, die 100 Florin
fur die genannte arme Kirche zu verwenden, und zwar ungeachtet des
Willens der Testatoren. Diese Urkunde wurde zu Rom am 5. Mirz
1635 ausgestellt und ist unterzeichnet von M. A. Maraldus sowie dem
Bischof Josef Mohr. Sie liegt im Pfarrarchive zu Panix.

Dafl es in Ruis Jakobsbriider gab, die nach Spanien gezogen wa-
ren, erhellt aus einem Eintrag von P. Irenaeus in das Eheregister der
Pfarrei Ruis unter dem Datum des 26. Februar 1642. Es heirateten
Georg Lucius Spescha von Panix und Catharina, die Tochter des
Christian Paul Dardin von Brigels, und zwar in der Kirche St. Valen-
tin zu Panix in Gegenwart des Pfarrers von Brigels und der «Jacobs-
pilger» (praesentibus Testibus Reverendo D. Petro Parocho Breilensi
Joanne de Valla alta et populo toto et Peregrinis St. Jacobi).

Weiter steht im Sterberegister von Somvix ein Eintrag in ganz
kleiner Schrift, den uns ebenfalls Spiritual F. Cadelbert, Compadials,
iibermittelte: «12. Martii (1660) Jacum da portas obiit in itinere S.
Jacobi.» Also wiederum einer, der nicht mehr in die Heimat zuruck-
kehrte.

Weiter auf die Jakobusverehrung in Ritien einzugehen, ver-
bietet der Platz. Erinnert sei jedoch, dal3 der Heilige mit 14 Muscheln
aut dem Gewande und dem Pilgerstab in der Apostelreihe figuriert,
die ein tichtiger Meister um 1350 in Waltensburg dargestellt hat.®
Ferner erscheint der Heilige in Brigels, einem bevorzugten Orte dieses
Kultes, nicht nur in der Jakobuskapelle, sondern auch auf dem spit-
gotischen Fliigelaltar von 1518 der Martinskapelle, hier mit Johann
Baptist auf den Seitenfeldern der Predella als Halbfigur.® Endlich sei
noch auf das Altarbild im Beinhause des Friedhofes von Sevgein hin-

8 Poeschel E., Kunstdenkmadler des Kantons Graubiinden IV, S. g31, Abb. 396.

" Steinmann O., Brigels. Kunstfithrer 1952, S. 15.

28



gewiesen, wo in der Mitte die Muttergottes, links der hl. Lucius und
der hl. Florin, die Patrone des Bistums, rechts der hl. Jakob mit Wan-
derstab und der hl. Jodok, also die beiden Pilgerpatrone dargestellt
sind, wie Mistral Josef Demont, Sevgein, mitteilt. Es durfte sich um
ein Bild aus der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts handeln. Wie in
Brigels fanden sich auch in der Trunser Pfarrkirche Johann Baptist
und Jacobus der Altere zusammen. Ein begnadeter Kiinstler schuf
um 1660 beide Figuren als Flankierung des Hochaltars. Die Statue
verdient ihrer eigenartigen Eleganz wegen nicht geringe Beachtung.
Aus der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts stammt das Altarbild von
Rueras, auf dem Maria mit St. Christof und St. Jakob zur Darstellung
gelangten, letzterer mit Muschel, Pilgerstab und Feldflasche. Interes-
sant wire es, wenn man bei solchen Bildern wie anderwirts eine Ab-
bildung von Compostela entdecken konnte.!0

Wir diirfen von der «JakobstraBe» nicht Abschied nehmen ohne
Hinweis darauf, dall im Ratoromanischen die MilchstraBe Via S.
Giachen hieB3 und heute noch, wenn auch nicht iiberall, so heif3t,1!
Besonders bei Wetterregeln finden wir den Ausdruck, und zwar in dem
Sinne, dall man einen Wetterwechsel zu erwarten habe, wenn man
bei hellem, fohnigen Himmel zahlreiche Sterne sieht. Das ist auch
anderwirts so, existiert doch eine Thurgauer Wetterregel: « Wenn die
MilchstralBe sichtbar ist, gibt es Regen.»!* So heillt es in der Surselva:
«Ei la via Sontg Giachen fetg stelida, sch’el quel in’ enzena de ma-
cort’ aura.»'® Ahnlich lautet die Prophezeiung im Schams: «Cur la
veia da S. Giachen e fetg stelida, e quel enzenna da por’ora.»'* Kann
man aber an drei aufeinander folgenden Abenden die «via Sontg Gia-
chen» sehen, dann bleibt das schone Wetter lange.’® Hierher gehort

10 Steinmann O., Truns. Kunstfithrer 1952, S. 6.

1 Vieli R., Vocabulari tudestg-romontsch sursilvan 1944, S. 462: MilchstraBle = Via
S. Giachen, via de bialaura. Die folgenden Belege aus dem romanisch-italienischen Kultur-
kreise verdanken wir der Hilfsbereitschaft von Dr. Andrea Schorta, Chur. Den ersten Hin-
weis darauf schenkte uns Prof. Dr. Hereli Bertogg, Chur.

12 Schweizer Volkskunde g (1919) 25.

-

¥ Decurtins C., Ritoromanische Chrestomathie 2 (1901), 169, Nr. 101.
14 Annalas 43 (192q) 69.
15 Decurtins 1. c. 16g, Nr. 102.

1% 1. ¢c. S. 179, Nr. 193.



auch das Sprichwort: « Welches ist der Weg, den niemand gehen kann?
Der Jakobsweg!»'® Fiir die Milchstrale am Horizont verwenden
noch manche Gebiete Biindens den wallfahrtsrechnischen romanischen
Ausdruck, so Ardez und St. Moritz im Engadin, Ladir, Ruschein und
Ruis im Ilanzer Becken und Dardin und Schlans in der Cadi.

Auf den ersten Blick konnte man die Bezeichnung Via S. Giachen
als rdatisches Eigengut ansehen. Das ist aber eine Tauschung. In italie-
nischen Dialekten verschiedener Orte, angefangen vom Gebiete von
Turin bis zum Umkreis von Neapel, finden wir den gleichen hagio-
graphischen Terminus.!” Noch mehr! Auch in den deutschschweizeri-
schen Quellen des 16. und 17. Jahrhunderts ist diese himmlische Ja-
kobsstrafle belegt, so zum Beispiel in dem 1541 zu Ziirich gedruckten
Dictionarium latino-germanicum per P. Cholium et Jo. Frisium.!® Auf-
fillig ist dies nicht, wird doch auch in italienischen Mundarten die
MilchstraBe als «Strada di Roma» charakterisiert.?® Gelegentlich fi-
guriert sie auch als «Stralle nach Aachen».?® Sicher aber setzt die
ritoromanische Bezeichnung Via S. Giachen voraus, dafl die Wall-
fahrt nach Santiago im Volke sehr lebendig und einigermaBen verbrei-
tet war. Der Begriff kann daher nicht im 19. Jahrhundert entstanden
sein, sondern mul} zum mindest auf die Barockzeit, vermutlich sogar
auf das Spatmittelalter zuriickgehen.?!

3. Einsiedeln

Nicht nur in der Somvixer Kapelle Maria zum Schnee hdngt ein
Einsiedler Bild, sondern auch in Brigels. Zunichst ist man erstaunt,
in der alten Kirche S. Eusebius den groBen Holzschnitt von der Mater

17 Jaberg-Jud, Sprach- und Sachatlas Italiens und der Stidschweiz 2 (1g29) 362. Dazu
Gaetano Perusini, Pellegrinaggi Friulani a S. Giacomo di Compostella. Udine 1954, S. 3-15
mit Belegen des 14. bis 18. Jahrhunderts.

18 Schweizerisches Idiotikon 11 (1952) 2356.

19 Jaberg-Jud l. c.

20 Lenz Joh. M., Die Himmel rithmen, 1950, S. 441—-454, mit vielen andern Bezeich-
nungen.

21 Als erster bekannter schweizerischer Santiagowallfahrer darf bis jetzt der Stifter des
Klosters Allerheiligen zu SchafThausen, Eberhard V. von Nellenburg, gestorben vor 1080,
gelten, Zum ganzen: Santiagopilger aus der Innerschweiz. Innerschweizerisches Jahrbuch
fiir Heimatkunde 17/18 (1954), 189-192. '

30



Einsidlensis zu sehen, den der Zuger Buchdrucker Johann Jost Hil-
tensperger (T 1793) in schwarzem Druck und roten Ténen geschaffen
und miteiner deutschen und franzosischen Legende versehen hat. Auch
in der alten Martinskapelle im Dorfe selbst finden sich am Chorbogen
zwel Bilder der Madonna von Einsiedeln aus der barocken Zeit. Das
eine weist die Muttergottes vor den Standeskerzen auf und prégt sich
dem Auge besonders ein.?? Jedenfalls war Brigels oft der Ausgangs-
punkt von Wallfahrten nach Einsiedeln, vielleicht gerade tiber den
Kistenpaf322. Und je gefdhrlicher die Compostelafahrten waren, desto
mehr fanden die nahen Fernwallfahrten zur Einsiedler Muttergottes
Anklang. Wir moéchten diese Zeilen nicht schlieBen, ohne auf eine
Plauderei aufmerksam zu machen, die P. Dr. Ambros Widmer, Disen-
tis, iitber dieses Thema unter dem Titel «Die Muttergottes von Ein-
siedeln beim ritoromanischen Volk» mit manchen geschichtlichen
Hinweisen verdftentlichte.?* Die Kontinuitidt zwischen Vergangenheit
und Gegenwart ist damit ins Licht gesetzt. Auch hier ist wiederum der
Name ein Programm, wie der genannte Verfasser ausfithrt. Wallfahr-
tet der Romane zu den einheimischen Heiligtiimern, wie Disentis,
Maria-Licht bei Truns oder Ziteil, so geht er zur Nossadunna, zur
kleinen Muttergottes, zieht er aber iiber die Berge nach Einsiedeln, so
geht er zur Nossadunnaun, zur groBen Muttergottes. «Schoner kénnte
man den nationalen Charakter Unserer lichen Frau vom Finstern
- Walde nicht ausdriicken und ich finde es einfach herrlich, daf3 der
kleinsten Schweizersprache diese Charakterisierung von Einsiedeln in
einem Wurf gelungen ist.»

22 Noch zu erkennen bei Steinmann O., Brigels. Kunstfithrer 1952, S. 12.

2 Im Pfarrhause zu Roveredo findet sich eine barocke Kopie der Einsiedler Ma-
donna mit dem Siegel des Abtes Beat Kiittel (1780-1808). Poeschel E.; Kunstdenkmiler

l. c. 6 (1945) 165.
2 Zeitschrift « Maria Einsiedeln», Aprilheft 1956, S. 222-225.

31



	Bündner Fern-Wallfahrten des 16.-18. Jh. : Nachträge

