
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1957)

Heft: 1

Artikel: Bündner Fern-Wallfahrten des 16.-18. Jh. : Nachträge

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bündner Fern-Wallfahrten des 16.-18 Jh.

NACHTRÄGE

Von P. Iso Müller

Das Interesse, welches das neue Thema fand, ermuntert zu einigen
Ergänzungen. Obwohl die Arbeit sich in der Hauptsache auf die
Barockzeit einschränkte, wurden doch bei der Aufzählung verschiedener
Wallfahrtsorte jeweils einleitend einige früheste rätische Pilger erwähnt
Wir möchten in diesem Sinne unsere Nachträge mit einem Hinweis
auf eine mittelalterliche Pilgerfamilie eröffnen. Gemeint sind die
Herren von Tarasp, aus deren Familie sich Ulrich III. um die
Mitte des 12. Jahrhunderts zu Papst Eugen III. nach Rom begeben
hatte, um die Verlegung des Klosters in Schuls nach Marienberg
anerkennen zu lassen. Noch wichtiger ist, daß Gebhard von Tarasp
1142 als bereits verstorbener Pilger nach Jerusalem, als Ierosolimita,
bezeichnet wird.1

1. Zum Streit um die Wallfahrt im 17. Jahrhundert

Nicht nur Durich Chiampel im 16. Jahrhundert, sondern auch der
in Ilanz unermüdlich tätige Engadiner Prädikant S teffan Gabriel
lief gegen das Waller Brauchtum Sturm. In seiner 1625 erstmals
gedruckten Stadera (S. 362, 443, 445) und auch in deren Neuauflagen,
wie z. B. 1683 und 1740, griff er mutig in den Kampf ein. In einem
Atemzuge nennt er das ferne und alte Compostel zusammen mit dem
nahen und neueren Panix und schleudert seinen Gegnern seine These

1 Meyer-Marthaler und Perret, Bündner Urkundenbuch I, Nr. 308, 321.

24



3

entgegen: «Hört, Euer Wallfahren nach St. Jacob, nach St. Valentin,

die Enthaltsamkeit von Fleisch am Freitag nützt nichts. Warum?
Weil das nur Menschensatzungen sind.»2 Auch Einsiedeln stellt er
zur Diskussion: «Warum nehmt Ihr, liebe Freunde, so große Mühe
auf Euch, um zu unserer Frau (Nossa Donna) zu St. Jakob und zu
andern Orten zu pilgern? Warum läßt Ihr Eure Frauen und Töchter
so lange Fahrten mit so großer Gefahr für ihre Ehre machen? Was
findet Ihr an diesen Orten? Steine, Holz, Knochen, die Euch nichts
nützen können. Bleibt zu Hause, hört das Wort Gottes, betet, lebt in
der Furcht Gottes.» Zuletzt wendet sich Gabriel gegen den Hinweis
der Katholiken, daß auch die Juden und der Heiland zur heiligen
Stadt gewallfartet seien. Es handelt sich um den in der Bibel (Deute-
ronomium io, 18-19 und 12, 5-13) belegten jüdischen Zentralismus
«Die Juden gingen im Alten Testamente jedes Jahr dreimal nach
Jerusalem, um zu opfern. Wohlan denn, so ist es auch recht, nach St.

Jacob, nach St. Valentin zu pilgern.» Darauf antwortete der Ilanzer
Theologe: «Das ist nicht ganz das Gleiche. Nach Jerusalem zu gehen
und zu opfern, das hat unser Herr befohlen, nicht aber an andere Orte.
Diese Opfer sollten zu verstehen geben, daß der Messias dort leiden
werde. Aber nach St. Jakob und nach andern Orten zu pilgern und
Heiligenstatuen zu opfern, das hat unser Herr nicht angeordnet.»

Der Hauptgegenstand der Diskussion war nicht die altjüdische
Wallfahrt, die Gabriel ganz richtig als antiquiert ansah, sondern die
grundsätzliche Bewertung der guten Werke und die Festlegung des

Kirchenbegriffs. Hier lagen die entscheidenden Unterschiede. Um
diese Angelpunkte drehte sich zumeist die ganze Kontroversliteratur,
so der bekannte Kampf zwischen StefFan Gabriel und Dr. Adam
Nauly. Später erregte der ehemals in Bünden tätige katholische
Konvertit Johannes Georg Aufsehen, der 1666 seine Conversio Georgii
in Einsiedeln herausgab. Er kreuzte seine Klinge vor allem mit dem
Antistes und Dekan Johannes Jacobus Vedrosius, auf dessen Seite
wiederum der Maienfelder Prädikant Pancraz Caprez stand, der 1671 in
Zürich den Anti-Georgius herausgab. Eine Lanze für Georg brach

2 Einige Bemerkungen über Panix bei Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kantons
Graubünden 4 (1942) 299-300.

3 Darüber Kötting B., Peregrinatio Religiosa 1950, S. 57 f.

25



dann Johannes Federer in seinem zu Innsbruck 1672 erschieneen
Buche Calvinismus detectus. In diesem Werke zählt Federer
unter vielen anderen Charakteristica des Calvinismus auch die
grundsätzliche Ablehnung der Wallfahrten auf (Nullus laboriosarum pere-
grinationum ad sepulcrum Christi aut Sanctorum Apostolorum, qui
antiquis frequentissimus fuit. Praefatio § 1, Artikel 42).

Ein zäher Verteidiger des bisherigen Brauchtums war der Cumbel-
ser Kapuzinerpfarrer P. Zacharias da Salò (j 1705). Zwar hat er
in seinem Spieghel de Devotiun 1665 (Part IH, S. 63-64) nur auf die
Ablässe hingewiesen, welche mit dem Besuche Roms verbunden
waren, die aber die Mitglieder der Rosenkranzbruderschaft zu Hause
gewinnen können. Jedoch in seinem Glisch sin il Candelier invidada
1685-87 (Part IH, S. 92-101) erweist er sich als warmen Befürworter
der Santiago-Wallfahrt. Er beschreibt die Reise des hl. Jakobus
von Jerusalem nach Spanien, erzählt uns von dessen Muttergotteserscheinung

in Saragossa und auch von der Nuestra Senora del Pilar
(Nossa Donna digl Pilaster). St. Jakob kehrte dann nach Jerusalem
zurück, wo er gemartert wurde. «Der Leib des hl. Jakob ruht in Com-

postella in Galizien, einer Provinz in Spanien, wo er von Wallfahrern
aus allen Teilen der Welt geehrt wird.» P. Zacharias kommt dann
auf den Wert der Reliquien der Heiligen und der Wallfahrten nach

Compostel, Rom und Jerusalem zu sprechen. Das spanische

Heiligtum ist ihm besonders lieb, begreiflich, denn vom spanischen
Mailand her wirkte der iberische Einfluß weiter. Daher meldet uns
unser Apologet von der großen Schlacht des König Ramirus von 834

gegen die Mauren, die durch das Eingreifen des hl. Jakob gewonnen
worden sei.4 Der König sei aufAnraten des Heiligen auf seinem weißen
Roß mit einem weißen Fähnlein in der Hand seinen Truppen
siegreich vorangeritten, und so sei die Stadt Calaorra erstürmt worden.
Seit diesem Zeitpunkte hätte man nicht jedes Jahrhundert unschuldige
Jungfrauen als Tribut geben müssen. So seien noch oft die Spanier
durch Anrufung des Apostels in den Schlachten Sieger geblieben. Der
Heilige sei ihr «generus à taffer Capitani e grond difensur».

4 Gemeint ist die Schlacht bei Clavigo 844. Hecker CL, Die Kirchenpatrozinien des
Archidiakonates Aargau im Mittelalter, 1946, S. 52. Neueste Literatur über Compostel bei
H. J. Hüffer, Die spanische Jakobusverehrung. Historisches Jahrbuch 74 (1955), 124-138.

26



2. Compostel-Wallfahrten des 17. Jahrhunderts

Schon berichtet wurde, wie nach dem Bertherschen Tagebuch des

18. Jahrhunderts (S. 55, 60) Mistral Jakob Berther an seiner Stelle
1625 den Hans la Bolognia aus dem Somvixertal nach St.

Jacob gesandt hat.5 Der Schreiber des Tagebuches beruft sich
ausdrücklich auf den Pilger selbst. Dieser wird durch das Somvixer
Sterbebuch belegt: «Die 25. Septembris anno 1680 à me P. Adalberto
(Defuns) sepulta fuit Apollonia, infans del Hans del Balognia de Vali
Summvig. » In diesen Zusammenhang paßt es ausgezeichnet, daß sich
noch eine Statue des hl. Jakobus wohl aus dem 17. Jahrhundert in der
alten Margarethakapelle des Somvixertales befindet (heute St. Paul
in Val).6 Der Heilige zeigt ein markantes Gesicht mit kräftigen
Jochknochen und schwarzem Bart. Man erkennt ihn an dem Hut, der mit
einem hohen Gupf und einer Muschel ausgezeichnet ist, ferner an den
zwei Muscheln und den sieben Nägeln, die sich auf den Schultern
befinden, endlich an der grün getönten rechteckigen Provianttasche
sowie dem Pilgerstab und den guten Schuhen. Obwohl die Statue nicht
gerade sehr hoch ist (mit dem zugehörigen Postament 68 cm), macht sie

doch Eindruck. Sie hängt also irgendwie mit dem nach Compostela
gesandten Hans la Bolognia zusammen. Später ist sein Auftraggeber,
sofern wir richtig deuten, Jakob Berther selbst nach Spanien gegangen,
wo er auch 1676 zu «Walenza im Welschland», also doch wohl im
spanischen Valencia, starb.7

Wichtigere Belege, die uns Spiritual Fidel Cadalbert, Compadials,
in freundlicher Weise übermittelte, betreffen die Pfarrei Panix. Dort
lebte Anfang des 17. Jahrhunderts ein gewisser Stephan de Pignò.
Seine Frau waltete am 9. Februar 1631 als Patin in Ruis: Christina,
uxor Stephani da Pignò. In der gleichen Eigenschaft begegnet uns
seine Tochter am 14. Februar 1631 : Domenica, filia Stephani da

Pignò. Nun hatte Stephan das Gelübde gemacht, 100 Florin dazu zu
vermachen, um in seinem Namen zwei Personen nach dem Heiligtum

5 Bündner Monatsblatt 1956, S. 22-23.
° Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 4 (1942) 410.
7 Berther B., II lumin della Cadi 1656. Disentis 1911, S. 18. Dazu Deplazes PI., La

pleiv de Surrein, S. 9, 35-36 Ischi 1940).

27



des hl. Jakobus in Gallizien zu senden. Das Vermächtnis bestand in
gewissen liegenden Gütern. Wie aber der Präfekt der rätischen Mission

P. Irenaeus berichtete, konnte man keine Personen finden, welche
diese weite und beschwerliche Wallfahrt für die so bescheidene Provision

zu machen gewillt waren. Deshalb schlug P. Irenaeus vor, sich an
den hl. Stuhl zu wenden, damit dieser die betreffende Summe in ein

Legat an die arme Kirche von Panix umändere. Papst Urban VIII.
gestattete dies und ermächtigte den Bischofvon Chur, die ioo Florin
für die genannte arme Kirche zu verwenden, und zwar ungeachtet des

Willens der Testatoren. Diese Urkunde wurde zu Rom am 5. März
1635 ausgestellt und ist unterzeichnet von M. A. Maraldus sowie dem
BischofJosef Mohr. Sie liegt im Pfarrarchive zu Panix.

Daß es in Ruis Jakobsbrüder gab, die nach Spanien gezogen
waren, erhellt aus einem Eintrag von P. Irenaeus in das Eheregister der
Pfarrei Ruis unter dem Datum des 26. Februar 1642. Es heirateten
Georg Lucius Spescha von Panix und Catharina, die Tochter des

Christian Paul Dardin von Brigels, und zwar in der Kirche St. Valentin

zu Panix in Gegenwart des Pfarrers von Brigels und der «Jacobs-
pilger» (praesentibus Testibus Reverendo D. Petro Parocho Breilensi
Joanne de Valla alta et populo toto et Peregrinis St. Jacobi).

Weiter steht im Sterberegister von Somvix ein Eintrag in ganz
kleiner Schrift, den uns ebenfalls Spiritual F. Cadelbert, Compadials,
übermittelte: «12. Martii (1660) Jacum da portas obiit in itinere S.

Jacobi.» Also wiederum einer, der nicht mehr in die Heimat zurückkehrte.

Weiter auf die Jakobus Verehrung in Rätien einzugehen,
verbietet der Platz. Erinnert sei jedoch, daß der Heilige mit 14 Muscheln
auf dem Gewände und dem Pilgerstab in der Apostelreihc figuriert,
die ein tüchtiger Meister um 1350 in Waltensburg dargestellt hat.8
Ferner erscheint der Heilige in Brigels, einem bevorzugten Orte dieses

Kultes, nicht nur in der Jakobuskapelle, sondern auch auf dem
spätgotischen Flügelaltar von 1518 der Martinskapelle, hier mit Johann
Baptist auf den Seitenfeldern der Predella als Halbfigur." Endlich sei

noch auf das Altarbild im Beinhause des Friedhofes von Sevgein hin-

Poeschcl E., Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden IV, S. 331, Abb. 396.

Steinmann O., Brigels. Kunstführer 1952, S. 15.

28



gewiesen, wo in der Mitte die Muttergottes, links der hl. Lucius und
der hl. Florin, die Patrone des Bistums, rechts der hl. Jakob mit
Wanderstab und der hl. Jodok, also die beiden Pilgerpatrone dargestellt
sind, wie Mistral Josef Demont, Sevgein, mitteilt. Es dürfte sich um
ein Bild aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts handeln. Wie in
Brigels fanden sich auch in der Trunser Pfarrkirche Johann Baptist
und Jacobus der Ältere zusammen. Ein begnadeter Künstler schuf
um 1660 beide Figuren als Flankierung des Hochaltars. Die Statue
verdient ihrer eigenartigen Eleganz wegen nicht geringe Beachtung.
Aus der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts stammt das Altarbild von
Rueras, auf dem Maria mit St. Christof und St. Jakob zur Darstellung
gelangten, letzterer mit Muschel, Pilgerstab und Feldflasche. Interessant

wäre es, wenn man bei solchen Bildern wie anderwärts eine
Abbildung von Compostela entdecken könnte.10

Wir dürfen von der «Jakobstraße» nicht Abschied nehmen ohne
Hinweis darauf, daß im Rätoromanischen die Milchstraße Via S.

Giachen hieß und heute noch, wenn auch nicht überall, so heißt.11
Besonders bei Wetterregeln finden wir den Ausdruck, und zwar in dem
Sinne, daß man einen Wetterwechsel zu erwarten habe, wenn man
bei hellem, föhnigen Himmel zahlreiche Sterne sieht. Das ist auch
anderwärts so, existiert doch eine Thurgauer Wetterregel: «Wenn die
Milchstraße sichtbar ist, gibt es Regen. »12 So heißt es in der Surselva :

«Ei la via Sontg Giachen fetg stelida, sch'ei quei in' enzena de ma-
cort' aura.»13 Ähnlich lautet die Prophezeiung im Schams: «Cur la
veia da S. Giachen e fetg stelida, e cjuei enzenna da por'ora. »14 Kann
man aber an drei aufeinander folgenden Abenden die «via Sontg
Giachen» sehen, dann bleibt das schöne Wetter lange.15 Hierher gehört

10 Steinmann O., Truns. Kunstführer 1952, S. 6.

11 Vieli R., Vocabulari tudestg-romontsch sursilvan 1944, S. 462: Milchstraße Via
S. Giachen, via de bialaura. Die folgenden Belege aus dem romanisch-italienischen Kulturkreise

verdanken wir der Hilfsbereitschaft von Dr. Andrea Schorta, Chur. Den ersten Hinweis

darauf schenkte uns Prof. Dr. Hercli Bertogg, Chur.
15 Schweizer Volkskunde 9 (1919) 25.
13 Decurtins C., Rätoromanische Chrestomathie 2 (1901), 169, Nr. 101.

11 Annalas 43 (1929) 69.
15 Decurtins 1. c. 169, Nr. 102.

16 1. c. S. 179, Nr. 193.

29



auch das Sprichwort : « Welches ist der Weg, den niemand gehen kann
Der Jakobsweg!»16 Für die Milchstraße am Horizont verwenden
noch manche Gebiete Bündens den wallfahrtsrechnischen romanischen
Ausdruck, so Ardez und St. Moritz im Engadin, Ladir, Ruschein und
Ruis im Ilanzer Becken und Dardin und Schlans in der Cadi.

Auf den ersten Blick könnte man die Bezeichnung Via S. Giachen
als rätisches Eigengut ansehen. Das ist aber eine Täuschung. In
italienischen Dialekten verschiedener Orte, angefangen vom Gebiete von
Turin bis zum Umkreis von Neapel, finden wir den gleichen hagio-
graphischen Terminus.17 Noch mehr! Auch in den deutschschweizerischen

Quellen des 16. und 17. Jahrhunderts ist diese himmlische
Jakobsstraße belegt, so zum Beispiel in dem 1541 zu Zürich gedruckten
Dictionarium latino-germanicum per P. Cholium et Jo. Frisium.18
Auffällig ist dies nicht, wird doch auch in italienischen Mundarten die
Milchstraße als «Strada di Roma» charakterisiert.19 Gelegentlich
figuriert sie auch als «Straße nach Aachen».20 Sicher aber setzt die
rätoromanische Bezeichnung Via S. Giachen voraus, daß die Wallfahrt

nach Santiago im Volke sehr lebendig und einigermaßen verbreitet

war. Der Begriff kann daher nicht im 19. Jahrhundert entstanden
sein, sondern muß zum mindest auf die Barockzeit, vermutlich sogar
auf das Spätmittelalter zurückgehen.21

3. Einsiedeln

Nicht nur in der Somvixer Kapelle Maria zum Schnee hängt ein
Einsiedler Bild, sondern auch in Brigels. Zunächst ist man erstaunt,
in der alten Kirche S. Eusebius den großen Holzschnitt von der Mater

17 Jaberg-Jud, Sprach- und Sachatlas Italiens und der Südschweiz 2 (1929) 362. Dazu
Gaetano Perusini, Pellegrinaggi Friulani a S. Giacomo di Compostella. Udine 1954, S. 3-15
mit Belegen des 14. bis 18. Jahrhunderts.

18 Schweizerisches Idiotikon 11 (1952) 2356.
18 Jaberg-Jud 1. c.

20 Lenz Joh. M., Die Himmel rühmen, 1950, S. 441-454, mit vielen andern Bezeichnungen.

21 Als erster bekannter schweizerischer Santiagowallfahrcr darf bis jetzt der Stifter des

Klosters Allerheiligen zu Schaffhausen, Eberhard V. von Neuenbürg, gestorben vor 1080,
gelten. Zum ganzen: Santiagopilger aus der Innerschweiz. Innerschweizerisches Jahrbuch
für Heimatkunde 17/18 (1954), 189-192.

3D



Einsidlensis zu sehen, den der Zuger Buchdrucker Johann Jost Hil-
tensperger (j 1793) in schwarzem Druck und roten Tönen geschaffen
und miteiner deutschen und französischen Legende versehen hat. Auch
in der alten Martinskapelle im Dorfe selbst finden sich am Chorbogen
zwei Bilder der Madonna von Einsiedeln aus der barocken Zeit. Das
eine weist die Muttergottes vor den Standeskerzen auf und prägt sich
dem Auge besonders ein.22 Jedenfalls war Brigels oft der Ausgangspunkt

von Wallfahrten nach Einsiedeln, vielleicht gerade über den

Kistenpaß23. Und je gefährlicher die Compostelafahrten waren, desto

mehr fanden die nahen Fernwallfahrten zur Einsiedler Muttergottes
Anklang. Wir möchten diese Zeilen nicht schließen, ohne auf eine
Plauderei aufmerksam zu machen, die P. Dr. Ambros Widmer, Disentis,

über dieses Thema unter dem Titel «Die Muttergottes von
Einsiedeln beim rätoromanischen Volk» mit manchen geschichtlichen
Hinweisen veröffentlichte.24 Die Kontinuität zwischen Vergangenheit
und Gegenwart ist damit ins Licht gesetzt. Auch hier ist wiederum der
Name ein Programm, wie der genannte Verfasser ausführt. Wallfahrtet

der Romane zu den einheimischen Heiligtümern, wie Disentis,
Maria-Licht bei Truns oder Ziteil, so geht er zur Nossadunna, zur
kleinen Muttergottes, zieht er aber über die Berge nach Einsiedeln, so

geht er zur Nossadunnaun, zur großen Muttergottes. « Schöner könnte
man den nationalen Charakter Unserer lieben Frau vom Finstern
Walde nicht ausdrücken und ich finde es einfach herrlich, daß der
kleinsten Schweizersprache diese Charakterisierung von Einsiedeln in
einem Wurf gelungen ist. »

22 Noch zu erkennen bei Steinmann O., Brigels. Kunstführer 1952, S. 12.

23 Im Pfarrhause zu Roveredo findet sich eine barocke Kopie der Einsiedler
Madonna mit dem Siegel des Abtes Beat Küttel (1780-1808). Poeschel E., Kunstdenkmäler
1. c. 6 (1945) 165.

24 Zeitschrift «Maria Einsiedeln», Aprilheft 1956, S. 222-225.

31


	Bündner Fern-Wallfahrten des 16.-18. Jh. : Nachträge

