
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1956)

Heft: 8-9

Artikel: Die Abendmahlsschwierigkeiten in Chiavenna

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Abendmahlsschwierigkeiten in Chiavenna

Von Lukas Vischer, Herblingen

Zu einer neuaufgefundenen Handschrift aus dem 16. Jahrhundert

I.

Das Städtchen Chiavenna war zur Zeit der Reformation das erste
Ziel mancher Flüchtlinge, die um ihres Glaubens willen aus Italien
weichen mußten. Hier befand man sich bereits unter dem mächtigen
Schutz der drei Bünde und war von den Verfolgungen der papsttreuen
Heimat sicher. Aus diesem Grund konnte sich im 16. Jahrhundert in
Chiavenna eine ansehnliche und äußerst lebendige protestantische
Gemeinde bilden. Sie spielte während einiger Jahrzehnte eine wichtige

Rolle, und ihre Bedeutung für die Entwicklung der reformierten
Kirche Graubündens darf nicht unterschätzt werden. Chiavenna war
allerdings eine Gemeinde, die sich nicht durch vorbildliche Friedlichkeit

und Einheit auszeichnete. Mehr als einmal brachen unter den

Flüchtlingen Streitigkeiten aus; es entstanden Zwiste, und es kam
sogar zu Spaltungen. Mehr als einmal sahen die Freunde im Norden -
in den Bünden und vor allem in Zürich - mit großer Besorgnis auf die
zerrissene Gemeinde und warnten die aufgeregten Gemüter
nachdrücklich, die reformierte Sache doch nicht durch Streit zu verraten.

Es ist allerdings nicht verwunderlich, daß ausgerechnet in
Chiavenna die Geister aufeinanderstießen. In dieser Gemeinde konnte sich

tatsächlich schwer ein einheitliches kirchliches Bewußtsein herausbilden.

Zu verschieden waren die einzelnen, die aus Italien kamen;
zu verschieden die Gründe, aus denen sie hatten fliehen müssen. Sie

hatten alle ihre besonderen Erfahrungen hinter sich, jeder war seinen

eigenen Weg gegangen, und es war darum beinahe unmöglich, sie

nun plötzlich unter einem Geist zusammenzufassen. Die meisten
brachten eine fertige, ausgeprägte Theologie mit, zu der sie sich,

längst bevor sie in Chiavenna eintrafen, durchgerungen hatten. Die

268



einen waren von den Reformatoren beeinflußt und bekannten sich zur
Reformation, die andern vertraten aber irgendeine Sondermeinung;
sie waren Antitrinitarier, Rationalisten oder eigentliche Schwarmgeister.

Bei derartigen Gegensätzen mußten ja Streitigkeiten beinahe
zwangsläufig zum Ausbruch kommen. Denn was sollte nun als
reformatorisch gelten? Das war noch nicht endgültig ausgemacht; und
darum konnte jeder mit demselben Anspruch seine Theologie vertreten.

Die Flüchtlinge hatten in Chiavenna Freiheit erwartet, und nachdem

sie ihren Glauben in hartem innerm Kampfe gegen die kirchliche
Autorität gewonnen hatten, wollten sie mit ihrer Meinung nicht im
Interesse des Ganzen zurückhalten, sondern die Freiheit brauchen,
die ihnen gegeben war; sie verfochten darum ihre Theologie auch
dann unbekümmert weiter, wenn ihnen die Mehrheit der Gemeinde
und selbst die Führer der Reformation widersprachen.

IL

Der Urheber des Streites, dem wir uns hier zuwenden wollen, war
der sizilianische Flüchtling Camillo Renato. Er war aus seiner Heimat

vertrieben worden und traf im Spätsommer 1542 im Veltlin ein.
Während die meisten andern Flüchtlinge nach kurzem Aufenthalt
weiterreisten, blieb er als Hauslehrer der Familie Paravicini in
Caspano im Veltlin und erlangte dank seiner reichen Bildung und seines

beweglichen Geistes bald ein gewisses Ansehen in den Tälern. Der
Mittelpunkt seines theologischen Denkens kommt bereits in dem
Zunamen zum Ausdruck, den er sich beigelegt hat: ,Camillo Renato'.
Damit wollte er andeuten, daß alles auf die Wiedergeburt durch den
Geist ankomme. Ein Mensch wird allein dadurch zu Gottes Kind, daß
ihn der Geist erfaßt und über sein bisheriges Leben hinaushebt. Bevor
der Geist ihn erfüllt hat, ist er unvernünftig wie ein Tier und weiß noch
nicht, was er tun und lassen soll. Sobald ihn aber das Licht des Geistes

trifft, ist er zum höheren vernünftigen Wesen geworden und ist nur
noch dem Geiste Untertan.

Es ist klar, daß Camillo bei dieser Betonung des Geistes nicht mehr
in derselben Weise wie die Reformatoren vom Werke Christi reden
konnte. Die Wiedergeburt gilt ihm als Erleuchtung des menschlichen
Geistes durch Gottes Geist, nicht aber wie den Reformatoren als Ver-

269



söhnung des sündigen Menschen mit Gott. Es geht ihm nur darum,
daß der geistlose Mensch durch Gottes Kraft begeistert werde ; er sieht
aber nicht, daß er ja schuldig geworden und von Gott getrennt ist und
daß ihm der Weg zum Vater zuerst wieder aufgetan werden muß. Der
Mensch ist nicht einfach so, wie er ist, fähig den Geist Gottes zu
empfangen. Gott muß ihn zuerst mit sich versöhnen. Die Reformatoren
haben gerade das mit großer Schärfe gesehen und haben von daher
die Bedeutung des Kreuzestodes Christi in seiner ganzen Tiefe
verstehen können. «Christus hat darum den Tod gelitten, weil um der

Gerechtigkeit und Wahrheit Gottes willen nicht anders für unsere
Sünden bezahlt werden konnte als durch den Tod des Sohnes Gottes

(Heidelberger Katechismus, Antwort 40).» Für solche Gedanken
konnte Camillo natürlich kein Verständnis haben, und es ist von
seinem Standpunkt aus folgerichtig gewesen, daß er die Versöhnungslehre

rundweg ablehnte; ja er konnte sogar sagen, daß nicht einmal
die Menschwerdung Christi zu unserer Wiedergeburt unumgänglich
nötig sei.

Camillo befindet sich mit solchen Behauptungen zweifellos im
Widerspruch zur gesamten christlichen Überlieferung. Es konnte darum

nicht anders sein, als daß ihm energischer Widerspruch entgegengesetzt

wurde. Immerhin muß eines gesagt werden: es ist
theologiegeschichtlich sicher kein Zufall, daß ausgerechnet in der Reformationszeit

auch eine solche Lehre vom Geist vorgetragen worden ist. Die
Theologie der Reformatoren ist nämlich derart von der Versöhnungslehre

beherrscht, daß das Werk des Geistes oft nur sehr kurz berührt
wird. Im Heidelberger Katechismus zum Beispiel ist dem Heiligen
Geist nur eine einzige Frage gewidmet : «Was glaubst du vom Heiligen
Geist? Erstens daß er gleich ewiger Gott mit dem Vater und Sohn ist,
daß er auch mir gegeben ist, mich durch wahren Glauben Christi und
aller seiner Wohltaten teilhaftig macht, mich tröstet und bei mir bleiben

wird bis in Ewigkeit (53). »1 Diese Umschreibung - so schön sie

ist - spiegelt doch nicht die Fülle der biblischen Texte wider, in denen

von der Wirksamkeit des Geistes die Rede ist, und man hätte gerne,
daß die Verfasser des Heidelberger Katechismus ausführlicher vom

1 Die Überschrift «vom Heiligen Geist» umfaßt allerdings nicht nur die Frage 53,
sondern auch die folgenden Fragen; diese handeln aber nicht mehr unmittelbar vom Geist,
sondern von der Kirche, der Gemeinschaft der Heiligen usw.

270



Geist gesprochen hätten, zumal ihnen von ihren theologischen
Voraussetzungen her nichts im Wege gestanden wäre. Das soll nun nicht
heißen, daß Camillo Renato im Grunde mit seiner Geistestheologie
Recht gehabt habe. Was er vorträgt bleibt ein religiöser Rationalismus,

und wenn er den Geist betont, so geschieht es, um mit geistlichem
Schwung das Evangelium vom Kreuz entbehrlich zu machen. Nur
eine relative geschichtliche Berechtigung kann man seinen Gedanken
zubilligen, indem das reformatorische Verständnis des Heiligen Geistes

wohl tatsächlich unvollständig ist und einer Ausweitung bedarf.
Es ist natürlich andererseits so gewesen, daß sich die Reformatoren
gerade wegen solcher Irrlehrer in der Lehre vom Geist zurückhaltend
geäußert haben.

Als Camillo Renato 1545 nach Chiavenna kam, geriet er sofort in
Streit mit dem dortigen Prediger Agostino Mainardi. Der Streitpunkt
war allerdings nicht das Gesamte der Theologie des Camillo, sondern
zunächst nur seine Abendmahlslehre. Es scheint auf den ersten Blick
verwunderlich, daß ausgerechnet diese Frage den Streit auslösen
konnte. Das hängt einerseits damit zusammen, daß Camillo es

möglichst vermied, sich in der Öffentlichkeit auf seine Ansichten festzulegen.

Er äußerte sich nur zu einzelnen Fragen, etwa zum Abendmahl,
zur Unsterblichkeit der Seele und zur Auferstehung des Leibes. Seine

Gegner waren darum darauf angewiesen, hier einzusetzen. Andererseits

konnte er seine wahre Stellung gerade in der Abendmahlslehre
nicht verbergen. Denn die Auffassung vom Abendmahl spiegelt
jeweils getreulich die Auffassung von Christus wider. Beim Abendmahl
muß man sich fragen: was hat Christus für uns getan und wie ist er
unter uns gegenwärtig? Man muß darum in jeder Abendmahlslehre
über Christus Auskunft geben.

Camillo verhielt sich zunächst auch in der Abendmahlslehre
zurückhaltend. Als ihm Bullinger die Antwort zustellte, welche die Zürcher

in der Abendmahlsfrage nach Wittenberg geschickt hatten,
erklärte er sich ohne weiteres damit einverstanden, obwohl er sich eigentlich

von seinem Standpunkt aus nicht hätte damit einverstanden
erklären dürfen. Ita propemodum nostros homines docemus ut (quod
ad hanc rationem pertinet) Camillum dicere possis Bullingerum et

Bullingerum Camillum.2 Erst in einem späteren Brief i etzt er seine
2 Brief vom 15. Mai 1545.

271



Meinung ausführlich auseinander.3 Er stößt sich an der Bemerkung im
zürcherischen Abendmahlsbekenntnis, daß «neben Brot und Wein auf
gewisse Weise auch der Leib Christi gegessen und sein Blut getrunken
werde». Das kann er nicht anerkennen. Christus hat mit dem Abendmahl

nicht irgendeine sonderbare und geheimnisvolle Speisung
eingesetzt, sondern das Mahl hat einfach den Zweck, an den Tod Christi
zu erinnern. Wir essen nicht Leib und Blut, sondern Brot und Wein,
und sie sind die Erinnerungszeichen an den Leib, der für uns gebrochen
und das Blut, das für uns vergossen worden ist. Christus ist im Abendmahl

nicht auf eine besondere Weise gegenwärtig; er ist auch bei der
Feier des Abendmahls nicht anders da, als er überall gegenwärtig ist,
wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind. Außerdem legt
Camillo Gewicht darauf, daß das Abendmahl ursprünglich eine eigentliche

Mahlzeit, ein Liebesmahl gewesen sei und nicht nur ein zeichenhaftes

Essen. Das gehe aus I. Kor. 11 mit aller Deutlichkeit hervor.
Paulus habe dort nicht etwa das Mahl abschaffen, sondern nur die
Entartung der Tischsitten verhindern wollen. Er gibt der Hoffnung
Ausdruck, daß das Abendmahl bald in seiner ursprünglichen Form
wiederhergestellt werde.

Man kann nicht sagen, daß diese Äußerungen eine offensichtliche
und eindeutige Irrlehre enthalten. Wenn man von dem besonderen
Gedanken des Liebesmahls absieht, hätte irgendein extremer Anhänger

von Zwingli genau dasselbe schreiben können. Man muß sich aber
im Klaren sein, daß diese Sätze der Ausdruck einer Irrlehre sein können,

und es kann kein Zweifel sein, daß bei Camillo diese

Abendmahlsauffassung eine Konsequenz der gesamten Theologie ist, wie wir
sie oben kurz beschrieben haben. Weil er die Menschwerdung und den

Versöhnungstod Christi nicht für unumgänglich notwendig ansah, sah

er es auch nicht für wichtig an, daß Christus im Sakramente wirklich
gegenwärtig sei und hatte die Freiheit, die Bedeutung des Abendmahls
auf die bloße commemoratio (Erinnerung) einzuschränken.

In Chiavenna war der Zusammenhang, in dem seine Äußerungen
standen, sofort klar. Man kannte Camillo bereits genug, und vor allem
gebärdeten sich seine Anhänger noch sehr viel deutlicher und
unverhohlener als Häretiker als es ihr Meister selber tat. Mainardi begann

3 Brief vom io. August 1545 (aus Caspano).

272



darum sofort, Camillo zu widersprechen. Bullinger hingegen ging
zunächst auf den Brief Camillos ausführlich ein und suchte ihm die
zürcherische Auffassung nahezubringen.4 Er rechtfertigt in seinem
Antwortschreiben den Satz, daß wir in gewisser Weise auch den Leib
Christi essen und sein Blut trinken. Er weist mit Nachdruck auf Joh.
6, 53 hin, wo ja auch Christus davon redet, daß sein Leib gegessen werden

müsse. Der Glaubende hat zwar Brot vor sich, aber er sieht nicht
das Brot, sondern er sieht im Glauben den Leib Christi, der jetzt im
Himmel ist, der aber für uns dahingegeben ist, und er wird durch diese

Speise so gestärkt, daß er in seinem Glauben zunehmen kann. Den
Gedanken des urchristlichen Liebesmahles weist Bullinger kurzerhand
ab. Vor allem in einer Zeit, die dem Rausch und der Trunksucht
dermaßen ergeben sei, dürfe man das Abendmahl nicht mit einer Mahlzeit

verbinden! Er könne nicht einsehen, welcher Nutzen daraus
erwachsen solle

Camillo antwortete auf diesen Brief nochmals und suchte sich zu
verteidigen.5 Vor allem beharrt er darauf- und das wohl mit einem
gewissen Recht - daß seine Auffassung vom Liebesmahl schriftgemäß
sei. Nun aber antwortete Bullinger nicht mehr. Er hatte offenbar von
anderer Seite erfahren, weß Geistes Kind Camillo Renato sei, und sah

darum eine Auseinandersetzung von vornherein als fruchtlos an.
Camillo schrieb ihm zwar noch verschiedentlich; noch einige Jahre später
fragt er ihn erstaunt und betrübt zweimal hintereinander an, warum
er ihn einen argen Häretiker genannt habe; er erhielt aber von dem
Zürcher Reformator keine Antwort mehr."

Inzwischen war in Chiavenna zwischen Mainardi und Camillo der
offene Streit ausgebrochen, und die verschiedenen Ansichten standen
einander unversöhnlich gegenüber. Camillo erklärte, daß die Sakramente

nicht die Kraft hätten, die göttliche Gnade zu betätigen;
Mainardi dagegen sah gerade in dieser Kraft den Sinn der Sakramente.
Mainardi machte den Versuch, die Gemeinde durch ein Bekenntnis,
das er verfaßt hatte, zusammenzuhalten. Er drang aber nicht durch.
Camillo und seine Freunde nahmen nicht mehr an seinen
Gottesdiensten teil. Als 1547 Blasius zu einer Visitation nach Chiavenna ein-

4 Brief vom 18. September 1545.
5 Brief vom 2. November 1545.
6 Briefe vom 21. September 1548 und 12. Mai 1549.

273



traf, war der Streit so heftig geworden, daß er sich veranlaßt sah,

einzugreifen. Er zitierte die beiden Gegner vor die bündnerische Synode.
Mainardi erschien, Camillo jedoch fürchtete verurteilt zu werden und
blieb fern. Mainardi wurde tatsächlich als rechtgläubig anerkannt,
Camillo dagegen zur Ruhe gewiesen.

Der Streit war aber damit nicht erledigt. Mainardi und Camillo
bekämpften sich auch weiterhin und die Situation wurde sogar noch
verwirrter. Es geschah nämlich, was leicht geschieht, wenn die
Diskussion einmal im Gange ist: zu den streitenden Parteien kam eine

dritte hinzu. Francesco Negri, ebenfalls ein italienischer Exulant, vertrat

nämlich die Meinung, daß die Sakramente die Organe seien,
durch welche dem Menschen die rechtfertigende Gnade und die Kraft
der Wiedergeburt mitgeteilt werde. Obwohl Negri mit dieser Auffassung

nach der lutherischen Seite hinneigte und mit den Gedanken
Camillos also nichts gemeinsam hatte, nahm er doch eher für Camillo
als für Mainardi Partei. Der Grund wird wohl darin zu suchen sein,
daß sich auch Mainardi in seiner Amtsführung Blößen gegeben hatte.

Mainardi und Camillo wandten sich bald noch einmal an die
bündnerische Synode. Diese wies aber die beiden Gegner nach Zürich
weiter, weil sie sich offensichtlich scheute, die Frage selbst zu entscheiden.

Mainardi reiste darum 1548 über die Alpen, und es gelang ihm,
sich in Zürich und Basel günstige Gutachten über sein Bekenntnis zu
verschaffen. Nach seiner Rückkehr kam nun aber auch der Gegensatz
zu Negri zum vollen Ausbruch. Diesem wurde nämlich in dieser Zeit
ein Kind geboren, und er verlangte von Mainardi, daß es im Sinne
seiner Sakramentsauffassung getauft werden müsse. Mainardi wies dieses

Ansinnen zurück. Darauf reiste Negri auch seinerseits nach Zürich,
um seine Auffassung begutachten zu lassen. Die Zürcher verdammten
seine Lehre zwar nicht, hießen sie aber auch nicht gut, und Negri
kehrte zurück, ohne daß durch seine Reise der Streit geklärt worden
wäre. Auch ein Vermittlungsversuch, den der berühmte Pier Paolo

Vergerio im Herbst 1549 einleitete, erreichte sein Ziel nicht; Mainardi
weigerte sich nämlich, ein von Negri verfaßtes und von Blasius und
Comander gutgeheißenes Bekenntnis zu unterschreiben. So blieb
schließlich doch nichts anderes übrig, als daß sich die Synode selbst
der Sache annahm. Im Dezember 1549 hörten vier Abgeordnete in
Chiavenna die Parteien an. Sie entschieden gegenüber Camillo zu-

274



gunsten von Mainardi, suchten aber zwischen Mainardi und Negri zu
vermitteln. Schließlich wurde eine Erklärung in 21 Artikeln von allen
Parteien angenommen. Da Camillo Renato aber trotzdem noch eine

eigene Gemeinde sammelte, mußte man noch einen Schritt weitergehen:

im Jahre 1550 wurde er exkommuniziert. Der Versuch Ver-
gerios, ein Jahr später schon die Wiederaufnahme in die Synode zu
erwirken, mißlang. Die Synode beschloß am 21. September 1551, ihn
erst dann wieder aufzunehmen, wenn er den Beweis einer aufrichtigen
Umkehr geleistet habe. Der Gegensatz war damit endgültig entschieden,

man wußte nun, was von Camillo Renato zu denken sei. Die
Situation war geklärt, aber sein Einfluß war damit natürlich noch nicht
beseitigt. Er selbst, seine Freunde und seine Anhänger verharrten bei
ihren Ansichten, und aus Italien kamen ständig andere, die, ohne ihn
zu kennen, ähnlich dachten wie er. Es blieb darum in den Tälern hin
und her verstreut eine schwärmerische Gruppe - Libertiner (das heißt
in diesem Fall Freigeister) genannt -, deren Stärke nicht zu
unterschätzen war. Die Lage blieb darum gespannt, und es kam ständig
wieder zu Unruhen. 1554 beklagte sich z. B. die Gemeinde von
Vicosoprano über ihren Prediger und später hatte sich Mainardi mit den

Predigern Turriano von Plurs, Fiorio von Soglio und Pietro Leonis von
Chiavenna herumzuschlagen. Auch sie wollten ähnlich wie Camillo
nicht anerkennen, daß Christus durch seinen Tod Genugtuung für
unsere Sünden geleistet habe.7

Die bündnerische Synode hatte es schon im Laufe des Zwistes in
Chiavenna eingesehen, daß die Einheit der Kirche immer wieder durch
solche Unruhen bedroht werden müsse. Die Erfahrungen mit den
italienischen Flüchtlingen mahnten zur Vorsicht. Darum wurde 1552
der Beschluß gefaßt, eine allgemeine Lehr- und Kirchenordnung
aufzustellen. Künftig sollte nicht mehr jeder sein eigenes Bekenntnis
aufstellen dürfen, sondern alle Prediger sollten auf ein und dasselbe
Bekenntnis verpflichtet sein. Die Ordnung, die sogenannte rhätische
Konfession, wurde im Herbst 1552 an der Synode verlesen, 1553
Bullinger zur Durchsicht geschickt und dann von allen Predigern
unterzeichnet.8 Damit war für die bündnerische Kirche die gemeinsame

7 Camillo lebte bis zu seinem Tod im Veltlin. Noch zu Anfang der siebziger Jahre
hören wir von ihm. In den letzten Jahren seines Lebens war er erblindet.

8 Unter den wenigen, welche die Unterschrift verweigerten, befand sich allerdings
auch Pier Paolo Vergerio. Er folgte einem Ruf ins Ausland.

275



Grundlage geschaffen. Es sind also gerade die Abendmahlsstreitigkeiten

gewesen, die das gemeinsame Bekenntnis veranlaßt und damit zur
Festigung der bündnerischen reformierten Kirche Entscheidendes
beigetragen haben.

III.
Nachdem wir uns die Vorgänge in Chiavenna und in den italienischen

Tälern überhaupt in kurzen Zügen vor Augen geführt haben,
wenden wir uns einer merkwürdigen Handschrift zu, die kürzlich im
Plantahaus in Samaden9 zum Vorschein gekommen ist. Sie enthält
auf 20 schönbeschriebenen Blättern (27 X 17) einen Traktat mit dem
Titel «trattato de la vera participatione che noi habbiamo à la carne
et al sangue di Giesu Christo.» Der Verfasser ist leider nicht angegeben;

auf der letzten Seite ist bloß der Titel des Traktates auf lateinisch
wiederholt. Die Schrift ist nach dem Urteil der Sachverständigen nicht
eine Kanzleischrift, sondern eine Humanistenschrift individueller
Prägung, und läßt sich in die zweite Hälfte des 16. Jahrhunderts datieren.
Da der Traktat in einem Bündel von Akten lag, die mit dem
Untertanengebiet von Chiavenna in Zusammenhang stehen, liegt die
Vermutung sehr nahe, daß diese kleine Abhandlung im Laufe der
Abendmahlsstreitigkeiten in den italienischsprechenden Tälern entstanden ist.

Diese Vermutung bestätigt sich auch, wenn wir den Inhalt des

Traktates betrachten. Der Verfasser betont durch die ganze Abhandlung

hindurch, daß der Gläubige mit der Menschheit Christi
verbunden sein müsse. Er muß Glied seines Leibes, Fleisch seines
Fleisches werden. Die Gnade und das ewige Leben, die Gott uns schenken

will, sind untrennbar mit dem menschgewordenen Christus
verbunden, und wenn wir sie erlangen wollen, müssen darum auch wir
mit dem menschgewordenen verbunden sein. Es ist bei Christus nicht
wie bei einem Baum. Bei einem Baum kann man die Früchte haben,
ohne den Baum zu besitzen. Die Gnade Christi kann man aber-nicht
haben, ohne Christus selbst zu haben. Man muß als Glied in seinem
Leib verwurzelt sein. Der Verfasser wendet sich ausdrücklich gegen

9 Das Plantahaus in Samaden war ursprünglich ein Haus der Familie Salis-Samaden.
Es ging erst um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert in den Besitz der Familie Planta
über. Heute gehört es der Stiftung von Planta-Samaden (Fundaziun de Planta-Samedan).
Die Stiftung unterhält eine öffentliche romanische Bibliothek. In der alten Hausbibliothek
befinden sich unter anderem auch zahlreiche Dokumente der Familie Salis, die entweder
von politischem oder theologischem Interesse sind.

276



die Auffassung, die ganze Gemeinschaft mit Christus bestehe darin,
daß er die göttlichen Gaben und Gnaden durch den Geist in uns wohnen

lasse. I. Kor. io, 16 und Joh. 6, 53 zeigen, daß wir mit Christus
nicht nur dadurch Gemeinschaft haben, daß wir seine Gaben
empfangen, wir müssen vielmehr mit ihm selbst verbunden sein. Wir sind
die Glieder, er das Haupt; und so wie die Seele unsere Glieder wirklich

leiblich mit unserem Haupte verbindet, so verbindet uns der
göttliche Geist auch leiblich mit unserem Haupte Christus.

Als sündige Menschen sind wir mit der Natur Adams verbunden.
Diese Verbindung muß aufhören. Die Natur Adams muß durch die
Natur ersetzt werden, die Christus bei seiner Menschwerdung
angenommen und geheiligt hat. Wir sind erst heilig, wenn wir mit ihr
vereinigt werden. Die Sakramente, vor allem aber das Abendmahl, sind
die Mittel, durch welche wir mit Christus zu einem Leib gemacht
werden.

Die Verbindung zwischen uns und Christus ist dreierlei Art. Die
erste und grundlegende Verbindung wurde geschaffen, als Christus
Mensch wurde. Da hat sich die Gottheit untrennbar und auf ewig mit
der Menschheit vereinigt, und es ist für jeden Gläubigen ein großer
Trost zu wissen, daß zwischen Gott und uns eine Verbindung besteht,
die nicht mehr rückgängig gemacht werden kann. Diese allgemeine
Verbindung ist aber nicht die einzige. Die Wiedergeburt durch den
Geist verbindet uns vielmehr auch noch persönlich mit Christus, und
in der Ewigkeit werden wir noch einmal auf andere Weise mit ihm
verbunden sein; dann wird über diese irdische Verbindung hinaus die
vollkommene Vereinigung stattfinden. Dem Verfasser liegt es nun vor
allem daran, zu zeigen, daß die Wiedergeburt durch den Geist uns
nicht nur mit dem Geist, sondern auch mit dem Leib Christi vereinige.
Durch die Wiedergeburt werden wir persönlich in jene grosse Verbindung,

diejenige zwischen Gottheit und Menschheit hineingenommen,
und Christus reicht uns von dem Augenblick an im Abendmahl das

Fleisch und das Blut, das er bei Menschwerdung angenommen und
nachher durch seinen Gehorsam geheiligt hat.

Nachdem wir uns den Gang der Abendmahlsstreitigkeiten bereits

vor Augen geführt haben, fällt es uns nicht mehr schwer, diese Schrift
einzuordnen. Wir haben drei verschiedene Standpunkte kennengelernt.

In der Mitte steht Mainardi. Er sieht im Abendmahl das be-

277



stätigende Zeichen für Gottes Gnade. Camillo Renato faßt es als bloßes

Erinnerungsmahl auf. Negri dagegen betont die reale Gegenwart
Christi und sagt, daß das Abendmahl die Gnade nicht nur bestätige
(confirmiere), sondern in Wirklichkeit mitteile (conferiere).10 Der
Verfasser unserer schrift gehört unzweifelhaft in die Nähe Negris, und es

ist auch offensichtlich, daß er die Abendmahlsauffassung Camillo
Renatos bekämpft. Die Menschwerdung Christi ist für ihn eine
unumgängliche Notwendigkeit, und wenn wir nicht mit dem Leib Christi
verbunden sind, können wir auch die Gaben Christi nicht haben. Das
Abendmahl ist für ihn nicht wie für Camillo bloß ein Erinnerungszeichen,

sondern da eignet uns Christus das Fleisch und Blut der wahren

Menschheit zu, so daß wir zu neuen Menschen werden können.
So wie Camillo Renato einen extremen Standpunkt vertreten hatte, so

vertritt allerdings auch der Verfasser unserer Schrift einen Standpunkt,
der an Einseitigkeit nichts zu wünschen übrig läßt. Eine ausgewogene
Darstellung des Abendmahls legt er nicht vor. Eine derartige
Betonung der Menschwerdung Christi ist nur erklärlich als Protest gegenüber

einer spiritualisierenden Christus- und Abendmahlsauffassung.
Genaue Einzelheiten lassen sich leider über den Traktat nicht

ermitteln. Weder der Name des Verfassers noch das Datum noch die

genaue Situation der Abfassung lassen sich mit Sicherheit bestimmen.
Auch Schriftvergleiche haben hier nicht weiterführen können. Alle,
die als Verfasser in Frage kämen, vor allem Negri selbst, haben andere
Handschriften gehabt.11 Es ist darum selbst die Möglichkeit nicht ganz
von der Hand zu weisen, daß es sich um eine Übersetzung aus einer
andern Sprache handelt. Es ist allerdings unwahrscheinlich, daß die

Abhandlung nicht in den Tälern konzipiert worden ist. Sie könnte
nicht derart gut in den damaligen Gegensatz der Ansichten hineinpassen,

wenn sie nicht tatsächlich im Blick auf die Abendmahlsstreitigkeiten

verfaßt worden wäre. Aber wie dem auch sei, jedenfalls zeigt
uns dieses Dokument, mit welcher Heftigkeit in jenen Jahren die
Abendmahlsfrage in italienischsprechenden Tälern erörtert worden ist.

10 Ähnlich wie Negri scheint auch Pier Paolo Vergerio gedacht zu haben. Mainardi
geriet jedenfalls 1553 mit ihm in Streit, weil er den Versuch machte, einen lutherischen
Katechismus zu verbreiten, der in Deutschland mit dem Vermerk ,für das Veltlin' gedruckt
worden war. Mainardi beklagt sich am 3. September 1553 in einem Brief an Bullinger
darüber. Er nimmt vor allem an den Formulierungen über das Abendmahl Anstoß.

11 Einzig in einem Brief Pier Paolos Vergerios aus dem Anfang der fünfziger Jahre findet

sich eine ähnliche Handschrift. In der Regel schreibt aber Vergerio ganz anders.

278


	Die Abendmahlsschwierigkeiten in Chiavenna

