
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1956)

Heft: 1

Artikel: Bündner Fern-Wallfahrten des 16.-18. Jahrhunderts

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bündner Fern-Wallfahrten des 16.-18. Jahrhunderts

Von P. Iso Müller

Das wachsende Interesse an der heimatlichen Geschichte brachte
es mit sich, daß man den Bündnern in fremden Diensten, den Studenten

an den auswärtigen Hochschulen, den Schwabengängern und
sogar den Zuckerbäckern in Venedig immer mehr Aufmerksamkeit
schenkte. Über die bündnerischen Pilger an die fernen Wallfahrtsorte

fehlen jedoch umfassendere Arbeiten. Solche Studien anzuregen,
ist der Zweck vorliegender Zeilen, die über keine systematische
Forschungen berichten können, aber doch das Thema einigermaßen
skizzieren und die Besitzer und Behüter einschlägiger Archivalien und
Notizen zu Nachträgen anregen wollen.

i. Der Streit um die Wallfahrt im 16. Jahrhundert

Das Wallfahren ist weder eine ausschließliche Eigenart des Mittelalters

noch des Barocks, sondern eine religiöse Äußerung aller
Religionen. Die Griechen pilgerten zum Heilgott Asklepios im stillen Waldtale

von Epidauros oder auch zum braunen Holzbild der Artemis in
Ephesus. Man berechnete die Zahl der Ephesus-Pilger im Laufe der
Jahrhunderte auf Millionen. Tausende von Pilgern zogen auch jedes
Jahr nach Mekka, um den heiligen Stein siebenmal zu umgehen. Das
Christentum hat die Äußerungen der natürlichen Religion nicht
vernichtet, sondern als kostbare Gefäße mit seinem wahren Inhalt erfüllt.
Die neue Wallfahrt knüpfte an die Ereignisse des Lebens Jesu an, die
heilige Schrift war der erste Pilgerführer. Hinzu kam das Rom der
Apostelfürsten und später besonders das Tours des hl. Martin.

Wie alle Äußerungen der Religion wurden auch diese mißbraucht.
Stets mußte man gegen Einseitigkeiten und Übertreibungen vorgehen.
Schon der hl. Hieronimus schrieb an Paulinus: «Es ist nicht recht,

15



wenn Du meinst, Deinem Glauben fehle etwas, weil Du Jerusalem
nicht gesehen hast.»1 Ein oberdeutscher Minorit am Ende des 13.
Jahrhunderts wurde nicht müde darauf hinzuweisen, daß Almosen
und Wallfahrten ohne wahre Bekehrung wertlos sind. «Nicht einmal
die großen Wallfahrten zu den Apostelgräbern, zum heiligen Land,
zum hl. Jakobus. können ohne innere Umwandlung im Gericht
helfen, auch wenn sie öfters stattfänden.»2 Daher warnte die Nachfolge

Christi im 15. Jahrhundert: Qui multum peregrinantur, raro
sanctificantur (I. 23).3 Kein Geringerer als Kardinal Nikolaus von
Cues (f 1464) betonte, daß Wallfahren den Geist zerstreue und
verderbe. Nicht zu Rom oder sonstwo solle man das Gute suchen,
sondern im Herzen.4

In diesem Rahmen der spätmittelalterlichen Reformtradition
dichtete Johann Zimmermann ein Lied: «Welcher das Elend buwen
wöll», das zuerst im reformierten Zürcher Gesangbuch 1540 erschien.
Der Verfasser war vorher Chorherr zu Münster und Luzern gewesen
und weilte 1523 in Basel, wo ihn die Pest 1526 wegraffte. In humanistischer

Art nannte er sich Xylotectus.5 Diesen Liedtext nahm nun
Durich Chiampel als Vorlage für sein engadinisches Lied «Chi
uoul indüraar granda fadigia», das er in seinem Cudesch da Psalms

1562 herausgab.6 Wir finden das Lied auch wieder im Psalterium
Rheticum von 1606. Der Text soll nach der Melodie des Liedes

gesungen werden, welches «jene sangen, die nach Gallizien gingen, um
den hl. Jakob aufzusuchen». Die Kenntnis des alten Compostela-
Liedes ist also vorausgesetzt. Die fünfstrophige Dichtung lehnt sich

an den biblischen Gedanken an, daß unser Leben eine Pilgerschaft
zum Himmel ist. (Hebr. 11, 13; 1 Petr. 2, 11; 3 Joh. 6.) «Wer große
Beschwerden ertragen will, der stehe auf und ziehe fort, wohl auf den
rechten Weg. Vater, Mutter, Gut und Ehren und sich selbst muß er

1 Kötting B., Peregrinatio Religiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen
in der alten Kirche. 1950, S. IX, S. 2 f., 13 ff.

2 Tschudi R., Das Kloster Einsiedeln 1526-1569. 1946, S. 40.
3 Vgl. das deutsche Sprichwort: «Eine Pilgerfahrt macht nicht heilig: Als Pilgerin

fortgehen und als Hure heimkommen.» Kötting 426.
1 Zöpfl F., Deutsche Kulturgeschichte 1 (1931), 550.
5 Hist.-Biogr. Lexikon der Schweiz 7 (1934) 662. Ulrich J., Der engadinische Psalter

des Chiampel 1906, S. XI, XV.
6 Ulrich 1. c, S. 373, 376.

16



verlassen. Stab und Rute muß er haben, den Gottesweg gehen und
kennen, wie David, mit Mut, sich nicht um die Kochtöpfe Ägyptens

sorgen, noch um das darin gekochte Fleisch.» Weiter heißt es in der
letzten Strophe: «Findet er einen Bruder auf jenem Wege, so soll er
mit ihm sein Brot und seinen Wein teilen. Er soll ihn auch keinem

Mangel überlassen. Verzeihung und Gnade ist in dieser Welt. Im
Himmel wird man nie müde. Dahin führt uns Gott durch den Engel. »

Diese hier gepriesene geistige Wallfahrt könnte ebensogut inhaltlich
von Nikolaus von Cues oder Thomas von Kempis stammen. Die Ver-
innerlichung der Pilgerschaft war ja das Anliegen der damaligen
kirchlichen Literatur.

Ganz andere Töne schlägt das folgende Lied an, das wiederum
nach der Melodie des Compostela-Liedes gesungen werden soll und
dadurch eigentlich eine Travestie des alten Pilgerliedes wurde. Es

stammt von Caspar und Ulrich Chiampel, also von Vater und Sohn.7
Es knüpft an den Gedanken des ersten Liedes an, wenn es eingangs
betont: «Das Wort Gottes ist jener Weg, Christus hat ihn dir gezeigt.»
Nun aber beginnt das Carmen gegen die einzelnen berühmten
mittelalterlichen Fahrten Sturm zu laufen, zunächst gegen das Wallfahren
nach Compostela. «Der hl. Jakob ist jenen Weg gegangen. Willst
Du ihn finden, so geh' ihn auch Du.» - «Wenn Du den Heiland
finden willst, Christus, der allein Dich retten kann, brauchst nicht nach
Spanien gehen. Er sitzt im Himmel, ist unser Fürsprecher, suche
jenen Berg.» Dann wendet sich der Engadiner gegen die Wallfahrt
nach Montserrat: «Was gehst Du nach dem Munt Sarrad? Da
findest Du einen vergoldeten Block. Glaub nicht, es sei Maria. Du
tätest besser daheim zu bleiben, jene Mühe Dir zu ersparen.»
Auffällig mag sein, daß Chiampel einfachhin vom Gnadenbild als «ün
bioeck qua chiattasch sururad» spricht. Die heute noch in Montserrat

hoch verehrte Marienstatue stammt aus dem Anfang des 12.

Jahrhunderts und besteht aus Stein, der vergoldet ist. Chiampel
meint aber hier nicht so sehr dieses Marienbild an sich, sondern den

7 Über die beiden Chiampel siehe Camenisch E., Bündnerische Reformationsgeschichte
1920, S. 369, f. Decurtins C, Geschichte der rätoromanischen Literatur 1897, S. 238
(Gröbers Grundriß). Die Abkürzungen der Autorennamen in Chiampels Psalmenbuch bei
Ulrich S. 425. Die deutschen Übertragungen der beiden hier besprochenen Lieder
verdanke ich Herrn Tista Murk, Kantonsbibliothek, Chur.

17



silbernen Thron, der mehr als 160 kg wog, auf welchem die Figur bis

zu Beginn des 19. Jahrhunderts stand.8
Nachdem der Verfasser diese zwei damals noch hoch in Ehren

stehenden Muttergottes-Heiligtümer erwähnt, kommt er auf Rom
zu sprechen. «Wenn Du die Apostel finden willst, auf diese Art und
Weise brauchst Du sie nicht suchen. Sei so gut und bleib daheim.
Lehre Deine Kinder recht, so tust Du ein besseres Werk.» In einer
weiteren Strophe wendet er sich noch bitterer gegen die päpstliche
Tiberstadt: «Wer sucht Petrum und Sankt Paul in Rom, der ist
närrisch und dumm. Hier gibt es Bosheit mehr als an anderen Orten der
Welt, allerlei Arten von Manieren.»

Dann mahnt Chiampel von den einheimischen Wallfahrtsorten
ab, vor allem von Einsiedeln, das er «Noassa Duonna D'guaut»
nennt, eine Bezeichnung, die an die gebräuchliche Formel «Unsere
liebe Frau im finstern Wald» erinnert. «Was gehst Du nach Unserer
Lieben Frau vom Walde? Den Mönchen hat Gott nicht seinen Wald
gegeben, denn sie selbst sind voller Sünden. Sie sollten Gott für sich
selber bitten, daß die Sünden ihnen vergeben werden.» In gleicher
Weise hatte vorher die Luther-Bewegung die Wallfahrten in
Mißkredit bringen wollen. Hinter diesen Kampfmitteln ist eine ganz neue
Einstellung zur Rechtfertigung und zu den guten Werken als Ursache
zu erkennen.9 Als Chiampel seine Blitze gegen Einsiedeln schleuderte,
war dieses bereits durch die Reformtätigkeit des Abtes Joachim Eichhorn

(1544-1569) erneuert worden. Und merkwürdig genug, der
Ansturm der Zwingli-Bewegung machte Einsiedeln erst recht zum
nationalen Heiligtum der katholischen Orte. Das aber stärkte gerade
wieder den monastischen Gedanken der Abtei, wie neue Forschung
dargelegt hat.10

Zuletzt wendet sich der Engadiner Historiker und Schriftsteller

gegen die Wallfahrt nach dem näher gelegenen Heiligtum von St.
Gaudentius von Casaccia im Bergell. 1551 hatte man das Innere
der Kirche und den Sarkophag zerstört.11 Aber anscheinend genügte

8 Beissel St., Wallfahrten zu Unserer lieben Frau. 1913, S. 17g, 463-464. Albareda
A. M., Historia de Montserrat, 1946, S. 123 f.

9 Schreiber, Wallfahrt und Volkstum, ig34, S. 61-62.
10 Tschudi R., Das Kloster Einsiedeln 1526-1569. 1946, S. 140 ff.
11 Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 5 (1943) 417-418.



dies noch nicht. Deshalb erhebt Chiampel seine warnende Stimme:
«Auch die, welche nach Sankt Gaudenz gehen, machen es nicht wie
der gute richtige Sankt Laurenz, noch weniger wie andere Heilige,
aber tun wohl eher wie die Pharisäer, die ihre wahren Gefährten
sind.» Dann zieht Chiampel weiter gegen diese Pharisäer zu Felde,
welche «die Körper der Toten sehr ehrten, aber die Lebenden gar
nicht» und welche überhaupt gegen Christus waren und ein Herz
«voll sittlichen Verderbens» hatten. Zuletzt spricht der Verfasser
nochmals diese Wallfahrer als «arme traurige Heuchler» an, deren
«Vorväter» eben die Pharisäer waren. Bei dieser Attacke, die Chiampel

gegen St. Gaudentius reitet, ist bemerkenswert, daß er doch auch

«richtige» Heilige wie St. Laurenz als Beispiel hinstellt, der die
Kirchenschätze den Armen austeilte. Sein ganzes Streitgedicht schließt
mit der 11. Strophe, die da beginnt : « Gott im Himmel allein sei Lob ».

Darin konnten die Gegner völlig übereinstimmen, wenn freilich sie

ergänzend sagen mochten: «Gepriesen sei Gott in seinen Heiligen».

2. Jerusalem

Die konfessionellen Schwierigkeiten beschleunigten die Reform der
alten Kirche. Das Tridentinum betonte die Verdienstlichkeit der

guten Werke und empfahl auch den öffentlichen Sündern eine öffentliche

Buße (Sessio VI. canon 26 und Sessio XXIV. cap. 8). Somit war
indirekt das Wallfahren wiederum empfohlen. Aber auch sonst lebte
die Idee des Pilgerns nach fernen Gnadenstätten im Volke weiter.
Gerade die Zähigkeit, mit welcher die neugläubige Bewegung gegen die
alten Wallfahrtsorte vorgehen zu müssen glaubte, beweist, wie sehr
das fromme Wallertum im Sinne des Volkes haftete. Wie schwer war
es nicht, die Wallfahrten zur Beatushöhle abzustellen!12

Kaum waren ruhigere Zeiten gegen Ende des 16. Jahrhunderts
gekommen, als auch wiederum das Pilgern Aufschwung nahm. Den
großen Auftakt gab jene Jerusalemreise, die der Somvixer Pfarrer
Jakob Bundi mit seinem wackeren Fähnlein von sieben Aufrechten
aus der Cadi 1591 unternahm. Jakob Bundi, der später Abt von
Disentis wurde, verfaßte auch eine deutsche Reisebeschreibung, die gro-

12 Hartmann H., Die St. Beatus-Höhlen. 6. Aufl. Ohne Jahreszahl. S. 20-25.

!9



ßes Interesse fand. Anfang des 18. Jahrhunderts wurde sie ins
Rätoromanische übersetzt und konnte in diesem Gewände eine neue große
Leserschaft gewinnen.13

Ein Umstand an dieser Jerusalemfahrt verdient besondere
Aufmerksamkeit. Jakob Bundi und seine Genossen begaben sich zuerst vor
ihrer Abreise 1591 ins Kloster Disentis, wo sie die Sakramente
empfingen und sich feierlich vom Abte und von den Behörden verabschiedeten.

Bei der Rückkehr machten sie es wieder gleich und wurden
sogar von Abt und Konvent am Eingange des Dorfes abgeholt.14 Das

war dann auch typisch für andere Wallfahrten.
Disentis ist auch für sonstige Jerusalemfahrer wenigstens als

Durchgangspunkt bekannt. 1656 besuchte der aus Schlesien stammende
Augustiner-Chorherr Tobias Ozya auf seiner Heimreise von Jerusalem
die Heiligtümer des hl. Placidus und Sigigsbert und erhielt dafür eine

Bescheinigung und eine Empfehlung für seine weitere Fahrt.15

3. Compostela

Santiago zog die Bündner mächtig an.16 Der Weg nach diesem

nordspanischen Wallfahrtsort führte nicht durch die Gebiete der
mordlustigen, schikanenfreudigen und artfremden Mohammedaner, welche
die Jerusalempilger durchziehen mußten, sondern durch Gegenden,
welche französisch-spanische Christen bewohnten. Besonders die
Rätoromanen konnten die Katalanen leicht verstehen. Und das Land, in
dem das Heiligtum des hl. Jakob lag, war ja 1535-1714 durch seine
mailändischen Besitzungen Nachbar der Bündner geworden und seit
dem Mailänder Kapitulat von 1639 sogar freundschaftlicher Nachbar
wenigstens der katholisch-surselvischen Täler.

Die Verehrung des hl. Jakob (Fest 25. Juli) war zudem schon seit
den mittelalterlichen Jahrhunderten in Rätien heimisch. Als Apostel

13 Cahannes G., Die Jerusalemreise des Abtes Jakob Bundi. Jahresbericht der Hist.-
antiquar. Gesellschaft von Graubünden 52 (1922) 1-61. Dazu Müller I. in «Bündner
Monatsblatt» 1937, S. 1 f. und 1947 S. 368-370. Da hier die ganze Fahrt ausführlich und
kritisch analysiert worden ist, erübrigen sich weitere Bemerkungen.

14 Bündner Monatsblatt 1937, S. 21, 61.
15 Stiftsarchiv Disentis MB III. 77-78. Brief vom Abt Adalbert II. vom 4. August 1656.
16 Vgl. Müller L, Santiagopilger im Innerschweizerischen Jahrbuch 17/18 (1953-54),

S. i8g-ig2. Über Pilgerzeichen: Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 2 (1869) 76-77
und Zürcher Taschenbuch 1948, S. 156-157.

20



erfreute sich Jacobus maior seit der karolingischen Zeit einer liturgischen

Verehrung.17 Die im Reichsurbar des 9. Jahrhunderts genannte
ecclesia in villa Pludassis war die dem hl. Jakob geweihte Kirche von
Bludesch. Das Kloster Pfäfers besaß Reliquien des hl. Jacob.18 Eine
Jakobskapelle befand sich auch 1178 in einem Dorfteil zu Remüs und
Sent.19 Später, im 14./15. Jahrhundert, nahmen diese Patrozinien zu.20

Jakobskapellen sind oft geradezu ein Zeichen von Compostelpilgern.
Bevor die frommen Waller in die Fremde zogen, begaben sie sich

gewöhnlich zuerst zum nächsten Landesheiligtum, um den Segen für
ihr nicht ungefährliches Unternehmen zu erbitten. So pilgerten die
innerschweizerischen Compostela-Fahrer zuerst nach Maria Einsiedeln.
Wir wissen z. B. von dem Zuger Heinrich Schönbrunner, daß er 1531
seine Reise nach St. Jakob mit einem Besuche in Einsiedeln eröffnete
und auch wieder beschloß.21 Dort erhielten diese «Jakobsbrüder» auch

gerne ihre schriftlichen Empfehlungen.22 Die Bündner Oberländer
zogen nicht nach Einsiedeln,sondern, wie schon die Jerusalemfahrer
von 1591, nach Disentis. Ein Empfehlungsschreiben für solche, die
sich erst nach Compostela begeben wollten, begegnen uns auch im
Formelbuch des Abtes Adalbert II. (1655-96). Das Briefformular
empfiehlt den geistlichen und weltlichen Behörden den Pilger und bezeugt,
daß die Gegend des Bündner Oberlandes, von denen der Wallfahrer
ausgeht, «sich vollständig gesunder Luft erfreue und ohne jeglichen
Verdacht oder Gefahr einer Ansteckung sei.23

Die Verehrung des hl. Jakob blühte zu Beginn des 17. Jahrhunderts
in der Pfarrei Disentis sehr. Zwei Altäre, die beide aus der Werkstatt
von Hans Jakob Greutter stammen und um 1616 entstanden sein dürften,

weisen Figuren des Heiligen auf. Der eine Altar befindet sich in

17 Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen. Untersuchungen 1951, S. 81, 163.
Müller L, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 264.

18 Bündner Urkundenbuch I, S. 379. Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons
St. Gallen 1 (1951) 63; vgl. auch S. 51-52.

19 1. c. Nr. 355, 399, S. 265, 295.
20 Farner O. im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 54

(1924) 115-116.
21 Geschichtsfreund 18 (1862) 220 f. Ringholz O., Wallfahrtsgeschichte von Einsiedeln,

1896, S. 109, 279, 282.
22 Stiftsarchiv Einsiedeln, Missiven Abt Reimann 1654-58, S. 215-220 zu 1656.
23 MB III. 66-67, Brief vom 4. August 1656 von Abt Adalbert IL

21



der Agathakapelle, der andere in der Kapelle zu Cuoz. Letztere wurde
1643 zu Ehren dieses heiligen Apostels eingeweiht.24 Die Disentiser
Jakobsverehrung verdichtete sich um diese Zeit zu einer
Jakobsbruderschaft. Solche Confraternitäten sind in unseren Landen ziemlich

verbreitet. Sie umfaßten sowohl schlichte Verehrer des hl. Apostels

als auch solche, die wirklich am spanischen Pilgerorte weilten.
Das bezeugen beispielsweise die Statuten der 1560 gegründeten
Jakobsbruderschaft zu Sachsein.25 Die Disentiser Bruderschaft scheint auf
Jakob Balliel zurückzugehen, der 1642 Mistral war und 1645 zu Teglio
starb. Das Berchtersche Tagebuch aus dem 17./18. Jahrhundert
berichtet darüber: «1646 ist das Altar des heyligen Jacobi in der
Pfahrkhirkhen zuo St. Joannes gemacht worden, welches Herr Landtrichter

Jacob de Balliel hatte versprochen zu machen, ehe daß er
starbe und seine Ehrben in sein Nähme bezalt haben.» - «Durch sein

Anhaltung ist die Bruoderschafft auff St. Jacob Altar eingestelt worden,

in welcher Herr Landtrichter Jacob de Balliel der erste einge-
schriben ist und wird allzeit der erste in dem Buch der Abgestorbnen
diser Bruoderschafft abgelesen.» (S. 105-106.)

Über eigentliche Pilgerfahrten zu den Reliquien in Nordspanien
berichtet die gleiche Quelle, das Berchtersche Tagebuch, an zwei
Orten: « 1625 ist er, Herr Großweibel (Gion Berchter), gen St. Jacob
gewalfarten gangen oder dan Hans la Bolognia geschikht, wie Landtrichter

Bailei sagt.» (S. 55.) «Weilen Herr Landtaman Jacob Berchter
seinen hl. Patronen in hochen Ehren hatte, hat er in seinem Nahmen
den Hans la Bolognia auss Sumvixerthall gen St. Jacob in Galitia ge-
wahlfahrten geschikht, er selbst der Bilgram hat gesagt.» (S. 60.) Wie
reimen sich diese beiden Nachrichten? Großweibel Gion Berchter,

ein geborener Tavetscher, kam schon sehr früh nach Disentis, wo
er zeitlebens seine Wohnung nahm. Er starb 1671, nachdem er 93
Jahre alt geworden war. Der große und gesunde Mann pflegte sich

jeden Tag beim Brunnen zu waschen, auch wenn es kalte Winterszeit

war.26 Das Jahr 1625 als Pilgerjahr kann nur für ihn in Betracht
kommen. Vermutlich ist er aber selbst nach Compostela gegangen.

24 Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 5 (1943) 84, 86,
104-105, 128. Dazu Berthersches Tagebuch 17/18 Jahrhundert, S. 452.

26 Schweiz. Archiv für Volkskunde 18 (1904) 61-62.
26 Berther P. Basel, Il Cumin della Cadi 1656. Disentis igii, S. 12-13.

22



Anders sein Sohn Jakob Berchter, der 1645-46 und 1656-57
Mistral war und als 6ojähriger Mann 1676 starb. Er war also erst neun
Jahre alt und kommt für eine damalige Pilgerschaft nicht in Betracht.
Er wird wohl später den genannten Vertreter aus dem Somvixertal
nach St. Jakob gesandt haben. Auf alle Fälle war Landammann
Berchter ein Freund der Bruderschaft, wie das Berchtersche Tagebuch
meldet: «Herr Landtaman Giacum Berchter hatte der Kirkhen zu
St. Joannes oder der Bruoderschafften heyligen Nahmens Jesu, Rosenkranz,

des heyligen Jacobi R(entsch) 700 vermacht, weilen aber die
Kirkhen nit manglete, hat der Bischoff nur R(entsch) 70 lassen
gelten.» (S. 36g.)27

Viel mehr als Disentis ist Brigels, die große und reiche Gemeinde
auf der Ostseite der Cadi, die Heimat von Santiagopilgern. 1514
erbaute sie die Jakobskapelle, an deren Außenwand man den hl.
Jakobus mit Pilgerstab und Muschel darstellen ließ. Auch fehlt das

Bild des Heiligen zu gleicher Zeit an der dortigen Martinskapelle
nicht.28 Aber die fünf Pilger, die 1643 ins ferne Spanien zogen, kehrten
nicht mehr zurück. Das Kirchenbuch von Brigels meldet darüber
folgendes: «Item anno 1643 in itinere, dum peregrinarentur ad S. Ja-
cobum, ex nostris vicinis in Domino obierunt: Thomas Joann(es)
Battista, Mathias de Rungs, Joannes de Casievi, Florinus Pedrut Deca-
tomasch, Caspar Valentin.» Weitere Notizen über fernere Spanienfahrer

fehlen. Indes besitzen wir am Schlüsse des Brigelser Taufbuches
unter Einträgen, die zu 1779 und 1781 gehören, einen Zettel, der uns
belehrt, daß damals der Pfarrer einem nach Compostel ziehenden
fremden Franziskaner ein Almosen spendete. Der Eintrag lautet:
«Religioso Urbano tertii ordinis S. Francisci congnomento Reindl
Compostellam Peregrinatum dedi n. Martii 16 Kreuzer.»

Von Brigels wenden wir uns Neukirch zu. Dort finden wir zwar
keine Jakobsb'ruderschaft und keine Pilgergruppe nach Santiago, wohl
aber einen Pilger, der Rom und Compostela besuchte und dabei einen
großmächtigen Rosenkranz mitnahm, der drei Ellen lang und mit
verschiedenen Medaillen geziert war. Pfarrer Christian Arpagaus
schrieb unter dem 6. März 1678 in das Sterbebuch: «Sepelivi Jacobum

Über ihn Berther 1. c. 14 ff.
Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 4 (1942) 363-366, 368.

23



Lugii sive Jacum Parlaer, qui ob simplicitatem et, ut creditur, pieta-
tem fuit in omnium ore positus, peregrinatus erat Romam et Compo-
stellam, gestabat Rosarium tribus ulnis longum variis madalglis orna-
tum, quod 12 florenis aestimatum fuit. Obiit secunda dominica qua-
dragesimae omnibus Sacramentis pie et rite munitus» In der Kirche
Neukirch befindet sich auch ein Tabernakel, der aus der Barockzeit
um 1680 datiert, in dessen Nischen sich neben der kleinen Figur von
St. Georg auch St. Jakob zeigt. Vielleicht eine Erinnerung an den

Heiligen von Santiago.
Von Neukirch wandern wir nach Truns, dem Sitz des Grauen

Bundes. Es ist schon erwähnenswert, daß in der dortigen Pfarrei die

Ringgenberger Christoffel-Kapelle 1509 umgebaut und dem hl.
Jacobus geweiht wurde.29 Wenigstens drei Trunser lassen sich als

Santiagopilger nachweisen. Christianus Caviezel, der an den Unruhen
von 1634 gegen den neuen Abt Augustin Stöcklin teilgenommen hatte.
Er unternahm später als Sühne seines Ehebruches eine Wallfahrt nach
Varallo und Compostela.30 Santiago und Rom besuchte ein anderer
Trunser, über welchen uns das dortige Kirchenbuch zum 11.
November 1672 Aufschluß gibt: «obiit Christophorus Spescha, munitus
sasramentis poenitentiae, eucharistiae et extremae unctionis, peregrinatus

ad S. Jacobum in Gallitia et ad Apostolorum Petri et Pauli
Romam. » Die gleichen Wallfahrtsziele hatte sich auch ein anderer
Trunser gesteckt und erreicht, Fendri Claus Lumbriser, ein
währschafter Familienvater von sechs erwachsenen Söhnen. Er hatte in
seinem Leben Compostela und Rom besucht und starb nach dem
Trunser Kirchenbuch mit 79 Jahren am 26. Juni 1677 (in vita duo-
bus itineribus S. Jacobum in Compostella, Sanctos Petrum et Paulum
Romae devote visitaverat). Es ist nicht zu verwundern, daß die Trunser

um 1660 zu ihrem Hochaltar noch zwei lebensgroße und fein
geschnitzte Figuren hinzusetzten, den Lieblingsjünger Johannes und
Jakobus den Älteren.31

29 Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 4 (1942) 203 (Neukirch),
442 (Truns).

30 Synopsis 1634, Text ediert im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von
Graubünden 1948, S. 114.

31 Poeschel 1. c. 418 und besonders Steinmann Othmar, Truns. Kunstführer 1952,
S. 6, 16. Vgl. dazu noch Trunser Sterbebuch, 23. März 1674: Martin Bundi obiit annorum
63, exhaustis bonis temporalibus miles abiit in Cataloniam, munitus sacramentis secundum
relationem.

24



Die große Pfarrei Somvix weist zwei Pilger auf, die nicht mehr
den Weg zu ihrer geliebten Heimat zurückfanden. Die Einträge des

Sterbebuches lauten: «20. Martii Anno (16)62 pie in Domino obiit
in itinere S.Jacobi Maioris: Jacobus dil Siewi d'Arpagaus. 10. Aprilis
Anno (16)62 in eodem itinere S.Jacobi pie in Domino obiit Paulus dil
Paul Thomaish. Deus sit propitius eorum animabus. » Die Verehrung
des hl. Jakobus selbst läßt sich wenigstens in der damals noch zu Somvix

gehörenden Kapelle zu Rabius nachweisen. Eine Figur des Heiligen

ist auf dem Hochaltar vor den Pilastern des Giebels aufgestellt.
Ein Ölbild auf dem westlichen Seitenaltar zeigt ebenfalls den

Pilgerpatron. Beide Erinnerungen dürften 1687 oder wenig früher entstanden

sein. Die Kirche wurde nämlich 1683 geweiht und 1687 datieren
die Bilder, die der Disentiser Fr. Fridolin Eggert sowohl aufdem Hochaltar

wie auf einem Seitenaltar malte.32 In unseren Zusammenhang
paßt es auch gut hinein, daß das Somvixer Sterbebuch zu 1666 vier
Soldaten meldet (Christ Lucas Burgi, Jacum Matthias Nigg, Jacum
Rargiader und Christ Jon Campieschas), die im vorhergehenden Sommer

1665 im Dienste Spaniens auf dem Kampffelde oder infolge des

Krieges gestorben sind. Spanien wollte damals das 1640 wiederum
selbständig gewordene Portugal zurückgewinnen, wurde aber besonders

durch Marschall Schomberg, der am 17. Juni 1665 bei Villa
Viciosa siegte, davon abgehalten.33

Nun wenden wir uns dem Tavetsche zu. Schon 1491 entstand
dort eine Kapelle zu Ehren des hl. Jakob des Älteren und des hl. Chri-
stophorus und zwar mit drei Altären. Eine Glocke trug die Inschrift:
«S.Jacobe, ora pro nobis 1567. »34 Dementsprechend ist es nicht
überraschend, daß sich im Tavetsch eine Jakobsbruderschaft befand. Ihr
Gründungsjahr ist unbekannt. Für 1609 sind uns etwa 25 solcher
fratres saneti Jacobi überliefert, an deren Spitze Commissari Martin de

Florin stand. Die Bruderschaftsmesse feierten sie jeweils in der Woche
nach St. Michael.35 Eine spätere Liste der Mitglieder ist uns für 1616

bekannt. Die Reihe eröffnet Abt Sebastian von Castelberg, der vorher

Pfarrer im Tavetsch gewesen war. Wie schon bei dem Verzeichnis

32 Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 2 (1942)
33 Weber-Baldamus, Weltgeschichte 3 (1922) 413.
34 Poeschel I. c. 5 (ig43) i6g-i7o.
35 Jahrzeitbuch von Tavetsch fol. 28 und 38.

25



von 1609, fallen auch hier die vielen Männer mit dem Namen Jakob
auf.36 Einen sicheren Compostela-Pilger können wir jedoch nicht
nachweisen.

Überraschend ist der Kult des Heiligen im Medelsertale. Neue-
stens kam in der Pfarrkirche zu Piatta hinter dem rechten Seiten-
altare ein Bild des hl. Jakobus (200 X 95 cm) zum Vorschein, das den

Apostel mit Pilgerstab in der Hand und mit einer Muschel an dem
Hute zeigt. Das jugendliche Gesicht trägt nur einen angedeuteten
Kinnbart. St. Jakob bildet zusammen mit St. Sebastian und St.
Rochus ein Trias. Die Malweise deutet auf den Anfang des 16. Jahrhunderts

hin. Vermutlich war hier Antonius de Tradate am Werk, von
dem wir auch in Curaglia ein Bild von 1510 besitzen. Der
Pilgerheilige erhielt aber nicht nur ein Bild, sondern auch eine eigene
Kapelle. Sie steht in Acla und wird zuerst 1658 gennant. Eine barocke
Statue des Apostels ziert das Gebetshaus37 Wenn trotzdem keine
Santiagopilger zu melden sind, dann kommt das vielleicht daher, daß die
älteren Pfarrbücher vermißt werden. Freilich war auch für Tavetsch,
trotz der erhaltenen Pfarrbücher, kein Wallfahrer sicher nachzuweisen,

was aber auch nicht alles besagt.
Das gleiche Problem wie in Tavetsch und Medels stellt sich auch

außerhalb der Cadi, so z. B. in Obersaxen. Dort erbauten einige
Obersaxer 1617 in Misanenga eine Kapelle des hl. Jakobus des

Älteren. Schon die Glocke, die aus dem Erbauungsjahre datiert, wie
auch der Altar von 1679 zeigten das Bild des heiligen Apostels.38 Am
25. Juli, dem Feste des Heiligen, zog die Pfarrei zu diesem Kirchlein.
Und dennoch findet sich in dem Sterbregister 1665-1813 kein Pilger
nach Compostela. Das heißt aber nicht, daß keiner dorthin gepilgert
ist. Denn erstens wurden solche Pilgerschaften meist nur dann
eingetragen, wenn der Wallfahrer nicht mehr zurückkehrte. Zweitens
sind die Sterbebücher früher .sehr oft recht nachläßig geführt worden.
Im Obersaxer Mortuarium fehlen die Nachrichten für die Jahre 1705
bis 1709, weshalb eine spätere aber alte Eintragung seufzte: Ergo per
5 annos mortui non sunt annotati: o magna negligentia! Daß gerade

36 Ediert von C. Decurtins, Rätoromanische Chrestomathie 2 (igoi) XI—XII.
37 Poeschel 1. c. 5 (1943) 139-140.
38 Poeschel 1. c. 4 (1942) 294. Dazu Anhang zum Obersaxer Taufregister 1626-1660,

wo sich Notizen über die Kapelle finden.

26



Obersaxer auch als spanische Pilger wahrscheinlich sind, erhellt nicht
so sehr aus ihrer starken Liebe zur Wanderung nach Rom, worüber
noch die Rede sein wird, sondern auch für die fremden Dienste in
Frankreich wie Spanien. Obersaxer nahmen schon an dem oben
erwähnten spanisch-portugisischen Kriege 1657-68 teil.39 Auch in den
ersten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts finden wir noch Obersaxer
als Soldaten der spanischen Bourbonen.40

Die Hoffnung, in dem Kirchenbüchern der andern Valserkolonie,
in Vais selbst, Compostela-Pilger zu finden, erwies sich trügerisch,
obwohl ja die dortige St. Jakobskapelle in Leis, die ca. 1600-1610 erbaut
wurde, dies nicht unwahrscheinlich machte.41 Ebenso erfolglos war
das Suchen in den Kirchenbüchern von Pleif, der alten zentralen
Pfarrei des Lugnezes. Die Sterberegister melden einzig vier Lugnezer,
die in Spanien 1733-1744 starben. Nichts weist daraufhin, daß sie

als Pilger ums Leben kamen. Vermutlich handelt es sich eher um
Soldaten, die im Dienste der spanischen Bourbonen standen.42

Schließen wir dieses Kapitel über Compostela mit dem Hinweis,
daß die Zeiten der französischen Revolution und des napoleonischen
Empire, die ja nicht nur der Schweiz, sondern auch der Pyrenäenhalbinsel

große Kämpfe und Schwierigkeiten brachten, das
Wallfahren sehr hemmten, ja verunmöglichten. Es ist geradezu bezeichnend,

daß Bündner in napoleonischen Diensten in ihrer Gefangenschaft

im August 1810 nach Santiago kamen, wo sei einen Landsmann

als Zuckerbäcker fanden.43 Es waren also unfreiwillige Pilger,
die aber aus ihrer Not eine Tugend machten. (Fortsetzung folgt)

39 Sterberegister Obersaxen: Die 27 (Augusti) eodem anno (1665) habitae obscquiae
Joannis Brunolt, defuncti et sepulti in Regno Hispaniae in Castilia, ni fallor, in Purtagal-
lensi bello. — Habitae obsequiae die 12 Novembris anno (16)66 proJoanne Casanova, milite
in Portugall. Darauf folgen noch die Exequien von vier Soldaten, ohne Angabe ihres Todesortes,

jedoch vermutlich ebenfalls aus Spanien. H. H. Dekan Anton Schmid, Igels, berichtet
aus dem Igelser Sterbebuch zu 1665: «mortuus est Julius Schuor in Portugall.»

40 Sterberegister Obersaxen: 1732. Pro Georgio Martin milite in Hispaniis mortuo
exequiac sunt celebratae hoc mense Novembri, qui obiit anno aetatis 26. — Anno 1734 die
14. januarii obiit dominus Petrus Casanova, vigiliarum Praefectus contra Mauros in Affrica,
paucis post diebus a suo ex Affrica reditu, sacramentis rite praemunitus. aetatis suae
40 an(norum).

41 Poeschel 1. e. 4 (1942) 235.
43 Einträge zum 20. December und 3. Oktober 1732 (Baltasar Tschuor aus Igels und

Benedikt Montalta von Morissen) sowie zum 14. Januar 1743 (Paul Cäveign von Villa)
und zum ig. Oktober 1744 (Christian Caduff aus Morissen).

43 Annalas 37 (1923) 118. Freundlicher Hinweis von Herrn Dr. AI. Pfister, Riehen.

27


	Bündner Fern-Wallfahrten des 16.-18. Jahrhunderts

