
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1953)

Heft: 5-6

Artikel: Eine Allerheiligen-Litanei mit rätischen Heiligen aus dem 12.
Jahrhundert

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397628

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


168

Eine Allerheiligen-Litanei mit rätischen Heiligen
aus dem 12. Jahrhundert

Von P. Iso Müller, Disentis

Was für Geheimnisse so ein alter Pergamentkodex in sich birgt!
Er ist eigentlich ein alter Bekannter, dieser Codex Sangallensis
403, dessen Hauptteile nach Disentis gehören.1 Aber ausgeschöpft
sind seine Reichtümer noch lange nicht. Wenn einmal die liturgische
Forschung in der Schweiz wesentlich weiter vorangerückt ist, dann
erst werden die Feste und Texte eine deutlichere Sprache reden als

sie es bis jetzt tun.
Auch die Kunstgeschichtlicher haben sich dieses dickleibigen

Sammelbandes noch nicht erbarmt.2 Auf unsere Anfragen hin äußerte
sich als erster Fachgelehrter Prof. Dr. O. Homburger, Bern: «Es
scheint sich hier ebenso wie bei den Engelberger Codices um irgendwelche

Beeinflussung von Frankreich zu handeln. »3 Daraufhin
untersuchte Dr. Albert Boeckler, München, der verdiente Erforscher der
Reichenauer Buchmalereien, freilich nur auf Grund von Photos und
Abbildungen, unseren Codex : « Zwar kenne ich keine Initialen genau
desselben Stiles, aber es besteht eine ausgesprochene Artverwandtschaft

mit Schweizer Initialen des 12. Jahrhunderts, wie mit St. Gallen,

Stiftsarchiv VII. (Missale von Pfäfers, 12. Jahrhundert).4 Auch
mit St. Gallen, Stiftsbibliothek 361 (Graduale usw. des 12. Jahrhunderts)

besteht trotz abweichender Einzelformen eine gewisse
allgemeine Verwandtschaft.5 Die Kreuzigung von Cod. Sang. 403 aber
erinnert in der Art, wie sie gerahmt und verhältnismäßig klein in den

1 Disentiser Klostergeschichte i (1942) 106-107, 262-265.
2 Nur kurz erwähnt bei Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden

5 (I943).8o.
3 Brief vom 21. April 1948 mit Hinweis auf Durrer R., Die Kunstdenkmäler des Kantons

Unterwaiden, 1899-1928, S. 209, Fig. 92, 94, einem P. aus Cod. 74 und E aus Cod. 57.
4 Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica I (1935) 83, Tafeln 28-29, 33-
5 Bruckner 3 (1938), Tafel 49.



169

Text gesetzt ist, wie die Schrift den Hintergrund füllt, an Schweizerisches

(Stiftsbibliothek St. Gallen 344: Canon missae usw. aus dem
12. Jahrhundert).6 Für Schweizer Entstehung von Cod. Sang. 403
spricht der ganz starke italienische Einschlag in den bei Bruckner
abgebildeten Initialen.7 Mit diesen Hinweisen ist das nach Süden offene
rätische und das nach Westen offene sanktgallische Gebiet als

Entstehungsterritorium zu vermuten.
Was die Datierung anbelangt, äußerte sich der Münchener

Forscher: «Sang. 403 ist nach dem Stil der Initialen, besonders des

ganzseitigen B, schon um 1200 anzusetzen.»8 Immerhin weisen die
verwandten Codices, die oben namhaft gemacht wurden, doch stark auf
das 12. Jahrhundert selbst hin. Die Schrift dürfte dem Verlaufe des

12. Jahrhunderts angehören. Die Buchstaben sind nicht stark gebrochen.

Die Bindestriche und die Striche auf dem doppelten i fehlen
noch.9 Daß wir aber mit der Datierung nicht ins beginnende 13.
Jahrhundert gehen dürfen, legen inhaltliche Indizien nahe. Das Placidus-
Officium (S. 572) bietet in der 2. Nokturn noch allgemeine Lesungen,
nicht die um 1200 entstandene Passio.10 Auffällig ist, daß im Sanctorale
der hl. Vigil, Bischof von Trient, nicht figuriert. Zu dessen Ehren
erbaute man nämlich 1205 auf dem engeren Disentiser Herrschaftsgebiet,

im Tavetsch, eine Kirche.11 Nach allem wird man die zweite
Hälfte des 12. Jahrhunderts als Entstehungszeit annehmen dürfen.

I. Allgemeines über die Litanei

Im Cod. Sang. 403 steht eine Allerheiligenlitanei (S. 178-179), die
sich wie bei anderen Codices als sogenannte preces feriales an die
VII Psalmi poenitentiales anschließen.12 Um die Litanei zu werten,
sind über 30 andere aus dem 8. bis 12. Jahrhundert herangezogen wor-

6 Bruckner III., Tafel 47. Vgl. Disentiser Klostergeschichte I, S. 83.
7 Boeckler verweist besonders auf die Initialen P und E. Siehe Bruckner I, Taf. 30-31.
8 Bruckner I, Tafel 29.
9 Steffens Fr., Lateinische Palaeographie, 1909, S. XVII, XX. Ähnlich Tafel 84 zu

1150 und Tafel 85 zu 1162.
10 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1952, S. 161 ff.
11 Bündner Monatsblatt 1942, S. 53. Der Bischof von Auxerre im 7. Jahrhundert

kommt deshalb nicht in Betracht, weil das Necrologium Curiense ed Juvalt 1867, S. 52, 137,
nur den Trienter Vigil kennt.

12 Bäumer S., Geschichte des Breviers, 1895, S. 254. Die Disentiser Litanei ist
diplomatisch genau abgedruckt in der Disentiser Klostergeschichte I, S. 107^



170

den, vor allem die 25 Litaneien, die der Bollandist Maurice Coens
veröffentlicht und besprochen hat.13 Benutzt wurde auch die Reichenauer
Litanei aus den Tagen Ludwig des Frommen.14 Dazu kamen aus
St. Gallen Cod. 394, S. 201-202 (in purificatione S. Mariae) aus dem
11. Jahrhundert, Cod. 395, S. 23-28 (benedictio salis et aquae) und
S. 90-93 (Sterbegebete) aus dem 12. Jahrhundert, aus welcher Zeit
auch Cod. 360 (Bittage) stammt.15 Cod. Einsidlense 112 gehört dem
11. Jahrhundert und Cod. Einsidlense 83 dem 12. Jahrhundert an.16

Aus der Mitte des 12. Jahrhunderts datiert Cod. Murensis 18 in Sar-
nen. Dem Ende des 12. Jahrhunderts zuzuschreiben ist indes Cod.
Engelbergensis 42.17

Zahlenmäßig steht die Disentiser Litanei mit ihren zirka 75 Namen
um ganz wenige Heilige hinter den entsprechenden Litaneien Ein-
siedelns und Engelbergs im gleichen Saekulum. Natürlich zählt sie

nicht zu den ganz großen Litaneien (Köln, 9. Jahrh., 275 Namen,
Germain-des-Prés, 11. Jahrh., 250 Namen, Tegernsee, 11. Jahrh., zirka
470 Namen usw.). Es handelt sich weiterhin nicht um eine Litanei von
klassischer Systematik, denn es fehlen im Gegensatz zu fast allen
irgendwie umfassenden Stücken wichtige Heilige, wie die Apostel
Johannes, Thomas, Jacobus minor, Judas Thaddaeus, Matthias, und
die Märtyrer Linus, Cletus, Sixtus, Cornelius, Cyprianus, Cosmas

und Damian, um nur einige wenige sofort auffallende Namen zu nennen.

Wie das bei den früheren Litaneien der Fall war, sind die
Gruppierungen vielfach zusammenhangswidrig, finden wir doch den hl.
Hieronymus nicht bei den Kirchenvätern, sondern zwischen Antonius
dem Einsiedler und Benedikt dem Coenobiten. Auch steht Florin vor
Lucius. Vulgäre Formen, wie Gabrihel, Michahel, Raphahel, Yllari,
Yeronime, Scolastica zeigen, wie dem Schreiber bzw. Verfasser der
Sinn für die richtige Aspiration fehlte. Die altertümliche Form Agna

Agnes erinnert an das Gelasianum. Aber im ganzen ist unser Text
nicht zu jenen Litaneien zu zählen, die ein geistloses Durcheinander

13 Analecta Bollandiana 54, (1936) 2-37; 55 (1937) 49-69; 59 (1941) 272-298; 62
(1944) 126-168; 69 (1951) 107-118 (über Zürcher Codex aus Corbie).

14 Kultur der Abtei Reichenau, 1925, S. 341, 434.
16 Stiftsbibliothekar Dr. Joh. Duft vermittelte freundlichst Photokopien bzw.

Abschriften.
18 Die Photokopien verdankt der Verfasser dem freundlichen Entgegenkommen von

Stiftsbibliothekar Dr. P. Leo Helbling.
17 Die Abschriften des Murenser Codex in Samen besorgte gütigst P. Rupert Am-

schwand, Samen, des Engelberger Codex Dr. P. Gall Heer, Engelberg.



171

aufweisen und nur Einfälle und Unwissenheit der Verfasser dartun,
wie zum Beispiel die Litaneien von Soissons Ende 8. Jahrhundert,
Köln 9. Jahrh., Lobbes 10. Jahrh., Tegernsee 11. Jahrhundert.18

Auffallen können die vielen Frauennamen. Aber bei genauerem
Zusehen ist das Disentiser Verhältnis von zirka 75 zu 23 nicht so

überraschend. Tegernsee kommt Disentis im 11. Jahrhundert beinahe nach
(über 100 weibliche Heiligen). Auch S. Germain des Prés im 11. und
Münstereifel im 10. Jahrhundert hatten großes Vertrauen zu den
weiblichen Heiligen. Die mittelalterlichen Litaneien waren eben ganz frei
und persönlich zusammengesetzt, ohne Rücksicht auf das liturgische
Kalendar. Eklektisch waren ja auch die Heiligenserien nicht nur beim
Confiteor, sondern auch im Kanon der Messe.19

Auf zwei bestimmte Litaneien weist übrigens unsere Quelle hin,
nämlich auf die Litanei von Tegernsee im 11. Jahrhundert, die z.B.
drei typische Heilige unserer Disentiser Litanei erwähnt (Lucius, Florin,

Zeno), und auf die Litanei von F rei sing aus der zweiten Hälfte
des 10. Jahrhunderts, die fast alle weiblichen Heiligen von Disentis

nennt, besonders auch die weniger häufigen (Regula, Natalia, Verena,
Barbara, Emerita, Brigida, Walpurga). Dazu kommen noch als weitere

Leitnamen Lucius und Zeno. Daß einige Disentiser Namen in
Freising nicht vorkommen, ist leicht zu erklären. Die Kulte von Fides
und Magdalena, Nikolaus und Blasius, Ulrich und Florin kamen erst
im Verlaufe des 11. Jahrhunderts allgemein auf. Hylaria brauchte
nicht genannt zu werden, da Freising ja Afra, die Hauptheilige der
Augsburger Martyrinnen, anrief.20 Zudem kommt Hylaria erst
damals in den Litaneien auf (Münstereifel 10. Jahrh., Tegernsee und
Einsiedeln 11. Jahrh.). Leodegar interessierte vielleicht Freising
weniger und fehlt übrigens in manchen alten Litaneien. Die Beziehungen
von Disentis zu Freising scheinen über St. Gallen zu gehen. Waldo,
der in St. Gallen durch Notker den Stammler (f 912) herangebildet
worden war, regierte die Kirche von Freising als Bischof 884-906.21

18 Siehe die Bemerkungen von Coens in den Analecta Bollandiana 1936, S. 14, 37,
ferner 1937, S. 60, 65, 6g, weiter 1941, S. 287, 296, 298, und endlich 1944, S. 127-129,
137 ff., 158.

19 Jungmann J. A., Missarum Solemnia 1 (1948) 374-375; 2 (1948) 212, 311. Dazu
die Churer Messe, Zeitschrift für Schweizer Kirchengeschichte 1928, S. 196.

20 Munding Emmanuel, Die Kaiendarien von St. Gallen. Untersuchungen, 1951,8.87.
21 St. Galler Mitteilungen 19 (1884) 257, 259. Ob Waldos Nachfolger, Uto, im Liber

Confraternitatum figuriert, ist unsicher. MGH Libri Confraternitatum ed. Piper, S. 35.



172

Im Kalendar von Freising 984-993 ist auch Lucius confessor

eingetragen.22 Schwieriger sind die Fäden mit Tegernsee festzulegen.
Wahrscheinlich ging die Verbindung über Augsburg. Durch den
hl. Ulrich (f 973), der in St. Gallen erzogen worden, wurde die Stadt
der hl. Afra und das Kloster des hl. Gallus freundschaftlich verbunden.23

In dieser Zeit schlössen auch die Mönche der Otmarsabtei mit
den Kanonikern von Augsburg (Patribus in Augusta) eine Confra-
ternität.24 Das Kalendar von Augsburg von zirka 1010 und wiederum
zirka 1050 erwähnt am 3. Dezember den Lucius confessor.25 und nun
haben Mönche von Tegernsee 1012 St. Ulrich in Augsburg, das vorher

Chorherrenstift war, mit Benediktinermönchen besiedelt.
Vielleicht finden wir deshalb im Kalendar von Tegernsee im 11.
Jahrhundert am 3. Dezember den Lucius confessor eingeschrieben.26

Es ist nun nicht so, als ob die Disentiser Litanei unmittelbar aus
der großen, an die 350 Anrufungen zählenden Freisinger Litanei
zusammengestellt wäre, sondern unser Text in Cod. Sang. 403 zeigt
einfach auf diesen Litaneien-Typ hin. Auch ist unsere Litanei im Cod.

Sang. 403 nicht etwa eine alte Litanei, da ja Heilige vorkommen,
deren Kult erst im 11. Jahrhundert verbreitet wurde (Nikolaus,
Magdalena usw.). Wenn sie auf ein älteres Vorbild zurückgeht, so kann
das höchstens aus der Jahrtausendwende datieren. Erst damals haben
die Einsiedler Äbte den Heiligenkreis vermehrt (Mauritius, Ulrich,
Afra usw.) und erst durch die Translation der Disentiser Patrone nach
Zürich um 936 ist Disentis mit den Heiligen von Zürich und später
St. Gallen mehr in Berührung gekommen (Felix und Regula).

Viele Anrufungen sind ganz allgemein verbreitet und
haben kein besonderes Lokalkolorit. Daher lassen wir sie in der
näheren Besprechung weg. Es handelt sich um folgende Namen : Afra,
Agatha, Agnes, Ambros, Andreas, Anastasia, Antonius der Einsiedler,
Augustin, Barnabas, Bartholomäus, Benedikt, Cäcilia, Clemens,
Eugenia, Félicitas, Gabriel, Georg, Gregor der Große, Hieronymus,
Hilarius, Jakob der Ältere, Johannes Baptista, Laurentius, Leo, Lucas,
Lucia, Marcus, Margaritha, Maria, Martin, Matthäus, Michael, Paul

22 Munding 139.
23 Siehe Casus s. Galli und Annales maiores in St. Galler Mitteilungen 15/16 (1877)

210 ff. und 19 (1884) 294.
24 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper, 1884, S. 144.
25 Munding 139.
26 Munding 139.



173

der Apostel, Paul der Eremit, Perpetua, Petrus, Philipp, Raphael,
Sabina, Scholastika, Sebastian, Stephan, Symon, Vincenz.

Die liturgischen Kulte, die im gleichen Codex Sang. 403 mit diesen

Namen verbunden sind, werden in einer Arbeit, die in den Studien
und Mitteilungen des Benediktinerordens, München, erscheint,
auseinander gelegt und schichtenweise datiert. In vorliegender
Studie sind nur zwei wichtige Werke für die Kultgeschichte jeweils
zitiert, nämlich Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen.
Untersuchungen 1951, wo nicht nur die Kaiendarien von St. Gallen,
sondern auch die Sakramenterien und Kaiendarien des Frühmittelalters

überhaupt zusammengestellt sind, und ferner Tüchle H., De-
dicationes Constantienses. 1949, in welchem besonders die
Heiligenverehrung der süddeutschen Zentren und Klöster zur Darstellung
kommt. Ferner sei noch bemerkt, daß mit Perret F. das Urkundenbuch

der südlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1951) gemeint ist,

wo die beiden wichtigen Pfäferser Reliquienverzeichnisse von zirka
880 und 900 abgedruckt sind.

II. Die charakteristischen Heiligen der Litanei

Barbara findet sich nicht in den Litaneien der schweizerischen

Klöster, wohl aber zum Beispiel in Freising und Utrecht (10. Jh.),
Tegernsee (11. Jh.), Gent (12. Jh.). Disentis verehrte die Heilige nicht
liturgisch, sondern nannte sie nur in der Litanei. Sonst verbreitete sich
der Kult dieser altchristlichen Martyrin in den Kaiendarien seit der
karolingischen Zeit. Reliquien kamen 1009 nach Torcelli bei Venedig.
Im 11./12. Jahrhundert wurden Teile ihrer Gebeine in verschiedene
konstanzische Klöster verbracht. Munding 139, Tüchle 93.

Blasius kommt in den Litaneien vor dem Ende des 10.
Jahrhunderts nicht vor. Die Kaiendarien notieren ihn meist zum 10./11.
Jahrhundert. In unseren Gegenden erhob 995 das Kloster Rheinau,
das schon 855 Reliquien des Heiligen von Rom erhalten hatte, St.
Blasius zum Klosterpatron. Von Rheinau ging der Kult zusammen mit
Reliquien über Einsiedeln nach Disentis um die Jahrtausendwende.
Munding 34, Tüchle 95.

Brigida war eine irische Äbtissin des 6. Jahrhunderts, deren
Gebeine im 8. Jahrhundert ins elsässische Kloster Honau überführt wurden.

Pfäfers hatte um 880 ebenfalls Reliquien der Heiligen; Perret 51.



174

St. Gallen feierte die hl. Brigida bereits im 9. Jahrhundert liturgisch.
Sie figuriert auch in den liturgischen Quellen Einsiedeins im 10.-12.
Jahrhundert. Auch Disentis ehrte die Heilige im 12. Jahrhundert
liturgisch (1. Februar). Ihr Name steht in zahlreichen Litaneien
(Soissons Ende 8. Jahrh., Corbie, Köln, S. Denis 9. Jahrh., Freising
10. Jahrh. usw.), wird aber im 11./12. Jahrhundert in unseren
schweizerischen Abteien nur in den beiden Einsiedler Litaneien genannt,
nicht in denen von St. Gallen, Muri und Engelberg. Munding 33,
Tüchle 96.

Columban erfreute sich in vielen Klöstern, die nicht seine Regel
befolgten, sowie in zahlreichen Kirchen eines liturgischen Kultes, da

er eben ein großer Missionär und Geistesmann gewesen war. Daher
finden wir seinen Namen in manchen Litaneien: Soissons Ende 8.

Jahrh., Corbie, Köln, Reichenau 9. Jahrh., Freising, Münstereifel
10. Jahrh., Tegernsee, S.Germain des Prés, Einsiedeln 11. Jahrh.,
Muri, Engelberg 12. Jahrh. Die Kaiendarien siehe Munding 136.
Dazu Mélanges Colombaniens 1951, S. 264 f.

Dionysius und Genossen, die Pariser Heiligen, kommen in
vielen Litaneien des 8.-12. Jahrhunderts vor. In Disentis sind sie gleich
nach dem hl. Placidus genannt, weil Dionysius nach der Legende, die
Abt Hilduin um 830 schrieb, sein totes Haupt in Händen trug, was
dann auf manche andere Heilige, so besonders auch auf Felix und
Regula in Zürich und auf St. Placidus in Disentis übertragen wurde.
Näheres Zeitschrift für Schweizer Kirchengeschichte 1952, S. 270-272.

Emerita erscheint im Cod. Sang. 403 des 12. Jahrhunderts in
folgender Umgebung: «Uerena, Barbara, Emerita, Brigida, Scolastica».
Ohne Zweifel ist hier die Churer Emerita gemeint, was für die
Geschichte des Kultes sehr wichtig ist. Bündner Monatsblatt 1942, S. 290.
Nicht so sicher ist eine Anrufung in der Freisinger Litanei aus der
zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts: «Vibiana, Domitilla, Digna,
Emerita, Daria, Concordia» Analecta Bollandiana 54 (1936) 27. Auch
die Utrechter Litanei aus dem Ende des 10. Jahrhunderts notierte:
«Vibiana, Digna, Emerita, Eugenia». Analecta Bollandiana 55 (1937)
67. Man weiß, wie aus den Qualitätsbezeichnungen einer Jungfrau,
die als digna und merita bezeichnet wurde, besondere Heiligen wurden.

Delehaye H., Les Légendes hagiographiques 1927, S. 79. Aber
es ist zu bedenken, daß die alten Litaneien gerne Zusammengehöriges
zerreißen und daß die gleichen Litaneien Digna zu der ebenfalls vor-



175

kommenden Afra gemeint haben können. Doch dürfte die Nennung
auch so zweifelhaft sein, da in Utrecht rätische Heiligen fehlen.

Eugenia ist in den Litaneien durchaus keine Seltenheit (Soissons

Ende 8. Jahrhundert, Zürich-Corbie, Köln, Reichenau, S. Denis

9. Jahrh., Freising, Lobbes, Utrecht 10. Jahrh. usw.). Auch Einsiedeln
führt sie in den beiden Litaneien des 11. und 12. Jahrhunderts auf,
ebenso Engelberg im 12. Jahrhundert, nicht aber St. Gallen und Muri.
Ihr Fest am 25. Dezember findet sich im Sacramentarium Leonianum
(etwa 600), dann im Sakramentar von Bobbio 7./8. Jahrhundert und
in der mozarabischen Liturgie. Ihr Kult war im Frühmittelalter
besonders in Reichenau und Murbach zu Hause, wohin er wohl durch
St. Pirmin von Westen gebracht wurde. Wir finden die Heilige in
vielen Kaiendarien der Klöster vom 9.-11. Jahrhundert. Indessen
feierte Disentis im 12. Jahrhundert sie dennoch nicht liturgisch. Munding

143; Jecker G., Die Heimat des hl. Pirmin, 1927, S. 176.

Felix wird zwischen Clemens und Sebastian genannt, dürfte
also ein Märtyrer sein. Da ferner später nach Afra Regula folgt,
liegt es auf der Hand, hier die Zürcher Märtyrer zu verstehen. Dies
auch deshalb, weil in der Disentiser Liturgie des 12. Jahrhunderts nur
dieser Zürcher Felix (mit Regula) mit einem Officium von 12

Lektionen geehrt wird. Bezeichnenderweise kommen diese Heiligen auch
in den beiden Einsiedler Litaneien des 11. und 12. Jahrhunderts genau
in gleicher Reihenfolge vor. Die Litanei von Engelberg weist Vincenz,
Felix, Leodegar auf, die von Muri : Vincenz, Felix, Blasius. Die Engelberger

Litanei läßt auch auf Afra Regula folgen, die Murenser indes

nennt: Afra, Fidis, Regula. St. Gallen kennt weder Felix noch
Regula. Nach Disentis kam der Kult der Zürcher Patrone dadurch, daß
die Mönche um 936 vor den Sarazenen nach Zürich flohen und dann
zum Dank für die Gastfreundschaft des Groß münsters dessen Heilige
hoch verehrten.

Fides, eine aquitanische Heilige des 3. Jahrhunderts, fand in
unseren Gegenden erst einen Kult, nachdem Abt Ulrich von St. Gallen

(1076-1122) sich Reliquien sichern konnte und der Heiligen eine

Kapelle erbaute. Munding 59, 117. Tüchle 107-108. Disentis beging
ihr Fest im 12. Jahrhundert am 6. Oktober mit 12 Lektionen. Außer
der Disentiser Litanei erwähnt die Heilige die Litanei in St. Gallen
(Cod. 360 und 395) und Muri im 12. Jahrhundert. Auch in S. Bavo

zu Gent erscheint Ende des 12. Jahrhunderts eine solche Heilige (Ge-



176

trudis, Scholastica, Fides). Analecta Bollandiana 59 (1941) 279. Nicht
hierher gehört die theologische Tugend-Trilogie : Spes (bzw. Sapien-
tia), Fides, Caritas, die sich in einigen Litaneien findet.

Florin begegnet uns nur in der Disentiser Litanei des 12.
Jahrhunderts und in der Tegernseer Litanei um die Mitte des 11.
Jahrhunderts (Willibrorde, Nicolae, Ursicine, Florine, Trophane [= Tro-
phime], Niceti usw.) Analecta Bollandiana 54 (1936) 35. Seine

Verehrung breitete sich besonders aus, nachdem der Priester Hartpert,
der 930 von König Heinrich I. die Florinuskirche in Remüs erhalten
hatte, Reliquien nach Koblenz und Schönau, Orte der Diözese Trier,
geschenkt hatte. Bündner Monatsblatt 1940, S. 162-163, und 1941,
S. 311 ff. Seitdem figuriert der Heilige vielfach in Kaiendarien
(Einsiedeln, Regensburg 10. Jahrh., Trier 10./11. Jahrh., Eichstätt 1 i.Jh.).
Munding 135. Weiteres unter Lucius.

Gallus fand als Schüler des hl. Kolumban und als Stifter der
berühmten Galluszelle weithin Verehrung. Deshalb steht sein Name
nach dem des hl. Columban in manchen Litaneien (Corbie, Köln
9. Jahrh., Freising, Utrecht, Münstereifel 10. Jahrh. usw.). Zum Kult
siehe Munding 121 und Sankt Gallus, Gedenkbuch, 1952, S. 50 f. 56. f.

Hylaria figuriert nur in wenigen Litaneien, so in Münstereifel
10. Jahrh., Tegernsee 11. Jahrh., Einsiedeln 11. und 12. Jahrh. Man
möchte fast glauben, es handle sich in Disentis um einen Einfluß der
Meinradsabtei. Im Gegensatz zu Tegernsee und Münstereifel folgt
in Disentis wie Einsiedeln auf die hl. Hylaria die hl. Afra, zu deren

Augsburger Kreis sie gehört. Munding 87. Disentis feierte im 12.

Jahrhundert jeweils am 7. August diese Martyrinnen mit einem
liturgischen Vollfest und erwähnte auch die hl. Hylaria in einer Oration
(Cod. Sang. 403, S. 154).

Leodegar wurde seit der karolingischen Zeit weitgehend verehrt.
Munding 115, 165. Trotzdem findet sich der Heilige in nicht so vielen
Litaneien (Corbie, Reichenau 9. Jahrh., Lobbes 10 Jahrh., Tegernsee

11. Jahrh., Engelberg und Muri 12. Jahrh.). Disentis ehrte St.

Leodegar mit einem Fest von 12 Lektionen (2. Oktober). Daß der Heilige
als Kirchenpatron von Waltensburg im 12. Jahrhundert noch nicht
in Betracht kommt, darüber'Siehe Poeschel, Die Kunstdenkmäler des

Kantons Graubünden IV. 321-322.
Lucius, der rätische Heilige, wurde seit karolinigischer Zeit immer

mehr-verehrt. Munding 139. Außer der Disentiser Litanei des 12. Jahr-



177

hunderts nennen ihn nur noch zwei Litaneien, die von Freising und
Tegernsee. Die Litanei von Freising stammt aus der 2. Hälfte des 10.

Jahrhunderts und erwähnt zuerst « Emmeramme, Luci, Albane,
Desideri», dann «Antoni, Paule Goar, Servati, Valeri, Luci, Libertine,
Damase». Unser rätischer Lucius wurde in früher Zeit nie als Märtyrer
verehrt, dürfte daher in der zweiten Reihe genannt sein. Über Emerita

in der gleichen Litanei siehe oben. Analecta Bollandiana 54 (1936)
26-27. Die zweite Litanei stammt aus Tegernsee und datiert aus der
Mitte des 11. Jahrhunderst. Auch sie nennt den Namen zweimal, zuerst
«Nicomedes, Menna, Luci, Geminiane» und später «Galle, Magne,
Luci, Asteri, Richari». Auch hier müssen wir den Churer Heiligen
wiederum unter der letzten Serie der Confessores suchen. In der
gleichen Litanei finden wir auch den Remüser Florin. Analecta Bollandiana

54 (1936), 32, 34-35.
Die Litanei von Tegernsee scheint uns deshalb wichtig zu sein, weil

genau zur gleichen Zeit, um die Mitte des 11. Jahrhunderts, die heiligen

Lucius und Florin ebenfalls auftreten, nämlich zusammenhaft im
Libera nos einer Churer Messe (Stephano, Laurentio, Lucio, Fiorino,
Felice). Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 1928, S. 196. Daher

muß man nicht zur Urkunde von 1288 Zuflucht nehmen, die von
den beatorum confessorum Lucii et Florini, patronorum nostrorum
spricht, sondern kann die beiden Heiligen schon im 11. Jahrhundert

als faktische Bistumsheilige ansehen. Mohr, Cod. dipi. II S. 50
Nr. 40.

Magnus, ein Mönch von St. Gallen und Gründer der Abtei
Füssen, der im 8. Jahrhundert lebte, aber später (etwa von 850 an)
als Schüler des hl. Kolumban und Genosse des hl. Gallus betrachtet
wurde, fand eine ziemliche Verehrung. Munding 102-103. Dazu
Lexikon für Theologie und Kirche 6 (1934) 787. Deshalb nennen ihn
auch manche Litaneien, so Freising 10. Jahrh., Tegernsee, St. Gallen,
Einsiedeln 11. Jahrh., Muri und Engelberg 12. Jahrhundert.

Maria Magdalena steht nicht in den alten Litaneien. Erst im
11. Jahrhundert finden wir sie in den Anrufungen von S. Germain
des Prés, dann in der Litanei von Einsiedeln, doch als Nachtrag, weiter
im 12. Jahrhundert in den Litaneien von St. Gallen, Engelberg, Gent,
Muri. All das stimmt zur Tatsache, daß der Kult erst dann sich rasch

verbreitete, als im Kloster Vézelay um 1050 ihre Gebeine auftauchten.

Munding 80-81, Tüchle 121.



178

Mauritius und Genossen sind Gemeingut der Litaneien. Verehrt

wurde der Walliser Heilige in Rätien schon früh, wie die Kirche
des hl. Mauritius in Cumbels (Lugnez) im 9. Jahrhundert belegt.
Poeschel IV. 150. Doch der besondere und feierliche Kult des Heiligen

kam erst um die Jahrtausendwende über Einsiedeln nach Disentis.
Natalia war eine Heilige aus Nikomedien, deren Reliquien um

600 nach Rom kamen. Sie ist die Gemahlin des Märtyrers Hadrian
von Nikomedien, dem Papst Honorius I. (625-38) die Kirche S.

Adriano al Foro weihte. Lexikon für Theologie und Kirche 4 (1932)
774 und Tüchle 127. Den hl. Hadrian feierte Disentis liturgisch im
12. Jahrhundert jeweils am 8. September, nicht aber die hl. Natalia.
Außer in der Litanei von Disentis im 12. Jahrhundert finden wir die

Heilige noch in der von Soissons Ende 8. Jahrhundert (Radegundis,
Nadalia, Abra Afra) und von Freising 10. Jahrh. (Regula, Natalia,
Affra), in welch letzterer auch der hl. Hadrian, der Gemahl der
Heiligen, erwähnt wird. Auffälligerweise hat auch Disentis eine ähnliche
Reihenfolge wie Freising (Afra, Regula, Natalia). Nicht hierher
gehört die Litanei von S. Germain des Prés 11. Jahrh., in welcher wohl
eine Nathalia vorkommt, die aber zusammen mit Liliosa, Georg und
Aurelius zu den Märtyrern von Cordoba zählt, deren Reliquien 858
nach S. Germain gebracht wurden. Analecta Bollandiana 62 (1944),
149, 15°, I53~I54-

Nikolaus fehlt in den alten Litaneien des 9.-10. Jahrhunderts, da
dessen Verehrung erst durch die byzantinische Prinzessin Theophano,
die 972 Otto II. geheiratet hatte, im Abendland weiter verbreitet
wurde und dann durch die Übertragung von Reliquien nach Bari
1087 großartig sich entwickelte. Tüchle 127-128. Wir finden den

Heiligen in den Litaneien von Tegernsee und Einsiedeln im 11.
Jahrhundert, in St. Gallen im 11./12. Jahrh. und in Muri und Engelberg
im 12. Jahrhundert. Disentis verehrte den Bischof von Myra im 12.

Jahrhundert mit einem Officium von 12 Lektionen. Vermutlich galt
der Heilige als Schutzpatron der Pilger.

Othmar, der Gründer des benediktinischen St. Gallen, welcher

759 im Exil auf der Rheininsel Werd starb, erfreut sich einer nicht
kleinen Verehrung, besonders seit der letzten feierlichen Translation
von 867. Munding in, 134. Daher begegnet uns sein Name auch
in einigen Litaneien, so in Freising 10. Jahrhundert, Einsiedeln und
St. Gallen 11. Jahrhundert usw.



179

Petronilla, Jungfrau und Martyrin des i. Jahrhunderts in Rom,
wurde besonders durch die liturgischen Kaiendare bekannt. Wir finden
sie bereits 741 als Nebenpatronin des Klosters Lützelau im Zürichsee.

793 besaß die Abtei Lorsch Reliquien der Heiligen. Pfäfers barg solche
sowohl um 880 in der Abteikirche als auch um 900 in der Kirche
St. Evort. Die hl. Petronilla begegnet uns in vielen alten Litaneien
(Soissons Ende 8. Jahrh., Köln, Reichenau, St. Denis 9. Jahrh., Trier
9./10. Jahrh. usw.). Bemerkenswert ist nur, daß im 12. Jahrhundert
St. Gallen im Sterbegebet und Engelberg in der Allerheiligen-Litanei
die Heilige nicht aufzählt. Im Gegensatz zu St. Gallen, das die hl.
Petronilla schon um 900 liturgisch verehrte, kannte Disentis im 12.

Jahrhundert sie im liturgischen Kalendar nicht. Munding 63, Tüchle
131 ; Hecker CL, Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau
im Mittelalter, 1946, S. 114; Perret 51, 63.

Placidus und Sigisbert kommen außer in Disentis in keiner
andern Litanei des 8.—12. Jahrhunderts vor, soweit bis jetzt bekannt
ist. In Disentis folgt Placidus als Märtyrer auf Georg, Sigisbert als

Bekenner und Mönch auf Gallus.

Regula begegnet uns schon in frühen Litaneien: Köln 9. Jahrh.,
Trier 9./10. Jahrh., Freising, Münstereifel 10. Jahrh., Egbert-Psalter
10./11. Jahrh., Tegernsee, S. Germain des Prés, Einsiedeln 11. Jahrh.,
Engelberg 12. Jahrh. Es kommt manchmal Regula ohne Felix vor.
Für Disentis hatte die Regulakirche in Chur, die schon in frühmittelalterliche

Zeit existiert haben dürfte, wohl keine große Bedeutung.
Siehe oben Felix.

Sigismund und Genossen finden wir in den Litaneien nicht
oft (Reichenau 9. Jahrh., Tegernsee 11. Jahrh., Einsiedeln 11. und
12. Jahrh.). Disentis verehrte den burgundischen König auch keineswegs

liturgisch. Der hl. Sigismund (f 523) wurde im Frühmittelalter
für Fieberheilungen vielfach angerufen. Munding 55.

Ulrich, Bischof von Augsburg, gestorben 973, heiliggesprochen
993. Vermutlich kam seine Verehrung durch die Einsiedler Äbte um
die Jahrtausendwende nach Disentis. Sein Kult war im 11./12.
Jahrhundert sehr verbreitet, galt er doch schlechthin als Reformbischof.
Munding 75; Tüchle 140. In den Litaneien erscheint er in Tegernsee
11. Jahrh., Einsiedeln und St. Gallen 11. und 12. Jahrh., Muri und
Engelberg 12. Jahrh. Disentis verehrte ihn auch liturgisch im 12.

Jahrhundert, jedoch nicht mit einem Vollofficium.



i8o

Valentin, der zweitletzte der Martyrerheiligen, findet sich in
den Litaneien der vier schweizerischen Klöster St. Gallen, Einsiedeln,
Engelberg und Muri nicht. Es dürfte sich um jenen römischen Märtyrer

Valentin des 3. Jahrhunderts handeln, den Disentis im 12.
Jahrhundert mit 12 Lektionen am 14. Februar feierte. Munding 37. Und
doch fragt man sich, warum gerade dieser Heilige in der Allerheiligen-
Litanei aufgeführt werden soll. An sich kommt hier der hl. Valentin
von Mais, dessen Fest am 7. Januar fällig war, deshalb nicht in
Betracht, weil er kein Märtyrer war. Disentis feierte ihn im 12.

Jahrhundert, soviel wir wissen, nicht liturgisch. Aber die Namensgleichheit

der beiden Valentine hat schon manche Identifikationen
veranlaßt. Dazu erhielt der rätische Valentin eben um 1120 eine zügige
Legende. Ferner war er Patron der Pilger und Hospize. 1140 ist ein
hospitale s. Valentini im Dekanat Mals, also beim Reschenpaß,
nachweisbar. So dürfte man auch daran denken, daß der rätische
Pilgerpatron damals auftrat, als die Lukmanierstraße unter den Staufen-
herrschern, vor allem unter Barbarossa, eine Hochkonjunktur erlebte.
Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols, 1928, S. 212 ff. 219. Schei-
willer O., Der hl. Valentin, Zeitschrift für Schweizer Kirchengeschichte

1940, S. 1-13.
Verena läßt sich in den Litaneien von Freising io. Jahrh.,

Psalterium Egberti 10./11. Jahrh. und in unseren schweizerischen
Klöstern Einsiedeln 11. und 12. Jahrh. sowie Muri und Engelberg 12. Jh.
nachweisen. Auffälligerweise fehlt ein Beleg aus St. Gallen. Vermutlich

kam der Verena-Kult im 10./11. Jahrhundert durch die Einsiedler
Festvermehrung nach Disentis, das die Heilige von Zurzach im 12.

Jahrhundert mit 12 Lektionen feierte. Dazu Reinle Ad., Die hl.
Verena von Zurzach 1948, S. 20, 88.

Walburga findet sich in einigen Litaneien, so in Freising 10. Jh.,
Psalterium Egberti 10./11. Jh., Einsiedeln 11. und 12. Jahrhundert,
St. Gallen, Muri, Engelberg 12. Jh. Die Verehrung der angelsächsischen

Äbtissin des 8. Jahrhunderts kam über Eichstätt, wohin ihre
Gebeine übertragen wurden, nach Einsiedeln und von dort nach
Disentis, das im 12. Jahrhundert nicht nur ihren Todestag (25. Febr.),
sondern auch ihren Translationstage (1. Mai) in einfacher Form
feierte.

Zeno findet sich in unserem Litaneienmaterial nur in Freising
10. Jh., Tegernsee 11. Jh. und Einsiedeln 11. und 12. Jahrhundert. Es



I.I
fällt auch auf, daß sich der Heilige nicht im Disentiser Festkalender
des 12. Jahrhunderts feststellen läßt. Da es sich um einen wichtigen
Heiligen Rätiens handelt, müssen wir weiter ausholen.

Der Heilige lebte in Verona, dessen Bischof er war und wo er auch
starb am 12. April zirka 380. Verona hing mit Rätien durch vielfache
Beziehungen zusammen. Vgl. Bruckner, Scriptoria medii aevi
Helvetica i (1935) 14 f. 17. Anm. 32. Der Kult verbreitete sich sehr früh,
erzählt doch schon Gregor I. (j 604) in seinen Dialogen (III, 19), wie
der hl. Zeno seine Verehrer gegen die Wasser der Etsch schützte. Den
Zeno-Kult förderte der Freisinger Bischof St. Korbinian (zirka 700),
der auf dem Zenoberge bei Meran sein Grab haben wollte. Daher wird
ja auch 769 bereits eine Zenokirche im bayrischen Isen erwähnt.
Bauerreiß R., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 143. Das Zeno-
Patrozinium finden wir auch zu Campione (Tessin) 756 erwähnt.
Gruber E. in Zeitschrift für Schweizer Kirchengeschichte 1939, S. 278.
Man würde erwarten, daß der Name in Oberitalien und Rätien
verbreitet ist. Wir finden aber unter den 40 000 Mönchsnamen des

Reichenauer Verbrüderungsbuches aus meist karolingischer Zeit nur
einen Mönch, und dieser diente Gott im 9. Jahrhundert im Kloster
Nonantula. Im St. Galler Verbrüderungsbuche ist uns für das gleiche
Säkulum ein Mönch in Disentis belegt (Zino). Im Liber Confraterni-
tatis von Pfäfers begegnet uns in späterer Zeit ein Wohltäter Zenno.
MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 32, 180, 375.
Anfänge von Disentis 1931, S. 23. Wahrscheinlich Dotationsgut des um
740 gegründeten Klosters Pfäfers war die Kirche von Ladir, die dem
hl. Zeno geweiht war und die, wenn auch ohne Nennung des Patrons,
bereits im Reichsurbar des 9. Jahrhunderts erscheint. Poeschel IV. 78.
Pfäfers besaß ja auch um 880 Reliquien des Heiligen. Perret 52.
Vielleicht stammten diese von Verona selbst, wo Anfang des Jahrhunderts
die Gebeine des hl. Zeno erhoben wurden und wo auch das alte Zeno-
kloster wieder hergestellt wurde. Gruber in Zeitschrift für Schweizer

Kirchengeschichte 1939, S. 278. Im 10. Jahrhundert scheint der
Heilige in das Kalendar von Mailand aufgenommen worden zu sein,

wo er jedenfalls im 11. Jahrhundert gut bezeugt ist. Heiming O. in
Colligere Fragmenta (Festschrift Dold) 1952, S. 235. Im 13.
Jahrhundert finden wir im Gebiete von Mailand zu Ehren des hl. Zeno
18 Kirchen und 3 Altäre. Liber notitiae Sanctorum Mediolani, ed.

Magistretti-Villard 1917, col. 407. Aber auch nördlich der Alpen ver-



l82

breitete sich der Kult, nachdem Reliquien des Veroneser Bischofs 1052
nach Ulm übertragen wurden, von wo solche dann in das reichenau-
ische Radolfszell und in andere Kirchen kamen. Im Hochmittelalter,
zur Zeit unserer Litanei, kannte man den hl. Zeno infolge Reliquien
in Allerheiligen (1064), Zwiefalten (1109), Salem (1174), Weißenau
(1185). Tüchle 146; Munding 140. Die Kultur der Abtei Reichenau

1925, S. 348 und bes. 434. Aber die Disentiser mahnte immer der
Patron des nahen Ladir an den Heiligen von Verona. Und in dieser
Stadt bestätigte Papst Lucius III. dem Kloster 1185 seinen Besitz.
Bündner Urkundenbuch I Nr. 426. Somit war die Heimat des Heiligen

in jeder Hinsicht den Disentiser Mönchen bekannt.

III. Exkurs über ein Zitat des Cod. Sang. 403
Am Schlüsse unserer Ausführungen über die Allerheiligenlitanei

angelangt, soll noch eine Rubrik des Codex Sang. 403 näher untersucht

werden, die noch P. Germain Morin sei. enträtselt hat. Es

handelt sich um eine Bemerkung, die für den Geist des ganzen Werkes

typisch ist, die aber nur Spezialisten der mittelalterlichen Liturgie
interessieren kann. Am Schlüsse der Laudes-Antiphonen des letzten
Adventssonntages (dominica proxima) steht folgende Mahnung:
Clama sic incipitur, ut ante uigiliam natal (is) domini finiatur. Nam
illi male dicunt, qui putant, quod in iiii or temporibus debeat incipi,
sed romanus ordo praecipit, quod supradicto modo sic debeat cantari
(Cod. Sang. 403, S. 352). Der Schreiber erklärt also, warum er die

Responsorien-Gruppe Clama usw. noch nicht am Quatember
angefangen habe. Kurz daraufbringt der Codex die Serien von 12 Re-

sponsorien: Infra ebdomadam. Clama in fortitudine, qui annuncias

pacem in Yerusalem, die civitatibus Iudae et habitatoribus Syon : ecce
deus noster, quem expeetabamus aduenit. V. Ecce dominator. Dann
folgen die übrigen Responsorien : Orietur stella ex Yacob, ferner
Modo ueniet usw. Die Frage ist, auf was für einen Ordo Romanus
sich der Schreiber stützt. Unter den Ordines Romani findet sich nur
im Ordo officiorum ecclesiae Lateranensis, welchen der Prior der
Lateranbasilika Bernhard spätestens 1145 geschrieben hat, etwas
Ähnliches. Er setzt den Beginn der Clama-Gruppe auf den 17. bzw.
18. Dezember an.27 Nun berichtet auch Amalarius von Metz (f 850),

Bernardi Ordo Officiorum ed. L. Fischer, 1916, S. 7.



183

daß ein Responsorium der Clama-Gruppe in Gallien am 18. Dezember,

in Rom aber am 24. Dezember gesungen wurde.28 Beide Quellen
sind also gegen den Brauch, die betreffenden Antiphonen schon am
Quatember zu nehmen. Anderseits scheinen sie nicht von unserem
Codex gekannt worden zu sein, der ja von diesen Terminen nicht
ausdrücklich spricht. Vielmehr benützte unser Schreiber fast wörtlich
genau das Kapitel 32 des Micrologus de ecclesiasticis observationi-
bus: Quidam historiam: Clama et quarta feria hiemalis jejunii omni
anno incipiunt, etiansi adhuc duodecim dies usque ad Nativitatem
Domini remaneant. Aestimant enim, hanc historiam pro eodem je-
junio esse institutam, sed falluntur. Si enim Romana auctoritas illam
ad hoc institueret, ante Dominicam vacantem, id est Canite tuba,
hanc quoque sicut diurnalia eiusdem jejunii officia collocaret. Ferner
fügte der Micrologus hinzu : Patet ergo hanc historiam non pro je-
junio, sed potius ad hoc esse institutam, ut proxima hebdomada ante
Nativitatem Domini, sicut et ante Pascha, tanto plus in officiis ha-
beat (habeatur), quanto vicinior Dominicae solemnitati existât.
Nam et Antiphonarius hoc innuere videtur, qui historiam: Canite
tuba proximam Dominicam ante Nativitatem vocat, et hanc, id est

Clama infra hebdomadam eiusdem Dominicae canendam subsequen-
ter innuit (insinuât), singulis feriis singulas matutinales laudes attri-
buens.29 Als Verfasser dieses Micrologus gilt Bernold von
Konstanz (f 1100), zuerst Priester an der Konstanzer Kirche, dann
Mönch von St. Blasien und schließlich zu Allerheiligen in
Schaffhausen. Er vertrat das kirchliche Reformprogramm Gregors VII. und
setzte sich in maßvoller Weise für die römische Meßordnung ein. Bei
den damaligen Beziehungen der Klöster Einsiedeln, Muri und Engelberg

mit St. Blasien konnte das Werk leicht auch dem Compilator
unseres Codex bekannt werden. Nun sagt er allerdings nichts von
einem Micrologus, wohl aber von einem Ordo Romanus. Die Schwierigkeit

löst sich leicht, nannte doch schon Honorius von Autun um
1130 den Micrologus einen Ordo Romanus und ein Murenser Codex
aus dem 12. Jahrhundert spricht ebenfalls vom «Romanus ordo, qui
vocatur Micrologus». Die Handschriften von Rom. Wien und München

weisen diese Bezeichnung (Missa Romana oder Ordo Romanus)

28 Migne, Patrologia latina 105, col. 1264.
29 Migne, Patrologia latina 151, col. 1004.



184

ebenfalls auf.30 Mithin besteht wohl kein Zweifel, daß die Quelle unserer

Stelle Berno von Konstanz gewesen ist. Das Zitat kann für die

päpstlich-römische Einstellung der Disentiser verwertet werden, aber

nur auf indirekte Weise, ohne einen unmittelbaren Einfluß von der
Tiberstadt über den Lukmanierweg nahezulegen. Übrigens siegte
dann doch die nichtrömische Gewohnheit, die bis heute im Breviere
das Clama-Responsorium am Mittwoch der Advents-Quatember
ansetzt.

Aus dem Leben und Wirken eines Bündner Pfarrers

Von Peter Dalbert, Ing. Chur

In den Jahresberichten der Historisch-antiquarischen Gesellschaft

von 1930, 1934, 1935, 1938 und 1945, sowie im Bündner Monatsblatt
von 1917 und 1936 hat Herr Dekan Dr. Jak. Rud. Truog in Jenaz ein
reiches historisches Material zusammengetragen über die Evangelischrätische

Synode und die Pfarrer der evangelischen Gemeinden
Graubündens und seiner ehemaligen Untertanenlanden, die von der
Reformation bis zum Jahr 1935 daselbst gewirkt haben. In diesen
Publikationen fand ich auch einige der wichtigsten Daten über das Leben
meines Urgroßvaters, Pfarrer Mathias Janki von Waltensburg, dem ich
nicht bloß der verwandtschaftlichen Beziehungen wegen, sondern
auch in Anerkennung seiner hohen christlichen Gesinnung wegen
eine kurze Lebensbeschreibung widmen möchte.

Mathias Janki ist am 23. Januar 1760 in seiner Heimat Waltensburg

als Sohn einer wackern Bauernfamilie geboren. Das Leben in
seinem Heimatdorfe auf lichter Bergeshöhe über dem Talboden,
umgeben von einer leuchtenden Gebirgswelt, konnte nicht ohne Einfluß
auf die empfindsame Seele des jungen Mathias sein. Waltensburg als

isolierter Posten des Protestantismus im katholischen Oberland, eine

Kirchgemeinde, in der man in den Zeiten blutiger Parteikämpfe für
den Weiterbestand seines Glaubens zitterte, hatte ein ernsteres
religiöses Leben als manche andere reformierte Gemeinde unseres Lan-

30 Morin G. in Revue Bénédictine, 1891, S. 385 ff, bes. 387. Franz Ad., Die Messe
im deutschen Mittelalter, 1902, S. 414-416.


	Eine Allerheiligen-Litanei mit rätischen Heiligen aus dem 12. Jahrhundert

