
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1953)

Heft: 2-3

Artikel: Zu Disentiser Musikgeschichte in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


73

den Tod eines Kindes » mit Eichendorff. « Auf meines Kindes Tod »

Salis gehört zu jenem lyrischen Typus, der seine Stimmung, wie Max
Kommerell sagt, auf dem Wege zur Sprache gewissermaßen verschüttet:

«Statt daß er die Worte selbst nach dieser Stimmung stimmte,
verständigte er uns durch seine Worte über die Stimmung, von der
er zeugen will. »15 Manches der langatmigen Gebilde ist wohl Lavaters
oder Gellerts geistlichen Liedern ebenbürtig, aber das bedeutet ein
bescheidenes Lob, wenn man bedenkt, wie oft das religiöse Lied von
Paul Gerhardt bis Rudolf Alexander Schröder den Rang des Kunstwerkes

erreicht hat. Biographisch gewertet jedoch sind Salis' Gedichte
das überzeugendste Dokument seiner wachsenden Verinnerlichung,
seiner christlichen Ergebung und Frömmigkeit.

Zur Disentiser Musikgeschichte in der 2. Hälfte
des 18. Jahrhunderts

Von P. Iso Müller

I. Die konzertante Kirchenmusik
Als Abt Bernhard Frank von Frankenberg (1742-1763) mit

fein frisierter Perücke auf dem Haupte und glänzend weißen Spitzen
an seinem Mozett nach Disentis kam, da empfingen ihn feierliche
Orgelklänge, Figuralgesang und Orchestermusik.1 Für das stille
Bergkloster begann das Zeitalter des galanten Rokoko. Nicht als ob es dem

Abte, einem früheren Mönche der Abtei St. Gallen, der sich in Rom
das kirchenrechtliche Doktorat erworben und in St. Gallen lange
Jahre das Offizialat (Generalvikariat) verwaltet hatte, an monastischen.

Sinn und kirchlicher Frömmigkeit gefehlt hätte. Aber der
Geschmack der Zeit und die Lebensformen der Aufklärung drangen auch
ins Kloster und dessen Schule ein. Wie bezeichnend ist es ja, daß der
gleiche Abt die Orgel, die sich früher im Chore beim Hochaltar
befand, auf die Rückempore versetzen ließ, wo nun auch Chorstallen für

15 M. Kommerell, Gedanken über Gedichte. Frankfurt a. M. 1943, S. 33.
1 Stiftsarchiv Einsiedeln (Kongregation) : Acta Monastcriorum Einsidl. Fabar. Diser-

tin. Archiv S. G. Nr. 404, S. 667, P. Beat Keller an Abt Coelestin. 16. Febr. 1743: majori
Organo consonante. Hymnum Abrosianum, quem Chorus majori Organo alternantibus
voeibus ac Instrumentis musicis ad finem usque perduxit.



74

die Mönche eingerichtet wurden.2 Diese Umstellung erleichterte
konzertmäßige Aufführungen, trennte aber auch in sichtbarer Weise die
Mönche vom Altare.

Abt Bernhard knüpfte die Beziehungen zu St. Gallen, das
damals in Wissenschaft und Kultur hoch in Ehren stand, enger. So fanden

nun auch sanktgallische Musikalien den Weg schnell nach Disentis.

Wenn wir uns die vergilbten Handschriften des Klosters ansehen,
da erleben wir auch bald Überraschungen. Wir finden da gleich 12

Messen für 4 Stimmen (Solo und Chor) und Orgel, die der St. Galler
P. Johann Baptist Wohlgemuth seinem Dekane auf Neujahr
1748 gewidmet hat. Leider ist bei uns nur noch die Organo-Stimme in
beziffertem Generalbaß vorhanden, sicher aber hatte man früher auch
die Singstimmen, da sich ja mit der Orgel allein das Ganze keineswegs
spielen ließ.3

Die St. Galler Benediktiner schrieben aber nicht nur selbst

Tondichtungen, sondern druckten auch in ihrer berühmten Offizin die

Kompositionen anderer Musiker. So verlegten sie 1754 die Adoratio
Dei per XV Offertoria Solemnia für Figuralgesang mit Instrumentalbegleitung

(opus III) von P. Johann Evang. Schreiber, eines

Zisterziensers von St. Urban, der sich als sehr tüchtiger und fruchtbarer

Musiker sogar über die Grenzen der Schweiz bekannt gemacht
hatte.4 Hier begegnen wir dem ausgesprochenen konzertanten Stile der
Zeit, wie schon die Rezitative und Arien, die Duette und Chöre
zeigen. Das 13. Offertorium pro omni tempore weist den Text des Hohen
Liedes auf: « Ich bin krank vor Liebe. Ach, wohin ging doch der
Geliebte?» (Amore langueo, ah, quo dilectus meus abiit?) Dieses
Offertorium kann nach den Angaben des Komponisten «mit einem Echo
ausgeführt werden; dabey müssen aber alle Instrumenten auf dem
bezeichneten Tact so lange still halten, bis nach vernünftig angebrachtem

Wiederhall die Singstimm mit denen Instrumenten fortfahren
kan.» Der damalige Brauch wollte es auch, daß die Stücke zu lange
waren und gleichsam sich nur allzusehr vordrängten. Der Komponist

2 Pieth-Hager, Pater Placidus Spescha 1913, S. 62. Mit der Verlegung der Orgel hängt
vielleicht zusammen, daß der Einsiedler Laienbruder Paul Fäustle 1752 per Expreß für die
Orgelausbesserung nach Disentis verlangt wurde und auch 1755 wiederum ins Bündner
Kloster kam. Henggeler R., Profeßbuch von Einsiedeln, 1933, S. 403.

3 Weiteres siehe Henggeler R., Profeßbuch von St. Gallen, 1929, Nr. 486.
4 Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens II. 3 (1881) 218/219. Schubiger

A., Pflege des Kirchengesanges, 1873, S. 49. Geschichtsfreund 1947, S. 112/113.



75

gibt wohlweislich die Erlaubnis, «nach belieben die Aria oder Duetto
fürlich auszulassen». Um die Worte der Gesänge besser zu
verstehen, ließ er Orgel, Clarin (hohe Trompete) und Pauken weg, durch
welche «der Concept des Componisten samt dem Text
unverständlich gemacht wird». Wo man sie aber dennoch «in großen
Kirchen bey vielen Stimmen» wünscht, stehen sie auch schon zur
Verfügung. Sicher hat man dieses Werk Schreibers bei uns aufgeführt,
denn die Stimmen sind in blumigen Rokoko und bunten Tönungen
eingebunden und da und dort mit Textänderungen versehen. So

modelte man ein Weihnachtsoffertorium auf das Neujahrsfest um und
schmuggelte eine fürstäbtliche Gratulation hinein (Vivat sospes coeli-
tus Princeps clementissimus). Man wird dieses letztere Stück vielleicht
außerhalb der Kirche aufgeführt haben. Im übrigen wollten die Disentiser

Musikanten sowohl die Stimmen des Gesanges wie des Orchesters

vollständig ausnützen, wie uns noch die erhaltenen Exemplare
belehren: Canto Sopran), Alto, Organo, Viola, Violino I und II
sowie Violoncello (nur noch Deckel), dazu noch Clarino (ungebunden).

Wir vermissen also nur Tenor und Basso sowie, sofern man
Freude hat, die Pauken. Schreibers Offertorien sind die ersten uns
sicher bekannten Orchesteraufführungen in Disentis.

Ein Schüler St. Gallens und ein Freund der schweizerischen
Benediktinerklöster war der Luzerner Hoforganist Franz Josef Leonti
Meyer von Schauensee, der bedeutendste Komponist seiner
Zeit auf schweizerischem Gebiete. Für seine Geistesrichtung sind neben
seinen 40 Arien vor allem typisch seine 32 Antiphonae Marianae, die
er 1757 bei Johann Jakob Lotter in Augsburg herausgab. Es handelt
sich um 12 Salve Regina, 6 Alma Redemptoris Mater, 6 Ave Regina
coelorum und 8 Regina coeli, die er unter dem bezeichnenden Titel
«Süßklingende marianische Lieder des honigfließenden Lehrers» (St.
Bernhard) herausgab (Cantica Doctoris Melliflui Mariano-Dulci-
sona). Wie gerade das erste Salve Regina zeigt, liegt hier der konzertante,

opernhafte Stil vor, der sinnenfällige Ausdruck einer spielfreudigen

und empfindsamen Zeit, die es liebte, ihre Gefühle in reichen und
unruhigen Solomelodien auszusprechen.5 Wir besitzen von diesen 32

Antiphonen nur Soprano und Basso, Organo und Timpano, so daß

5 Über Meyer siehe Saladin J. A. im «Geschichtsfreund» 1947, S. 95-123, dazu Eugen
Koller, Franz Josef Leonti Meyer v. Schauensee, Leipzig 1922, wo S. 73-75 und 111-114
die 32 Antiphonen musikästhetisch analysiert sind.



76

uns also Violin und Viola, Flauto (Oboe) und Trompeten (Cornett)
verloren gegangen sind. Sicher hat man die Kompositionen des bekannten

Luzerner Organisten benützt, denn das dritte Salve und das vierte
Alma sind auf Incarnatus-Texte überschrieben. Die Stimmen unseres

Opus sind mit den Werken gleichzeitiger Komponisten (Kobrich und
Kraus) zusammengebunden.

Wie die Kompositionen Meyers zeigen, fand damals ein reger
kultureller Austausch zwischen der Nordostschweiz und Süddeutschland
statt. Sein erstes Werk ließ der Luzerner Tondichter in St. Gallen
drucken, dann aber die Antiphonen in Augsburg. Umgekehrt gab die
st. gallische Klosterdruckerei 1762 die acht Missae Solemnes des

Priors von Metten, P. Lambert Kraus, heraus, nachdem diese freilich

schon 1760 in Augsburg eine Erst-Edition erlebt hatten (Opus 1).

In der Vorrede versichert Kraus seine Leser, daß er dieses sein erstes

Werk nicht gern veröffentlicht habe «in jetziger Zeit, wo die Kritik,
wie die Musik, auf das höchste gestiegen und der zärtliche Geschmack

nur außerordentliche Künste verlanget». Er mahnt die Chordirektoren,

daß «sie ihnen die angezeigten Presto, Vivace, Allegro,
Andante, Adagio wie auch die Piano und Forte wollen anbefohlen seyn
lassen, deren Unterscheid einer gantzen Musik ein anderes Weesen

geben kann». Die Kompisitionen des Mettener Mitbruders sind
die erste volle Orchestermesse, die für Disentis nachweisbar ist. Denn
ohne Zweifel führte man hier einige Messen davon auf, sind doch die
verschiedenen noch erhaltenen Stimmen recht hergenommen. Wir
besitzen die Hefte für die Sänger (Canto, Alto, Tenore, Basso) und für
Violino I und II, Clarino I und II sowie das Organo. Im Clarino II
sind Melodien für die Flöte handschriftlich eingetragen.

Offensichtlich gefiel in Disentis der Stil des bayrischen Benediktiners,

weshalb man auch dessen weitere Werke verlangte. P. Lambert
gab 1764 bei Matthaeus Rieger in Augsburg 8 Litaneien (Opus III) mit
ebensovielen Tantum ergo heraus, und zwar für vierstimmigen Chor
und Instrumentalbegleitung (2 Violine, 2 Flauto, 2 Clarini, Pauken,
2 Cornett ad libitum und Generalbaß). Der Komponist gestattete, wie

er im Vorwort sagt, die Flöte durch Violinen mit Sordinen zu
ersetzen. Disentis besitzt leider nur noch die Organo-Stimme, die dazu
noch mit Werken Kobrichs zusammengebunden ist. Auf alle Fälle
zeigen die Werke des Mettener Musikers wohl den konzertanten Stil
der Zeit, also eine verweltlichte Kirchenmusik. Die Oper in der Kirche



77

Aber diese sinnenfällige Kunst zersetzte nicht den Geist des Komponisten,

der nicht nur Pfarrer, Novizenmeister und Prior, sondern später
auch Abt wurde. Gerade seine lauretanischen Litaneien wollen, wie
der Titel betont, nichts anderes sein als ein inniges Lied der Muttergottes

(Alauda Mariae praeconia festive et pie cantans).6
Nachdem einmal die Orchestermessen eingeführt waren, beliebten

sie auch weiterhin. Neben P. Lambert Kraus rückte Johann Anton

Kobrich, Organist der Pfarrkirche zu Landsperg, der alle seine

hier in Betracht kommenden Werke bei dem uns schon bekannten
Musikverlag Johann Jakob Lotter in Augsburg herausgab. Die 1771

gedruckten 6 Missae Solemnes (Opus XXVI) sind wirklich ad moder-
num genium gedacht, deren Solo und Duette aber entgegen dem
Vorworte der «Majestät des Kirchen-Stylus» keineswegs entsprechend.
Erhalten sind uns nur wenige Stimmen (Canto und Basso, Organo und
Tympano), so daß wir Alto und Tenore, dann die beiden Violinen,
Viola, 2 Clarini, 2 Cornette sowie das Cello vermissen. Hineingeklebte
Ergänzungen in den vorhandenen Stimmen beweisen, daß man die
Editionen nicht nur kaufte, sondern auch benützte. Der fleißige Organist

und Komponist beschenkte übrigens die musikfreudige Welt schon
wieder 1772 mit einem neuen Werke, seinen 9 Offertoria solemnia
stylo moderno accomodata für vierstimmigen Chor und
Orchesterbegleitung (Opus XXVIII). Leider besitzt unser Kloster nur noch
das Organo. Das gleiche ist der Fall bei den 6 Missae breves et 6 Offertoria

stylo ecclesiastico facili et amoeno ad modernum genium elabo-

ratae, die als Opus XXX im Jahre 1777 veröffentlicht wurden. Aber
auch hier besagen schon die Titelsätze, daß auch die Musik dem
Zeitalter der lieblichen Hirtenpoesie und der leichten Opern nur
allzusehr entsprach. P. Griesbacher, welcher die Kunst Kobrichs
analysierte, kommt zu dem Urteil: Wenn wir die Werke Kobrichs,
aber auch die von Kraus und den andern zahlreichen
Kirchenkomponisten des 18. Jahrhunderts durchschauen, so ergibt sich
immer wieder das gleiche Bild: «Melodien voll Hast und Leichtsinn
oder übertriebene Koloratur! Harmonien von unerhörter Seichtigkeit
und Hohlheit und eine Textbehandlung, die jeder Würde spottet.

6 Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens II. 3 (1881) 18/19. Fink W.,
Profeßbuch von Metten, 1926, S. 6, 46, 52—53. Griesbacher P., Kirchenmusikalische Stilistik
und Formenlehre 3 (1913) 191, 194, 216-219, 247-250, 269-289, 299-305; 4 (1916) 34,
78, 81, 111-112, 124.



78

Der Genius der Kunst ist geflohen Die Musik hat trauernd ihr Haupt
verhüllt.»7

All dieser konzertanten Kirchenmusik fehlte der tiefere religiöse
Geist und auch die umfassende musikalische Begabung. Auf eine
höhere Stufe der Kunst brachte sie dann Josef Haydn (1732-1809),
der aber auch diese sinnenfällige gottsichere Fröhlichkeit als gewolltes
Kunstideal erstrebte und der selbst von sich gestand: «Wenn ich an
Gott denke, ist mein Herz so voll von Freude, daß mir die Noten wie
von der Spule laufen. Da mir Gott ein fröhliches Herz gegeben hat,
so wird er's mir schon verzeihen, wenn ich ihm auch fröhlich diene.»

Daß all diesem Musizieren in der Kirche doch eine persönlich
fromme Einstellung zugrunde lag, ersehen wir in Disentis an den vielen
Verordnungen, die Dekan P. Fintan Birchler 1785/1786 für den

liturgischen Gottesdienst erließ. Daraus interessieren uns
diejenigen am meisten, welche die Kirchenmusik betreffen. An den
Festen, an denen der Abt oder Dekan das Amt zelebrierte oder die als

erstklassig galten, sollte das Magnificat bei der Vesper und das Salve

Regina nach der Komplet cum musica figurali gesungen werden. Zu
den kleinen Hören, die an diesen Tagen gesungen waren, spielte die
Orgel. Bei der Messe selbst, wie überhaupt bei den feierlichen Ämtern,
sollte ein vollständiges Credo (ex integro) dargeboten werden. Nach
dessen Beendung durfte der Priester das Dominus vobiscum singen
und erst darauf sollten die Musiker ihr Offertorium vortragen. Somit
wollte man jeder Hast und Kürzung zuvorkommen.8 Daraus kann man
zumindest clen ernsten Willen ersehen, die Liturgie gewissenhaft und
feierlich zu pflegen.

Die leichte Kirchenmusik tönte noch weit ins 19. Jahrhundert
hinein nach. Diesen Stil schrieb auch der Neapolitaner Anfossi
Pasquale (| 1797), bekannt durch seine anmutigen und reich instrumentierten

Opern, in seinen Kirchenkompositionen. Sic erlangten zwar
nicht die gleiche Verbreitung wie seine weltlichen Werke. Doch eines

davon eroberte sich dennoch weiteste Kreise auch außerhalb Italiens,
nämlich sein Salve Regina.9 Es ist für zwei Sopranstimmen und ein

7 Griesbacher 3 (1913) 219, dazu 196, 200-204, 210, 219, 264, 305-308.
8 Stiftsarchiv Einsiedeln R 377, S. 334, 335, 339. Photokopie in Disentis.
9 Schilling G., Encyclopädie der musikalischen Wissenschaften 1 (1835)204. Riemann,

Handbuch der Musikgeschichte II 3 (1913) 317. Griesbacher I.e. 3 (1913) 385. Bücken E.,
Die Musik des Rokoko und der Klassik, S. 116, 211.



79

Streichquartett (Violino I und II, Viola und Basso) bestimmt. Auf der
Disentiser Handschrift, auf welcher der Komponist als «Sigr. An-
fossi» angegeben ist, hat sich auch der Kopist signiert: «Fr. Bened.
Soliva 1800» und nochmals « 1801 P. Benedictus Soliva von Disentis».

Als man in der restaurierten Marienkirche die Bruderschaft der
Mater misericordiae gegründet hatte, ließ man Opus I des Organisten
von Altötting, Maximilian Keller, kommen, das dieser 1805 im
Verlage Joh. Jakob Lotter in Ausgburg herausgegeben hatte. Es waren
dies 7 Lauretanische Litaneien für vierstimmigen Chor und
Instrumentalbegleitung (Violino I und II, Viola, Organo obligato). Man
wollte also gleichsam das musikalische Leben des berühmten bayrischen

Wallfahrtsortes nachahmen. Wie sehr die Kompositionen dem
Zeitgeschmacke entsprachen, ergibt sich aus einer Bemerkung der
Vorrede: «Die Trompeten, oder Waldhorn, sind zwar nicht obligat, allein
da, wo man sie besetzen kann, sollen sie nicht geflissentlich ausgelassen
werden.» K. G. Feilerer sieht Kellers Werke schlechthin als «im
seichten Stil der Zeit» geschrieben an.10 Disentis besitzt nur noch die
Organo-Stimme und auch diese noch einzig in einem Konvolut.

In die gleiche Zeit hinein gehören auch die 34 Psalmi Vespertini
(Opus XII) und die VI Symphoniae (Opus XXI) von Johann
Melchior Dreyer, Musikdirektor in der Pfarrkirche des hl. Vitus zu
Ellwangen (Württemberg). Gerade die leichte Orchesterbegleitung
seiner Werke trugen viel zur großen Verbreitung seiner Werke bei.
Sein größtes Wirken fällt auf das Ende des 18. Jahrhunderts.11 Von
den genannten Stücken ist aber nur wenig bis auf unsere Zeit gerettet
worden. Von den Psalmen ist die Stimme des Organo und von den
Symphonien die des Basso erhalten, beide zusammen aber mit Kellers
Litaneien in einem Sammelband im Geschmacke des Biedermeier
vereinigt.

II. Der Komponist P. Benedikt Reindl
Um gleich Klarheit zu schaffen, ist der Disentiser Pater Benedikt

Reindl von seinem Zeit- und Namensgenossen Konstantin Anton
Ignaz M. Reindl, der aus dem fränkischen Jettenhofen stammte und

10 Lexikon für Theologie und Kirche 5 (1933) 922. Dazu Ursprung O., Die Katholische

Kirchenmusik, 1931, S. 261.
11 Schilling I.e. 2 (1835) 492, ohne genaue Lebensdaten. Das Positive seiner Kunst

hebt hervor Ursprung I.e. S. 254.



80

seit 1763 als Jesuit und Musiker am Luzerner Kolleg wirkte und als

Komponist ganz bedeutende Erfolge erzielte, zu unterscheiden.12
Während wir über diesen Luzerner Tonkünstler schon wesentliche
Beiträge zur Verfügung haben, ist über den Disentiser Musiker-
Mönch noch sehr wenig geforscht worden. Die ganze neuere musikalische

Literatur, angefangen von P. Anselm Schubiger (1873) bis E. A.
Cherbuliez (1937), erwähnt wohl dessen sechs Messen vom Jahre
1789. Aber alle Forscher geben nicht viel mehr als den nackten
Namen, dazu den lateinischen Titel seiner Messen und eine trockene
Jahrzahl an.13 Es dürfte sich aber lohnen, Leben und Werk dieses

Musikers näher zu skizzieren.
Wie sein Namensvetter, der Jesuit Reindl, so stammte auch P.

Benedikt aus den deutschen Landen. Sein Vater Anton Joseph Reindl
(t 1733) war der Vertreter des Klosters Scheyern (Oberbayern)
in Gerichtssachen. Er verwaltete insbesondere die niedere Gerichtsbarkeit

im Auftrage des Fürstabtes. 1705 heiratete er Maria Anna
Magdalena Höggin (Höckhin), die Tochter eines angesehenen juristischen

Sekretärs beim Fürstbischof von Freising. Aus dieser Ehe
entsproß am 26. Februar 1723 Anton Joseph Reindl.14 Ein gutes Omen
lag über seiner frühesten Jugend, durfte er sie doch im Schatten eines

Klosters verleben, dessen religiöse Geistigkeit und kulturelle
Atmosphäre nur glücklich auf den heranwachsenden Anton Joseph einwirken

konnten. Der Kirchengesang und die Musik überhaupt blühten
damals im Kloster.15 Ein Schlag für den Jungen war nur der 1733
erfolgte Tod seines Vaters. Es ist möglich, daß dann die Mutter fort zog,
vielleicht zu ihrer Familie nach Freising. Darum fehlt ja auch in den
Pfarrbüchern von Scheyern jede weitere Nachricht von ihr. Auf

welchen Wegen der junge Reindl nach Disentis gekommen ist, entzieht
sich unserer Kenntnis.16

12 Geschichtsfreund 1935, S. 222/223 mi' weiterer Literatur.
13 Schubiger P. A., Die Pflege des Kirchengesanges und der Kirchenmusik in der

deutschen katholischen Schweiz, 1873, S. 51. Eitner R., Biographisch-Bibliographisches
Quellen-Lexikon 8 (1903) 177. Refardt E., Historisch-Biographisches Musikerlexikon der
Schweiz 1928, S. 255. Cherbuliez A. E., Zur Musikgeschichte in Graubünden, Jahresbericht
der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 1937, S. 149.

14 Die Auszüge aus den Pfarrbüchern verdanke ich P. Beda Parzinger und P. Stephan
Kainz in Scheyern.

15 Studien und Mitteilungen OSB, II. Jahrg. 1881, Heft 3, S. 208.
16 Holzhalb H. J., Supplement zu Leus allgemeinem helvetischen Lexikon 5 (1791) 60,

meldet sehr irrtümlich: «Reindl, ein Geschlecht in Graubündten, aus welchem Benedikt,
von Scheuren, geb. 1723, Konventual zu Disentis worden 1745.»



81

Mit 22 Jahren legte dann der junge bayrische Novize 1745 im
Kloster Disentis das Beständigkeitsgelübde ab und erhielt 1749 die
Priesterweihe. Seine monastische Jugendzeit fiel also gerade in jene
Epoche, in der unter Abt Bernhard Frank (1742-1763) Figuralgesang
und Instrumentalmusik sich hoher Pflege erfreuten und im neuen
empfindsamen Stile alle Herzen eroberten. P. Benedikt galt als «vollendeter

Musiker» und ragte besonders als Organist und Cellist hervor.17
Obwohl der junge Pater nicht nur in der Musik, sondern auch sonst
als ein Mann galt, mit dem etwas anzufangen war, sah sich dann doch
der neue Abt Hieronymus Casanova (1763/64) aus disziplinaren Gründen

veranlaßt, den erst 40jährigen Musiker in ein anderes Kloster zu
senden. Zunächst kam er nach St. Gallen, wo er sich aber als

überflüssig ansah, da dort schon genug Musiker und Mönche waren.
Auf Abt Casanova folgte Kolumban Sozzi (1764-1785), der mit

unserem Musikermönch einige Sorgen hatte. Reindl zog es mit aller
Gewalt in die Ferne, nach dem Sitze der Päpste, nach der Stadt der
römischen Oper und der vielchörigen Messen, in das Land Italien, die
Heimat der großen Musiker. Man denke nur an die damals noch
lebenden Komponisten wie Jommelli, Majo und Traetta.18 In
leichtsinniger Gedankenlosigkeit trat er aber seinen Weg nach Rom ohne

Begrüßung des Abtes an. Sobald Nuntius Valenti-Gonzaga in Luzern
davon Kenntnis erhalten hatte, ließ er den «römischen Pilger» durch
seinen Agenten in der Tiberstadt sofort suchen und ihn dann nach
Luzern bringen. Dort kam P. Benedikt auch am 31. Januar 1767 wieder

an. Der päpstliche Gesandte schrieb ganz richtig die Extratour
dem naiven Sinne des jungen Musikers zu, der auch sogleich um
Verzeihung bat. Doch wäre Reindl am liebsten in ein Priorat zu
Chiavenna gegangen, aber der Nuntius sandte ihn zunächst nach Engelberg,

wo ihn dann auch der Bote des Abtes Kolumban erreichte.19
Über die weiteren Schicksale von P. Benedikt sind wir nicht genau

unterrichtet. Sicher war er längere Jahre in Fischingen. Von dort
aus schrieb er 1775 an den St. Galler Abt und bat um eine Verset-

17 Archiv St. GaUen in Einsiedeln, Nr. 404, S. 885, Nr. 79: Brief des Abtes Hieronymus
von Disentis an Abt Cölestin Sfondrati in St. Gallen, 20. November 1763 : perfectus musicus
praesertim quoad Organum et chelim et alias subjectum capax. Dazu auch S. 919 Nr. 89.

18 Haas R., Die Musik des Barocks, 1928, S. 69-78, 205-210. Bücken E., Die Musik
des Rokokos und der Klassik, 1927, S. 31 ff.

19 Bundesarchiv Bern, Kopien der Nunziatura Sviz., Vol. 218, Nr. 16-18, Briefe des

Nuntius vom 1. und 4. Februar 1767 an Engelberg und Disentis.



82

zung.20 Die Bitte hatte aber keinen Erfolg und P. Benedikt blieb in
Fischingen, von wo er erneut anfangs 1778 fortgehen wollte, was
aber wiederum nicht gelang.21 Reindl befand sich vermutlich auch
noch dort, als er 1778/79 als Sekretär des Disentiser Klosterkapitels
beim St. Galler Abte Klage gegen die st. gallischen Administratoren
in Disentis führte.22 Auch noch 1780 treffen wir ihn im gleichen Kloster

als Konventbeichtvater.23 Wann er dann nach Einsiedeln kam,
ist nicht übermittelt. Auf alle Fälle datierte er hier 1789 seine

Messekompositionen. Diese verschiedenen Versetzungen waren damals
insofern nicht auffallend, als infolge der lässigen Regierung des Abtes
Kolumban (etwa 1776) gerne die Mönche in andere Konvente gesandt
wurden. Vermutlich starb P. Benedikt Reindl aber in seinem Profeß-

kloster, das den 14. November 1793 als seinen Todestag und sein Grab
vor dem Altare der Mater Dolorosa in der großen Martinskirche
meldet.

Vermutlich schuf P. Benedikt verschiedene Kompositionen, da er
mit einer gewissen Leichtigkeit arbeitete. Erhalten sind uns indes nur
20 Offertorien und 6 Messen. Die Offertorien sind wohl in Disentis
entstanden und deshalb auch heute noch im Stiftsarchiv Disentis
aufbewahrt. Die Urheberschaft ist schon durch den eigenhändig geschriebenen

Titel gewährleistet: Offertoria XX abs P. Benedicto Reindl
Capt. Monasterii Disertinensis. Erhalten sind nur die Stimmen für
Violone, Basso und Alto, während diejenigen vom Sopran, Tenor und
Orgel fehlen. Unter diesen vermißt man am meisten die Sopran-
Stimme, die am besten die Linienführung der ganzen Musik hätte
darstellen können. Die Offertorien sind als Terzette oder auch Quartette
gedacht. So ordnete er das erste Stück für Sopran, Alt und Baß an,
das zweite für zwei Sopranenstimmen und Baß, das sechste für Sopran,
Alt, Tenor und Baß usw. Die Musik zeigt sich abwechslungsreich und
leicht bewegt, wie schon die verschiedenen Bezeichnungen andeuten:
Allegro, Allegrino, Allegretto und sogar Tempo di Menuetto (Nr. 18

und 19). Das repräsentativ-theatralische Moment erkennt man auch
aus dem nicht seltenen emphatisch abwärtsgehenden Octavschritt.

20 A SF (30) 6 zum 14. Oktober 1775. Stiftsarchiv Einsiedeln.
21 A SF (30) 22 zum 4. Februar 1778. Abt v. Fischingen an Abt von St. Gallen.

.Stiftsarchiv Einsiedeln.
22 Archiv Muri-Gries in Samen, Acta Disert, nr. 70 ohne Datum und Siegel. Zu den

St. Galler Administratoren siehe Spescha, ed. Pieth-Hager, 1913, S. 67.
23 Henggeler R., Profeßbuch von Pfäfers, Rheinau und Fischingen, 193r, S. 501.



83

Wer glaubt, aus den Texten schließen zu können, wann die Offertorien

jeweils aufgeführt wurden, ist reichlich enttäuscht, denn es

handelt sich nicht so sehr um eigentliche Oflertoriumstexte, sondern

um Hymnen, von denen einzelne Strophen oder auch Sätze

herausgenommen wurden. Aus dem Hymnus Primo dierum omnium (Sonntags

Matutin) nahm man einfach 2-3 Strophen und fügte am Schlüsse

aus einem Hymnus zum hl. Geiste noch hinzu: Tu quoque Sancte

Spiritus, accende lumen sensibus, infunde amorem cordibus. Der
Hymnus Urbs Jerusalem beata (Vesper der Dedicatio) muß sich eine

Reduzierung auf die Hälfte gefallen lassen. Im Texte des Hostis He-
rodes impie fehlt die Doxologie. O Lux beata Trinitas (Vesper am
Samstag) ist nur dank seiner Kürze ganz vertont. Eine spätere Feder
unterlegte bereits den Marienhymnus O gloriosa Domina. Das gleiche
bemerken wir beim Osterhymnus Ad coenam agni providi. Aber auch
andere Texte als die der Hymnen dienten als Offertorien. Für die
Epiphanie nimmt der Komponist die Communio: Vidimus stellam
eius. Das große Te Deum wird in zwei Offertorien geteilt, aber trotzdem

nicht ganz vorgetragen. Hier wird insbesondere klar, wie der
Tondichter mit den vielen Wortrepetitionen arbeitet, finden wir doch

3 mal proclamant, 7 mal in aeternum und 14 mal Deus (Dominus Deus

Sabaoth).
Und nun zu seinen Messen, die schon lange bekannt waren, da

sie sich in der Musikbibliothek des Stiftes Einsiedeln befinden (Nummer

592,6). Sehen wir uns zunächst Titel und Vorrede an, die sich

mit kraftvoller und deutlicher Schrift in der Organo-Stimme finden,
vom Komponisten selbst geschrieben. Ganz barock mutet die
Überschrift an: Annulus Eucharisticus sex gemmis coruscus. Unter diesem
mit 6 Edelsteinen funkelnden Ringe der Eucharistie ist die hl. Messe

gemeint, die hier in den 6 Messekompositionen sechsmal in Dankbarkeit

aufleuchten. Die Vorrede nimmt dann das Thema des Titels wieder

auf: «Wem ich nun aber diesen Ring, der mit diesen Gemmen
glänzt, weihen soll, darüber bin ich keineswegs unschlüssig. Der Ring
ist ein Symbol der Vereinigung, in der sich Geist oder auch Körper
gegenseitig ein Unterpfand geben. Gab es aber je zwischen dem
Desertum und dem Eremum der wundertätigen Einsiedler Jungfrau eine

innigere Verbindung als in heutiger Zeit?» Der Verfasser will nicht an
die früheren Beziehungen erinnern, kamen doch vom Meinradskloster
die Äbte Otker und Adelgot sowie Thüring. Auch waren zwei Ein-



84

siedler Prälaten Placidus Reimann (1629-1670) und Nikolaus II. Imfeid

(1734-1773) «hervorragende Wohltäter und Freunde» von
Disentis. P. Benedikt denkt vielmehr an den jetzigen Einsiedler Abt
Beat Küttel (1780-1808), der das Band zwischen Einsiedeln und
Disentis dadurch enger geknüpft, daß er seinen Konventualen P. Lorenz
Cathomen, gebürtig aus Brigels, für den Disentiser Abtsthron zur
Verfügung stellte. «Damit Disentis nicht untergehe» (ne mergeretur), so

spricht Reindl den Abt Beat an, «hast Du ihn auf den Disentiser Acker
versetzt.» Reindl ist dem Abt Küttel auch für seine wohlwollende
Gastfreundschaft sehr dankbar, die er überhaupt allen Besuchern
zuteil werden läßt. Daher widmet er, wie schon im Titelblatte angegeben,
sein «ärmliches und sehr mangelhaftes Werk» (opus exile valdeque
imperfectum) dem Einsiedler Prälaten und legt es ihm als Zeichen
seiner Dankbarkeit «als niedrigster und gehorsamster Sohn demütigst
zu Füßen». Datiert ist die Arbeit: «Anno R(eparatae) S(alutis) 1789.»

Aus dem ganzen Vorwort hat man den Eindruck, daß hier nicht
eine selbstbewußte Persönlichkeit der Aufklärung, sondern doch eine
noch ganz vom Geiste des Barocks lebende Seele ihr Herz ausgegossen
hat. Auch die flüssig lateinische Sprache, die stark rhetorische Form und
die humanistische Ausdrucksweise sowie die devoten Höflichkeitsformen

stimmen hier überein.24 Und diese Gesinnung dokumentiert
genau aus dem Jahre, in welchem die französische Revolution eine

ganz andere Tonart anschlägt. Dazu paßt auch seine Einstellung zu
seinem Mutterkloster, von dem er, der nun 66 Jahre alt war, schon

solange entfernt war. Seine Anhänglichkeit zu Disentis ist im wesentlichen

ungebrochen. Er unterzeichnet sich auf dem Titelblatt ohne
Scheu als Professus Capitularis Disertinensis. In der Vorrede gibt es

ja nur zwei Gedanken, die ihn beschäftigen: Disentis und Einsiedeln.
Er spricht vom nostrum Desertum, er dankt für die Hilfe, die seinem
Disentis zuteil wurde. Reindl ist ein abgeklärter Mönch, ein reifer und
ruhiger Charakter geworden.

Die musikalische Bestimmung des Werkes teilt der Untertitel mit :

VI Missae pro Festis Duplicibus a 3 Vocibus: C(anto), A(lto) ac

B(asso) unacum Organo, Violone ac 2 Alto Violis. Vorhanden sind
allerdings nur die Stimmen für den Canto Sopran), Alto, Basso so-

24 Vgl. Ausdrücke wie supremum numen, ferner die antiken Stilmittel wie die Alliteration

(solatium, salutem), die Praetermissio (nolo adducere, taceo usw.), das Hyperbaton
(nostrum inter desertum), die Assonanz und Dreizahl (tutarunt, conservarunt, ampliarunt).



85

wie für Violone und Organo. P. Johann Baptist Bolliger, Stiftsorganist

in Einsiedeln, macht darauf aufmerksam, daß die beiden
Altviolen wohl überhaupt nie geschrieben vorlagen, sondern wohl einfach
den Part der Sopranisten und Altisten mitgeigten. Als selbständige
Instrumentalstimme figuriert nur eine Violone (Baßgeige), in der
Hauptsache identisch mit der Organo-Stimme. Der Unterschied
besteht nur darin, daß «gewisse Stellen der Baßgeige Ferien geben und
sie mit oft längern Pausen beschenken.» Die Organo-Stimme stellt
einen bezifferten Baß dar, eine Mode, die 1580-1600 in Italien
entstund. Das Fehlen einer Partitur macht die Übersicht über das Ganze
nicht leicht. P. Joh. Baptist faßt seinen Eindruck dahin zusammen :

«Die einzelnen sechs Messen sind mit Ausnahme des Credo textlich
durchkomponiert, immerhin kurz und knapp, aber in der typisch
weltfreudigen, aufgelockerten und zwangslosen Kantatenform, wie sie sich

vom Barock her weithin in die Wiener Klassik zäh am Leben erhält:
Chorsätze wechseln ab mit Duetten und Solonummern, besonders
Gloria und Credo sind so aufgeteilt.»

Wenn wir clen Texten näher nachgehen, finden wir tatsächlich,
daß ein gewisser Teil des Credo fehlt. Mehr aber noch fällt auf, daß
die verschiedenen Stimmen gleichzeitig die verschiedensten Texte
singen, eine Methode, welche die Kritik als Polytextie, bzw. Text-
polyphonie bezeichnet und als «plapperndes Durcheinander»
charakterisiert hat. Dadurch wird natürlich eine große Kürzung des Ganzen
erzielt, so daß sich das Credo, das doch an sich um die Hälfte länger
ist als das Gloria, stark oder sogar ganz in seiner Länge dem Engels-
gesange gleicht. Schon Kraus bediente sich dieser Stimmenteilungsmethode.25

In den ersten zwei Messen Reindls erhalten Kyrie und Agnus die

gleichen Melodien und daher auch die gleichen Taktzahlen. In der
6. Messe ist ebenfalls ein großer Teil gleich, der Unterschied liegt nur
im Dona nobis pacem. Auch das ist nichts Neues, sondern seit der
Kompositionspraxis des Niederländers Agricola (f 1506) schon geübt und
insbesondere von diesen sog. Monodisten des 18. Jahrhunderts
bevorzugt.26

Wie schon bei den Offertorien arbeitet Reindl auch hier reichlich
mit Wortwiederholungen. Im Sanctus wird das Deus 7 mal repetiert

25 Griesbacher III, S. 297-301.
2S Griesbacher III, S. 307.



86

(i. Messe), im Gloria das Amen 13 mal wiederholt (2. Messe), im
Benedictus das venit bei der ersten Messe 11 mal, bei der zweiten
Messe sogar 23 mal nacheinander gesungen. Dadurch erhält die ganze
Musik einen theatralisch-pathetischen Charakter. Allerdings wiederholte

man schon seit dem 16. Jahrhundert bezeichnende Worte gerne,
wie auch die Werke von Händl, Schütz und Madrigal beweisen. Das

gilt insbesondere für Amen, Alleluja und Hosanna. Aber jetzt wird
dieses Verfahren nur zu einer «willkommenen Gelegenheit,
technisches Können zu zeigen». Wenn es oft nur nebensächliche Worte
beschlägt, wirkt sich das zudem leicht lächerlich aus. All das findet
sich bereits bei den 8 Messen von P. Lambert Kraus 1762.27

Wie schon alle die genannten Charakteristika vermuten lassen,

wirkten Reindls Messen als Ganzes sehr konzertmäßig und weltlich.
Sie erinnern nicht an den hochbarocken feierlich-ernsten Stil der Orgel,
sondern an die weltliche Musik des Klaviers, also an eine bewegliche
Tonkunst, welche die Figurationen reichlich verwendet. Die damalige
Instrumentalmusik schenkte ja auch den Geigen und Flöten eine
verschwenderische Notenfülle. Bei Reindl ist ja insbesondere die lebhafte
Baßbegleitung in dieser Hinsicht typisch. Deshalb setzt der
Musikhistoriker Arnold Geering die Messekompositionen Reindls in Parallele

mit dem virtuosen und sangbaren Klavierstil des italienischen
Pianisten und Komponisten Muzio Clementi (f 1832), der bereits im
Zeitalter der Klassik steht und stark auf Beethoven einwirkte.28 Hören
wir Geering selbst: «Bald überwucherte der Instrumentalstil, vor
allem der des Klaviers, die Messekompositionen so sehr, daß beispielsweise

die Werke eines Benedikt Reindl sich ähnlich anhören wie etwa
Clementische Klaviersonaten, zu denen der Messetext gesungen
würde. »29

Lassen wir noch P. Otto Rehm, früher Stiftskapellmeister von
Einsiedeln, einen hervorragenden Musiker, über P. Benedikt zum Worte
kommen: «Reindl war ein von reicher Phantasie
sprühender Komponist. Das zeigt sich sowohl in seinen Offertorien als

auch vor allem in seinen Messen. Inwieweit und von welcher Seite er
sich stilistisch beeinflussen ließ - er schreibt im konzertanten Stil seiner

Zeit - ist schwer zu sagen. Doch deutet manches auf Süddeutschland

Griesbacher III, S. 247-250.
Bücken E., Die Musik des Rokoko und der Klassik, 1927, S. 229-231.
Schweizer Musikbuch, 1939, S. 79.



87

hin. In Stuttgart wirkte von 1754-1769 als Kapellmeister und
Komponist Nicola Tornelli, ein Schüler des berühmten Francesco Durante
in Neapel (1684-1755). Tornelli schrieb für Kirche und Konzert, so

zum Beispiel eine große Missa solenne für vierstimmigen gemischten
Chor und Instrumente in konzertierendem Stile, ferner ein Requiem
(Es-dur) a 4 voci concertanti (mit Streichquintett und Orgel),
desgleichen ein Magnificat a 4 voci concertanti usw. Charakteristisch sind
bei ihm schon gewisse Tonmalereien, so zum Beispiel zeichnet er im
descendit de coelis das Herabsteigen vom Himmel mit abwärtsgleitenden

Tonleitern. Reindl in seiner Missa III mit abwärtsgleitenden
Triolen und Octavsprung. Oder es werden gewisse Worte oft wiederholt,

zum Beispiel das Wort Credo bei Tornelli, in Missa II von Reindl
im Benedictus das Wort: venit usw. Ob nun Reindl selbständig
vorging oder sich von außen beeinflussen ließ? Sicher ist, daß Disentis
musikalische Beziehungen zu St. Gallen hatte und dieses wieder mit
süddeutschen Musikzentren. »

Geschichtlich wird man tatsächlich zuerst auf St. Gallen und dann
auf Augsburg zurückgehen, wo die kirchenmusikalischen Werke verlegt

wurden, die man auch in Disentis anschaffte und aufführte. Aus
diesen Mittelpunkten stammten die Werke von P. Joh. Schreiber
(1754) und Josef Leonti Meyer (1757), P. Lambert Kraus (1762, 1764)
und Johann Anton Kobrich 1771, 1777), die natürlich alle ihrerseits
wieder auf das klassische Land der damaligen Musik zurückgehen, auf
Italien. Mag man auch noch andere geistige Ursprungsortc nennen
wollen wie etwa Stuttgart, immer erscheinen sie wieder gespeist durch
die italienische Musik. Die genannten Orte und Komponisten genügen
aber im wesentlichen, um die künstlerische Artung P. Benedikts zu
erklären. Aber wenn es auch einmal gelingen sollte, noch weitere und
unmittelbarere Vorbilder seiner musikalischen Kunst namhaft zu
machen, so wird man trotzdem immer wieder seinen sprudelnden
Melodienreichtum und elegante Geschicklichkeit anerkennen müssen.

Und noch eine letzte Frage. Wurden seine Messen auch wirklich
aufgeführt? Vermutlich ja. Denn warum hat man die einzelnen Stimmen

damals eingebunden, wenn nicht um sie zu gebrauchen? Die
Exemplare verraten auch eine leichte Abnützung. Die Dedikation an
den regierenden Fürstabt von Einsiedeln erhielt erst so ihren vollen
Sinn. Dann wurden die sechs Messen wohl nicht alle auf einmal
komponiert, sondern nach und nach, vielleicht auch einzeln vorher auf-



geführt. Sie empfahlen sich übrigens dadurch, daß sie im modernen
Zeitstile abgefaßt waren.

III. Die weltliche Musik
Wenn schon die konzertante Musik in der Kirche solchen Anklang

fand, dann selbstredend noch mehr an der Klosterschule. Studenten
ohne Musik, daß hieße der Rhein ohne Wasser. Josef Lorenz
Demont, der spätere berühmte General und Marschall in Napoleons
Diensten, schrieb, als er noch in Disentis die lateinische Grammatik
studierte: «Ich befinde mich ietz schon drey Wochen zu Disentis,
worin ich die Zeit sehr wohlanwende im studieren wie auch im Musi-
cieren. » (1761) Und er liebte Frau Musika, ihre Lieder und Opern
aus innigster Seele. In einem Briefe an seinen Goldonkel zitierte er
1768 italienische Verse aus dem in Ägypten spielenden Liebesdrama
Nitteti, das der bekannte Pietro Metastasio (f 1782) gedichtet und
M. G. Sacchini 1734—1786), einer der «ersten Melodisten der Welt»
zu einer zauberhaften Oper vertont hatte.30

Noch einen anderen klösterlichen Musikliebhaber finden wir
damals: P. Placidus Spescha (geb. 1752). Schon als Knabe kam
Spescha nach Chur, wo er beim bischöflichen Kaplan Thomas
Romanin Unterricht in Latein und Musik erhielt. Seiner Geige blieb er
auch als Klosterschüler (1772) und dann als Novize (1774) und Kon-
ventuale treu. «Bis in sein hohes Alter bewahrte er seine Liebe zur
Musik. Wenn Verdruß und Ärger ihn geplagt, erzählt uns einer seiner
alten Bekannten, habe der Pater zur geliebten Geige gegriffen, einige
kräftige Melodien gespielt und Alles sei wiederum gut gewesen.»31
Daß diese Tradition nicht aus der Luft gegriffen ist, dafür liegen
verschiedene Anhaltspunkte vor. In einer Handschrift um 1800 notierte
er sich eine Melodie.32 Dann reservierte er sich 1822, Inschrift und Ton
einer Glocke zu bestimmen.33 Vielleicht hat er auch das Festlied auf
die Zentenarfeier des Grauen Bundes im Jahre 1824 nicht nur
gedichtet, sondern auch komponiert. Jedenfalls hat er es eingeübt.34 So

30 Näheres «Bündner Monatsblatt» 1946, S. 294-297. Zu Sacchini vgl. Riemann H.,
Handbuch der Musikgeschichte IL 3 (1913) 317. Ganz einseitig Griesbacher III. 385.

31 Decurtins C, Pater PI. Spescha, 1874, S. 8. Pieth-Hager, Spescha, 1913, S. X. Alle
Hinweise auf die musikalischen Talente Speschas verdanke ich meinem Mitbruder Dr. P.
Florin Maissen, Disentis.

32 Kantonsbibliothek Chur, Hs. B 1773, S. 125.
33 Pieth-Hager S. XXIV.
34 Pieth-Hager S. 501.



war P. Placidus, der dann sein Leben der Erforschung der Bergblumen
und Firngletscher gewidmet hat, ebenso wie Demont, dessen Liebe
später dem Soldatendrill und Schlachtengewirr galt, Söhne jener
musikalischen Kultur im Zeitalter des Rokoko.

Eine Vertiefung der galanten Musik und des empfindsamen Stiles
brachte Josef Haydn (1732-1809), der die Wiener Klassik eröffnete,
welche dann Mozart und Beethoven so glänzend vertraten. Die
Symphonien und Quartette Haydns fanden schon seit etwa 1770 durch
Drucklegung wie durch handschriftliche Abschreibung sehr große
Verbreitung.35 Was Wunder, wenn wir auch in der Bibliothek unseres
Klosters eine solche Kopie finden: «Basso ad 12 Quartetti da Signore
Haydn.» Die Nummer 344, die noch am oberen Seitenrande steht,
bezieht sich wohl auf einen Bibliothekskatalog. Öffnen wir die
Handschrift, so finden wir wiederum eine gleiche Inhaltsangabe: «Violoncello

ad XII Quartetti del Signore Haydn.» Aus der Bezeichnung:
Signore Haydn, darf man vielleicht folgern, daß der weltberühmte
Komponist damals noch sich des Lebens erfreuen konnte. Schade, daß

nur die Cello-Stimme erhalten ist und die beiden Violinen mit
Baßgeige fehlen.36

Am Ende des 18. Jahrhunderts tritt uns unter den gebildeten und
eleganten Patres unserer Abtei ein Musiker entgegen, es ist P. Benedikt
Soliva von Disentis (1776). Kaum hatte er sich 1794 in der Profeß dem
Kloster geschenkt, als auch schon die Folgen der französischen Revolution

sich geltend machten. Die französischen Soldaten zündeten
1799 Kloster und Dorf an. Soliva flüchtete nach dem Kloster Fischingen,

wo er aber seine Zeit durch Studien und Musizieren gut anwendete.

Aus seiner damaligen Exilszeit stammen «VI. Quartetto à Violino

primo e secondo con Viola e Violoncello del Sigr. Cramer. 1799
Fischingae Fr. Ben. Soliva Professus Disertinensis.» Es handelt sich
hier um die Kompositionen des hochgeschätzten Sologeigers und
Tondichters Wilhelm Cramer (1745-1799) aus Mannheim, der seit

1772 in London Konzerte und Musikfeste leitete.37
Von Haydn geliebt, von Mozart belobigt, schrieb der Wiener

Meister Ignaz Josef Pleyel (1757—1831) wenigstens in seiner ersten

35 Allgemeine Deutsche Biographic 11 (1880) 135.
36 P. Otto Rehm, Einsiedeln, verglich die Handschrift mit der Edition von Eulenburg

und fand alle Stücke bereits darin ediert. Es handelt sich um Op. 9 Nr. 1-6 Eulenburg
Nr. 19-24, Op. 17, Nr. 1-5 Eulenburg Nr. 25-29 und Op. 20 Nr. 1 Eulenburg Nr. 31.

37 Allgemeine Deutsche Biographie 4 (1876) 551-552.



90

Schaffensperiode elegante und klangvolle Kammermusik, die in ihrer
schlichten Natürlichkeit und geistreich plaudernden Form die Mitwelt

bezauberte. Seine Streichquartette und Klaviersonaten spielte
man in Wien wie in Berlin, in Paris wie in London. Und wenn man
einen Meister in so großen Städten ehrt, 'dann dürfen natürlich
Fischingen und Disentis nicht hintanstehen. Aus Solivas Feder stammt
ein «Rondo à Violino primo et secondo. Viola con Basso. Pleyel. 1799.
Fischingen. » Ob auch die andere Handschrift : « Sonate à quatre mains

pour le Clavecin où Piano Forte composées par M. J. Pleyel» von
P. Benedikt kopiert wurde, ist nicht zu ermitteln. Pleyel gründete
1807 eine weltberühmte Klavierfabrik und dann einen musikalischen
Verlag, um so mit dem künstlerischen Berufe auch eine kaufmännische

Tätigkeit zu verbinden. Der Quartette und Sonaten wurden nur zu
viele von ihm produziert, die musikalischen Qualitäten verschwanden

zugunsten der merkantilistischen Erfolge. Aber er war Mode Wir
besitzen von ihm 6 gedruckte Quartett-Sammlungen, undatierte
Editionen von London und Paris, die teils dem preußischen, teils dem

neapolitanischen König gewidmet sind. Hier, wo wir einen Verlust
leichter tragen könnten, sind alle Stimmen vorhanden (Violino I und II,
Alto, Basso). Die Titelvignetten sind bereits klassizistisch wie ja auch
die Kompositionen den vereinfachenden Sinn des Empire zeigen.38

Doch verlassen wir nun die Kammermusik, die man in den Zellen
des Klosters und den Sälen der Schule weit ins 19. Jahrhundert hinein

sehr liebte, um uns der Feldmusik zuzuwenden, die sich gerade
bei den romanischen Studenten in Disentis großer Vorliebe erfreute.
Auch ihre Wurzeln gehen noch ins 18. Jahrhundert zurück.

Entfernte Vorbilder der Feldmusik gab es verschiedene. Wir nennen

zuerst den Pfeifer der Landsgemeinde. Als im 14. Jahrhundert die
Cumin der Cadi aufkam, erhielt der Mistral bald eine entsprechende
Begleitung durch den Weibel und Pfeifer. Eben damals kamen ja die
Pfeifer auf, die bei Tagsatzungen und Festanlässen, bei
Marktversammlungen und Soldaten-Einberufungen aufgeboten wurden, um
ihre Blasinstrumente ertönen zu lassen. Für Luzern sind uns solche

1380, für Basel 1396 nachgewiesen. Der Pfeifer der Cadi, der zugleich

38 Allgemeine Deutsche Biographic 26 (1888) 289-297. Dazu die entrüsteten
Bemerkungen Griesbachers III, S. 385, der nicht nur Pleyel, sondern auch Anfossi und Sacchini
zu den «Kleingeistern» und deren Kompositionen zu den «Sudelwerkender Sumpfperiode»
des 19. Jahrhunderts zählt.



91

auch als Bote oder Schnell-Läufer amtete, ist 1444 und wiederum 1462
als Beauftragter des Fürstabtes in Luzern nachgewiesen.39 Dazu kam
nun weiter, daß die Trompete sowohl bei der weltlichen wie
kirchlichen Musik im 17. Jahrhundert bei vielen und keineswegs unbedeutenden

Meistern eine beachtenswerte Rolle spielt (Bach, Colonna,
Pallavicino, Scarlatti). Der Konzerttrompeter, der im Orchester das

Clarino blies, fehlte dann im 18. Jahrhundert selten.40 Selbstverständlich

benutzte man die Festtrompete auch für Solospiele. Das dürfte
auch in der Cadi in Übung gewesen sein, vielleicht sogar in der Kirche
an Festen. Der Organist Podestà Johann Berchter (f 1703) wird uns
als Fanforist, clas heißt Trompeter überliefert.41 Noch mehr als diese

entfernten Anregungen wirkten die feierlichen Einzüge (Intradcn)
bei Festen unter dem Schalle von Blas- und Schlaginstrumenten, wie
das seit dem 16. Jahrhundert nachweisbar ist. Der Chronist Bartholomäus

Anhorn (j 1640) erzählt uns von solchen Festen in Bünden, bei
welchen eine «türkische Musik» erklang, also eine Nachahmung der
osmanischen Militärmusik («Janitscharenmusik»).42 Nachdem schon
im 17. Jahrhundert den Heeren Bläserchöre beigegeben wurden,
erhielten die vergrößerten Armeen des 18. Jahrhunderts eigentliche
Musikkapellen. So legte Friedrich der Große den Grundstein zu einer
solchen Organisation. Daher wundert es uns nicht, daß dann die
französische Armee am 10. März 1799 unter General Demont «mit
klingendem Spiel mit einer vortrefflichen Türkischen Musik» in Disentis
einzog.43 Wir vernehmen auch, daß bald darauf in Chur bei der

Errichtung eines Freiheitsbaumes « Musikanten, die in Türkischer
Art sehr treflich aufspielten», erwähnt werden.44 Nachdem dann 1804
die Disentiser Klosterschule wieder neu organisiert war, treffen wir
bereits 1812 eine studentische Feldmusik an, die sich dann sowohl bei

geselligen wie auch kirchlichen Anlässen hören ließ.45

Damit sind wir aber ins 19. Jahrhundert vorgestoßen, das außerhalb

des vorgezeichneten Rahmens liegt.

39 Geschichtsfreund 93 (1938) 76-78.
40 Haas R., Die Musik des Barocks, 1928, S. 145, 156, 211-212, 273.
41 Berchtersches Tagebuch, 17./18. Jahrhundert, S. 180. Stiftsarchiv Disentis.
42 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 1937, S. 77-78.
43 Spescha ed. Pieth-Hager, 1913, S. 87. Dazu die Kapitelsakten, ediert im Bündner

Monatsblatt 1946, S. 295.
44 Spescha 1. c, S. 91.
45 Weiteres siehe Gedenkschrift des Kath. Schulvereins Graubünden 1945, S. 173.


	Zu Disentiser Musikgeschichte in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts

