
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1953)

Heft: 2-3

Artikel: Ulysses von Salis-Marschlins als Dichter [Schluss]

Autor: Jenal, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


61

Ulysses von Salis-Marschlins als Dichter

Von Dr. Emil Jenal

(Schluß von Nr. i)

Salis hat als Erster den Trunser Bund von 1424 dramatisiert. Nichts
lag ihm ferner, als sich im historischen Drama zu versuchen. Das
Erlebnis der Gegenwart, nicht der Geschichte, lenkte seine Feder. Trotz
gelegentlichen Anspielungen auf zeitgenössische Ereignisse wie das

Konzil von Konstanz und die Husittenkriege wird denn auch die
Atmosphäre des Zeitalters nicht lebendig. Daß er in historischen
Belangen von der liccntia poetica Gebrauch macht, ist sein gutes Recht
und braucht nicht im einzelnen erörtert zu werden. Man weiß heute

vor allem, daß Abt Johannes der eigentliche Gründer des Grauen
Bundes und Abt Peter von Pontaningen sein Vollender war.11 Allzu
sehr stand seit Ulrich Campell und Fortunat Sprecher, die nur den
Trunser Bund von 1424 kennen, in Geschichtsschreibung und
Überlieferung Abt Peter im Vordergrund. Dieser Tradition folgt natürlich
auch Salis. Im Drama gedenkt der Abt mit keinem Wort des von
seinem Vorgänger gegründeten Ilanzer Bundes von 1395. Zwischen
den Demagogen einerseits und den verführten Bauern und zögernden
Adeligen anderseits steht nicht nur als treibende, sondern auch als

ordnende Kraft die ehrfurchtgebietende Gestalt Peters von Pontaningen.

Seine menschenfreundliche, auf Versöhnung bedachte, jeder
Rachsucht gebietende, bei aller treuherzigen Offenheit klug berechnende

Persönlichkeit erstrahlt im hellsten Licht. Der Dichter macht
ihn zum Herold der Gerechtigkeit und wahren Freiheit. Die Personen
sind freilich allesamt nicht aus dichterischer Sprache geborene,
plastisch in Erscheinung tretende Gestalten, sondern Dialogsprecher, in
die sich Salis spaltet, um Freiheit und Recht e contrario zu
charakterisieren. Kein Wunder, daß er den französischen Umsturz als
politische Tragödie empfand. Er sah bloß den alten politischen Kontinent
versinken, nicht aber aus dem brodelnden Chaos das politische Neuland

auftauchen. Sein Urteil ist notwendig subjektiv und zeitbedingt.
Zeitlos gültig aber ist der Leitgedanke seiner Dichtung, daß Freiheit
und Gerechtigkeit sich gegenseitig bedingen, daß auch die Volksfrei-

11 J. Müller, Die Entstehung des Grauen Bundes 1367-1424: Zeitschrift für
Schweizerische Geschichte 1941, S. 137 ff.



62

heit einer rechtlichen Legitimation bedarf und nur ein Rechtsstaat die
Grundvoraussetzung der freien Gemeinschaft bildet. In dieser
Hinsicht darf der «Eidgenössische Bund» als sein politisches Testament
betrachtet werden.

Wie Salis mit der Tragödie seines eigenen Lebens fertig wurde,
dokumentiert die «Bildergalerie der Heimwehkranken»,
deren erster Band 1798, deren zweiter 1800 bei Orell, Füßli & Co.
in Zürich erschien, während den dritten Band sein Sohn Carl Ulysses
1827 im gleichen Verlag herausgab. Salis hat, wie sein Alterswerk
bezeugt, das Tragische durch die Theodizee überwunden. Der von
Leibniz geprägte Begriff bedeutet «Rechtfertigung Gottes» gegenüber

clen Einwänden, die angesichts der vielgestaltigen Übel gegen
den Schöpfer erhoben werden. Die Aufklärung sah das Weltall in
harmonischer Ordnung, in der alles sinnvoll und zweckmäßig
aufeinander abgestimmt ist. Ihr galten sogar die Übel dieser Welt nur als

vorübereilende, im Grunde unbedeutende Mängel, die, zum Teil vom
Menschen selbst verursacht, von Gott als zweckdienlich in seinen
Weltentwurf einkalkuliert wurden. Leibniz pries die Schöpfung als

«die beste aller möglichen Welten» und bezeichnete die ihr
anhaftenden Mängel als die kleinstmögliche Summe der Übel. Nichts deutet
darauf hin, daß Salis den Optimismus Leibnizens geteilt hat.
Ausdrücke wie Jammertal, Leidensnacht, Kreuzesbahn, Zährenstrom,
Strafgewitter, Prüfungszeit kennzeichnen das Vokabular seiner
religiösen Lyrik. Entscheidend ist: Salis hat die Theodizee der Aufklärung
durchaus christlich interpretiert. Er betrachtet das über ihn
hereingebrochene Leid sub specie aeternitatis, des Glaubens, daß Gott alles
Leid und alles Böse letztlich zum Guten wende und daß jedes Übel
in einem höheren Gut seine Rechtfertigung finde.

Wie die Vorrede verrät, schaut er fast fassungslos und vom Gefühl
seines Nichts ergriffen in das gigantische Weltgetriebe, dem seine
irdische Existenz zum Opfer fiel. Wie Gott das Chaos wieder zum
Kosmos wandeln und den Völkern Ruhe und Ordnung schenken
werde, scheint ihn nicht mehr zu kümmern. Er umkreist nur noch die
leidenden Einzelexistenzen, deren Zahl Legion ist. Er selber erscheint
nicht als zweifelnder und ringender, sondern als abgeklärter, in der
Leidensschule gereifter, dem Jenseits zugewandter Mensch, für den
das Leid alle Problematik abgestreift hat. Aus seiner Dichtung spricht
jene christliche Gelassenheit, die uns aus Zwingiis Pestlied entgegen-



63

atmet. So darf er denn sein Werk als ein Trostbuch für seine

Schicksalsgenossen, als ein «Lesebuch für Leidende» ausgeben. Als solches

hat es sicher eine Sendung erfüllt, denn 1823 erschien der erste Band
bereits in dritter Auflage, 1827 folgte die dritte Auflage des zweiten
und dritten Bandes.12 Noch 1843 erschien ohne Angabe des Verlags
und Druckortes ein wortgetreuer Nachdruck des gesamten Werkes
unter dem Titel «Bildergallerie äußerer und innerer Lebensführungen».13

Da er den Leidensgenossen Stab und Stütze sein will, ist der lehr-
und gleichnishafte Charakter des Werkes von vornherein gegeben. Ob
es sich um kleine Erzählungen handelt, wie «Der junge Apfelbaum»
und «Alida und Lisimone», um «Urkunden aus dem Archiv der
Schulanstalt zu M. », das heißt um Briefe über Jugenderziehung, um
«Wald»- und «Hirtengespräche» oder um die eingestreuten
Gedichte, die vielfach ein voranstehendes Prosastück chorartig kommentieren

: es wird in wechselnden Formen immer wieder die gleiche Lehre
verkündet, daß Verzicht, Überwindung, Geduld, Opfer und Drangsal

den Menschen läutern und formen, daß jene, die in Tränen säen,
in Freuden ernten werden, ja daß die Leidgeprüften gleichsam das

Stigma der bevorzugten Kinder Gottes tragen, worauf auch sein

«Osterlied» anspielt:
Nicht Judeens Volk, nicht dem Hierarchen,
Nicht Pilatus oder dem Tetrarchen,
Nicht einmal der Mutter und dem Freund,
Nein nur Augen, die sich ausgeweint -

*
Der Maria, dem gebeugten Sünder,
Zeigt er sich zuerst, der Überwinder.
Armer Weiber Mund, der seufzend bebt,
Spricht zuerst das Zeugnis aus : er lebt.

*

Das wichtigste Prosastück des ersten Bandes trägt den schwerfälligen

Titel «Ehe man zu Ehren kommt, muß man zuvor
leiden». Es ist eine Allegorie, die sich der japanischen Mythologie

12 In Wirklichkeit erschien der 3. Band erstmals 1827, jedoch mit der Bezeichnung
«3. Auflage».

13 Ein Exemplar dieses Nachdrucks befindet sich in der Zentralbibliothek Luzern.



64

bedient. Auf die Stoffquelle deutet der im Anhang auszugsweise
widergegebene Brief des Jesuitenpaters Camillo Constanzo vom 6. Oktober
1619 an einen Ordensgenossen hin. Die japanischen Namen und
Begriffe werden in einem Verzeichnis übersetzt. Eine christliche
Ausdeutung der Geschichte bringt der zweite Band. Nagi Mikotto, der
Herrscher Japans, erlebt den Niedergang seines Reiches. Der Seher
Kotoba-Kami rät ihm, bei der Wahl der Gattin und Mitregentin nicht
nur auf fürstliche Abstammung, sondern auch auf Tüchtigkeit und
Seelenadel zu achten. Sie muß die Edelsteine mitbringen, die den
verblaßten Glanz der Krone, des Brustschildes und Gürtels zu erneuern
vermögen. Nagi Mikotto fordert daher alle edlen Jungfrauen des

Reiches auf, sich an einem bestimmten Termin mit ihren Edelsteinen
im Tempel der Gottheit auf dem Berg Fusi einzufinden, wo die Kleinodien

auf ihren Wert geprüft werden. Das Edikt weckt die Gelüste der
Reichen und Mächtigen. Sie holen die kostbarsten Diamanten aus
ihren Schatzkammern hervor, Schiffe stechen in See, um auf seltene

Kleinodien Jagd zu machen. Der Fürst der Insel Oki nennt seine

Tochter Nami seinen einzigen Reichtum. Gälten Schönheit und
Tugend statt Edelsteine, so wäre sie zur Gattin des Herrschers prädestiniert.

Ein Seher erklärt dem Fürsten, Nami könne um den Preis
schwerer Opfer Retterin des Reiches werden. Sibu, eine Dienerin der
Gottheit, begleitet sie auf dem beschwerlichen Weg zum Berg Fusi.
Nach stürmischer Meerfahrt auf einem Nachen geht's durch
Sandwüsten und Furten, durch Pfützen und Dorngehege, auf schwankenden

Stegen über reißende Bäche und Flüsse. Immer neue phantastische

Naturbilder tauchen auf, verwüstete Wälder, grauenvolle
Einöden, überschwemmte Gründe, Lavaströme und Flammensäulen,
Schwefeldünste und Aschenregen, Steinhagel und Gletscherspalten

- ein wahres Inferno mit Todesschrecken und endlosen Qualen. Immer
wieder spornt die unerbittliche Führerin die abgehärmte und
todesblasse, von Beulen und Wunden gepeinigte, im besudelten Pilgerkleid
unkenntlich gewordene Fürstentochter an, des hohen Preises zu
gedenken. Fern sieht man den Berg Fusi ragen, wo in dem aus
schneeweißem Jaspis erbauten Tempel die Entscheidung fallen soll. Als Nami
nach unsäglichen Leiden eintrifft, stehen die Fürstentöchter mit ihren
Kleinodien bereits im Tempel, wo die Großen des Reiches den Herrscher

umgeben, der die würdigste ihrer Töchter zur Gemahlin erhalten
soll. Der Seher fleht zur Gottheit, sie möge den durch keinen fürst-



65

liehen Prunk ersetzbaren Seelenadel der Jungfrauen offenbaren. Nun
bricht die überirdische Welt hervor : vor dem Wunderspiegel verblaßt
die Schönheit der einzeln zur Probe antretenden Fürstentöchter, ihre
Prunkgewänder erweisen sich als Flitter, und ihre Edelsteine lösen sich
im Prüfungsfeuer auf. Schmucklos und mit leeren Händen kommt endlich

Nami heran, doch ihre Führerin folgt ihr mit den auf dem langen
Leidensweg aus Schweiß, Blut und Tränen geschaffenen Edelsteinen,
die denn auch die Feuerprobe bestehen. So wird die edle Dulderin
Gemahlin und Mitregentin des japanischen Herrschers.

Die Bedeutung der Allegorie ist jedermann klar, selbst wenn er
Vokabular und Kommentar unbeachtet läßt: es geht um den Sinn
und Segen des Leidens. Während der Dichter in den kleinen Parabeln
jeweils die ohnehin offen zutage liegende «Moral» schulmeisterlich
zusammenfaßt, tritt hier die lehrhafte Interpretation völlig zurück. Die
«Moral» liegt im dichterischen Motiv selbst. Man ist nicht
überrascht, wenn Namis gestrenge Führerin Sibu, das heißt Presserin, am
Ende ihren wahren Namen Suita, das heißt Liebe, kundgibt. Nirgends
wie hier kommt die Einbildungskraft des Dichters zur Geltung. Es gilt,
immer neue, von Naturgewalten verwüstete Landschaftsbilder und
zur Abwechslung auch einmal ein in exotischen Farben prangendes
Paradies zu erfinden. Mit besonderer Hingabe wird der Tempel der
Gottheit und die dort in banger Erwartung versammelte Fürstengesellschaft

geschildert. Zuweilen weht es wie Märchenluft durch die
Erzählung. Requisiten des Märchens sind der Lebensbalsam und die
Weihrauchkörner, die der Seher Nami als Labungsmittel mitgibt,
sowie der wunderbare Prüfungsspiegel, der Sein und Schein sondert.
Deutlich ist der metaphysische Hintergrund der Erzählung zu spüren.
Die supranaturale Welt reicht ins irdische Geschehen hinein, wie denn

überhaupt das Abstrakte tunlichst veranschaulicht wird. Es ist die
dichteste, farbigste und gegenständlichste Prosa, die wir von Salis

besitzen.
Der zweite Band enthält zur Hauptsache die fast 400 Seiten

umfassende «Wanderung aus Deutschland nach Amerika».
Salis bedient sich einer zum Drama neigenden Darstellungsform, der
« dramatischen Gespräche ». Fast zur gleichen Zeit konstatierte Goethe,
daß in der zeitgenössischen Poesie alles «zum Drama, zur Darstellung
des vollkommen Gegenwärtigen» hindränge: «So sind die Romane
in Briefen völlig dramatisch, man kann deswegen mit Recht förmliche



66

Dialoge, wie auch Richardson getan hat, einschalten.»14 Salis bedient
sich - wie übrigens schon in den «Politischen Gesprächen» seiner
Frühzeit - ausschließlich der Dialogform und schaltet den epischen
Erzähler vollkommen aus. In 28 Gesprächen, an deren Anfang jeweils
Ort und Zeit des Dialogs vermerkt werden, rollt die ganze abenteuerliche

Wanderung der beiden deutschen Familien ab, die in der
Revolutionszeit von den Franzosen aus der Pfalz vertrieben wurden und
in Amerika eine neue Heimat suchen. Die Hauptpersonen sind Gotthard

und seine Frau Nothburga mit zwei Knaben und zwei Mädchen,
sein Schwager Willibald mit seiner Frau Martha und zwei Knaben
und zwei Mädchen, sowie die beiden Verlobten Walther, Willibalds
Bruder, und Kunigunde, Nothburgas Schwester. Obwohl schon die
Verwandtschaft, nicht erst das Leid, sie zur Schicksalsgemeinschaft
macht, treten doch Charaktergegensätzc deutlich in Erscheinung.
Vor allem verkörpern die Väter zwei gegensätzliche Typen: Gotthard
ist der besonnene, ruhig abwartende, gläubig vertrauende Christ, der
jeden Schritt Gott befiehlt und im Ablauf der Ereignisse das göttliche
Walten verehrt, Willibald der ungeduldig vorwärts treibende, daher
oft schlecht beratene und von jedem Mißgeschick niedergeschlagene
Mensch, den die Leidensschule erst erziehen muß. Othmar, der von
den Franzosen zum Krüppel geschlagene dreizehnjährige Junge,
atmet den religiösen Geist seines Vaters Gotthard, singt er doch, mit
seinem schweren Schicksal zufrieden, nach jeder überstandenen
Prüfung ein der jeweiligen Situation der Reisenden angepaßtes religiöses
Lied. Er vertritt in den «dramatischen Gesprächen» gleichsam den
Chor der attischen Tragödie. Diethelm dagegen, der siebzehnjährige
Sohn Willibalds, zeichnet sich durch Findigkeit, Wagemut, ja
Tollkühnheit aus.

Die «Wanderung aus Deutschland nach Amerika» soll abermals
dartun, wie Schicksalsschläge zu Wohltaten werden und alles Leid
sich letztlich in Freude wandelt. Schon vor der Reise beginnt die
Kette der Heimsuchungen: das Schiff, dem Willibald sein Gepäck
und Geld anvertraut hat, ist ein Raubschiff und fährt ohne die
Passagiere von dännen. Als sie schließlich in Bristol landen, muß die Fahrt
nach Amerika krankheitshalber verschoben werden. Durch die
Verzögerung aber kommen sie unverhofft wieder zu der vom Raubschiff

14 Goethe an Schiller, 23. Dezember 1797.



67

entführten Habe. Zur rechten Stunde ersteht ihnen im Schiffsarzt
Biederhorst ein Freund, der sie in Alexandria an den Pfarrer Lebrecht
weist. Dieser rät ihnen vom ursprünglichen Reiseziel Savannah ab,
da es dort kein unangebautes Land gebe. Des Pfarrers Freund Morse
hält sie, da sie sich nicht nur auf Land- und Weinbau verstehen, für
geeignet, am Holston eine aussichtsreiche Kolonie zu gründen. Mit
einem Brief an seinen Bruder William Morse, dem sie vielleicht
zufällig irgendwo begegnen könnten, ziehen sie gegen Pittsburg weiter.
Unterwegs schwatzt ihnen ein Franzose ein Pachtgut in Middle River
auf. Trotz Gotthards Warnung geht der wandermüde Willibald dem
Gauner in die Falle. Doch auch dieser Reinfall und Aufschub bedeutet
ein Glück, da am Cumberlandsfluß, wo sie zunächst ihr Glück
versuchen wollten, der Krieg gegen die Wilden ausgebrochen ist. Sie
ziehen zum Holstonfluß weiter. Zwei Jäger führen sie in die Irre und
rauben je eine Tochter Gotthards und Willibalds. Diethelm befreit sie

und tötet einen der Jäger. Das Gericht verurteilt ihn zum Tode. Nur
der unauffindbare Brief an William Morse, den Freund des

Oberrichters, könnte ihn retten. Kniend flehen sie Gott um Hilfe an, und
siehe, der zerknitterte Brief findet sich in der Puppe von Willibalds
Töchterchen. Ja, auch William Morse selbst, dem die beiden
Bösewichte bekannt sind, ist zur Stelle. Diethelm wird freigesprochen. Mit
Morses Empfehlungen reisen sie weiter zum Holston. Da dort vor
kurzem alles Land verkauft worden ist, stehen sie wieder ratlos da. Diethelm

zieht auf Erkundungen aus und entdeckt am Holston eine noch
unerschlossene, schwer zugängliche Insel von paradiesischer
Fruchtbarkeit. Sie sind am Ziel. Wie sich die kleine Kolonie Hütten baut
und häuslich einrichtet, wie ihre handwerklichen Erfahrungen in
diesem Niemandsland fruchtbar werden, wie immer neue Funde und
Überraschungen sie beglücken, wie der unberührten Natur immer
deutlicher der Stempel der Kultur aufgeprägt wird, schildert der
Dichter mit sichtlichem Behagen. Noch einmal trifft sie ein
Schicksalsschlag: Diethelm wird von Wilden entführt, findet aber Kuni-
gundens Bräutigam, der sich schon früh von der Reisegesellschaft
gelöst hat, in der Gefangenschaft der Wilden und befreit ihn. Nun
scheint das Glück vollkommen zu sein. Kein fremder Fuß kann fortan
ohne Willen der Besitzer die nur an einer einzigen Stelle zugängliche
Insel betreten. Am Jahrestag der Besitznahme feiert Gotthard mit den
Seinen ein Dankfest. Es ist bezeichnend, wie er in seiner kindlichen



68

Frömmigkeit die Wanderung deutet: «Der liebe Gott hatte hier, in
seinem weiten Amerika, diese schöne Insel, die noch kein Menschenfuß

betreten hatte. Da dachte er: Das ist doch schade! Da könnte doch
ein gutes frommes Völklein, von der bösen Welt abgesondert und von
ihr unbemerkt und unverdorben, wohnen, mit Einfalt des Herzens an
mein Wort glauben und mit kindlichem Gehorsam meinen Willen
erfüllen. Es ist doch Zeit, daß auch von diesem Flecklein des

Erdbodens Dank und Anbetung zu mir aufsteige. » Kein Wunder, daß ihm

sogar die Vision einer religiösen Sendung unter den Heiden
vorschwebt. Dann läßt er die peripetienreiche Wanderung von Deutschland

nach Amerika noch einmal Revue passieren und zeigt wie an
einem Rechenexempel, daß jeder Unstern, jeder Irrweg, jede
Verzögerung unerläßlich war, um sie auf diese paradiesische Insel zu
führen. Auf die Frage des Zweiflers, ob Gott sie nicht auch geradewegs
von Hamburg hätte hieher führen können, erklärt er: «Ja freilich,
auch durch die Lüfte, wie Hezechiel und Habakuk. Aber waren wir
alle just so, daß wir in dieses irdische und, was eigentlich die Hauptsache

ist, zu seiner Zeit ins himmlische Paradies paßten? Hatten wir
nicht nötig, noch vorher Klugheit, Arbeitsamkeit, Geduld, Glauben
an Gott, Erkenntnis seiner Macht, Weisheit und Liebe, unbeschränktes

Zutrauen zu Ihm, unbedingte Ergebung in seinen Willen zu lernen?
War unsre ganze Reise, besonders alle Widerwärtigkeiten, die uns
betrafen, nicht eine immerwährende Schule, eine Erfahrungsschule,
eine beständige Wiederholung dieser Lection? Und wohl uns, wenn
wir sie ausgelernt haben Denn alsdann wird unser Wohlleben in dieser

lieben Insel nur ein schwacher Schatten sein desjenigen, welches

uns dort oben, in unserm echten Vaterlande, erwartet.» - Die
«Wanderung aus Deutschland nach Amerika» ist ein Dokument tiefer,
vielleicht etwas aufdringlicher Frömmigkeit. Im Gegensatz zu den Dei-
sten des Zeitalters lehrt Salis durch Gotthards Mund, daß Gott immer
wieder ins Weltgeschehen und Menschenleben eingreift und das Gebet
des Gläubigen wunderbar erhört. Hier wird Salis zum Bruder
Lavaters.

Es ist nicht bloß der Symbolgehalt, der dem Dichter den in der
antiken und christlichen Literatur geläufigen Vergleich zwischen dem
Menschenleben und einer Wanderung empfiehlt. Salis hat selbst viel
Wanderfreude und Wanderleid erfahren. Dazu kommt, daß seinem
Stift vorab die Naturschilderung liegt. So darf es nicht verwundern,



69

wenn er sich auch im dritten Band des Reisemotivs bedient. Wie schon
der Titel andeutet, wählt er wieder eine neue Darstellungsform, die
des Diariums: «Zwei Tagebücher zweier Reisenden über
die nämliche Reise, mit Anmerkungen des Schulmeisters
Christian Fürchtegott». Zwei Italiener, Ambroggio und
Bonaventura, kehren miteinander von Zürich in ihre Heimat Iseo zurück.
Die Fahrt beginnt auf dem Zürichsee, dann reisen sie nach Wesen,
fahren über den Walensee und kommen nach Chur. Von hier geht's
über die Lenzerheide ins Oberhalbstein, dann über den Septimerund

Murettopaß nach Sondrio, durchs Val Camonica nach Lovere
und zu Schiff nach Iseo. Die beiden Tagebücher sind keine Dubletten,
denn zwei gegensätzliche Charaktere spiegeln sich in ihnen. Ambroggio,

obwohl jünger als Bonaventura, neigt zur Bequemlichkeit und
verliert gleich die Fassung, er ist wehleidig, mißmutig, verdrießlich,
er beurteilt den augenblicklichen Zustand, ohne den Blick aufs Reiseziel

zu richten. Schon zu Beginn der Reise ist der Nörgler fertig. Er
kritisiert die schlechten Straßen und das Essen in den Gasthöfen, hat
keinen Sinn für Naturschönheiten, weigert sich, immer wieder neue
Berge zu ersteigen, verwünscht die Reise tausendmal und muß von
seinem Freund dauernd angespornt und mitgerissen werden. Sein

Tagebuch ist eine einzige Jeremiade. Anders Bonaventura. Er ist mit
jedem Mahl und Nachtlager zufrieden, ihm gilt, wenn es sein muß,
der Reisewagen als Herberge, er freut sich am Rudertakt, bewundert
die romantische Szenerie des Walensees, die gigantischen Gipfel der
Bündner Alpen, das sonnige Veltlin und preist die Weisheit des Schöpfers.

Vor allem aber: er hat stets das Ziel, die Heimat im Auge. Er
achtet alle Beschwerlichkeiten gering, geht es doch «immer nach
Hause». Er ist der typische Vertreter jener «Heimwehkranken», von
denen im Gesamttitel die Rede ist. Daß diese Reise das Leben und daß
das Heimweh die Sehnsucht nach dem Jenseits versinnbilden, sollen
die spärlichen Fußnoten dartun, die der fromme Schulmeister Christian

Fürchtegott - vielleicht eine Anspielung auf die Vornamen Gel-
lerts - zu den Tagebüchern macht. Durchs Okular des religiösen
Betrachters gesehen, ist die Reise in der Tat voller Hinweis, Fingerzeig
und Mahnung für jeden «Waller nach Sion».

Am gepflegtesten erscheint Salis' Prosa, wenn Bonaventura die
wechselnden Naturbilder festhält. Hier erweist er sich als scharfer
Beobachter und treffsicherer Schilderer. Die Gliederung der Land-



70

schaft, die Bergformationen, die Lage der Dörfer, die Vegetation, alles
fesselt seine Aufmerksamkeit. Er vermerkt den Kontrast zwischen
«nord- und südlichem Gelände» oder zwischen den von grünen Wiesen

und gelben Äckern umgebenen Bündner Dörfern und den von
Fruchtbäumen verhüllten Siedlungen der Ebene. Man spürt, daß der
Dichter im Veltlin sein Jugendparadies erlebt hat. Wie vertraut ihm
auch die Gebirgswelt war, kommt freilich noch deutlicher im
nachfolgenden «Fragment einer Geschichte» zum Ausdruck, wo er die
Gemsen- und Bärenjagd so milieugetreu und realistisch schildert, daß
daneben das Alpenbild Hallers und seiner Gefolgschaft idealisiert und
schemenhaft anmutet. Doch der Schilderer wäre kein Kind der
Aufklärungszeit, wenn er sich der Reflexion über die in der Natur
waltende Zielstrebigkeit und Zweckmäßigkeit entschlüge. Schon Haller
hatte die chaotischen, wilden, gefürchteten Alpen dem teleologischen
Ordnungssystem der Aufklärung eingefügt : das Eis der Alpen tränkt die
Fluren der niederen Regionen So fragt auch Bonaventura aufder eisigen
Höhe des Muretto mit einer Anspielung auf Leibniz: «Wozu diese

Einöde? Ist das eine Strecke der besten Welt?» Beschämt hört er die

Erklärung eines einfachen Mannes, daß hier in der Glut der Hundstage,

wenn Quellen und Bäche auszutrocknen drohen, das Gletscherwasser

anschwillt, so daß der Adda die Wasser der nördlichen Berge
um so reichlicher zufließen, je gründlicher die der Mittagsseite
versiegen.

Der dritte Band überliefert uns auch «Das Gesicht der Schwester

Maria Antoinette». Der Untertitel verheißt ein Singspiel in
drei Aufzügen. In Wirklichkeit liegt nur das Bruchstück eines

Singspiels vor, in dem der Dichter schärfer als anderswo den französischen
Umsturz verurteilt und wiederum seiner Leidenstheorie dienstbar
macht. Wir schätzen das Fragment trotz seiner Mängel, denn es ist

gattungsmäßig ein Unikum in der zeitgenössischen Literatur
Graubündens. Das Singspiel, eine Lieblingsgattung des Rokoko, zehrt auch
in diesem Falle noch vom Erbe des Barockdramas, das die sinngebende
überirdische wie die gleichnishafte wirkliche Welt umfaßte. Die
Vergegenwärtigung jenseitiger Mächte und Sphären auf der Szene, das

Nebeneinander von göttlichem und menschlichem Geschehen und vor
allem der Kampf zweier Welten um eine Menschenseele bestimmten
geradezu den Stoffkreis und Stilwillen des Barockdramas
süddeutschösterreichischen Gepräges.



71

Im Prolog härmt sich Schwester Maria Antoinette in stiller
Klosterzelle über das Schicksal ihrer Jugendfreundin, der Königin Maria
Antoinette. Der Engel Itruriel verkündet ihr, Gott werde ihr in einer
Vision das Los der Königin offenbaren. Der erste Auftritt spielt in den
« paradiesischen Lustgärten », wo die verewigte Kaiserin Maria Theresia

um das Seelenheil ihrer von Schmeichlern und Verlockungen aller
Art umgebenen Tochter bangt. Asareel nennt ihr den schnellsten und
sichersten Heilsweg: das Leiden. So bittet denn die Kaiserin Gott mit
blutendem Herzen, er möge ihrer Tochter Leiden schicken. Asareel
und Itruriel jubeln über Gottes Heilsplan, den die Hölle zu
durchkreuzen sucht. Sie zeigen der schlafenden Königin in gleichnishaften
Traumbildern die verwandelnde und veredelnde Kraft des Leidens.

Wasserwogen stürzen tosend in die Tiefe, wozu Asareel singt:
Strom, im Wasserfall, An das Steinband prellen.
Ist dein dumpfer Hall Scharfe Felsenrippen,
Nicht Konzert von Klagen, Schroffe Jaspisklippen
Die uns winselnd sagen: Querlen sie zu Schaum,
Sehet meine Wellen, Daß sie kaum
Wie sie in den schnellen Sich wieder finden
Senkelrechten Fällen In den Wiesengründen.

Der Wasserfall verschwindet, und ein Bach windet sich durch die
blühenden Gebüsche der Flur. Itruriel singt:

Strom, du littest viel, Kamst du zu dem Ziel,
Aber desto heller, In den Wiesengründen
Aber desto schneller Sanfte Ruh zu finden.

Ein anderes Traumbild zeigt ein erntereifes Hanffeld. Den Arbeitsprozeß

schildert Asareel :

Hanf! Bescheidnes Kind der Erde,
Ohne Früchte, ohne Flur,
Unbesucht von Hirt und Herde,
Klage nicht, nein, harre nur!
Bald wird durch die Hand des Fleißes

Langes, herbes, banges, heißes

Leiden dich zu Ehren bringen,
Und durch Rösten, Brechen, Schwingen,
Hecheln, Spinnen, Bauchen, Weben
Dir ein neues Wesen geben.



72

Ein großer Dreimaster fährt mit aus Hanf gewobenen Segeln über
das Meer, während Itruriel den Erfolg der Demut und Geduld feiert.
Das letzte Traumbild zeigt der schlafenden Königin ein Bergwerk,
einen Schmelzofen und eine Schmiede. Itruriel singt zur Arbeit der
Schmiede :

Schalle, Hammer, schalle! Schwirre zischend, Feile,
Übe am Metalle Eile, eile, eile,
Deine Übermacht. Bis das Werk vollbracht.

Eine prächtige Kunstuhr erscheint auf zierlichem Postament, während

beide Engel die Bildsamkeit und Duldenskraft des aus dem
Schöße der Erde gerissenen, von der sprühenden Esse geläuterten und

von den Schmieden veredelten Eisens rühmen. - In den folgenden
Aufzügen bezeugt die Königin ihre Leidensbereitschaft und ihren
Starkmut. Prinzessin Lamballe will sich für sie opfern, doch sie weist
das Anerbieten zurück. Der König beschwört sie, sich durch die Flucht
zu retten, doch sie will an seiner Seite sterben. Die zwei Geister des

Abgrunds, Moloch und Andramelech, sehen ihren Plan vereitelt, und
Itruriel triumphiert :

Tollkühn prahlen, boshaft spotten
Satans Heer und Frevlerrotten,
Die der Mordgeist aufgehetzt.
Aber wider ihren Willen
Müssen sie den Plan erfüllen,
Den die Allmacht festgesetzt.

Die zwölf Auftritte lassen nicht erkennen, wie das geplante Singspiel

ausgefallen wäre. Das Fragment trägt alle Kennzeichen einer
ersten Niederschrift. Fehlt schon manchen Couplets die dichterische
Feile, so läßt die Jambensprache der Dialogpartien - dem Dichter
schwebte wohl der Blankvers vor — erst recht jegliche Sorgfalt vermissen.

Der Gedichtzyklus, mit dem der dritte Band schließt, sowie die im
ganzen Werk zerstreuten Gedichte bezeugen lediglich, daß Salis kein

ursprünglicher Lyriker war. Es handelt sich fast ausschließlich um
religiöse Verse, deren Sinnwahrheiten selten zu Bild- und
Klangschönheiten werden. Gemeinplätze aller Art und vor allem der
reflektierende, betrachtende, belehrende Ton lassen den Duft und Schmelz

wirklicher Lyrik nicht aufkommen. Man vergleiche nur einmal «Auf



73

den Tod eines Kindes » mit Eichendorff. « Auf meines Kindes Tod »

Salis gehört zu jenem lyrischen Typus, der seine Stimmung, wie Max
Kommerell sagt, auf dem Wege zur Sprache gewissermaßen verschüttet:

«Statt daß er die Worte selbst nach dieser Stimmung stimmte,
verständigte er uns durch seine Worte über die Stimmung, von der
er zeugen will. »15 Manches der langatmigen Gebilde ist wohl Lavaters
oder Gellerts geistlichen Liedern ebenbürtig, aber das bedeutet ein
bescheidenes Lob, wenn man bedenkt, wie oft das religiöse Lied von
Paul Gerhardt bis Rudolf Alexander Schröder den Rang des Kunstwerkes

erreicht hat. Biographisch gewertet jedoch sind Salis' Gedichte
das überzeugendste Dokument seiner wachsenden Verinnerlichung,
seiner christlichen Ergebung und Frömmigkeit.

Zur Disentiser Musikgeschichte in der 2. Hälfte
des 18. Jahrhunderts

Von P. Iso Müller

I. Die konzertante Kirchenmusik
Als Abt Bernhard Frank von Frankenberg (1742-1763) mit

fein frisierter Perücke auf dem Haupte und glänzend weißen Spitzen
an seinem Mozett nach Disentis kam, da empfingen ihn feierliche
Orgelklänge, Figuralgesang und Orchestermusik.1 Für das stille
Bergkloster begann das Zeitalter des galanten Rokoko. Nicht als ob es dem

Abte, einem früheren Mönche der Abtei St. Gallen, der sich in Rom
das kirchenrechtliche Doktorat erworben und in St. Gallen lange
Jahre das Offizialat (Generalvikariat) verwaltet hatte, an monastischen.

Sinn und kirchlicher Frömmigkeit gefehlt hätte. Aber der
Geschmack der Zeit und die Lebensformen der Aufklärung drangen auch
ins Kloster und dessen Schule ein. Wie bezeichnend ist es ja, daß der
gleiche Abt die Orgel, die sich früher im Chore beim Hochaltar
befand, auf die Rückempore versetzen ließ, wo nun auch Chorstallen für

15 M. Kommerell, Gedanken über Gedichte. Frankfurt a. M. 1943, S. 33.
1 Stiftsarchiv Einsiedeln (Kongregation) : Acta Monastcriorum Einsidl. Fabar. Diser-

tin. Archiv S. G. Nr. 404, S. 667, P. Beat Keller an Abt Coelestin. 16. Febr. 1743: majori
Organo consonante. Hymnum Abrosianum, quem Chorus majori Organo alternantibus
voeibus ac Instrumentis musicis ad finem usque perduxit.


	Ulysses von Salis-Marschlins als Dichter [Schluss]

