Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1952)

Heft: 7-8

Artikel: Zur psychologischen Interpretation einiger Bundner Sagenmotive
Autor: Bossard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

202

dem Verhiltnis ihres Vermogens. Bei dieser Regelung erfahren wir
nun, dall — soweit es sich um groBere Betriage handelte — die Glaubiger
beinahe ausschlieBlich Bindner waren. Neben dem Domkapitel finden
wir Angehorige der Familien Cleric, Buol, Planta von Wildenberg,
Enderlin von Montzwick, Ragaz, Salis und Briigger, also eine ziemlich
ausgedehnte Gliaubigergemeinschaft.!2

Mit diesen Bemerkungen sind wir nun ziemlich weit vom kunst-
geschichtlichen Gebiet abgekommen. Der Leser moge sie als Rand-
notizen nehmen, die nur einmal andeuten wollten, dal} den Freistaat
Graubiinden nicht allein Handel und Transit, fremde Dienste und
gewerbliche Emigration oder. das Wirken von Kiinstlern und Kunst-
handwerkern mit dem Ausland verbanden, sondern auch Beziehungen
rein finanzwirtschaftlicher Natur.

Zur Psychologischen Interpretation einiger
Btindner Sagenmotive

Von Dr, phil. Robert Bossard, Zollikon

EINLEITUNG

~Um den Rankeschen Begrift der Erlebnissage kreisend, hat die
moderne, volkskundlich orientierte Sagenforschung weniger den vor-
stellungsmiBigen Inhalt der Sage als vielmehr die Bedingungen der
Entstehung und Weitergabe einer Sage ins Auge gefa3t. So sind etwa
die Faktoren untersucht worden, die das Zustandekommen einer
Trugwahrnehmung begiinstigen. Brennende Gase tiber Siimpfen
oder faulendes Holz fithren zur Illusion von Irrlichtern; Nebelfetzen
und Erlstriinke erscheinen als dimonische Wesen. Das Krachen und
Wiiten des Sturmes wird als Manifestation boser Geister empfunden;
normale Kellergerdusche: Tropfenfall, Dehnung des Holzes usw., als
Wirken eines klopfenden Geistes. Das geheimnisvolle, gefahrdrohende
Dunkel der Nacht, die Nidhe verrufener Orte oder die Verlassen-
heit des Weges schaffen eine angsthaft-unheimlich geténte Stimmung,
eine Art innerer Bereitschaft, ungewisse und unerklirliche Tatbestdnde

12 Vgl. J. Ospelt, Eine Schuldenregelung der Grafschaft Vaduz von 1700. Jahrbuch
des Hist. Vereins fiir das Fiirstentum Liechtenstein Bd. 43 S. 53-65.



203

in einer Illusion «mythisch» umzuformen, vielleicht sogar die
«mythische Apperzeption» (F. Ranke) ohne jeden dufleren Anhalts-
punkt als Halluzination in den Erlebnisraum hinaus zu projizieren.

AnlagemifBig bedingte Ziige konnen die Tendenz zur Bildung
von Illusionen und Halluzinationen férdern. E. Jaensch hat auf die
Bedeutung der «eidetischen Disposition» hingewiesen, bei welcher
die Fahigkeit, sich etwas bildhaft-anschaulich vorzustellen, besonders
grof} ist. Bekanntlich sind vor allem Kinder und Jugendliche Eideti-
ker; es konnen aber psychische Grenzzustinde, z. B. auBerordentliche
Ermiidung oder durch Rauschgifte bewirkte organische Stérungen,
auch beim cher abstrakt-unanschaulich vorstellenden Erwachsenen
eidetische Bilder hervorrufen.! Eine neurotische, bzw. psychotische
Veranlagung triagt als solche bereits die starke Tendenz zur Dissozia-
tion und Vergegenstindlichung gewisser Vorstellungsgruppen in sich.
So hat F. Ranke die Sagengruppe von der Entfithrung durch das
wiitende Heer auf objektivierte Erlebnisse eines psychischen Dimmer-
zustandes zurtickgefithrt. Andere Sagen werden mit dem in Unord-
nung gebrachten Wahrnehmungsapparat des Alkoholikers in Verbin-
dung gebracht. Verwandtschaften zwischen Traumerlebnissen und
Sagenmotiven, inshesondere in bezug auf Angsttraume (Alpdriicken),
veranlassen F. v. d. Leyen, den Traum als wichtige Quelle der Sagen-
bildung zu werten. Zusammenfassend kann er sagen: « Rausch, Angst,
Traum, seelische Erkrankungen und Verwirrungen, das sind also oft
die Gebirzustinde und die Urerlebnisse der Sage».2

Unter dem EinfluB der Existenzphilosophie ist auf die Rolle der
Angst, auf die oft genug auch die Sagenberichte selbst hinweisen,
groBer Nachdruck gelegt worden. Die von ihr postulierte existentielle
Urangst oder Weltangst breche unter angstférdernden #uBeren Be-
dingungen als Aktualangst durch; in der mythischen Apperzeption
verwandle sich die unbestimmte, aber deshalb um so schrecklichere
Angst in eine solche, die auf die Tatbestinde eines bestimmten Erleb-
nisses bezogen ist, «was den Apperzipierenden in den Stand setzt, sich
wieder verhalten und tdtig wirken zu konnen».?

1 Vgl L. Weiser-Aall: Volkskunde und Psychologie, Berlin 1937.

® F.v.d. Leyen: Volkstum und Dichtung, 1933; zit. n. A. Wesselski: Probleme der
Sagenbildung, Basel 1936, S. 56.

3 H. Burckhardt: Zur Psychologie der Erlebnissage, Ziircher Dissertation, 1951, S. 78.



204

Es ist allerdings nicht ohne Bedeutung, daB bei F. Ranke und
F. v. d. Leyen zwischen den manchmal etwas diirren rationalistischen
Erklarungsversuchen und der gefiihlméBigen Wertung der Sagen er-
hebliche Unterschiede festzustellen sind. «Die Sage fiihrt ihre Wurzeln
in die tiefsten und dunkelsten Griinde, auch sie erhebt sich am Quell
des Schicksals», an dem immer griin der hohe Baum des Lebens steht,
die Welteiche, von der die Woéluspa handelt, das Edda-Gedicht von
Anfang und Ende der Welt.* Die Sagen fithren uns «in die dimmeri-
gen Tiefen des deutschen VolksbewuBtseins»; sie sind «ein Mittel,
unser Volk bis in seine tiefste Seele hinein kennen zu lernen».® Dies
hohe Ziel kann aber nur angestrebt werden, wenn man die Vorstel-
lungswelt der Sagen behutsam erforscht und sich nicht auf die Neben-
geleise vereinzelter aullerordentlicher Bildungsmoglichkeiten verirrt.
Mit vollem Recht verhilt sich A. Wesselski gegeniiber der Ranke-
schen Autfassung von der Sage der Entfihrung durch das wiitende
Heer skeptisch. Von den medizinischen und psychologischen Unwahr-
scheinlichkeiten dieser Hypothese abgesehen, hitte Ranke «versuchen
missen, ob nicht an all diese Dinge mit den Methoden, die ihm die
eigene Wissenschaft, die der Volkskunde, bot, heranzukommen wiire,
zumal da es hier nicht um einen Einzelfall ging, bei dem der Arzt das
erste Wort haben muf}, sondern um Vorstellungen, die einst von gan-
zen Volkern gehegt und gepflegt wurden, denen heute noch auch in
unseren Landen betridchtliche Volksteile unterliegen und die ihre
Spuren tief in die Schrifttiimer eingegraben haben».®

Wenn es aber darum geht, die Sagenmotive selbst zum Gegen-
stand der Untersuchungen zu wihlen, so mul} die Forschung folgende
Probleme zu l6sen versuchen. Wieso kommt der Erlebnistriger dazu,
unter vielen méglichen Trugwahrnehmungen gerade eine weille Frau,
einen Zwerg oder Schitze zu sehen? Wie sind diese mythischen Mo-
tive in der Sage zu erkldren und zu werten? Ist es lediglich das Mit-
wissen am tberlieferten Volksglauben, das immer wieder gleich-
geartete Erlebnisinhalte entstehen 148t, oder gehen letztere auf ganz

4 F. v. d. Leyen: Die Gétter und Goéttersagen der Germanen, in Deutsches Sagenbuch,
herausgegeben von F. v. d. Leyen, Miinchen 1909, S. r10.

5 F. Ranke, Die deutschen Volkssagen, in Deutsches Sagenbuch, herausgegeben von
F. v. d. Leyen, Miinchen 1910, S. XV.

5 A. Wesselski, l.c., S. 55.



205

bestimmte psychische Gegebenheiten und Strebensrichtungen zurtick?
DaB3 diese Fragen in der neueren Sagenforschung etwas zuriick-
getreten sind, ist vielleicht als Reaktion auf die allzu hemmungslose
Mythologisierung der Sage durch weniger kritisch eingestellte Nach-
fahren der Briidder Grimm und als Ausdruck der Enttduschung tiber
die fragwiirdigen und letzten Endes geringen Beitrige zu werten,
welche die Riickfithrung gewisser Sagengruppen auf mythische Mo-
tive zur Deutung und Erhellung des Sageninhalts leisten kann.
Dessen ungeachtet darf eine psychologisch orientierte Volkskunde an
diesen Problemen nicht vorbeigehen.

Bedeutende Ethnologen haben immer wieder die These vertreten,
dal3 es sich bei den in Mythus, Mirchen, Sage und Volksdichtung
auftretenden Ziigen um typische Vorstellungen handelt, die sich
unabhingig von zeitlich-raumlicher Beriithrung eigenstindig bilden.
Gewill mag in manchen Fillen eine Wandertheorie geeignet sein, die
Verbreitung und Veridstelung gewisser Motive zu erklaren, aber die
Ergebnisse der modernen Psychologie machen grundsitzlich die An-
nahme wahrscheinlicher, dafl gleichartige Vorstellungen autochthon
entstehen. Von den neueren Sagenforschern ist vor allem K. Beth der
Ansicht, «dal} die gleichen seelischen Voraussetzungen mit psycholo-
gischer GesetzmaiBigkeit die gleichen Vorstellungen und weiterhin die-
selben Erzdhlungsformen in allen Teilen der Voélkerwelt hervorge-
bracht haben».” Mit einem erstaunlichen volkskundlichen Wissen
und héchst scharfsinniger Kombinationsgabe hat A. Bastian seiner-
zeit versucht, aus dem ihm vorliegenden Material «gleichartige
Grundvorstellungen» zu abstrahieren, leider ohne die verdiente
Anerkennung und Gefolgschaft zu finden. Es mag dies neben der
etwas verworrenen Darstellungsweise darauf beruhen, dafl die Ba-
stianschen «Elementargedanken» allzu blutleere gedankliche Kon-
struktionen sind. Erst die jungere Tiefenpsychologie konnte den
Bastianschen Gedanken fruchtbar machen, indem sie auf Grund einer
vergleichenden Betrachtung von mythischen Motiven und von sym-
bolischen Bildern, wie sie in psychischen Grenzzustdnden, zum Bei-
spiel im Traum, hdufig auftreten, dazu gelangte, in der menschlichen
Psyche dhnlich den instinktiv verankerten Verhaltensweisen gleich-

7 K. Beth, Mirchen, in Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. V, Berlin
1932, S. 1603,



206

artig wirkende Formelemente des Vorstellens anzunehmen. Der Be-
griff des Archetypus, wie ihn C. G. Jung geprigt hat, ist ungleich
dynamischer und komplexer, aber zugleich bedeutend weniger ratio-
nal und deswegen wissenschaftlich schwieriger zu durchdringen als
Bastians Begriff des Elementargedankens. Es ist jedoch wahrscheinlich,
dafBl der Archetypus-Begriff durch die kommende psychologische For-
schung eine intensive Bearbeitung erfahren und sich in vermehrtem
MaBe als Ausdruck fiir bestimmte, noch niher zu erforschende allge-
mein-meschliche Denkformen einbiirgern wird.

Die fiir die Tiefenpsychologie bezeichnende Verbindung von
ethnologisch-mythologischer Forschung und Analyse der aus dem
UnbewuBten aufsteigenden symbolkriftigen Bilder 1Bt die Ver-
wandtschaft zwischen Mythus und Sage in einem anderen
Licht erscheinen. Mythus und Sage sind nicht in dem Sinne verwandt,
daB gewisse Sagen einfach aus germanischen oder indogermanischen
Mythen abgeleitet werden koénnten, wie man im AnschluB an die
Romantik glaubte. In Mérchen und Sage wirken vielmehr arche-
typische Formelemente, die auch bei der Entstehung der groBen
Mythen malBlgebend beteiligt gewesen sind. «Die psychologische und
ethnologische Erforschung der Mythen haben uns auf GesetzméafBig-
keiten hingewiesen, die in der Ordnung des unbewuf3ten Seelenlebens
begriindet sind».8 .

Eine analoge Bemerkung muf hinsichtlich der oft unterstrichenen
Verwandtschaft zwischen Traumleben einerseits, Mythus, Sage und
Mirchen anderseits gemacht werden: die archetypischen Symbole des
Traumes treten oft in verbliiffend dhnlicher Form auch in den Vor-
stellungskreisen von Mythus, Sage und Mirchen auf. Das gleiche
trifft fiir einige Erlebnisse zu, wie sie in psychopathischen oder eksta-
tischen Zustinden auftreten. Die Grenzlinien zwischen Traum,
ekstatischer Schau und sagenbildendem Erlebnis sind, mindestens vom
Standpunkt des erlebenden Subjekts aus, keineswegs fest und unver-
anderlich. Von ausschlaggebender Bedeutung ist, daf3 solche Motive
in jeder Art Erlebnis, das in tieferen seelischen Schichten wurzelt,
Form und Gestalt annehmen koénnen. «Hitte es sich bei jeweiliger
griindlicher Nachforschung ergeben, dafl in der Mehrzahl solcher

8 A. Portmann, Mythisches in der Naturforschung, in Eranos-Jahrbuch, Bd. XVII,
Zirich 1950, S. 496.



207

Vorkommnisse es sich einfach um vergessene Kenntnisse handelt», so
hitte sich der Traumforscher «nie die Mithe genommen, ausgedehnte
Nachforschungen iiber individuelle und kollektive Parallelen anzu-
stellen. In Tat und Wahrheit aber wurden typische Mythologeme ge-
rade bei Individuen beobachtet, wo dergleichen Kenntnisse ausge-
schlossen waren und wo sogar eine mittelbare Ableitung aus mog-
licherweise bekannten religiosen Vorstellungen oder aus Figuren der
Umgangssprache unmoglich war. Solche Ergebnisse notigten zur An-
nahme, dal} es sich um ,autochthone® Wiederentstehung jenseits aller
Tradition handeln miisse, mithin um das Vorhandensein von ,mythen-
bildenden® Strukturelementen der unbewul3ten Psyche».®

Es ist nicht unbedingt gesagt, dal3 sich der Trédger solcher Erleb-
nisse in einem psychischen Grenzzustand befinden mull, wie er zum
Beispiel durch den Schlaf ausgelost wird!?; nicht selten kommt es
spontan zu einem erschiitternden inneren Geschehen, in dem geistige
Strebungen gewaltsam nach Ausdruck ringen. Die Geschichte der
Ekstatiker bietet hiefiir sprechende Beispiele. Besondere psychische
Anlagen oder auBlerordentliche dulere Bedingungen, z.B. angst-
einfloBende Dunkelheit und Einsamkeit, sind fur die Auslosung der-
artiger Erlebnisse keine conditio sine qua non. Das innere Ereignis,
das einer Erlebnissage zugrunde liegen kann, st68t bald Mutigen, bald
Angstlichen, bald einfachen Leuten des Dorfes, bald angesehenen
Standespetsonen zu; zwar vorwicgend in der Nacht und an den hieftur
priadestinierten Orten, manchmal aber auch am hellichten Tage in
der Wohnung oder am Arbeitsort.

Bevor wir daran gehen, die Biindner Sagen zu klassifizieren und die
uns besonders interessierenden Motive herauszuheben, einige Worte
iiber die Grundlagen und Voraussetzungen der vorliegenden Arbeit.
Fir Arbeiten der Sagenforschung werden als Untersuchungsgebiet
mit Vorteil Regionen gewihlt, tiber die moglichst reichhaltige Samm-
lungen vorliegen und deren Ausdehnung noch eine ziemlich vollstian-
dige Ausschopfung des Materials erlaubt. In der Schweiz sind die
Sagen in den Alpentélern, die im Vergleich zum Mittelland geschlos-
senere Lebensriume aufweisen, noch am ehesten bis in die Gegenwart

® C. G. Jung und K. Kerényi, Einfithrung in das Wesen der Mythologie, Ziirich 1941,
Seite 106.

10 Vgl. R. Bossard, Psychologie des TraumbewuBtseins, Ziirich 1951.



208

hinein lebendig geblieben, es sei nur an die Urner Sagensammlung
von J. Miiller!* und die Walliser Sagensammlung von J. Jegerlehner!?
erinnert. Immerhin scheint es, dal3 einzelne Sagengruppen auch in
diesen Gebieten zur Zeit des Sammelns nicht mehr recht lebendig ge-
wesen sind; dafur haben andere Sagengruppen, so die Sagen von
den Totengeistern, beinahe gewuchert. Auf diesen bemerkenswerten
Umstand hat noch F. Ranke in seiner Besprechung der Urner Sagen
aufmerksam gemacht.'® Die Aargauer Sagen von E. L. Rochholz, die
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts gesammelt wurden, sind bei-
spiclsweise ungleich vielgestaltiger als die meisten jiingeren Samm-
lungen.

Aber noch aus einem andern Grunde wurde den Biindner Sagen,
so wie sie in dem Bande «Volkstiimliches aus Graubtinden» vorliegen,
der zum groBten Teil die 1874—1878 von Dietrich von Jecklin ver-
offentlichten Sagen enthilt,'s der Vorzug gegeben: Graubiinden ist
ein ethnologisch sehr interessant aufgebautes Gebiet. Die uneinheit-
liche volksmiBige Zusammensetzung hat neben andern Griinden auf
die Sagenbildung differenzierend gewirkt, und die bunte Mannig-
faltigkeit der Biindner Sagen ist besonders eindriicklich, wenn man sie
mit der «groBen Einheitlichkeit und Einférmigkeit»!® der aleman-
nischen Walliser Sagen vergleicht. Die im genannten Buch enthaltenen
Biindner Sagen sind in der Mehrzahl schmucklose Tatsachenberichte,
die soweit als moglich genaue Angaben iiber Zeit, Ort, Erzdhler usw.
enthalten. Leider sind sie allerdings in keiner Art und Weise geordnet,
so dal} zuerst ein Sachregister angefertigt werden mufite. Vielleicht ist
die im folgenden gegebene klassifizierende Ubersicht nur schon des-
wegen willkommen, weil sie die Vergleiche mit andern Sagensamm-
lungen erleichtert. Die beigefiigten Volksmirchen aus dem Biindner

11 J. Miiller, Sagen aus Uri, § Bde., hrsg. von H. Bachtold-Staubli, Schriften der
Schweiz. Gesellschaft fiir Volkskunde, Basel 1926, 1929, 1045.

12 7. Jegerlehner, Sagen aus dem Unterwallis; Sagen und Mirchen aus dem Ober-
wallis, Schriften der Schweiz. Gesellschalft fiir Volkskunde, Basel 1909, 1913.

13 F. Ranke, Besprechung der Sagen aus Uri, Schweiz. Archiv fiir Volkskunde, 44. Bd.,
Seite 143.

14 E. L. Rochholz, Schweizersagen aus dem Aargau, 2 Bde., Aarau 1856.
15 Volkstiimliches aus Graubiinden  (Sagen, erlauternde Zusitze und Mairchen),

Chur 1916.

16 A, Gattlen, Die Totensagen des alemannischen Wallis; Freiburger Dissertation,

Naters-Brig 1948, S. 14.



209

Oberland stellen teilweise eine wertvolle Ergdnzung der mythischen
Sagengruppe dar. Andere dltere oder neuere Sammlungen von Biind-
ner Sagen, z. B. die von A. Biichli,!” konnen mindestens grundsitzlich
nichts Neues bieten. Da die Beschrankung auf ein bestimmtes, verhilt-
nismaBig kleines Gebiet die Gefahr grober Trugschliisse in bezug auf
die Interpretation des Vorkommens oder Nichtvorkommens gewisser
Sagengruppen mit sich bringt, wurden die Sagensammlungen benach-
barter Gebiete (z. B. Aargau, Schwaben, Tirol), aber auch weit ent-
fernter Gebiete (z. B. Island) zu Rate gezogen.

UBERSICHT DER BUNDNER SAGEN

Fur die Klassifikation der Sagen ein allgemeingiiltiges Schema auf-
zustellen, ist nicht gut moglich, da das Einzugsgebiet und das Alter
der Sammlung betrachtliche Unterschiede bedingen. Ferner erschwert
die oft weitgehende Vermischung oder Kontamination der Sagen-
motive die Zuteilung wesentlich. Handelt es sich lediglich um das
Ordnen des Sagenmaterials, kann die Einteilung nattrlich an Hand
eher duBerlicher Merkmale vorgenommen werden, z. B. auf Grund
des Auftretens gespenstischer Tierarten oder seltsamer Bdaume und
Steine. Geht es aber darum, die Entstehung und Bedeutung der Sagen
zu kldren, dringt sich eine wesensgemafere Scheidung auf. F. Rankes
Begriffe der 4tiologischen und historischen Sagen erweisen sich dabei
als zweckmiBige Hauptkategorien, die lediglich eine genauere inhalt-
liche Unterteilung erfordern. Hingegen ersetzt man den allzu um-
fangreichen und etwas fragwiirdigen Begriff der Erlebnissage besser
durch kennzeichnendere Kategorien. Der ebenfalls vieldeutige und
etwas in MiBkredit geratene Begriff der mythischen Sage, der dabei
trotz einiger Bedenken Verwendung gefunden hat, wird im Sinne
psychologischer Erkenntnisse eingeschriankt. Als mythische Sagen sind
im wesentlichen solche bezeichnet, die symbolischer Ausdruck der
geistigen Entwicklung des Menschen sind. Diese Bedingung trifft fiir
die Damonen- und Totensagen sowie fiir die mit dem Teufels- und
Hexenwahn zusammenhingenden Sagen kaum zu. Da sie sich jedoch

17 A. Biichli, Sagen aus Graubiinden, 2 Bde., Aarau 1933 und 1935.



210

vielfach mit mythischen Motiven kreuzen und auch aus andern Griin-
den von einer psychologischen Sageninterpretation nicht iibergangen
werden diirfen, sind sie in eigenen Kategorien behandelt.

1. Atiologische Sagen
a) Deutung von Tatbestinden und Vorgdngen aus dem Bereiche der Natur

Hier finden sich die bekannten Sagen von auffallenden grofBen
Steinen, die Teufel oder Hexen vorzeitig fallen lassen mullten, da sie
in ihrem verderblichen Vorhaben von Glockengeldut oder anderen
frommen Werken unterbrochen wurden.!® Eigenartige Vertiefungen
werden als Abdruck von Bocksfiilen erklirt, der von einem Kampf des
Teufels mit einem Sonntagsschdander herriihrt (S. g29), das Wiiten der
Nolla wird auf das Hineinwerfen eines Marienbildes zur Reformations-
zeit (S. 161) zuriickgefithrt. Seen entstanden, weil das Strafgericht
Gottes frevelnde Ritter oder Sennen heimsuchte (S. 273, 323). Eine
intermittierende Quelle wird als Trdnenstrom einer ungliicklichen
Diale gedeutet (S. 355). Alpen sind deswegen mit Steinen besit, weil
leichtfertige Verwiinschungen furchtbar in Erfullung gegangen sind
(S. 43) oder weil sie unrechtmiBig falschen Eigentiimern zugesprochen
worden sind (S. 151). Am Fehlen gewisser saftiger Kréduter sind ruch-
lose AuBerungen schéner Sennerinnen schuld, die ungern vom Tanzen
schieden (S. 226). Das Abnehmen der Butter beim Sieden ist durch
die Hartherzigkeit einer Bauerin bedingt, die eine milde Gabe trotzig
verweigerte (S. 331). Einige Sagen handeln von Naturkatastrophen:
Stidte und Dorfer wurden wegen der Gottlosigkeit ihrer Bewohner
verschiittet (S. 97, 147, 397). Vielfach vermischen sich die Natursagen
mit Damonen-, Hexen- und Teufelssagen; das «Rucken» des Viehs,
Nebelfelder, Unwetter usw. sind Manifestationen boser Geister
(S. 190); auf Riifen, die verderblich zu Tale fahren, sitzen Wasser-
ménner oder Hexen (S. 323, §72). Der Mann im Mond ist bei Wal-
tensburg ein roher Senn, der wegen seiner Unbarmherzigkeit von
einer armen Frau an den kiltesten Ort der Welt verwiinscht wurde

(S. 369).

18 Volkstiimliches aus Graubiinden, l.c., S. 35, 157, 198. Im folgenden beziehen sich die
Seitenzahlen im Text ohne weitere Angaben immer auf dieses Werk.



211

b) Worterkldrungssagen

Die Tochter des reichsten Bauern von Pontresina stirbt aus Kum-
mer iiber den armen Geliebten, der, von den Eltern verschmiht, in
die Fremde gezogen ist; nach seiner Riickkehr stiirzt sich Aratsch
selbst in eine Gletscherspalte, als er die Geliebte auf dem Totenschrein -
liegen gesehen hat. In stillen Nadchten hort man nun ein kligliches
Rufen: «Mort-Aratsch, Mort-Aratsch!» Als einst ein roher Senn im
Gegensatz zu seinem frommen Vorgianger den Geist mit einem furcht-
baren Fluch wegwies, bewirkte die ziirnende Morteratsch-Jungfrau,
daB der Gletscher zusehends vorriickte, bis nur noch die Isla-Persa und
die Bovalhiitte an die alte Alp erinnerten; an die Worterkldrungssage
schlieBt sich eine Natursage. Das « Trdnen-Tobel» zwischen Tersnaus
und Camuns heif3t so nach einem Unglicksfall, bei dem ein mit Mad-
chen und Burschen besetzter Schlitten in die Schlucht stirzte (S. 44).
Ein kleines Bliimlein vergall nach der Schopfung den Namen, den ihm
Gott gegeben hatte; es muBite sich noch einmal erkundigen, worauf es
den Bescheid «VergiB-mein-nicht» erhielt, der auch gleich zum
Namen wurde (S. 342). Der Blileggpall bei St. Antonien erhielt sei-
nen Namen von einer Stute BlaB (d. h. einer solchen mit weiBler Zeich-
nung von der Stirn zur Nase), welche im Herbst von der Alpweide
entwich, aber in einer geschiitzten Mulde am Pfade nach Montafun
mit ihrem Fohlen wohlbehalten iiberwinterte. Der Eigentiimer er-
widerte aber, als man thm davon Kunde brachte: « Nun mag der Blaf3
auch bis zur Alpfahrt oben bleiben.» Weil sie bis dahin mit ihrem
Jungen zugrunde ging, nannte man den Paf als Warnung vor Un-
dank und Herzlosigkeit BldBegg (S. 241).

2. Historische Sagen
a) Erklarung von historischen Ereignissen

Diese Sagen konnten ebensogut unter den itiologischen aufge-
fithrt werden, doch beziehen sie sich nicht auf Naturtatsachen, sondern
auf historische Vorgiange, die eine naive Deutung erfahren. Das
Sprachgemengsel in Graubiinden wird damit erkldrt, daB der Engel,
der nach der Schopfung die Sprachsamen auf alle Lande verteilen
muBte, die biindnerischen Tiler Gibersah, so daB3 er nachtriglich die



212

Resten aus den verschiedensten Sprachsicken zusammenkratzen
muBte, um auch noch diese Gegenden mit dem Geschenk der Sprache
zu versehen (S. 37). Die Walsersiedlung Stiirvis oberhalb Maienfeld
wurde verlassen, weil das Klima zu rauh war; einmal erfroren im Win-
ter bei Schneefall ein Bursche, der von Maienfeld aufstieg, und seine
ihm entgegengehende Geliebte zu beiden Seiten eines Felsblockes,
ohne sich zu sehen (A. Biichli, L.c., Bd. 11, S. 82).

b) Erinnerungen an auferordentliche Begebenheiten und Personlichkeiten

Hieher gehoren mehr oder weniger ausgeschmiickte Berichte tiber
Unglicksfille, Katastrophen und Epidemien, wie tiber den
Bergsturz von Montbiel am 6. Juni 1770 (S. 459) oder die Lawinen-
katastrophe von Saas am 25. Januar 1689 (S. 63), iiber Schlittelunfalle
(S. 349, 360, 387), tiber einen verschwundenen Churer Mesmer (S. 13.)
Hie und da ist die Erzdhlung mit mythischen Ziigen verkniipft, z. B.
mit dem Auftreten einer unheilverkiindenden weillen Frau. Die Pest-
sagen (S. 1, 156, 296, 298, 462, 491, 492) erzihlen vom Aussterben
ganzer Dorfer, vom raschen Erbgang, vom Auftreten tibelriechender,
die Pest verursachender Nebel und von Krankheitsdimonen.

Grenzstreitigkeiten und Uberfille geben AnlaB zu einer wei-
teren Sagengruppe; insbesondere scheinen Pritigauer und Monta-
voner oft miteinander gekdmpft zu haben; der gewohnliche Anlaf3 sind
Viehdiebstihle (S. g13). DaB sich Alpler zu Tode biirchlen, um ihre
Talgenossen zu warnen, ist ein hidufiger Zug (S. 112, 203, 282, 362).
Der u. a. auch von den Glarnern und Urnern erzihlte Grenzlauf, bei
dem der eine Laufer sich aufopfert, indem er den andern noch so weit
trigt, als seine Krifte reichen, wird von den Gemeinden Maienfeld und
Balzers tiberliefert (S. 211).

Sagen von starken Mdéadnnern sind zahlreich, z. B. von Dekan
Georg Salutz, der mit fiinf maskierten Kerls fertig wird und im Heben
von Gewichten Ubermenschliches leistet (S. 5, 70), von Friedli Scho-
cher aus Malix, der 1622 dem osterreichischen Kommandanten Bal-
diron die Stirne bietet und neun Soldaten allein in ein paar Minuten
totet und in ein Tobel wirft (S. 14, 51, 380). Von besonderer Wichtig-
keit ist die Rettung der Biindner Ehre; der starke Jorg von Praden
wirft einen prahlerischen Tirken (S. 162); der starke Mettier aus



213

Langwies wendet einen Firstbalken mittelst einer eingeschlagenen Axt
mit einer Hand, wihrend ein fahrender Schiiler hiezu beide Hinde
gebraucht hat (S. 143); Martin Grall von Klosters wird von Wein-
hindlern sogar nach dem Veltlin gebracht, wo er richtig einem auf-
schneiderischen Tiroler vier Rippen bricht (S. 423). Der starke Balz
ringt auf dem néchtlichen Heimweg von Tschiertschen nach Langwies
mit dem Teufel, den er fluchend herausgefordert hat; nachher war er
aber «nicht mehr so roh und gottlos» (S. 176).

Komische Zige finden sich in historischen Sagen hiufig. Die
Alp beim Bernina-Hospiz wird von einer reichen Frau in Pontresina
um ein Sicklein Kastanien verkauft, um ein momentanes Geliisten zu
befriedigen (S. 91); zwei gute Freunde halten sich gegenseitig fiir bose
Geister (S. 82); der vermeintlich in Schubladen und alten Papieren
wiithlende Geist entpuppt sich als Maus (S. 337); ein « Geisterbanner»
wird durch einen als Gespenst verkleideten Burschen schméhlich in die
Flucht gejagt (S. 523). Die Schanfigger schlieBen einen Vertrag mit
den Miicken (S. 468); man weil3, daB3 rechtliche Auseinandersetzun-
gen mit Tieren tatsdchlich vorgekommen sind. Eine schlaue Frau in
St. Antonien treibt die ganze Nacht den Perpendikel der defekten Uhr,
um ihren Mann rechtzeitig wecken zu konnen — das Morgenessen ist
dann allerdings noch nicht bereit (S. 221); eine andere bittet den
immer zu spit heimkommenden Mann, die Uhr zu stellen, so daB es
am ndchsten Morgen keine Diskussionen iiber den Zeitpunkt des
Heimkommens mehr gibt (S. 53). Ein biederes Ehepaar in Zizers pro-
biert den Jahrgang 1874 so fleifig, dal vom bereits verkauften Wein
nur noch zehn Maf an Stelle von sechs Zubern aus dem Faf} flieBen
(S. 383). Manchmal mochte man diese komischen Erzdhlungen eher
zur schwankhaften Volksdichtung rechnen, aber die prazisen Angaben
iitber Ort, Zeit und Personen sind doch typisch fiir die Sage.

¢) Befreiungssagen

Es hidngt mit der besonderen Geschichte Ritiens zusammen, daB3
hier im Gegensatz zu Uri, Wallis oder den Aargau, von deutschen oder
osterreichischen Sagensammlungen ganz abgesehen, die Befreiungs-
sagen so zahlreich sind, daB sie die Unterbringung in einer eigenen
Gruppe rechtfertigen. Noch heute zeugen zahlreiche, oft wenig von-



214

einander entfernte Burgruinen von jener Zeit, da die bundnerischen
Téler von kleinen und kleinsten selbstherrlichen Dynasten, zum Teil
tiblen Raubrittern und Wegelagerern auf unzugénglichen Felsennestern,
oder von bischoflichen und weltlichen Végten gedriickt wurden. Kein
allgemeiner Aufstand erloste das Volk mit einem Schlage von der
Zwingherrschaft, wie es die Befreiungstraditionen der Urkantone be-
richtet. Die auBerordentliche Zersplitterung in bezug auf staatliche
und grundherrschaftliche Rechte bedingte im Gegenteil eine regio-
nale, bzw. lokale Befreiungstradition, die neben den bekannteren
Zigen auch einige originelle enthilt. Thre Lebendigkeit und Volks-
tumlichkeit zeigt sich darin, dal3 sechs Sagen eine poetische Bearbei-
tung gefunden haben, wie tiberhaupt die Balladendichtung den histo-
rischen Sagen besonders viele Motive verdankt.

Die Ritter von Castlins bei Siis, von Solavers und von Lichtenstein
gehen durch einen Bauernaufstand der Burg und des Lebens verlustig
(S. 446, 478, 317); der von Solavers stiirzt sich tiber eine Felswand zu
Tode, um nicht in die Hand der Bauern zu fallen, wihrend der Lich-
tensteiner bei derselben Verzweiflungstat vorerst zwar das Leben ret-
tet, weil er seine Seele dem Teufel verspricht, aber nachher von den
Weibern des Dorfes mit Dreschflegeln erschlagen wird. Ein verbiin-
detes Midchen unter dem Burggesinde erleichtert die Totung des
Tyrannen und die Einnahme der Burg (Aspermont S. 376). Anlaf3 zur
Erhebung bildet der ruchlose Raub einer schénen Tochter (Guarda-
val S. 80, 179; Hohenrialt S, 129; Fracstein S. 239), wobei der Ubel-
tater vom Vater oder vom Geliebten getotet wird. Das Begehren, ein
stattliches Ochsenpaar abzuliefern (Ruchenberg S. 218), oder begehr-
liche Blicke des Zwingherrn auf die eingebrachte Ernte veranlassen den
geplagten Bauern, ihn mit dem Dreschflegel umzubringen und damit
den Volksaufstand auszuldsen (Facklastein S. 280). Als eine arme Frau
vom bischoflichen Vogt auf Pedenale mit dem Sdugling im Arm um
das Leben des schuldlos eingekerkerten Gatten und Erndhrers bittet,
zerschmettert der Unmensch das Kind an einem Felsen; der Himmel
hort den Fluch der armen Mutter und sendet sogleich einen rachenden
Blitz hinunter (S. 296). Der Teufelspakt des Ritters von Drackenaug
erlischt, als kithne Burschen seine Burg einnehmen, wihrend er sich
wie gewohnt der Verfolgung durch Verwandlung in einen Drachen
entziehen will (S. 331). Die weitverbreiteten Sagenmotive vom Vogt,



215

der den Brei, den er frevelnd gewiirzt hat, selbst ausfressen mul3, und
von der treuen Frau, die ihren Mann in einem Sack davontrigt und
rettet, kniipfen sich an die Barenburg im Schamsertal (5. 102) und an
die Burg Jorgenburg (S. 389). Origineller sind folgende zwei Sagen.
‘Das 1452 bei der Burg Valendas tagende Volksgericht verurteilt den
Freiherrn Jorg von Rhiziins zum Tode, weil er der Sache des Volkes
abtriinnig geworden und dem «schwarzen Bund» der Adeligen bei-
getreten ist; durch einen schlauen Diener, der bei einer Art Abschieds-
mahl von Mann zu Mann geht, um mit klug gewidhlten Worten die
Stimmung zu wenden, wird er aber im letzten Augenblick gerettet
(S. 406). Von einem Balkon des Schlosses Neuenburg bei Untervaz
aus sieht der Zwingherr, wie die dort weidende Schweineherde zu-
sammenlduft, als ein Borstentier kldglich schreit; lachend sagt er:
«Wenn die Bauern also zusammenstinden wie diese Schweine, so
wiiren wir Herren des Lebens nicht mehr sicher.» Als der Hirte da-
heim sein Abenteuer erzihlt, rotten sich die Bauern zusammen, er-
stirmen die Burg und verjagen den Vogt (S. 326).

3. Mythische Sagen
a) Wiitendes Heer

Die Sagen vom wilden Jéiger und vom witenden Heer sind
gewissermallen der Prototyp mythischer Sagen. Gerade an ihnen
1aBt sich aber der allméhliche Untergang mythischer Vorstellungen
und der Ersatz durch anderes Gedankengut in fesselnder Weise beob-
achten. Es muB auffallen, dalB3 jene dlteren Sagensammlungen, die im
AnschluB an die romantische Epoche und an die Forschungen der Brii-
der Grimm entstanden!?, ungleich mehr Sagen vom wiitenden Heer
enthalten als jiingere Sammlungen. Ferner scheinen sie in den zen-
tralen Regionen der Alpen weit weniger zahlreich zu sein als im Mit-
telland und den angrenzenden deutschen und osterreichischen Ge-
bieten. Findet sich aber in den Walliser und Urner Sagen kaum eine

1 E. L. Rochholz, l.c., S. 91; I. V. Zingerle, Sagen, Marchen und Gebrauche aus
Tirol, Innsbruck 1859, S. 1; A. Birlinger und M. R. Buck, Sagen, Mérchen und Volks-
aberglauben aus Schwaben, Freiburg i. Br., S. g; vgl. auch die groBartige dichterische Be-
arbeitung entsprechender Emmentaler Sagen in Gotthelfs Novelle «Dursli der Brannt-
weinsaufer».



216

Spur davon, so weisen die Biindner Sagen immerhin einige typische
Hauptziige auf.

Ein Knabe aus Obersaxen sieht das vorbeistirmende wiitende
Heer (S. 86); ein Senne der Alp Greina wird von ihm entfiihrt (S. 388).
Die Sagen vom Nachtvolk (S. 6, 91, 92, 128, 213, 231, 400) stellen be-
reits eine auf das Totenvolk hindeutende Abschwichung dar (s. u.);
es benimmt sich weit gesitteter und kommt oft mit herrlicher Musik.
An die Thor-Mythe erinnert das Motiv von der verzehrten Kuh, von
der nachher nur jenes Stiick fehlt, das der beteiligte Mensch gegessen
hat (S. 51, 140). ‘

Die Griinde fir das allmédhliche Verschwinden dieser mythischen
Sage liegen nicht nur in den Zufélligkeiten des Sammelns begriindet,
in der vorsichtigeren Interpretation spéterer Herausgeber oder in der
mangelnden Widerstandskraft mythischer Sagen gegeniiber anderen
Sagenmotiven und traditionsfeindlichen Machten. Schon vor langer
Zeit hat hier ein Umwandlungsprozel3 eingesetzt, den W. E. Peuckert
als Entdamonisierung (besser wiirde man von Entmythisierung
sprechen) bezeichnet: aus mythisch-dimonischen Wesen werden
Wiedergdnger und Gestrafte.?® So wird der wilde Jdger in Nieder-
sachsen, den Peuckert allerdings nicht auf Wotan, sondern auf einen
Lokaldimon zurtickfithrt, im Laufe der Zeit unter dem Einfluf3
christlicher Anschauungen mit einem abgeschiedenen Frevler in Ver-
bindung gebracht. Die germanischen Gottheiten werden zu teuflischen
Damonen oder zu Totengeistern, der mythische wilde Jiger z. B. zu
einem SchloBherrn, der ein wildes, ausschweifendes Leben gefithrt hat
oder zu einem Marchenversetzer. Dachte sich schon der antike Volks-
glaube Totengeister gruppenweise im Gefolge der Hekate vereinigt,
so werden auch aus den heidnischen Goéttern und Halbgottern im Ge-
folge Wotans verdammte Seelen, die dem teuflischen Heerfithrer nach-
ziehen. Nach Zingerle sind im Tirol sogar verschiedene fiir Wotan
typische Ziige spater dem hl. Oswald untergeschoben worden, so dal3
sich eine eigentiimlich anmutende «christliche» Legende ergab.2?

Die Sagen vom wiitenden Heer und vom Nachtvolk stammen aus
dem Pritigau, Schanfigg und der Davoser Landschaft; besonders

20 W, E. Peuckert, Deutscher Volksglaube des Spatmittelalters, Stuttgart 1942, S. 58.
21 E. Stemplinger, Antiker Volksglaube, Stuttgart 1948, S. 18.
22 1. V. Zingerle, l.c,, S. 1.



217

hiufig sind sie in Obersaxen (S. 530). Es erregt Verwunderung, daf3
sich dieses mythische Motiv bei den ausgewanderten Walsern erhalten
hat, nicht aber im Wallis selbst. Moglicherweise trug gerade die iso-
lierte Lage der Walser Kolonien dazu bei, dal die Tradition stirker
bewahrt wurde. Dal3 die mit germanischen Mythen verkniipften Sagen
im eigentlichen Alpenkern seltener sind als in Stiddeutschland oder im
Tirol, erklart sich vielleicht aus der zogernden und sehr unvollstandi-
gen germanischen Besiedlung dieser Gebiete, in denen vorgermanische
Bevolkerungsteile weiterhin michtig blieben.

b) Weife Frauen

Ahnliche Feststellungen gelten fiir die mythischen Sagengruppe
von den weillen Frauen. ‘

Einem armen Mann begegnet in einem Tobel bei Obersaxen eine
weille Frau, die aus ihrem Wagen steigt und ihm winkt; er muf} fur
einen verlorenen Nagel einen holzernen schnitzen, die Spane ver-
wandeln sich nachher in Gold (S. 422). Ein Midchen von iiberirdi-
scher Schonheit erscheint an Festtagen Ziegen hiitenden Kindern bei
der Ringgenberger Briicke und bietet ithnen Geschenke an (S. 11).
Hiufig treten weille Jungfrauen in Verbindung mit Sagen auf, die von
zu hebenden Schitzen handeln (S. 69, 272, 310, 465, 124 u.a.a.0.);
manchmal tritt das Motiv des Drachenkampfes hinzu, wie bei der
Schatzhiiterin von Fracstein (S. 324). Die mit dem goldenen Kegel-
spiel von Ruchenberg im Zusammenhang stehende SchloBherrin heifB3t
bezeichnenderweise Frau Hulda.?®

Die Sagenfigur der weiBen Frau kann mit der germanischen Gott-
heit Freyja verkniipft werden; Frau Holle (Volksmarchen), Hulda,
Bertha (Percht) oder die Saligen (Tirol) sind in mythologisch kaum
durchsichtiger Weise mit ihr verkniipft. Gewohnlich iiberwiegt der
gute Aspekt, doch kommen auch entschieden bosartige Zuge vor,
" insbesondere in Sagen anderer Gegenden.?* Ofters vermischt sich
die Sagenfigur der weiB3en Frau mit der Vorstellung von den spinnen-
den Nornen (s. u.), die das Schicksal der Welt und des Menschen ver-
korpern. Man darf auf alle Fille kaum behaupten, daBl die Zuriick-

23 A, Biichli, l.c., S. 168.
# Vgl I. V. Zingerle, l.c., S. 16, oder die luzernischen Schriittele-Sagen.



218

fithrung auf die schwer faBBbare germanische Gottheit das haufige Auf-
treten der weillen Frau in der Sage befriedigend erklart.

Auch bei dieser Sagengruppe konnen Uberginge zu den Toten-
sagen beobachtet werden. Die weille Frau, die als Donna di Valniglia
bei Buffalora im Miinstertal erscheint, wird zur Totenseele der unge-
treuen SchloBverwalterin von Zernez (S. 60); das gleiche stoBt der
urspriinglich mythischen Figur auch anderwirts zu. In gewissen
Gebieten gestalten sich die weilen Frauen zu mildtiatigen Feen um,
die sich von der urspriinglichen, keineswegs einfachen Bedeutung
weit entfernt haben. Die SchloBjungfrau von Haldenstein wechselt in
einer Sagenvariante zur Gattung der Wassergeister hiniiber und wird
eine Quellenjungfrau, die dem Wasser Heilkrifte verleiht (S. 360),
533); die auf Schwarzenstein zur armen Seele, die auf Erlosung harrt
(S. 289). Sinistre Aspekte der weiBen Frau sind wohl beim Ubergang
zu den Hexensagen (S. 171, 232) beteiligt.

¢) Gold- und Schatzsagen

Zunichst bilden diese zahlreichen Sagen eine eher historische
Gruppe, die von Goldadern und deren Auswertung handelt (S. 133,
238, 454, 462). Haufig sind daran «Venediger» beteiligt (S. 13, 168,
178, 319, 403, 420), die auch im Tirol und Vorarlberg auftreten; sie
sind aber «trotz ihres nobeln, der Lagunenstadt entlehnten Namens
nur verkappte germanische Zwerge»??, die dhnlich wie die Jungfrau
oder die bewachenden Tiere in engerem mythischem und psycholo-
gischem Zusammenhang mit dem Schatz stehen (s. u.). Den mythi-
schen Schatz, der zugleich lockt und gefahrdet, verlegt die Sage mit
Vorliebe in ehemalige Burgen (S. 372, 439); manchmal hat er die
Form eines goldenen Kegelspiels (S. 181, 238, 272, 339, 381); er wird
von Hunden (S. g0, 238, 272, 280), von Drachen (S. 324) und von
Sduen (S. 165, 330) bewacht. Der meist in Hohlen oder unterirdischen
Kammern ruhende Schatz ist nur sehr schwer zu gewinnen, weil ent-
weder die furchtbaren Tiere besiegt werden miissen oder weil allerlei
Schrecknisse den Entdecker und Befreier dngstigen. AngsteinfloBende
Tiere, lockende Figuren mit Demantkoérbchen oder ein Kind, das von
einem Wolf vorbeigeschleppt wird, suchen vom Erlésungswerk abzu-

% F. J. Vonbun, Die Sagen Vorarlbergs, Innsbruck 1858, S. 16.



219

halten (S. 360). Man darf nicht sprechen, ein Schwert hingt an einem
Faden tiber dem Nacken. Spater Zusatz aus dem Bereiche der Teufels-
und Hexensagen ist, dal} der Schatz nur gegen ein ungetauftes Kind
eingetauscht werden konne (S. 164). Ein Bauer findet beim Pfliigen
einen Schatz im Acker, verscherzt ihn aber durch Fluchen (S. 358).
Wertlose Sachen, wie Schneckenh&uslein, NulBschalen, Kohlen, die
man von weillen Frauen oder Fanggen (Zwergen) erhilt (S. 422, 359)
oder zufillig findet und achtlos behandelt (S. 15, 395, 433), sind in
Wirklichkeit hochst wertvolle Dinge.

d) Fdanggen, Riesen und Dialen

In den Bundner Fanggen mischen sich die Ziige eines primitiven
Natur- und Waldddmons (silvanus = salvang = tirol. fanga = biind-
nerisch fangg) mit denen mythischer Zwerge in dhnlicher unentwirr-
barer Weise wie beim tirolischen Norg.

Mit den Zwergen der indogermanischen Mythen haben sie ge-
meinsam, daf} sie iber die Schitze im Berginnern verfiigen und schein- -
bar wertlose, in Wirklichkeit aber kostbare Geschenke machen (S. 359).
Sie besitzen ungewdhnliche Kenntnisse, z. B. in bezug auf das Wetter
(S. 175, 245), konnen besser Holz fillen und Teuchel bohren (S. 214,
57), verstehen aus Schotte Gold zu bereiten (S. 265), wissen um das
Geheimnis des SiBkésens (S. 378). Anderseits sind sie trotz ihrer
mythischen Krifte, ddmonischer Fertigkeiten und groBer Schlauheit
(S. 255) dem Menschen unterlegen, kénnen gefangengenommen und
iiberlistet werden (S. 86, 276, 424); sie rauben, neidisch auf das gro-
Bere und schonere Menschengeschlecht, Sduglinge zur Blutauf-
frischung, indem sie hdfliche, uralte Wechselbilge unterschieben, die
man nur mittelst besonderer Praktiken zum Sprechen bringt und da-
mit los wird (S. 307). Werden sie fir ihre Dienstleistungen, gewdhn-
lich Hiuterdienste, belohnt, so brechen sie thre gewohnte Tétigkeit ab
und ziehen fort (S. 113, 270, 316, 408), dies manchmal auch, wenn sie
gestort werden wie die Fanggin Madrisa (S. 291). Glockengeldut ist
ihnen verhaB3t (S. 328). Viele dieser Ziige sind fiir die germanischen
Zwergsagen typisch, und es ist in dieser Hinsicht von Bedeutung, daf3
die Finggensagen in den deutschen Téalern Pritigau, Davos, Schan-
figg, Safien und im Gebiet von Churwalden beheimatet sind (S. 540).



220

Eher auf elementare Natur- und Waldddmonen deuten Wildmann
oder Wildweib, die in verschiedenen Gegenden der Schweiz auch bei
gewissen Volksbrauchen eine Rolle spielen, ferner die Sagen von
menschenfressenden Riesen bei Scarl (S. 105, 203), von den Sal-
vanghi, den groBen und ungestalten Waldmenschen im Puschlav
(S.67) und von den Violas, den bosartigen Waldmuetern vom Val
Faller. Es darf hier zwischen Zwergen und Riesen kein groBer Unter-
schied gemacht werden; in Island z. B. wird die typische Sage vom
Zwerg, der spinnen oder weben hilft und dessen seltsamer Name er-
raten werden soll, der Riesin Gilitrutt zugeschrieben.?¢ Das Menschen-
fresser-Motiv findet sich auch in Finggensagen (S. 144, 301). Unter
Umstianden schwellen Zwerge zu riesiger GroBe an, wenn sie von
Menschen gequélt oder verachtet werden. Wohl neigen die poetisch
oder lehrhaft ausgestalteten Sagen und Mirchen dazu, die geistige
Kapazitit zur KorpergréBe in ein umgekehrtes Verhéltnis zu setzen,
aber urspriinglich ist dies durchaus nicht allgemeine Regel; es gibt
auch listige, verschlagene Riesen und dumme, télpelhafte Zwerge.

Im Unterengadin treten an Stelle der Fanggen Dialen (eventuell
von dealis oder diabula abgeleitet). Sie erweisen sich dem Menschen
dienstfertig (S. 218, 255) und schenken Brot (S. 147); ein Dialenkind
spielt mit einem Menschenkind (S. 351); die Habsucht und Boshaftig-
keit der Menschen treibt sie endlich fort (S. 153). Auf die Zwergen-
natur deuten die Ziegenfiille (S. 536), doch scheinen alle Dialensagen
1im Verlaufe der Zeit eine feenhaft-méarchenartige Umgestaltung er-
fahren zu haben; sie erinnern in dieser Hinsicht an die Saligen I'rau-
lein der Tiroler Sagen. '

e) Einzelne mythische Motive

Das Motiv des Drachenkampfs steht entweder fiir sich (S. 251),
hiufiger aber in Verbindung mit Jungfrau und Schatz (S. g24, 381);
dies auch in zwei Miarchen aus dem Biindner Oberland (S. 583, 621).
Zwei Edelleute finden in der Ndahe Churs ein schweres Kind, das
sie trotz allen Bemithungen nicht aufzuheben vermogen; es spricht:
«Lasset mich liegen, denn ihr kénnt mich doch nicht von der Erde
wegbringen; das aber will ich euch sagen, daB3 dies ein kostliches und

26 K. Maurer, Islandische Volkssagen, Leipzig 1860, S. 43.



221

fruchtbares Jahr sein wird, aber wenig Menschen werden es erleben.»
Nachher verschwindet es (S. 133; poet. Bearbeitung S. 447). In den
Aargauer Sagen wird die Erscheinung des schweren Kindes auf einen
nahen Tod gedeutet.?” Das mythische Motiv vom Gott, der auf Erden
wandelt, ist in degenerierter Form in der Sage vom ewigen Juden
enthalten,?® die in der Bundner Version allerdings eher ein Sinnbild
des ruhelosen, gehetzten Menschenlebens darstellt (S. 192). Von den
Nornen, die Leben und Schicksal des Menschen in der Hand haben,
findet sich eine Sage bei Vulpera; zwei schéne Midchen steigen mit
ihren Spinnrddern aus dem Tdlchen unterhalb des Piz Pisoc herab
und helfen einer rechtschaffenen, fleiBigen B&duerin beim Spinnen;
zum Abschied machen sie ihr das iibliche Geschenk, den Garnkniuel,
der niemals alle wird (S. 123). Die Sagenfigur der Norne ist allerdings
von jener der weillen Frau nicht deutlich unterschieden; in der vor-
liegenden Sage haben die Nornen iiberdies die Ziige der feénartigen
Unterengadiner Dialen angenommen.

4. Didmonensagen

In ihren einfachen Formen deuten die Ddmonensagen zweifellos
auf eine primitivere Denkweise hin als die mythischen Sagen, die auf
fortgeschritteneren religiosen Anschauungen beruhen. Spitere ddmo-
nologische Bemiihungen und vielfache Uberschneidungen mit dem
Hexenwahn haben jedoch die Sachlage kompliziert. «Der urspriing-
liche Mensch beseelt alles, was ihn umgibt: Baum und Pflanze, Fels
und Steine, Himmel und Sterne. Im Gefiihl seiner Ohnmacht gegen
iibermachtige Naturkrifte glaubt er im Hagel, der die Felder zer-
stampft, im Blitz, der seine Hiutte versengt, im Sturm, der Wilder
knickt, tibermenschliche Wesen zu erkennen.»?* Manche Zige dieses
alten Damonenglaubens hat die Volkssage bewahrt. Zu Hause, auf der
Alp, in der Ndhe von Quellen, bei Vorfillen auBlerordentlicher Art,
tiberall und zu jeder Zeit ist der Mensch von einer gewthnlich un-
sichtbaren, hie und da aber sich sinnenfillig manifestierenden Welt

27 E.L.Rochholz, l.c., S. 273, 344, rechnet das schwere Kind filschlich zu den Zwergen.
28 Vgl. die Nachweise bei E. L. Rochholz, l.c., S. 306.
2% E. Stemplinger, l.c.; S. 9.



222

von Naturgeistern umgeben. Bald treten sie dem Menschen hilfreich
zur Seite, unterstiitzen ihn z. B. in seiner taglichen Arbeit, bald necken
und plagen sie ihn. Haufig tragt ein und derselbe Didmon gute und
bose Zuge.

Ein gutmiitiger, zutraulicher Hausbutz Stutzli, dessen Lieblings-
plitzchen die Ofenbank ist, wiegt die neugeborenen Kinder (S. g5).
Ebenfalls in Klosters haust ein Kellerbutz, «ein sonderbarer Knirps,
ein klein, zornig Minnlein», das wiitend hervorkommt, als das Haus
wegen ihm abgebrochen wird; der Eigentiimer muf3 ihn wohl oder
iibel in eine Wanne im Keller des neuen Hauses einsetzen und weiter-
hin seine guten und schlechten Launen ertragen (S. 448). Auf der Keller-
treppe eines Hauses in der Ndhe des groBern Churer Alpsees hat das
«rote Frauli» seinen Sitz; es hilt alles Ungemach vom Hause fern und
wiegt die Kinder; ein Spotter wird allerdings tibel behandelt (S. 141).

Zahlreicher sind die fur alpine Gegenden typischen Sagen ver-
treten, in denen Alpddmonen sofort nach der Alpabfahrt das Trei-
ben der Sennen fortsetzen. Auf der Drusenalp kocht eifrig die Alp-
mueter, umtanzt von einer Schar hilfsbereiter ddmonischer Tiere
(S. 345). Handbuben und Zusennen, die im Herbst noch vergessene
Tiere oder Gegenstinde holen miissen, erhalten bei richtigem Verhal-
ten vom Alpgeist ein Geschenk: in Compadials lernt einer gut jauchzen
und jodeln (S. 302); ein anderer gewinnt eine Kuh, die man ihm ver-
sprochen hat, wenn er in der Nacht nochmals auf Obersill gehe
(S. 334); ein Kleinhirt erhilt vom Alp-Butz auf der Nonnenalp  bei
Schlapin ein Schelma-Pfifli als Geschenk (S. 191). Wer vorwitzig die
Alpen besucht, wird von den Alpgeistern zerrissen. In der Alp Kiieh-
Vereina bieten zwei damonische weibliche Wesen einem Schifer fri-
schen Kise und Zieger an (S. 464). Ein Geist in der Fiirstenalp ober-
halb Trimmis 146t dem Sennen, der den Abendsegen absichtlich unter-
lassen hat, die Wahl, in Schmalz gesotten zu werden oder sich zu Tode
zu biirchlen (S. 436).
 Ein Berggeist hiitet treu die Herde der Lavetzalp am Stitzer-
horn, 146t aber elf Kiihe zu Tode stiirzen, als ihm ein geiziger Senn
saure Milch statt Rahm hinstellt (S. 155); ein Bergminnlein verhilft
einem armen Mann, der eine verirrte GeiB sucht, zu Gliick und An-
sehen (S. 186); es gibt auch Kunde von Goldadern (S. 333). Manche
Sagen von Naturdimonen vermischen sich mit Zwergen- und Fing-



223

gensagen. Ein den Totensagen entlehnter Zug ist die Vorstellung, dalB3
die Ddmonen wie die armen Seelen erlost werden kénnten.

Ruchlose Alpler, die einsam und ohne Frauen auf entlegenen
Alpen hausen und aus Langeweile und Ubermut eine Puppe machen,
sie ankleiden, ihr zu fressen geben, allerlei ldsterlichen Mutwillen an
ihr vertiben und sie sogar taufen, bewirken das Entstehen eines neuen
Diamons, dersich bei der Alpabfahrt an dem Sennen als dem Haupt-
verantwortlichen schrecklich riacht, indem er thm die Haut abzieht,
die nachher auf dem Hiittendach ausgebreitet wird (S. 7). L. Schmidt
weist mit Recht auf die parallelen Zige aus der antiken Mythologie
hin; die Belebung der Puppe entspricht dem Pygmalionmotiv, die
Strafe am Sennen der Schindung des Marsyas nach dem Streit mit
Apollo, wobei tberdies Verbindungslinien zur Bartholoméuslegende
und zur Mondmythologie gezogen werden konnen.3® Anstatt aber
diese alpine Sage, die vom Wallis bis ins mittlere Tirol nachge-
wiesen werden kann, auf verschiedenen Verbreitungslinien aus der
antiken Mythologie, bzw. aus einem iranisch-armenischen Hirten-
kulturbereich abzuleiten, diirfte es die wahrscheinlichere Hypothese
sein, eine selbstindige Entstehung auf Grund dhnlicher Denkformen
und Anschauungsweisen anzunehmen. Die gleiche Bemerkung sei in
bezug auf die Verwandtschaft zwischen der eingeklemmten Fanggin
Selbtan (S. 276) und der Odysseussage vom Riesen Polyphem und
seinem Gaste Niemand oder zwischen dem betrunken gemachten
I'anggen, aus dem ein kluger Rat erpre3t werden soll (S. 86), und dem
angeheiterten Silen gemacht.?! Eine Begrenzung auf einen bestimmten
alpinen Umkreis ist hier ohnehin nicht moglich.

Nun noch einige vorwiegend bosartige Ddmonen verschieden-
artigen Ursprungs. Im Jahre 1868 erblicken zwei Bauersleute im
Valsertal den schwarzen Wassermann, «welcher bei seinem FEr-
scheinen stets schreckliche Regengiisse mit sich bringt» (S. 372). Wenn
die Pest grassiert, zeigen sich die Pestleutchen (S. 1), dhnlich wie
in der Antike anldlich der furchtbaren Pest des Jahres 369 vom Er-
scheinen menschenihnlicher Krankheitsdimonen berichtet wird32;

30 1. Schmidt, Die altesten Sagentypen der Alpenldnder, Vortrag in der Antiquari-
schen Gesellschaft, Ziirich 1951.

31 Vgl. W. E. Peuckert, l.c., S. 135.
32 E. Stemplinger, l.c., S. 14.



224

von zwei Bridern in Fanas wird der Krankheitsdimon in ein Loch
gesperrt, das in einen Stubenbalken gebohrt worden ist; als sie spéter
das Loch 6ffnen, kriecht die Pest sofort heraus und totet sie (S. 292)
— Motive, die sich auch in Emmentaler Sagen, bzw. in Gotthelfs Er-
- zihlung «Die schwarze Spinne», finden. Doggi ist der Biindner Aus-
druck fiir jenen Damon, der die Menschen im Schlaf plagt und das
Alpdriicken verursacht; es kann sich wie alle Didmonen verwandeln,
z. B. in eine Katze, in ein Schwein oder sogar in einen Strohhalm, um
durch das Schliisselloch ins Schlafzimmer zu gelangen; gelingt es, dem
Doggi durch bestimmte Praktiken den Ausweg zu versperren, findet
sich am Morgen ein gutwilliges schones Médchen vor (S. 364, 385).
Ahnlich wie Werwdélfe werden die Doggis auch als ddimonische Men-
schen betrachtet, die dem Zwang des Sich-verwandelns und Schaden-
zuftigens unterliegen, aber durch gewisse Handlungen erlgst werden
konnen. Der Hennenteufel, der nicht groBer als eine Flintenkugel
ist, bringt den Hiithnerstall in Aufruhr (S. 363).

5. Totensagen

In vorchristlicher Zeit oder in Gebieten, deren Sagen von christ-
lichen Anschauungen nicht allzu stark berithrt worden sind, erschei-
nen die Totenseelen vor allem dann den Lebenden, wenn sie noch
auBerordentlich stark an das irdische Geschehen gebunden sind. Es
sind «Leute, welche an den guten Dingen dieser Welt so sehr hdngen,
daB sie sich von ihnen nicht véllig trennen konnten», z. B. Geizhilse
oder Personen mit starker affektiver Bindung an Mitmenschen, dann
auch Jungstverstorbene oder Verungliickte. Ungehorige Behandlung
der Gebeine und Rachedurst infolge schlechter Behandlung sind wei-
tere Griinde, die eine Totenseele veranlassen, die Nachwelt zu be-
unruhigen.?® Nach antiker Anschauung spuken hauptsiachlich gewalt-
sam Getdtete, bzw. Selbstmoérder, Unbestattete oder nicht rituell Be-
stattete, ferner « Unvollendete», z. B. Kinder oder ehelos Gebliebene.3!
Unter christlichem EinfluB wurde jedoch das Wiederkommen nach
dem Tode mehr und mehr als Strafe fiir begangene Verbrechen auf-

8 K. Maurer, l.c., S. 55.
8 E. Stemplinger, l.c., S. 15.



225

gefaB3t. Nach katholischer Anschauung erscheinen vor allem die armen
Seelen aus dem Fegfeuer, «weil der Verstorbene, solange er diesem
Bereich angehort, in ungeldsten Beziehungen zu den Lebenden ver-
bleibt»33. Die Totensagen erweisen sich als das groBle Sammelbecken,
in das die nicht mehr im VolkshewuBtsein verankerten mythischen
Sagen und Ddmonensagen abstromen. In Graubiinden allerdings sind
sie nicht zu einer so ausschlieBlichen Herrschaft gelangt wie etwa im
Wallis. Im Unterschied zu den mythischen und ddmonischen Sagen-
figuren, die vom Verhalten der Menschen in ihrem Wesen urspriing-
lich vollig unbeeinfluBt bleiben, konnen die Menschen auf Toten-
seelen, die nicht selig oder endgiiltig verdammt sind, einen EinfluB,
meist im Sinne der Beschleunigung der Erlésung, geltend machen.

Die Totenseelen, die in eigentimlicher Weise physische und psy-
chische Komponenten des Verstorbenen in sich vereinigen, erscheinen
vorwiegend am Orte ihrer Verbrechen, wenn sie nicht in abgelegene
Gegenden verbannt worden sind. Grundséatzlich kénnen sie sich jeder-
mann und zu jeder Zeit bemerkbar machen, doch sehen Kinder die
Geister eher (S. 202, 254), auch sind gewisse Nacht- und Jahreszeiten
bevorzugt. Ahnlich wie die Dimonen verwandeln sich die Toten-
seelen manchmal in Tiere (Pudel, Schweine usw.); sonst treten sie in
unheimlich verdnderter Menschengestalt (Marchenversetzer z. B. als
feurige Mianner) oder als nebelhafte Gebilde auf.?¢ Sie erstreben vom
Menschen, dem sie bald freundlich, bald feindlich gegeniiberstehen,
Erlosung, die durch ganz verschiedene Handlungen bewirkt werden
kann; z. B. muB} ein Marchstein berichtigt (S. 120), einem niesenden
Geist « Helf dir Gott» zugerufen (S. 367) oder die richtige Antwort ge-
geben werden (S. 266). Neben verschiedenen Untaten, z. B. Mord
(S. 193) und Kindsmord (S. 410), die das Umherirren bedingen, wer-
den folgende Verbrechen als besonders gravierend empfunden: Ver-
untreuungen auf der Alp und mutwilliges Quélen, bzw. To6ten von
Vieh (S. 233, 266 und 11 weitere Sagen); Marchenversetzen, oft ver-
bunden mit falschem Schwur (S. 20, 72 und 12 weitere Sagen); un-
getreue Verwaltung, insbesondere von Amtspersonen (S. 6o, 76, 355,
411); unredliches oder verbrecherisches Verhalten von Wirten (S. 18,
94, 374, 393, 415). Tyrannische SchloBherren (S. 111, 138, 310, 365)

% A. Gattlen, Lc., S. 43.
36 Vgl. iiber diese Fragen die griindliche Arbeit von A. Gattlen, 1.c.



226

und Feiertagsschander (S. 442) miissen ebenfalls wiederkommen. Oft
ist nur das spukhafte Treiben erwdhnt, ohne dall die begangene Untat
oder die Person des Verstorbenen niher bezeichnet wird (S. 20, 55
und g weitere Sagen).

Die uralte, allgemein verbreitete Vorstellung, daBl sich die Seelen
der Abgeschiedenen zu groferen Gruppen und Ziigen versammeln,
verkorpert sich in den Sagen vom Totenvolk, welche die jiingeren und
weniger méichtigen Sagen vom wiitenden Heer allmihlich fast ver-
driangt haben. Das Totenvolk macht sich insbesondere bei Kriegen
(S. 369) und Epidemien (S. 384, 492) bemerkbar oder bei bevorstehen-
den Todesfillen (S. 222, 420, 466). Das Totenvolk macht beim Vor-
beiziehen ein Geridusch wie ein Bienenschwarm (S. 355); es wohnt in
Kirchen Predigten bei (S. 137, 402); die letzten im Zuge sind Per-
sonen, die noch leben, aber bald sterben werden; oft sieht man sich
in dieser Stellung im Zug (S. 257). Um ein verstorbenes Kind soll die
Mutter nicht zu viel weinen, sonst findet es unter dem Totenvolk keine

Ruhe (S. 284).

6. Teufelssagen, Hexenwahn und Zaubereil

Jede Art Zauberei ist mit der Zeit unter dem EinfluB3 christlicher
Lehren satanisiert und als hochst verwerflich betrachtet worden. Die
Naturdiamonen, welche man sich dienstbar zu machen suchte, nah-
men mehr und mehr teuflische Ziige an; demgemilB muBte auch das
Bemiihen, mit ihnen in Verbindung zu treten, aufs schérfste verurteilt
werden. Der Hexenwahn, zweifellos eine der schrecklichsten Ver-
irrungen des Menschengeistes, ist nur zu verstehen, wenn man ihn als
spezialisiertes und satanisiertes Wiederaufleben des alten Ddmonen-
glaubens auffafit. Hatte der alte Mensch die Zauberei ohne starke
gefithlsmaBige Anteilnahme als etwas Natiirliches und Unvermeid-
liches betrachtet und ausgeiibt, so setzte im Hochmittelalter die Kirche
im Zusammenhang mit den Ketzerverfolgungen eine immer radi-
kalere Dogmatisierung des Bosen durch, das mit ungeheurer Leiden-
schaft aufgespiirt und mit Hilfe des Staates vernichtet werden sollte.
Es scheint, als ob das Erstarken christlicher Ideale auch ein Stirker-
werden des antinomen Bosen zur Folge gehabt hitte. Dieser Gesichts-
punkt ist wichtiger als die davon abhéngigen Tatsachen, daBl man-



227

gelnde medizinische Kenntnisse dazu fithrten, Geisteskranke aller Art,
besonders Schizophrene, als Teufelbesessene auf dem Scheiterhaufen
zu verbrennen,?” oder daB Naturkatastrophen und Epidemien einer
Verfolgung der dahinter steckenden teuflischen Michte riefen.

Diese geistesgeschichtliche Wandlung spiegelt sich in der Volks-
sage. In Gebieten,. die von christlichen Anschauungen nicht so tief
beriithrt scheinen, wird das Zaubern ziemlich objektiv und ruhig er-
zahlt.3® Aber auch in Gegenden, in denen der Hexenwahn furchtbar
gewiitet hat, z. B. gerade in Graubiinden, finden sich Anschauungen
von einer «weillen Magie» (S. 163), die etwa zur Abhilfe gegen Vieh-
krankheiten, bzw. gegen Verhexung des Viehs, dient (S.490) und
vielfach von Geistlichen ausgeiibt wird. Auch das Sich-kiinden bei
Todesféllen wird nicht als teutlisch betrachtet (S. 276). Sonst iiber-
wiegen allerdings die teuflischen Ziige. Ein Kuhbanner bewirkt aus
Rachsucht, daB3 eine Kuh zutode stiirzt (S. 526); Jiger «stellen» sich
gegenseitig, um die Beute fiir sich allein zu haben (S. 391); ein anderer
Jdger besitzt ein Freigewehr, das immer trifft (S. 205). Wenn Kinder
ein Zauberbuch lesen, hat es schlimme Folgen (S.g8). Auf einem
Stein, der ein Kreuzeszeichen hat, wird die mit Hilfe des Teufels er-
worbene Unverwundbarkeit zunichte (S.306). Minnliche Hexen-
meister sind wie anderwirts selten; am chesten stehen noch fahrende
Schiiler und Zigeuner (S. 306) im Geruch, mehr als Brot essen zu
konnen; sie bannen z. B. Schlangen (S. g1, 51). Listige Burschen tiber-
tolpeln den Teufel (S. 171).

Ein ddmonischer Zug des Hexenwahns ist die Fahigkeit der Hexen,
sich in Tiere verwandeln zu kénnen (S. 66, 256, 367), insbesondere in
Wholfe und Fiichse, welche die Jager zum besten halten (S. 33, 54 und
10 weitere Sagen). Ahnlich wie die alten Schadenddmonen stiften sie
Ungluck (S. 39, 40, 200, 394, 418), tiben am Vich ihre Tucke aus
(S. 61, 83 und 7 weitere Sagen) und bewirken boses Wetter (S. 444).
Ein untergeschobenes mythisches Motiv ist das der gefahrbringenden
weillen Frau (S. 171, 232); auch die Seele, die als Biene den Korper
verlaBt (S. 84, 269), geht auf eine Vorstellung zuriick, die dlter und
verbreiteter ist als die dem Hexenwahn zugrunde liegenden Anschau-
ungen. Das Motiv des Tanzens ist charakteristisch fiir die Hexensagen

37 Vgljezu G. Zilboorg, A History of Medical Psychology, New York 1941, S. 118.
% Vgl K. Maurer, L.c., S. 87.



228

(S. 36, 49, 72, 73, 178); gewohnlich ist es mit dem Motiv der Ent-
riickung oder Besenfahrt verbunden (S. 108, 154 und 8 weitere Sa-
gen). Vereinzelte Sagenmotive handeln vom Erkennen der Hexen
(S. 155), von der Meistersfrau, die einen Knaben das Hexen lehrt
(S. 185) oder von jenen tragischen Fillen, in denen Frau (S. 253) oder
Mutter (S. 421, 467) als Hexe erkannt werden.

7. Sagenahnliche Erzdhlungen

Hiezu gehoren Geschichten mit sagenhaften Motiven, welche aber
eher dem Bereich der Volksdichtung angehoren, da sie bald in
poetischer, bald in humoristischer Weise ausgeschmiickt sind (S. 58,
73, 99, 148, 190, 293, 499). Eine besondere Gruppe bilden die Schild-
burgerstreiche (S. 34, 351); eine zu kurze Briicke wird z. B. von den
Fetanern eingefettet und gestreckt (S. 453), ein unheimlicher Maul-
wurf in Tenna auf Rat eines Fanggen lebendig begraben (S. 435). Es
kann aber auf diese Erzihlungen in der vorliegenden Arbeit so wenig
eingetreten werden wie auf die Legenden (S. 25, 42, 87, 136, 248,

263, 287, 341, 397, 476, 493).

PSYCHOLOGISCHER KOMMENTAR

Auch die Volkskunde soll sich nicht mit bloBen Tatbestandsauf-
nahmen zufrieden geben, und gerade die Sage hat den Forscher stets
vor das Problem gestellt, wie die in ihr enthaltenen Vorstellungen
geistesgeschichtlich und psychologisch zu werten seien. Es liegt auf der
Hand, daB die dtiologischen und historischen Sagen in dieser Hinsicht
nicht die gleichen Schwierigkeiten bieten wie etwa die mythischen
Vorstellungskreise. Die Lust am Fabulieren und Dichten, religitse
und patriotische Erwdgungen aller Art, filhren zu kurzen, eindriick-
lichen Erzihlungen, in denen sich das naive Bemiihen spiegelt, die
Geheimnisse der Natur zu ergriinden und historische Ereignisse und
Entwicklungen zu verstehen. Wenn nun auch diese Erzihlungen durch
Volk und Landschaft ihr eigentiimliches Lokalkolorit erhalten, so ist
doch nicht auBer acht zu lassen, dafl das ihnen zugrunde liegende ge-
dankliche Geriist sich zu allen Zeiten und an den verschiedensten
Orten unabhidngig bilden kann. '



229

In bezug auf die Ddmonen- und Totensagen sowie die Hexensagen
soll den in der Ubersicht gegebenen Erlduterungen wenig hinzugefiigt
werden. Will man die in den Totensagen geschilderten Phidnomene
besser verstehen, so erhilt man einigen Aufschlul3 aus der spiritisti-
schen Literatur, die gegenwirtig wieder groBem Interesse begegnet.
Teils in zustimmendem Sinne,?® teils ablehnend, was das Auftreten
von Totengeistern betrifft,*® wird der Versuch unternommen, die
sogenannten okkulten Phdnomene wissenschaftlich zu untersuchen.
Manche der wiedergegebenen Berichte sind von den Totensagen in
Sagensammlungen kaum zu unterscheiden. Kinderhinde, schwarze
Gestalten oder nebelartige Gebilde erscheinen; Gegenstinde werden
herumgeworfen, Klopfen und Himmern treten auf; die Anwesenheit
eines mit den gewohnlichen Sinnen nicht wahrnehmbaren «Geistes»
bewirkt beklemmende Angstgefithle. Derartige Erlebnisse wirken
zweifellos sagenbildend, gleichgiiltig ob ihnen ein iiber das individuelle
Erlebnis hinausreichender Wahrheitsgehalt zukommt oder nicht. Auf
eine Diskussion der spiritistischen Theorien, welche die besondere Art
des Auftretens erkldren und in ein auf die Erlésung des Totengeistes
hinzielendes System bringen, wollen wir uns nicht einlassen.

Dal3 Geisteskranke, insbesondere Schizophrene, von Dédmonen
heimgesucht werden, ist bekannt. Als besonders interessantes Beispiel
sei der Fall eines 38jahrigen Mathematikers erwihnt, bei dem sich
wihrend seines Heranwachsens in der magisch-animistischen Welt
seiner malayischen Heimat als Ausdruck 6dipaler Konflikte eine sub-
jektive «Geisterbesessenheit» entwickelte, die auch in Europa zur
Geltung kam. Indem der Patient die hauptsidchlich in Form eines
Affengeistes auftretenden Damonen zeichnete und modellierte, trat
Erleichterung ein. Er mullite darnach darauf hingewiesen werden, daf3
die seinerzeitige Verletzung zweier hauptsdchlicher Tabuvorschrif-
ten, d. h. das Begehren der Mutter und die Freude beim Tode des
Vaters, beim Auftreten spéaterer, dhnlicher Konfliktsituationen zum
Auftreten von «Tabudiamonen», bzw. von drohenden Vaterbildern
fithrte. Sowohl «die magisch-konkretisierende Gestaltung der in die
Aullenwelt projizierten psychischen Komplexe des Patienten» als
auch der gelungene Versuch, die Angstprojektionen durch eine primi-

3 F. Moser, Spuk, Baden bei Ziirich 1950.
40 M. Dessoir, Das Ich, der Traum, der Tod, 2. Aufl., Stuttgart 1951.



230

tiv-infantile Behandlung abzuschwichen, zeigen deutlich den Zusam-
menhang zwischen dem in der magisch-primitiven Mentalitit ver-
ankerten Ddmonenglauben und der damit gegebenen Mboglichkeit,
daB «Geister» fiir das erlebende Subjekt zu einer greifbaren, angst-
einfloBenden Realitit werden, aber durch entsprechende Praktiken
zu bannen sind.** F. Rankes Hinweis auf die Bedeutung psycho-
pathischer Zustinde fiir das Zustandekommen «mythischer Apper-
zeptionen» kann auf Grund solcher psychiatrischer Erfahrungen da-
hingehend prizisiert werden, dafl der durch geistige Stérungen be-
dingte Durchbruch archaisch-primitiver Denkformen entsprechende
Projektionen begiinstigt. In manchen Fillen gelingt es der analyti-
schen Therapie, die psychologische Bedeutung dieser Projektionen zu
erfassen und damit die Heilungsaussichten zu verbessern.

Von entscheidender Wichtigkeit fiir die Art und Weise, in der
historische Personlichkeiten oder Wiedergédnger in der Sage auftreten,
ist zweifellos das soziale Verhalten, sei es nun in Familie und Dorf-
gemeinschaft, im genossenschaftlichen Okonomieverband (z. B. Alp-
genossenschaft) oder auch im politischen Verband der Kommune
oder der Talschaft. VerstoBe gegen die Grundsitze von Treu und
Glauben, gegen Recht und Sitte, sind besonders schwerwiegend und
missen entsprechend im Jenseits abgebtuiBBt werden. Anderseits ist
einer, der in Amt und Pflicht handelt, gegen bose Geister einigermal3en
geschiitzt. Wer sich von der Gemeinschaft durch Lebensart oder Ver-
brechen aussondert, oder wer sich auszeichnet, sei es auch nur durch
physische Stirke, gibt der Sagenbildung erwiinschten Stoff. Wo natiir-
liche Lebensgemeinschaften zerfallen wie in der GroBstadt, kann die
Sage nicht mehr gedeihen, um so mehr als auch die miindliche Wei-
tergabe, die allein ihre Lebenskraft garantiert, an geschlossene gesell-
schaftliche Zustinde und Einrichtungen gebunden ist.

%

Wenn es sich darum handelt, die mythischen Sagenmotive
psychologisch zu deuten, so geschieht dies am besten anhand eines
Vergleichs mit den ihnen entsprechenden Traumsymbolen. Wihrend
die von anderen Faktoren, z. B. von literarischen oder erzieherischen

41 E. Blickenstorfer, Zur Psychopathologie und Therapie eines Falles von «Geister-
besessenheit» nicht schizophrener Art, in Psyche, 5. Jahrgang, 1951, S. g8.



231

Erwigungen, umgestalteten archetypischen Symbole der Sage sich
von ihren psychischen Urspriingen manchmal recht weit entfernt ha-
ben, so produzieren die archetypischen Formkriafte des Traumes stets-
fort von neuem Bilder, die Ausdruck allgemein-menschlicher Strebens-
richtungen sind. Die tiefenpsychologische Erforschung dieser Sym-
bole ist heute so weit fortgeschritten, daB man es wagen darf, eine
Briicke zu den gleichartigen mythischen Sagenmotiven zu schlagen.
Als Ausgangspunkt sei ein Traum gewédhlt, der offenbar in enger Be-
- ziehung zu jenen zentralen Motiven der mythischen Sage steht, die
mit der Findung eines aullerordentlich wertvollen Schatzes und mit
den dabei sich einstellenden Hilfen und Hindernissen zu tun haben

«Ich befinde mich mit unbekannten Wesen im Walde. Wir sind
auf der Suche nach einem groBBen Schatz. Da eine Riauberbande gleich-
zeitig aufgebrochen ist, sind wir in Verzweiflung. Zusammen mit
einem Maidchen lege ich im nichtlichen Walde einen Draht, um
den Riickweg zu finden. Dabei verspiten wir uns und begegnen
einem verddchtigen Individuum, das von uns zur Rede gestellt wird.
Durch einen mir wohlgesinnten Edelmann, der den Waldweg hin-
abgeritten kommt, nimmt das Abenteuer eine giinstige Wendung.
Das Médchen gewinnt durch seine Unschuld den Schatz, einen Gold-
klumpen, der zwischen zwei Tannen aufgehidngt ist. Ich bin stolz da-
rauf, dafl weder die Gesellschaft, in deren Begleitung wir uns anfanglich

befanden, noch die Rauberbande den Schatz gefunden haben, sondern
das Miadchen und ich.»

Die Traumfiguren stellen Aspekte von Tendenzen und Wesens-
ziigen des Traumers selbst dar. Er ist im gegenwirtigen Augenblick
nicht imstande, den Schatz selbst zu heben, sondern bedarf der Hilfe
des Edelmanns (des Helden im Mirchen) und des Midchens (der
schatzbewachenden Jungfrau). Erst wenn er das, was diese Figuren
verkorpern, erkennt und verwirklicht, kann das groBe Werk gelingen,
das Heldenmut und Reinheit des geistigen Strebens voraussetzt und
- zum Gelingen vielleicht noch dessen bedarf, was als Gliuck oder
Gnade bezeichnet wird. Die Schatzsuche ist zugleich gefihrdet durch
die Gesellschaft und die Rauberbande, d. h. der Schatz mull von dem,
der ihn erringen will, allein und unter ausschlieflicher Anspannung
seiner Krifte auf das Ziel gesucht werden; dazu gehért auch, daB er



232

mit den ziigellosen Triebkriften seines Innern (Rduberbande) fertig
wird.

Das Auslegen des Drahtes stellt eine eigentiimliche Umformung
eines bekannten mythischen Motivs dar: mit Hilfe des Ariadnefadens
vermag sich Theseus im Labyrinth zurechtzufinden. Wenn nun auch
im Traume das unterirdische Labyrinth in eine Waldlandschaft ab-
geschwicht und der Faden durch einen Draht ersetzt ist, der den tech-
nisch interessierten Traumer an eine Telephonleitung erinnert, so ist
die Grundbedeutung dieselbe. An zentraler Stelle harrt des Helden,
der den schwierigen Weg gliicklich gefunden und zuriickgelegt hat,
die entscheidende Aufgabe: er mul3 mit dem Vertreter einer urtiim-
lich-chaotischen Macht kdmpfen, sei es der Minotaurus im Thescus-
mythus oder der Drache irgendeiner Sage. Erst dann vermag der Held
den kostbaren Schatz zu gewinnen und zum Befreier der gequilten
Menschen zu werden. Man bemerkt, dall auch dieses Motiv im Traum
verharmlost ist; an die Stelle des Untiers ist ein verdachtiges Indivi-
duum, wahrscheinlich ein Mitglied der Rauberbande, getreten.

Von hier aus werden die mit der Schatzfindung oft verbundenen
Motive der weillen Frau und des Drachenkampfes verstindlich,
die nicht so weit voneinander entfernt sind, wie man zunichst glauben
mochte. Es ist ein immer wiederkehrender Zug, daB sich die Jungfrau
in ein scheuBlliches Ungetiim, z. B. in einen Ziegenbock, eine Schlange -
und einen Drachen, verwandelt, das der Befreier ohne Scheu um-
armen und kiissen muB3, um die Erlésung zu vollenden. Die in dieser
Verwandlung zum Ausdruck kommende innere Verwandtschaft der
beiden symbolisch zu wertenden Sagenfiguren liegt darin begriindet,
daB sie den ndmlichen archetypischen Grundzug haben, den der
«groBen Mutter». Der Drache ist ein angsthaftes Symbol der furcht-
baren Mutter, ein Bild urtiimlichster unbewuBter Kraft, die weder
entwickelt noch gebiandigt ist; die Jungfrau ein Symbol der guten
Mutter, die hilfreich und segenspendend eine positive Entwicklung
der Krifte fordert und die Erlosung gelingen laft. Die Sage hat auf-
fallenderweise den Archetypus der «grofen (Erd-)mutter» besser
bewahrt als das miannliche Gegenstiick des «alten Weisen». Es darf
immerhin vermutet werden, daB3 dieser Archetyp den wesentlichen,
spater aber verwischten Grundzug der germanischen Wotan-Mythe
und der mit ihr in Zusammenhang stehenden Sagen vom wilden Jiger



233

bildet. Nicht umsonst steht Wotan in enger Beziechung zu Gold und
anderen Schitzen; er kann zu ihrer Gewinnung' dhnlich wie die
«grofle Mutter» entscheidende Dienste leisten. An anderer Stelle habe
ich gezeigt, dal der Archetyp des «alten Weisen», der im Traume
meist in einer Situation auftritt, «in welcher Einsicht, Verstindnis,
guter Rat, EntschluB3, Plan usw. nétig wiren, aber aus eigenen Mitteln
nicht hervorgebracht werden konnen»#% in einem Groftraum, der
mit der geistigen Entwicklung und Selbstentfaltung des Tridumers zu
tun hat, eine zentrale Rolle spielt.*?

Es ist begreiflich, daB der Ort, an dem die entscheidenden Kéampfe
zur Gewinnung des Schatzes ausgetragen werden, eine besondere Be-
deutung in der Vorstellungswelt des Menschen gewinnt. Dal Hohlen
geeignete Szenerien sind, die Begegnung mit archetypischen Bildern
in eindricklichster Weise zu erleben, zeigt sich nicht nur darin, daB
sie in den Schatzsagen vielfach notwendiger Durchgangsort sind, son-
dern auch in der Tatsache, daBl Hohlen zu Kultstidtten des primitiven
Menschen der Vorzeit geworden sind. «Der Ort der primédren Offen-
barung wird zum Kultort, zur ,heiligen Hohle‘, dem Vorbild jedes
Tempels, und der Weg selber zum bewullt wiederholbaren Mysterien-
weg, zum Labyrinthweg, der als ritueller Einweihungsweg zum Heilig-
tum fithrt.. . Wir miissen annehmen, dall die primitive Gruppe oder
der sie fithrende ,grofe Einzelne‘, die den Eingang des Hohlenlaby-
rinths bewohnten, von dem dunklen Inneren des Berges in eben dem
MafBe fasziniert und angezogen wurden, wie Menschen heute noch
von dem dunklen Innern ihrer Seele fasziniert und angezogen werden.
Diese ,Anziechung‘’ hat numinosen Charakter, weil im Dunkel des
UnbewuBten die Faszination des Archetypus wirksam wird, den der
Mensch von jeher als numinos erfahren hat.»*

Beim Versuch, die psychologische Bedeutung der archetypischen
Grundziige, wie sie in den Schatzsagen zutage treten, auszuschopfen,
kann die Interpretation den Weg und die Aufgabe des Helden oder
den nachher gewonnenen Schatz ins Auge fassen. Im ersteren Fall er-
scheinen der komplizierte Zugang, bei dem man sich von Ablenkungen

12 C. G. Jung, Symbolik des Geistes, Ziirich 1948, S. 15.
# R. Bossard, l.c., S. 392.

4 E. Neumann, Zur psychologischen Bedeutung des Ritus, in Eranos-Jahrbuch,
Bd. XIX, Ziirich 1950, S. 75, 72.



234

und Gefahren aller Art zu hiiten hat, sowie die erlosende Heldentat als
symbolische Reprisentanten der Entwicklung des BewuBtseins, oder,
auf den Einzelnen bezogen, des Individuationsprozesses. In der « Ur-
sprungssituation» sind «der Einzelne noch nicht von der Gruppe, das
BewuBtsein noch nicht deutlich vom UnbewuBten und das Ich noch
nicht vom Nicht-Ich abgetrennt. In ihr ist die Trennung der psychi-
schen Systeme nur angedeutet, und die relative Einheit des BewuBt-
seins ebenso wie die Bewulltseins-Zentralitit des Ich-Komplexes sind
noch viel schwécher entwickelt». Die Inhalte und Energien des Un-
bewuBiten kénnen von den wenig differenzierten BewuBtseinsfunk-
tionen nicht geniigend assimiliert werden, so daB3 der Frithmensch in
einer «manageladenen Michtewelt», in einem «mythischen Kraft-
feld» (Cassirer) lebt, auf dessen Uberlegenheit das Ich vorwiegend mit
Angst reagiert.*® Die Entwicklung tendiert nun zwar zur Ich-stirkung
und zur Abhebung des Einzelnen von der mythischen Welt mit Hilfe
der Steigerung des BewuBtseins; «aber eine derartige Entwicklung er-
fordert anderseits wieder eine Stiitzung durch das Selbst, das ich-iiber-
legen und bewuBtseins-transzendent ist».4¢ Diese paradoxe Situation
zeigt die mythische Schatzsage insofern sehr schon, als zwar die Be-
siegung des Untiers, d. h. die Uberwindung der alle hheren psychi-
schen Titigkeiten tiberschwemmenden unbewulBten Trieb- und In-
stinktméchte, erste Voraussetzung der BewuBtseinsentwicklung ist, dal3
aber als letztes Ziel die Gewinnung des unermeBlichen Schatzes winkt,
d. h. die Erkenntnis und Durchdringung des ich-tibergeordneten Kerns
der Personlichkeit. «Zwischen dem Einzelnen und der mythischen
Welt, den Gegensatzkonflikt heraufbeschworend und ihn immer wie-
der erneuernd, durch kein menschliches Leiden und kein Opfer ab-
geschreckt, aber auch von keiner Dunkelheit und von keinem Tod
itberwiltigt, wirkt von Anfang an im menschlichen Dasein. ... das
Selbst, ..... dessen Sichtbarwerdung schlieBlich den Gegensatz
zwischen der mythischen Welt und dem Einzelnen iiberspielt».4?

Die eigentliche Bedeutung des Schatzes selbst, der in manchen
Sagen bezeichnenderweise gar nicht erkannt wird, weil er in unschein-

4 E. Neumann, Die mythische Welt und der Einzelne, in Eranos-Jahrbuch, Bd. XVTIII,
Seiten 194, 197.

48 E. Neumann, Die mythische Welt, l.c., S. 205.
47 E. Neumann, Die mythische Welt, l.c., S. 191.



235

barer, verachteter Form auftritt, geht am besten aus der groen Rolle
hervor, welche die Motive der Luminositit und. Kostbarkeit in der
religivsen Vorstellungswelt spielen. In der Rede von der schwer zu
erringenden Kostbarkeit, vom hell leuchtenden Schatz, der in der Tiefe
der eigenen Seele ruht, drickt sich das Sehnen des Ekstatikers nach
dem in rationale Worte nicht zu fassenden Erlebnis des Einswerden
mit dem gottlichen Wesenskern in uns, bzw. mit Gott selbst, aus. Das
«Fiinklein» des bekannten mittelalterlichen Mystikers Meister Eck-
hart ist nur eine unter vielen andern Ausdrucksweisen, die sich auf
diesen Schatz beziehen. Da er nur erfahren, aber nicht beschrieben
werden kann, wird er durch symbolische Vorstellungen vertreten, vor
allem durch Edelsteine, Gold und Licht: im héchsten ekstatischen Er-
lebnis wird eine ungeheure, unermefliche Lichtfiille erlebt. Mit dem
Gold usw. ist also in letzter Linie nicht etwa der « Mammon» gemeint,
sondern der «Schatz im Himmel», der nicht von Rost gefressen wird
und nach dem die Diebe vergeblich graben (Matth. 6); der mensch-
liche Anteil am Gottlichen in der Mystik; das «Selbst» in der indischen
Psychologie. In dhnlicher Weise kénnen die alchemistischen Proze-
duren, mittelst deren Gold oder andere kostbare Substanzen von wun-
dertitiger Kraft gesucht werden, als symbolische Handlungen aufge-
fa3t werden, die sich auf innere Vorgéange der Selbstentwicklung und
Vervollkommnung beziehen. Aus Selbstzeugnissen genialer Menschen
weill man ferner, daB3 das innere Erleben der schopferischen Tat, so-
weit es ausdriickbar ist, deutliche Anklinge an die Motive der Lu-
minositit aufweist.

*

Die mythischen Zwerge in Sage und Mirchen kommen ebenfalls
im Traum oder sogar in modernen Visionen vor. « Wie ,wirklich® der-
gleichen Vorstellungen sind, ist mir klar geworden anldBlich eines
schweren Bergungliickes, wo nach der Katastrophe zwei der Teil-
nehmer bei hellem Tageslicht die Kollektivvision eines Kapuzenminn-
chens hatten, welches aus den unzuginglichen Schriinden des Glet-
scherabsturzes herauskam und den Gletscher tiberquerte, was bei den
beiden eine férmliche Panik ausloste»®s. C. G. Jung falt den Zwerg,

3 C. G. Jung, l.c, S. 25.



236

ahnlich wie die Traumfigur des alten Weisen und andere symbolische
Gestaltungen, als Selbstmanifestation des Geistes auf, d. h. jener auto-
nomen Wesenheit, die dem Menschen als «Daimonion» gegeniiber-
tritt, von ihm aber unter unabsehbaren Konsequenzen allmzhlich ins
BewuBtsein integriert wird. So sind auch die mythischen Zwerge der
Sage zwar klein und unscheinbar, aber erfinderisch und geistesmich-
tig; sie sind gut und bose, so daB sie sich dem Menschen bald niitzlich
und wohltitig, bald schidlich und boshaft erweisen. Im Traum so gut
wie in Sage und Mythus stehen die Zwerge nicht selten in Verbindung

mit Schatz-Motiven.*?
*

Die Sage vom schweren Kind steht mit dem mythischen Motiv
des gottlichen Kindes in Zusammenhang, das von K. Kerényi mytho-
logisch und von C. G. Jung psychologisch untersucht worden ist. Von
geringerer Bedeutung als die mit der Schatzhebung zusammenhingen-
den Ziige, erscheint es immerhin auch in Triumen und Visionen. Das
Kind «ist das Verlassene und Ausgelieferte, und zugleich das Géttlich-
Michtige, der unansehnliche, zweifelhafte Anfang und das triumphie-
rende Ende»; als Anfangs- und Endwesen symbolisiert es das vorbe-
wuBte und nachbewul3te Wesen des Menschen; als androgynés Wesen
ein Symbol der konstruktiven Vereinigung von Gegensitzen; seine
Uniiberwindlichkeit beruht auf der gottlichen Herkunft; «es stellt den
starksten und unvermeidlichsten Drang des Wesens dar, namlich den,
sich selber zu verwirklichen; es ist ein mit allen natiirlichen Instinkt-
kraften ausgertistetes Nichtanderskonnen». Die Verlassenheit des
Kindes ist notwendige Bedingung fur die Loslosung vom Ursprung,
die zwar gefahrdet, aber zugleich zukunftsreich und verheiBungsvoll
ist. «Nicht wenige Kindgestalten sind daher Kulturbringer und darum
mit hilfreichen Kulturfaktoren identifiziert», darunter z. B. dem Wei-
zen.’® In der poetischen Bearbeitung des Sagenmotivs (S. 447) wird
das schwere Kind entsprechend in einem Kornfeld gefunden, und es
verheiBt in beiden Sagenversionen ein auBerordentlich fruchtbares

Jahr.

*

9 Vegl. R. Bossard, l.c., S. 394.
8 Jung-Kerényi, l.c., S. 127—141.



237

Diese typischen Beispiele zeigen, so unvollstindig und mangelhaft
die Interpretation im einzelnen sein mag, wohl deutlich, daf sich die
mythischen Sagen gewohnlich durch ihren bedeutenderen inneren
Gehalt vor den andern Sagen auszeichnen. Im Gegensatz zu den
Hexen- und Teufelssagen, die von einer irregeleiteten Vorstellungs-
welt und von wiistem Aberglauben zeugen, im Gegensatz aber auch
zu den Didmonen- und Totensagen, die zur Hauptsache lediglich
Spiegelbild bestimmter religiser Anschauungen sind und kaum ein
Fortschreiten zu hoherer Erkenntnis zeigen, darf man jene Sagen, die
mythischen Motive in ziemlich reiner Form bewahren, als «Erzeug-
nisse eines angestrengten Denkvorgangs» werten, «durch den die den
Menschen vorwiegend beschiftigenden Probleme in eine den jeweili-
gen geistigen Fdhigkeiten entsprechende anschaulich vorstellbare
Loésungsform gebracht werden»s!. In der spiten Uberlieferung von
Mythus, Sage und Mairchen sind diese Motive allerdings erstarrt und
isoliert; sie erscheinen als kaum mehr verstandene Denkméiler ver-
gangener Kulturleistungen, die von ihrer urspriinglichen, zukunftswei-
senden Dynamik wenig mehr ahnen lassen.

Nicht alle Sagen allerdings, die Elemente alter Mythen enthalten,
sind mythische Sagen in diesem tieferen Sinne des Wortes. Bei man-
chen scheint sich der auf die geistige Entwicklung deutende Grundzug
zugunsten von Vorstellungen aus anderen Sagengruppen derart ver-
fliichtigt zu haben, daB3 man sie als degenerierte mythische Sagen be-.
zeichnen mochte. Es sind dies vor allem die Sagen vom wiitenden
Heer oder vom wilden Jdger. Der im Vergleich zu anderen Sagen-
kategorien frithe Riickgang der mythischen Sagen findet seine Er-
klarung letztlich wohl in einer geistesgeschichtlichen Verlagerung:
Die den mythischen Sagen zugrunde liegenden psychischen Kréfte
suchten und fanden andere Ausdrucksmoglichkeiten, sobald die
Mythen, die in ihrer jeweiligen anschaulichen Form zeitbedingt sind,
nicht mehr den allgemein giiltigen Ausdruck der nach Gestaltung
drangenden menschlichen Problemen bildeten.

51 K. Beth, Mythus, in Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. VI, 1934,
Seite 721.



	Zur psychologischen Interpretation einiger Bündner Sagenmotive

