
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1951)

Heft: 10

Artikel: Girolamo Zancho, reformierter Prediger in Chiavenna

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur Oktober 1951 Nr. io

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE
HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT JEDEN MONAT

Girolamo Zancho, reformierter Prediger in Chiavenna

Von Lukas Vischer, Basel

Das Städtchen Chiavenna hat in der Geschichte der Reformation
eine gewisse Rolle gespielt. Unter dem Schutz der bündnerischen
Oberhoheit hatte sich dort eine ansehnliche reformierte Gemeinde
entwickeln können, und diese Gemeinde war der Sammelplatz für
viele Italiener, die um des Glaubens willen aus ihrer Heimat hatten
fliehen müssen. Eine Reihe von bedeutenden italienischen
Protestanten hielt sich während jener Jahrzehnte in Chiavenna auf
oder wurden doch vorübergehend auf der Flucht nach der Schweiz
oder Deutschland dort aufgenommen. Pietropaolo Vergerlo, Francesco

Niger, Lodovico Castelvetro, Gräfin Isabella Manrica und
viele andere, unter ihnen auch Männer zweifelhaften Rufs wie
Francesco Stancaro, Camillo Renato, Gianpaolo Alciato und Lelio
Sozini1. Durch sie wurde Chiavenna zu einem Mittelpunkt.

Man kann sich leicht vorstellen, daß Chiavenna eine zwar
lebendige, aber auch unruhige und aufgeregte Gemeinde war. Bei
diesen Italienern war es eine persönliche Entscheidung, reformiert
zu sein, und es hatte nicht sobald einer aus Zufall den alten Glauben
verlassen, wie es diesseits der Alpen immerhin möglich war. Zum
Teil waren sie verfolgt worden, hatten im Geheimen wirken müssen
und hatten in Gefängnissen gelegen. Und nun kamen diese «Exu-

1 Vgl. Crollalanza, Storia del Contado di Chiavenna, 1867, Seite 191 ff.



2go

lanten um Christi willen» in Chiavenna zusammen, aus der äußersten

Spannung des Glaubenslebens in verhältnismäßige Sicherheit.
Sie kamen aus der Verfolgung mit den größten Erwartungen und
Vorstellungen von Gemeinde, vom gemeinsamen Leben im Glauben.
Mußten diese Erwartungen nicht zu Auseinandersetzungen führen?
Es ist eine merkwürdige Beobachtung, daß die Kirche, die aus der
Verfolgung heraustritt, nicht etwa fest und geeint ist, sondern daß
gerade dadurch, daß man auf der einen Seite die hohen und höchsten

Erfahrungen der Verfolgungszeit mit in den Frieden herübernehmen

möchte und auf der andern Seite diese Unbedingtheit als

Schwärmerei bezeichnet und Kompromisse für notwendig erachtet,
Entzweiung entsteht. Und in Chiavenna kam noch etwas hinzu :

aus Italien kamen ja nicht nur Reformierte, sondern auch allerlei
Schwarmgeister und humanistische Freidenker oder Rationalisten,
die beim neuen Glauben Schutz suchten. Ihre Gedanken hatten
in Italien weniger zur Geltung kommen können; es war keine Zeit
gewesen sie zu entwickeln, wohl aber jetzt, wo sie sich unter
Gleichgesinnten glaubten.

Es hat darum in Chiavenna nicht an Streit und Zwist gefehlt,
und schon den Zeitgenossen war das unverständlich vorgekommen.
Immer wieder war eine Sache zu schlichten, und die Churer
Stadtpfarrer, denen das Hauptteil dieser Arbeit zufiel, seufzten darunter:
«Saepe dubito an aliquid Spiritus sit in istiusmodi hominibus
(oft zweifle ich daran, ob in derartigen Menschen auch etwas
heiliger Geist sei).»2 Es ist aber keineswegs so, daß diese Streitigkeiten

unfruchtbar und für die Synode nur verlorene Mühe gewesen
wären. Wohl sind Erschütterungen und Verwirrungen von
Chiavenna ausgegangen, aber es ist auch Anregendes und Förderndes
daher gekommen. Die folgende Darstellung soll Beispiele dafür geben

Die Gemeinde in Chiavenna ist verhältnismäßig früh entstanden,

um die Mitte der dreißiger Jahre. Seit 1539 war Agostino
Mainardi ihr Prediger. 1546 tauchte Camillus Renatus in Chiavenna
auf; sofort geriet er mit Mainardi in Streit. Camillus war ein Schwärmer.

Er stellte den Heiligen Geist über die Mittlung durch Christus
und lehrte, daß der Geist unmittelbar die Wiedergeburt bewirke,

Fabricius an Bullinger, 1. Mai 1564.



2gi

ohne daß dazu die Menschwerdung Christi notwendig sei. Wo das

Gewicht seiner Lehre und seiner Frömmigkeit lag, zeigt sich schon
in dem Beinamen, den er sich gab: Renatus. Es gelang ihm, einen
Teil der Gemeinde auf seine Seite zu ziehen. Mainardi predigte
gegen ihn und verfaßte ein Bekenntnis, aber er drang nicht durch.
Da stellten Franciscus Niger und Franciscus Stancarus, die zur
gleichen Zeit beide in Chiavenna waren, ein anderes Bekenntnis
auf, das zwischen Mainardi und Camillus vermitteln sollte, und
sandten es an die rhätische Synode zur Genehmigung — mit dem
Erfolg, daß nicht etwa die Einheit hergestellt wurde, sondern eine
dritte Partei in Chiavenna entstand. Die Synode suchte zu schlichten,
kam aber nicht recht zum Ziel. Wie sollte sie nämlich schlichten,
wenn sie selbst keine Lehrgrundlage hatte, an die sie sich hätte
halten können? Sie konnte gute Worte geben, aber die halfen gegenüber

festen Bekenntnissen und Lehren nichts. Die Synode wurde
sich darüber klar, daß sie ein Bekenntnis haben müsse und beauftragte

Gallicius einen Entwurf auszuarbeiten. Und so kam 1552
das rhätische Bekenntnis zu Stande. Chiavenna ist die Ursache dafür
gewesen, und der Beitrag, den Chiavenna damit für die Entwicklung

der Bündner Kirche geleistet hat, ist wesentlicher, als wir heute
vielleicht geneigt sind zu denken.

Ein anderer Streit brach in der Gemeinde aus, als Girolamo
Zancho dort als Pfarrer amtete. Mainardi war 1563 im hohen
Alter von 81 Jahren gestorben, und Zancho wurde als sein Nachfolger

ausersehen. Wer war Zancho? Er war in Bergamo 1516

geboren und 1531 dort ins Kloster gegangen. Durch Vermigli
kam er 1541 zum ersten Mal mit der reformatorischen Bewegung

in Berührung; er las Schriften von Bucer und Melanchthon.

Vor allem Bullingers Schrift «De origine erroris» hat einen
bestimmenden Einfluß auf ihn ausgeübt. Nachdem er zum
evangelischen Glauben übergegangen war, konnte er nicht in Italien
bleiben; er blieb, so lange es möglich war, und entfloh erst 1551.
Zunächst hielt er sich in Graubünden und Genf auf und erhielt
dann 1553 eine Professur für das alte Testament in Straßburg. Seine

eigentliche Begabung war allerdings nicht die Exegese, sondern die
Systematik. Seine exegetischen Vorlesungen waren denn auch demnach

umständlich, immer wieder waren Exkurse über die Loci ein-



292

geschoben, die die Auslegung in die Länge zogen. Er hat während
seines zehnjährigen Aufenthaltes in Straßburg nur ganz wenige
biblische Bücher ausgelegt, daneben allerdings auch über die Physik
des Aristoteles gelesen. Auch in Straßburg war ihm kein Friede
beschieden, hier stieß er mit dem lutherischen Konfessionalismus
zusammen. Er suchte diesen Streit nicht; er war nicht das, was wir
uns unter einem orthodoxen Kämpfer vorstellen. Ihm lag am
konfessionellen Streit nicht viel. Er konnte die Abendmahlsfrage als

«Logomachia» bezeichnen, und es ist charakteristisch, daß von ihm
folgender Ausspruch überliefert ist: «Ein Lutheraner bin ich nicht
und will auch keiner sein, genau so bestreite ich, ein Zwinglianer
oder Calvinist zu sein oder einen andern Sektennamen zu tragen,
niemand soll mich so bezeichnen — ich bin nämlich ein Christ
und nicht ein Sektierer (sectarius).» Das war für ihn nicht
eine Verlegenheitsauskunft, bedeutete nicht die Flucht vor bestimmten

theologischen Aussagen, sondern ist so zu verstehen, daß er
keine Konfession als solche für erstrebenswert erachte, sondern an
dem festhalten wolle, was er für biblisch und theologisch gültig
erkannt habe und nicht bereit sei, es sich durch irgendwelche Kon-
fessionalismen nehmen zu lassen. So lehrte er die Praedestinations-
lehre ganz wie Calvin. Es mußte darum zum Zusammenstoß kommen,

vor allem auch, weil er die Confessio Augustana, die die Lutheraner

in Straßburg an die Stelle der Tetrapolitana setzen wollten,
als schlecht formuliertes Bekenntnis bezeichnete und ähnlich wie
Calvin ihre Mängel nicht übersehen konnte3.

Sein Gegner auf lutherischer Seite war Marbach. Im Laufe der
Auseinandersetzung wurde, um den Frieden herzustellen, eine
Versöhnungsformel aufgestellt. Zancho ließ sich herbei, sie zu
unterzeichnen, allerdings indem er seiner Unterschrift eine zweideutige
Wendung vorausschickte: «Diese Glaubensformel, wie ich sie als

fromm anerkenne, so nehme ich sie auch an» (hanc doctrinae
formulam ut piam agnosco ita etiam recipio). Die Reformierten
tadelten ihn heftig und beschuldigten ihn, sich selbst verraten zu
haben, und er selbst hätte wohl bald darauf seine Unterschrift
gerne wieder zurückgezogen. Das ist ein Zug, der offenbar zu seinem
Wesen gehörte: er schwankte zwischen Friedfertigkeit und festem

3 Calvin nannte die Augustana «maigrement bâtie».



293

Beharren auf der Lehre, er ließ sich zum Nachgeben bewegen und
warf sich nachher wieder Unbestimmtheit vor. Der Streit mit den
Lutheranern ging darum bald wieder von neuem an.

In dieser Lage überbrachte ihm ein Glied der Gemeinde in
Chiavenna den Ruf, das Predigeramt zu übernehmen. Daß die
Chiavenner einen so bekannten Mann überhaupt berufen konnten,
zeigt, welche Bedeutung die Gemeinde damals hatte. Zancho hatte
früher schon verschiedene Rufe abgelehnt (Marburg, Bern, Zürich
und Heidelberg), jetzt aber nahm er an und verließ Ende 1563

Straßburg, um sein neues Amt anzutreten.
Er hatte sein Amt mit einem zweiten Pfarrer, Simon Florillus,

einem Napolitaner, zu teilen. Zancho war ihm überlegen. Florillus
war aber offenbar zu eingebildet und in seiner Ehre zu leicht verletzlich,

um das ohne weiteres zu ertragen. Bei all seiner Begabung war er
auch nicht offen und ehrlich genug, um nicht hinten herum seine

Interessen zu wahren und allerlei ins Werk zu setzen4. Schon im
ersten Jahr brach ein Streit zwischen den Beiden aus. Was der Anlaß

dazu gewesen ist, ist nicht mehr ganz klar, wir wissen davon
nur aus einem Brief des Churer Pfarrers Fabricius an Heinrich
Bullinger5 : «Zwei Pfarrer sind in Chiavenna : Florillus und Zanchius,
beide haben ihre Parteien und sind miteinander aufs äußerste
verfeindet, ich höre allerdings, daß Zanchius Mäßigung predigt und
des Florillus Unversöhnlichkeit und Ehrgeiz tadelt.»6 Der Streit
konnte wohl bald beigelegt werden. Wir erhalten den Eindruck,
daß nicht Zancho der Treiber gewesen ist, sondern zur Mäßigung
geraten hat.

Gerade in jenem Frühjahr 1564 wurde Chiavenna von einer
schweren Pestepidemie heimgesucht. Täglich starben Menschen am
schwarzen Tod. Die Predigt konnte — wegen der Ansteckungsgefahr

oder wegen des großen Zustroms — nicht mehr in der
Kapelle stattfinden, sondern wurde im Freien auf dem Platz abgehalten.
Die beiden Pfarrer hielten die erste Zeit in Chiavenna aus, dann
aber zogen sie sich zurück. Zancho begab sich auf einen Berg in

4 Zancho konnte später sagen : «Ein wunderbarer Künstler in Streit und Verwirrung»
(an Bullinger 22. September 1569).

5 Auch Zancho war wie viele andere Bündner von Bullinger aufgefordert, ihm
regelmäßig zu schreiben, doch in seinen Briefen schweigt er über diesen Streit vollkommen.

6 Fabricius an Bullinger, 1. Mai 1564.



294

der Nähe von Plurs und wartete «in eremo» mit seiner Familie das

Ende der Krankheit ab. Während dieser unfreiwilligen Ruhezeit
verfaßte er eine Beschreibung seines Streits mit Marbach7.

Aus welchem Grund Zancho Chiavenna verließ, ist jetzt schwer
mehr zu sagen. War es wirklich Feigheit oder spielte vielleicht der
Streit mit Florillus mit? Es war wohl auch damals für
Außenstehende schwer, darüber zu urteilen. Und doch geriet Fabricius
in Zorn, als er davon hörte: «Ich kann es nicht verschweigen, daß
ich mir in diesem Manne mehr Mut gewünscht hätte.»8 Er hatte
mit ihm eine Aussprache. Zancho suchte sich zu verteidigen, und
sie vereinbarten, jeder seine Meinung schriftlich niederzulegen.
Fabricius schrieb eine kleine Abhandlung: «de officio Christiani
hominis tempore pestis» und schickte sie an Zancho. Was dieser
darauf entgegnete, ist nicht mehr bekannt; wir wissen nur, daß er
sie «meras fallacias» nannte. Jedenfalls hielt es Fabricius daraufhin
nicht für nötig, die Sache weiterzutreiben. Er schrieb an Zancho,
er werde seine Schrift nicht drucken lassen, es sei denn, daß Zancho
sein Einverständnis gebe. Sie blieb unveröffentlicht, und damit war
die Angelegenheit erledigt.

Seiner Gemeinde wollte Zancho jedenfalls nicht untreu werden.
Während der Pestzeit erhielt er Gelegenheit, Prediger der Gemeinde
in Lyon zu werden. Er wollte aber nicht ohne die Gemeinde einen
Entschluß fassen und nahm darum den Ruf vorläufig nicht an:
«Ob in Lyon oder in Chiavenna, das macht keinen Unterschied,
wenn ich nur Christus diene.»9 Später lehnte er ab.

Nach seiner Rückkehr nach Chiavenna hatte er um die reine
Lehre zu kämpfen. Zancho war von Anfang an darum besorgt
gewesen. Seit 1564 war es — vielleicht auf seine Anregung hin — zur
Gewohnheit geworden, daß sich die Prediger in Chiavenna und
Bergell mehrmals jährlich versammelten und gemeinsam kirchliche
Fragen berieten10. In der ersten Zeit konnte Zancho noch schreiben :

«daß seine Gemeinde fern von allem Irrtum in der Lehre sei.» Das
änderte sich aber bald. Ein italienischer Exulant, Antonius Sutor
aus Padua, war in Chiavenna aufgetreten und hatte die Gemeinde

7 Ihr Titel ist «miscellanea».
8 Fabricius an Bullinger, 27. November 1564.
9 Zancho an Bullinger, 7. Mai 1564.
10 Zancho berichtet darüber als über eine Neuigkeit an Bullinger am 29. März 1564.



295

in Unruhe versetzt. Er leugnete die Gottheit Christi. «Italien ist
wie ich höre», schreibt Zancho, «von dieser Häresie verseucht, bei
manchen kommt noch Pelagianismus hinzu.»11 Für Zancho war es

sogleich klar, daß er Sutor entgegentreten müsse. Für ihn galt hier
I. Johannes 4/3 : Ein jeglicher Geist, der da nicht bekennt, daß

Jesus Christus ist in das Fleisch gekommen, der ist nicht von Gott.
Auch die Gemeinde erkannte, wie grundlegend der Lehrunterschied

sei, und Sutor wurde durch allgemeinen Beschluß exkommuniziert.

Damit waren aber noch nicht alle Schwierigkeiten vorbei.

Sutor allerdings lehrte nicht mehr weiter, er gab seinen
Irrtum sogar soweit zu, daß die Gemeinde sich fragen konnte, ob sie

ihn wieder aufnehmen solle. Die Anhänger des Camillus waren
aber in Chiavenna noch immer tätig, und überhaupt konnte man
nicht wissen, welche Einflüsse von Italien her noch kommen konnten.

Zancho konnte unmutig sagen: «Es ist bald erraten, woher das
Übel kommt und wer es fördert; Spanien (die Heimat Servets) bringt
die Hennen hervor, Italien brütet die Eier aus, wir hören bereits die
Kücken piepen.» Im Großen und Ganzen vermochte er sich aber
durchzusetzen.

Mit dem Tal von Chiavenna verband ihn mit einem neuen
Band seine zweite Heirat. Seine erste Frau, eine Tochter von Curione,
hatte er verloren, seine zweite Frau war eine Tochter des vornehmen
Laurentio Lumaga in Plurs. Aber ganz fühlte er sich in Chiavenna
doch nicht am Platz. Er klagt, daß er in Chiavenna einsam sei und
nur wenig Umgang mit gelehrten Leuten habe.

Die größte Auseinandersetzung sollte erst noch kommen12. Ihr
Anlaß ist auf den ersten Blick viel weniger wesentlich als die Lehr-

11 Zancho an Bullinger, 19. August 1565.
12 Quellen für diesen Streit sind außer Bullingers Korrespondenz mit den Graubündnern

(herausgegeben von Traugott Schieß in den Quellen zur Schweizergeschichte, Bände
23—25) eine Reihe von meines Wissens bisher unbenutzten Akten aus den Salis-Planta
Akten. Diese Aktensammlung besteht aus Dokumenten, die aus dem Plantahaus in Samaden
stammen, zur Zeit aber im Staatsarchiv Graubünden in Chur deponiert sind. Folgende
Akten kommen vor allem in Betracht:
1. Beschreibung der Ereignisse durch die Chiavenner Gegner des Zancho.
2. Briefe Zanchos an die Gemeinde vom 20. Februar und 4. März 1567.
3. Briefe der Gemeinde an Zancho vom 4. und 11. Mai 1567.
4. Liste mit Anschuldigungen gegen Zancho.
5. Brief der italienischen Gemeinde in Genfan Chiavenna (13. März 1567).
Diese Akten lassen in alle Einzelheiten sehen und geben ein anschauliches Bild über den
Verlauf der Angelegenheit. Die bisherige Darstellung der Vorgänge war ungenau.



2g6

unterschiede des Jahres 1565, und der Gang der Ereignisse ist so

unerfreulich, daß man lieber darüber schweigen möchte. Aber doch
steckt im Kern eine wichtige Gemeindefrage, und der äußere Verlauf

des Streites ist so charakteristisch, wie ein Gemeindestreit nur
charakteristisch sein kann.

Am 2. Februar 1567 fand eine Gemeindeversammlung statt. Es

sollten neue Älteste gewählt werden. Nun hatten sich schon vorher
einige zusammengetan, um der Gemeinde den Vorschlag zu machen,
dieses Mal nur Einheimische zu wählen, und die Fremden von den
Ämtern auszuschließen. Warum? Die Gründe, die sie nach außen
angaben, waren: die Einheimischen kennten die Verhältnisse besser

und wüßten mit der Regierung besser umzugehen, außerdem sei

auf die «fratelli nativi» mehr Verlaß, weil sie nicht wie die «forastieri»
ständig auf Reisen seien. Das waren aber nicht die eigentlichen
Gründe, dahinter standen persönliche Spannungen, die Erfahrungen;
die man mit den italienischen Flüchtlingen gemacht hatte und das

allzeitige Mißtrauen des Einheimischen gegenüber dem Fremden,
der ja meist mehr gesehen und erlebt hat. Es war die Überlegung,
daß die Zugezogenen im Grunde doch nur als Gäste und nicht als

Brüder anzusehen seien und daß in der kirchlichen Gemeinde gleich
zu handeln sei wie in der politischen, wo man den Ausländern ja
auch keine gleichen Rechte zubilligt. Und außerdem war im Hintergrund

wieder Florillus am Werk.
Die Gemeindeversammlung wurde überrascht, einzig Oberst

Hercules von Salis redete energisch dagegen. Der Vorschlag wurde
angenommen und in der anschließenden Wahl wurden nur
Einheimische zu Ältesten gewählt, einzig eine Diakonstelle wurde mit
einem Italiener besetzt.

Zancho war als Pfarrer während der Versammlung im Ausstand

gewesen. Kaum war aber die Wahl geschehen, erhob er Einspruch:
solche Wahlen seien wider das Wort Gottes, es sei nichts anderes als

«un aperto schisma (offene Spaltung)», die Fremden auszuschließen.
Er wollte nichts sagen, wenn nur zufällig keine Fremden gewählt
worden wären, aber die Spaltung sei ja damit schon offensichtlich,
daß man zuerst ausdrücklich den Ausschluß habe beschließen lassen.

Es wurde ihm sehr erstaunt geantwortet, wie er nur von Spaltung
reden könne, er sehe ja, wie einig sie alle (auch die italienischen



297

«Brüder») seien. Alle außer nur gerade ihm sähen genau ein, daß
es nur um einen Beschluß zum Nutzen der Gemeinde gehe. Und im
übrigen sei Mehrheitsbeschluß Mehrheitsbeschluß, und er habe sich

zu fügen.
Daß Zancho von Schisma geredet hatte, war hart. Er hatte aber

doch den Kern der Sache getroffen, er hatte durchschaut, daß keine
Gemeinde im eigentlichen Sinn mehr vorhanden sei, wenn man
solche Dinge beschließen könne, daß damit, daß (wenn auch nur
für einige Zeit) Nützlichkeitserwägungen vor die Brüderlichkeit, vor
das «ein Leib und eine Seele» gestellt würden, ein anderer Geist
einziehe. Er war allerdings zum vornherein in schlechter Stellung.
Was er anzuführen hatte, war unansehnlich, einzig jenes: contra
la parola di Dio. Man konnte die Achseln über ihn zucken und ihn
damit schlagen, daß man sagte, er denke «überspannt», «unfriedfertig»

und sehe die Realitäten nicht. Von dieser Möglichkeit hat
man auch kräftig Gebrauch gemacht, und wenn man die Beschreibung

des Streites, die seine Gegner geben, liest, hat man den
Eindruck, Zancho sei ein bornierter und ganz unbegreiflich enger
Mann gewesen. Das war er aber nicht, dazu kennen wir ihn aus
anderen Dokumenten zu gut, und wir erinnern uns daran, daß ihm
sogar Fabricius Mäßigung nachgerühmt hat. Aber er gab nun der
Gemeinde einmal nicht nach, sondern beharrte darauf, daß auch
ein Mehrheitsbeschluß keine Gültigkeit habe, wenn er gegen das

Wort Gottes sei. Es konnte nun allerdings nicht anders sein, als daß

er in die Enge getrieben wurde und sich versteifen mußte.
In der Versammlung selbst leistete er keinen weiteren Widerstand

und sprach sogar das Schlußgebet. Daraus wurde nachher
geschlossen, er habe sich mit der Wahl einverstanden erklärt. Das

war aber nicht der Fall, er predigte in der folgenden Woche in den

Abendgottesdiensten über Apostelgeschichte 2/44 ff. und
apostrophierte die Wahlen direkt und indirekt, indem er über wahre
Gemeinde sprach. In der Sonntagspredigt teilte er die Namen der
Gewählten nicht mit. Als er dafür zur Rechenschaft gezogen wurde,
empfing er zuerst die Abgesandten des neuen Kollegiums nicht und
erklärte dann, er anerkenne die neuen Ältesten nicht. Auf die Frage
welche Bibelstellen er anzuführen habe, nannte er I. Korinther
11/17 ff, I. Korinther 12 und Philipper 4/8. Sie wollten aber diese



298

Begründung durchaus nicht gelten lassen und redeten ihm zu,
nachzugeben. Zancho antwortete, sein Gewissen sei nicht so bald
beruhigt, und sprach davon, daß er ins Veltlin gehen wolle, um sich
mit den Amtsbrüdern zu besprechen. Auch vor der
Gemeindeversammlung gab er nicht nach, machte nur den Vorschlag, die
Streitfrage durch ein Schiedsgericht auswärtiger Theologen oder
durch die Synode entscheiden zu lassen. Die Gemeinde könne, da
sie der eine Streitpartner sei, nicht gleichzeitig auch urteilen. Dazu
wollte man sich zuerst nicht herbeilassen. Man brachte zuerst ein
frommes Argument vor; «auch alle gelehrten Männer der Welt
miteinander», sagte man, «seien nicht im Stande, das Gewissen zu
beruhigen, sondern allein der allmächtige Gott.»13 Dann aber,
nachdem der Streit noch weiter hin- und hergegangen war, wurde
ihm mitgeteilt, man wolle zwar den Streit gemäß seinem Vorschlag
an der Maisynode in Chur vorbringen, aber er werde bis dahin,
da er in seinem Eigensinn verharre, im Predigtamt suspendiert.
Da verließ Zancho Chiavenna, und der Streit wurde damit über
die Grenzen der Gemeinde hinausgetragen.

Aufs äußerste verletzt ging Zancho von Ort zu Ort, sogar bis
nach Genf und Zürich14 und erzählte von den Ereignissen in
Chiavenna. Und von überall her griffen nun die Frommen und die
Einflußreichen ein, um Frieden zu stiften oder doch zu mahnen. Streit
sei wider Gott und die Frömmigkeit und außerdem sei zu bedenken,
daß man den Papisten Anlaß zur Freude gebe15. Bullinger aber, der
Zancho kannte, schrieb an den Nachfolger des Fabricius in Chur,
Tobias Egli, alles zu tun, um Zancho dem Bündnerland zu erhalten16.
Allein es war zu spät, um die Entzweiung rückgängig zu machen.

Zancho ging zwar nochmals — wohl auf den Rat Bullingers —
nach Chiavenna, in der Hoffnung, die Gemeinde werde einen Schritt
zur Versöhnung tun. Es rührte sich aber niemand. Erst als er schon
wieder fort war, schickten sie ihm Boten nach mit der dringenden
Aufforderung, in Chiavenna zu erscheinen, komme er nicht, so sei

13 Vgl. Beschreibung der Gegner.
14 Bullinger hatte er schon früher eine Andeutung über den Streit gemacht: «Sonst

iei gesagt: soviel ich oder der Herr durch mich auferbaut, soviel zerstört durch andere
Satan wiederum.» (17. Februar 1567.)

15 Vgl. z. B. den Brief der italienischen Gemeinde in Genfund den Briefeines Italieners
aus Pontresina, die mit den Akten auf uns gekommen sind.

16 Bullinger an Egli, 18. Mai 1567.



299

bereits beschlossen worden, daß man ohne den Entscheid der Synode
abzuwarten, Zancho auf alle Fälle entlassen wolle. Der Brief
erreichte aber Zancho offenbar nicht. Er war nach Chur gegangen,
um nun seine Sache dort vorzubringen. Dort erfuhr er, daß seine

Gegner nicht in Chur erscheinen würden. Die Churer Pfarrer
schrieben mehrmals nach Chiavenna und mahnten vor allem auch
Florillus zu kommen. Tatsächlich erschienen schließlich Vertreter
der Gemeinde, Florillus allerdings stellte sich nicht ein. Sie hatten
ihre Sache vorbereitet. Sie hatten eine Beschreibung des Streites
verfaßt und von der Gemeindeversammlung gutheißen lassen. Daß
Hercules von Salis und einige andere erklärt hatten, das Schriftstück
entspreche nicht den Tatsachen, merkten die Verfasser selbst am Schluß
der Darstellung zwar an, hatte sie aber zu keinen Änderungen bewegt.
Außerdem hatten sie bei den italienischen Gemeindegliedern
Unterschriften gesammelt, um zu beweisen, daß keine Spaltung vorliege.
Eine Reihe von Flüchtlingen hatte unterschrieben, die meisten

allerdings so, daß sie sich nicht gegen Zancho äußerten, sondern

nur für ihre Person bestätigten, mit der Gemeinde von Chiavenna
Frieden zu haben.

Zuerst wollten es die Chiavenner in Chur noch einmal mit einem

privaten Übereinkommen versuchen. Zancho lehnte aber ab, er
wollte die Sache nun nicht mehr unterdrückt, sondern entschieden
haben. Darauf teilten sie ihm mit, daß er entlassen sei und reichten
ihre Schriften ein. Wie weit die Erregung gestiegen war, zeigt eine
kleine Sammlung von Anklagen gegen Zancho; auch die
kleinlichsten Kritiken werden nicht verschwiegen, er sei stolz gewesen, er
habe in der Predigt unanständige Worte gebraucht, er habe die
Leiter der Kirche Heuchler genannt, er habe, um sein Wissen zur
Schau zu stellen, in der Predigt griechische und hebräische
Ausdrücke gebraucht usw. Zancho hatte nur kurze Sätze aufgestellt,
über die er ein Urteil verlangte, nämlich ob ein Schisma vorliege
oder nicht, ob er zu Recht suspendiert worden sei oder nicht usw.

Der Beschluß der Synode lautete: der Streit ist «ein Schisma,

wenn wir auf den Wortsinn der Vokabel sehen, und auch sachlich

liegt ein kleines Schisma vor. Zu Beginn war es nicht schlimm, und
schlimm geworden ist es nur durch die Unvernunft, nicht die
Bosheit der beiden Seiten : durch Zanchos Unvernunft, daß er die



300

Sache so unbedenklich in der ganzen Welt verbreitet und nicht den
Entscheid der Synode abgewartet hat, durch der Chiavenner
Unvernunft, daß sie in ihrem Zorn Zanchius das Predigtamt untersagt

und ihn ohne alles Recht sogar abgesetzt haben.»17
Das lautete zunächst günstig für Zancho, obwohl es natürlich

ein Versöhnungsentscheid war. Nun wurde aber daraus hinten
herum etwas ganz anderes gemacht. Der Schreiber der Synode
faßte nämlich die schriftliche Erklärung so ab, daß die Chiavenner
ihre helle Freude daran hatten. Sie ließen sich das Schriftstück
siegeln und triumphierten, daß sie keine Schuld träfe. Es war gar
keine Rede mehr davon, daß Zancho zurückkehren könne. Er war
ins Unrecht gesetzt. Die meisten Synodalen allerdings — vor allem
die Italiener — waren auf seiner Seite, sie waren über die
Chiavenner entrüstet: «Sie waren rücksichtslos und unversöhnlich.» Und
auch von Zürich her klagte man : Rhetia non multos habet Zanchos18

und bedauerte seine Absetzung.
Zancho verließ Chiavenna sofort und begab sich zunächst nach

Plurs in die Heimat seiner Frau. Das Unrecht hatte er nicht so

schnell verwunden : «... me nihil unquam iniquius, adde etiam im-
peritius et insulsius vidisse nie habe ich etwas Ungerechteres
erlebt, dazu waren sie so ungeschliffen und dumm).» Lange blieb er
nicht mehr in Graubünden. Er erhielt in Plurs drei Berufungen:
als Prediger nach Genf oder nach Morbegno und als Professor nach
Heidelberg, und ob viele schon wünschten, ihn den Bünden zu
erhalten, nahm er doch den Ruf nach Heidelberg an. Am 17.
November 1567 schrieb er: «Accingo me et familiam ad iter (ich gürte
mich und die Meinen zur Reise).»

Die Tätigkeit, die ihn in Heidelberg erwartete, war sehr
ausgedehnt und führte ihn mitten in die großen Auseinandersetzungen
in Deutschland. Er erlangte eine einflußreiche Stellung und war
lange Jahre wenn nicht der bedeutendste, so doch einer der
bedeutendsten Vertreter der Reformierten in Deutschland.

In Chiavenna betrauerten viele seinen Weggang, und die nicht
darüber trauerten, triumphierten nicht lange, denn Florillus erwies
sich bald als untragbar und mußte entlassen werden.

17 Egli an Bullinger, n. Juni 1567.
18 Bullinger an Egli, 4. Juli 1567.



301

So endete der Streit um die Fremden in Chiavenna. Zancho
verlor sein Amt und mußte das Land verlassen. Hat sich sein
Aufwand gelohnt? Hätte er nicht besser die Auseinandersetzung
vermieden? Für Zancho war die Frage einfach die: ist eine Gemeinde
eine wirkliche Gemeinde, in der einzelne Glieder aus Gründen, die
mit dem Glauben nichts zu tun haben, nicht gleiche Rechte wie
alle andern haben? Und seine Antwort war ebenso einfach: nein!

Das ist aber eine Frage, die sich nicht allein damals in Chiavenna
stellte, sondern sich immer wiederholt: wird den Eingesessenen
einfach darum, weil sie eingesessen sind, ein Vorrecht gegeben? Diese

Frage stellt sich heute fast überall, vor allem aber in Ländern, die

Flüchtlinge aufzunehmen haben. In der Behandlung der Fremden
zeigt es sich, wie weit sich eine Gemeinde von Vorurteilen frei
gemacht hat; es wird immer einleuchtend scheinen, sie gleich zu
behandeln, wie die politische Gemeinde es aus guten Gründen tut.

Die meisten schweizerischen Kirchenverfassungen machen es den
Ausländern möglich, wenigstens nach Ablauf einer gewissen Zeit
Glieder der Gemeinde zu werden. Die Formulierung der
Bestimmungen verrät aber, daß sie an entsprechenden staatlichen
Bestimmungen ausgerichtet sind; sie geben nur eine weitherzigere
Bestimmung als der Staat19. Diese Formulierungen müssen nicht zu
einer zu engen Behandlung der Fremden führen, es bleibt Raum
zur Offenheit. Aber sie sind doch nicht aus dem Gemeindegedanken
geworden und bleiben zweideutig; es ist darum gut, sich daran
zu erinnern, wie eindeutig in der Reformation auf diese Frage
geantwortet werden konnte.

19 Einige Beispiele dazu:
a) Die Basler Kirchenverfassung bestimmt in § 5 : «ausländische Protestanten, welche über
20 Jahre alt, nicht im Aktivbürgerrecht stillgestellt und nicht aus der evangelisch-reformierten

Landeskirche des Kantons Baselstadt ausgetreten sind, werden nach einjährigem
Wohnsitz im Kanton mit ihrem Einverständnis in die Stimmregister aufgenommen.»
b) Das Zürcher Kirchengesetz bestimmt in § 7 : «als Mitglied der Landeskirche wird jeder
evangelische Einwohner des Kantons betrachtet, der nicht Ausdrücklich seinen Austritt
genommen oder seine Nichtzugehörigkeit erklärt hat.» Das Kirchensekretariat gibt dazu
folgende Erläuterung: Für Ausländer ist Voraussetzung, daß sie die Niederlassungs- und
auch die Arbeitsbewilligung besitzen. Wer nur eine Aufenthaltsbewilligung hat, kann nicht
in die Landeskirche aufgenommen werden.
c) In der bündnerischen kirchlichen Gesetzessammlung heißt es (§ 7) : «stimmberechtigt
bei der Kirchgemeinde ist jeder seit mindestens drei Monaten im Verbände derselben
stehende Konfessionsgenosse, der das 20. Altersjahr erfüllt hat und nicht nach Art. 7 der
Kantonsverfassung vom Stimmrecht ausgeschlossen ist.» Vgl. auch die Bestimmungen über
Zulassung ausländischer Geistlicher (§ 44/4).


	Girolamo Zancho, reformierter Prediger in Chiavenna

