Zeitschrift: Biindnerisches Monatsblatt : Zeitschrift fir biindnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1951)

Heft: 10

Artikel: Girolamo Zancho, reformierter Prediger in Chiavenna
Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Chur Oktober 1951 Nr. 10

BUNDNERISCHES

MONATSBLATT

ZEITSCHRIFT FUR BUNDNER.
GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

——-+ ERSCHEINT JEDEN MONAT +»—

Girolamo Zancho, reformierter Prediger in Chiavenna
Von Lukas Vischer, Basel

Das Stiadtchen Chiavenna hat in der Geschichte der Reformation
eine gewisse Rolle gespielt. Unter dem Schutz der biindnerischen
Oberhoheit hatte sich dort eine ansehnliche reformierte Gemeinde
entwickeln kénnen, und diese Gemeinde war der Sammelplatz fiir
viele Italiener, die um des Glaubens willen aus ihrer Heimat hatten
fliehen miissen. Eine Reihe von bedeutenden italienischen Prote-
stanten hielt sich wihrend jener Jahrzehnte in Chiavenna auf
oder wurden doch voriibergehend auf der Flucht nach der Schweiz
oder Deutschland dort aufgenommen. Pietropaolo Vergerio, Fran-
cesco Niger, Lodovico Castelvetro, Grifin Isabella Manrica und
viele andere, unter ihnen auch Mainner zweifelhaften Rufs wie
Francesco Stancaro, Camillo Renato, Gianpaolo Alciato und Lelio
Sozini'. Durch sie wurde Chiavenna zu einem Mittelpunkt.

Man kann sich leicht vorstellen, dal Chiavenna eine zwar
lebendige, aber auch unruhige und aufgeregte Gemeinde war. Bei
diesen Italienern war es eine personliche Entscheidung, reformiert
zu sein, und es hatte nicht sobald einer aus Zufall den alten Glauben
verlassen, wie es diesseits der Alpen immerhin moglich war. Zum
Teil waren sie verfolgt worden, hatten im Geheimen wirken miissen
und hatten in Gefidngnissen gelegen. Und nun kamen diese «Exu-

1 Vgl. Crollalanza, Storia del Contado di Chiavenna, 1867, Seite 191 ff.



290

lanten um Christi willen» in Chiavenna zusammen, aus der dulBler-
sten Spannung des Glaubenslebens in verhdltnismédBige Sicherheit.
Sie kamen aus der Verfolgung mit den gréBten Erwartungen und
Vorstellungen von Gemeinde, vom gemeinsamen Leben im Glauben.
Multen diese Erwartungen nicht zu Auseinandersetzungen fithren?
Es 1st eine merkwiirdige Beobachtung, daf3 die Kirche, die aus der
Verfolgung heraustritt, nicht etwa fest und geeint ist, sondern daf3
gerade dadurch, daBl man auf der einen Seite die hohen und héch-
sten Erfahrungen der Verfolgungszeit mit in den Frieden heriiber-
nehmen mochte und auf der andern Seite diese Unbedingtheit als
Schwirmerei bezeichnet und Kompromisse fiir notwendig erachtet,
Entzweiung entsteht. Und in Chiavenna kam noch etwas hinzu:
aus Italien kamen ja nicht nur Reformierte, sondern auch allerlei
Schwarmgeister und humanistische Freidenker oder Rationalisten,
die beim neuen Glauben Schutz suchten. IThre Gedanken hatten
in Italien weniger zur Geltung kommen kénnen; es war keine Zeit
asewesen sie zu entwickeln, wohl aber jetzt, wo sie sich unter Gleich-
gesinnten glaubten.

Es hat darum in Chiavenna nicht an Streit und Zwist gefehlt,
und schon den Zeitgenossen war das unverstindlich vorgekommen.
Immer wieder war eine Sache zu schlichten, und die Churer Stadt-
pfarrer, denen das Hauptteil dieser Arbeit zufiel, seufzten darunter:
«Saepe dubito an aliquid spiritus sit in istiusmodi hominibus
(oft zweifle ich daran, ob in derartigen Menschen auch etwas
heiliger Geist sei).»? Es ist aber keineswegs so, daB3 diese Streitig-
keiten unfruchtbar und fir die Synode nur verlorene Miithe gewesen
wiaren. Wohl sind Erschiitterungen und Verwirrungen von Chia-
venna ausgegangen, aber es ist auch Anregendes und Foérderndes
daher gekommen. Die folgende Darstellung soll Beispiele dafiir geben

Die Gemeinde in Chiavenna ist verhidltnisméaBig frith entstan-
den, um die Mitte der dreiBiger Jahre. Seit 1539 war Agostino
Mainardi ihr Prediger. 1546 tauchte Camillus Renatus in Chiavenna
auf; sofort geriet er mit Mainardi in Streit. Camillus war ein Schwiir-
mer. Er stellte den Heiligen Geist tiber die Mittlung durch Christus
und lehrte, dall der Geist unmittelbar die Wiedergeburt bewirke,

2 Fabricius an Bullinger, 1. Mai 1564.



291

ohne daB dazu die Menschwerdung Christi notwendig sei. Wo das
Gewicht seiner Lehre und seiner Frommigkeit lag, zeigt sich schon
in dem Beinamen, den er sich gab: Renatus. Es gelang ihm, einen
Teil der Gemeinde auf seine Seite zu ziehen. Mainardi predigte
gegen ihn und verfaB8te ein Bekenntnis, aber er drang nicht durch.
Da stellten Franciscus Niger und Franciscus Stancarus, die zur
gleichen Zeit beide in Chiavenna waren, ein anderes Bekenntnis
auf, das zwischen Mainardi und Camillus vermitteln sollte, und
sandten es an die rhétische Synode zur Genehmigung — mit dem
Erfolg, dal nicht etwa die Einheit hergestellt wurde, sondern eine
dritte Partei in Chiavenna entstand. Die Synode suchte zu schlichten,
kam aber nicht recht zum Ziel. Wie sollte sie ndmlich schlichten,
wenn sie selbst keine Lehrgrundlage hatte, an die sie sich hitte
halten konnen? Sie konnte gute Worte geben, aber die halfen gegen-
iiber festen Bekenntnissen und Lehren nichts. Die Synode wurde
sich dariiber klar, dal} sie ein Bekenntnis haben miisse und beauf-
tragte Gallicius einen Entwurf auszuarbeiten. Und so kam 1552
das rhitische Bekenntnis zu Stande. Chiavenna ist die Ursache dafiir
gewesen, und der Beitrag, den Chiavenna damit fiir die Entwick-
lung der Bundner Kirche geleistet hat, ist wesentlicher, als wir heute
vielleicht geneigt sind zu denken.

Ein anderer Streit brach in der Gemeinde aus, als Girolamo
Zancho dort als Pfarrer amtete. Mainardi war 1563 im hohen
Alter von 81 Jahren gestorben, und Zancho wurde als sein Nach-
folger ausersehen. Wer war Zancho? Er war in Bergamo 1516
geboren und 1531 dort ins Kloster gegangen. Durch Vermigli
kam er 1541 zum ersten Mal mit der reformatorischen Bewe-
gung in Berithrung; er las Schriften von Bucer und Melanch-
thon. Vor allem Bullingers Schrift «De origine erroris» hat einen
bestimmenden EinfluB auf ihn ausgetibt. Nachdem er zum evan-
gelischen Glauben iibergegangen war, konnte er nicht in Italien
bleiben; er blieb, so lange es mdoglich war, und entfloh erst 1551.
Zunichst hielt er sich in Graubiinden und Genf auf und erhielt
dann 1553 eine Professur fiir das alte Testament in StraBburg. Seine
eigentliche Begabung war allerdings nicht die Exegese, sondern die
Systematik. Seine exegetischen Vorlesungen waren denn auch dem-
nach umstindlich, immer wieder waren Exkurse iiber die Loci ein-



292

geschoben, die die Auslegung in die Linge zogen. Er hat wihrend
seines zehnjihrigen Aufenthaltes in StraBburg nur ganz wenige
biblische Biicher ausgelegt, daneben allerdings auch iiber die Physik
des Aristoteles gelesen. Auch in StraBburg war ihm kein Friede
beschieden, hier stiel er mit dem Ilutherischen Konfessionalismus
zusammen. Er suchte diesen Streit nicht; er war nicht das, was wir
uns unter einem orthodoxen Kiampfer vorstellen. Ihm lag am kon-
fessionellen Streit nicht viel. Er konnte die Abendmahlsfrage als
«Logomachia» bezeichnen, und es ist charakteristisch, daB3 von ihm
folgender Ausspruch tberliefert ist: «Ein Lutheraner bin ich nicht
und will auch keiner sein, genau so bestreite ich, ein Zwinglianer
oder Calvinist zu sein oder einen andern Sektennamen zu tragen,
niemand soll mich so bezeichnen — ich bin ndmlich ein Christ
und nicht ein Sektierer (sectarius).» Das war fiir ihn nicht
eine Verlegenheitsauskunft, bedeutete nicht die Flucht vor bestimm-
ten theologischen Aussagen, sondern ist so zu verstehen, daB er
keine Konfession als solche fiir erstrebenswert erachte, sondern an
dem festhalten wolle, was er fiir biblisch und theologisch giiltig
erkannt habe und nicht bereit sei, es sich durch irgendwelche Kon-
fessionalismen nehmen zu lassen. So lehrte er die Praedestinations-
lehre ganz wie Calvin. Es mulite darum zum Zusammenstofl kom-
men, vor allem auch, weil er die Confessio Augustana, die die Luthe-
raner in Stralburg an die Stelle der Tetrapolitana setzen wollten,
als schlecht formuliertes Bekenntnis bezeichnete und #dhnlich wie
Calvin ithre Mingel nicht iibersehen konnte?.

Sein Gegner auf lutherischer Seite war Marbach. Im Laufe der
Auseinandersetzung wurde, um den Frieden herzustellen, eine Ver-
sohnungsformel aufgestellt. Zancho lie§ sich herbei, sie zu unter-
zeichnen, allerdings indem er seiner Unterschrift eine zweideutige
Wendung vorausschickte: «Diese Glaubensformel, wie ich sie als
fromm anerkenne, so nehme ich sie auch an» (hanc doctrinae
formulam ut piam agnosco ita etiam recipio). Die Reformierten
tadelten ihn heftig und beschuldigten ihn, sich selbst verraten zu
haben, und er selbst hidtte wohl bald darauf seine Unterschrift
gerne wieder zuriickgezogen. Das ist ein Zug, der offenbar zu seinem
Wesen gehorte: er schwankte zwischen Friedfertigkeit und festem

3 Calvin nannte die Augustana «maigrement batie».




293

Beharren auf der Lehre, er lieB sich zum Nachgeben bewegen und
warf sich nachher wieder Unbestimmtheit vor. Der Streit mit den
Lutheranern ging darum bald wieder von neuem an.

In dieser Lage uberbrachte ihm ein Glied der Gemeinde in
Chiavenna den Ruf, das Predigeramt zu tbernehmen. DaB} die
Chiavenner einen so bekannten Mann iiberhaupt berufen konnten,
zeigt, welche Bedeutung die Gemeinde damals hatte. Zancho hatte
frither schon verschiedene Rufe abgelehnt (Marburg, Bern, Ziirich
und Heidelberg), jetzt aber nahm er an und verlie§ Ende 1563
Stralburg, um sein neues Amt anzutreten. |

Er hatte sein Amt mit einem zweiten Pfarrer, Simon Florillus,
einem Napolitaner, zu teilen. Zancho war ihm iiberlegen. Florillus
war aber offenbar zu eingebildet und in seiner Ehre zu leicht verletz-
lich, um das ohne weiteres zu ertragen. Bei all seiner Begabung war er
auch nicht offen und ehrlich genug, um nicht hinten herum seine
Interessen zu wahren und allerlei ins Werk zu setzen*. Schon im
ersten Jahr brach ein Streit zwischen den Beiden aus. Was der An-
laff dazu gewesen ist, ist nicht mehr ganz klar, wir wissen davon
nur aus einem Brief des Churer Pfarrers Fabricius an Heinrich
Bullinger?®: «Zwei Pfarrer sind in Chiavenna: Florillus und Zanchius,
beide haben ihre Parteien und sind miteinander aufs dullerste ver-
feindet, ich hore allerdings, daBl Zanchius MiBigung predigt und
des Florillus Unverschnlichkeit und Ehrgeiz tadelt.»® Der Streit
konnte wohl bald beigelegt werden. Wir erhalten den Eindruck,
daB3 nicht Zancho der Treiber gewesen ist, sondern zur Méifligung
geraten hat.

Gerade in jenem Frithjahr 1564 wurde Chiavenna von einer
schweren Pestepidemie heimgesucht. Taglich starben Menschen am
schwarzen Tod. Die Predigt konnte — wegen der Ansteckungs-
gefahr oder wegen des groBen Zustroms — nicht mehr in der Ka-
pelle stattfinden, sondern wurde im Freien auf dem Platz abgehalten.
Die beiden Pfarrer hielten die erste Zeit in Chiavenna aus, dann
aber zogen sie sich zuriick. Zancho begab sich auf einen Berg in

4 Zancho konnte spiter sagen: «Ein wunderbarer Kiinstler in Streit und Verwirrung»
(an Bullinger 22. September 1569).
8 Auch Zancho war wie viele andere Biindner von Bullinger aufgefordert, ihm regel-

mabBig zu schreiben, doch in seinen Briefen schweigt er tiber diesen Streit vollkommen,
§ Fabricius an Bullinger, 1. Mai 1564.



294

der Nihe von Plurs und wartete «in eremo» mit seiner Familie das
Ende der Krankheit ab. Wiahrend dieser unfreiwilligen Ruhezeit
verfaBite er eine Beschreibung seines Streits mit Marbach?,

Aus welchem Grund Zancho Chiavenna verlieB, ist jetzt schwer
mehr zu sagen. War es wirklich Feigheit oder spielte vielleicht der
Streit mit Florillus mit? Es war wohl auch damals fiir Auflen-
stehende schwer, dariiber zu urteilen. Und doch geriet Fabricius
in Zorn, als er davon horte: «Ich kann es nicht verschweigen, daf3
ich mir in diesem Manne mehr Mut gewiinscht hitte.»® Er hatte
mit thm eine Aussprache. Zancho suchte sich zu verteidigen, und
sie vereinbarten, jeder seine Meinung schriftlich niederzulegen.
Fabricius schrieb eine kleine Abhandlung: «de officio Christiani
hominis tempore pestis» und schickte sie an Zancho. Was dieser
darauf entgegnete, ist nicht mehr bekannt; wir wissen nur, dalBl er
sie «meras fallacias» nannte. Jedenfalls hielt es Fabricius daraufhin
nicht fiir nétig, die Sache weiterzutreiben. Er schrieb an Zancho,
er werde seine Schrift nicht drucken lassen, es sei denn, daBl Zancho
sein Einverstindnis gebe. Sie blieb unveroffentlicht, und damit war
die Angelegenheit erledigt.

Seiner Gemeinde wollte Zancho jedenfalls nicht untreu werden.
Wihrend der Pestzeit erhielt er Gelegenheit, Prediger der Gemeinde
in Lyon zu werden. Er wollte aber nicht ohne die Gemeinde einen
EntschluB3 fassen und nahm darum den Ruf vorldufig nicht an:
«Ob in Lyon oder in Chiavenna, das macht keinen Unterschied,
wenn ich nur Christus diene.»® Spiter lehnte er ab.

Nach seiner Riickkehr nach Chiavenna hatte er um die reine
Lehre zu kidmpfen. Zancho war von Anfang an darum besorgt ge-
wesen. Seit 1564 war es — vielleicht auf seine Anregung hin — zur
Gewohnheit geworden, dafl sich die Prediger in Chiavenna und
Bergell mehrmals jahrlich versammelten und gemeinsam kirchliche
Fragen berieten?. In der ersten Zeit konnte Zancho noch schreiben:
«dal} seine Gemeinde fern von allem Irrtum in der Lehre sei.» Das
dnderte sich aber bald. Ein italienischer Exulant, Antonius Sutor
aus Padua, war in Chiavenna aufgetreten und hatte die Gemeinde

" Thr Titel ist «miscellaneay,

8 Fabricius an Bullinger, 27. November 1564.

¥ Zancho an Bullinger, 7. Mai 1564.

10 Zancho berichtet dariiber als {iber eine Neuigkeit an Bullinger am 29. Mirz 1564.



295

in Unruhe versetzt. Er leugnete die Gottheit Christi. «Italien ist
wie ich hére», schreibt Zancho, «von dieser Hiresie verseucht, bei
manchen kommt noch Pelagianismus hinzu.»!! Fiir Zancho war es
sogleich klar, dal3 er Sutor entgegentreten misse. Fur ithn galt hier
I. Johannes 4/g: Ein jeglicher Geist, der da nicht bekennt, daf3
Jesus Christus ist in das Fleisch gekommen, der ist nicht von Gott.
Auch die Gemeinde erkannte, wie grundlegend der Lehrunter-
schied sei, und Sutor wurde durch allgemeinen BeschluB3 exkommu-
niziert. Damit waren aber noch nicht alle Schwierigkeiten vor-
bei. Sutor allerdings lehrte nicht mehr weiter, er gab seinen Irr-
tum sogar soweit zu, daBl die Gemeinde sich fragen konnte, ob sie
ithn wieder aufnehmen solle. Die Anhinger des Camillus waren
aber in Chiavenna noch immer tétig, und tberhaupt konnte man
nicht wissen, welche Einfliisse von Italien her noch kommen konn-
ten. Zancho konnte unmutig sagen: «Es ist bald erraten, woher das
Ubel kommt und wer es fordert; Spanien (die Heimat Servets) bringt
die Hennen hervor, Italien briitet die Eier aus, wir horen bereits die
Kiicken piepen.» Im Groflen und Ganzen vermochte er sich aber
durchzusetzen.

Mit dem Tal von Chiavenna verband ihn mit einem neuen
Band seine zweite Heirat. Seine erste Frau, eine Tochter von Curione,
hatte er verloren, seine zweite Frau war eine Tochter des vornehmen
Laurentio Lumaga in Plurs. Aber ganz fihlte er sich in Chiavenna
doch nicht am Platz. Er klagt, daf3 er in Chiavenna einsam sei und
nur wenig Umgang mit gelehrten Leuten habe.

Die groBte Auseinandersetzung sollte erst noch kommen!?. Ihr
Anlaf} ist auf den ersten Blick viel weniger wesentlich als die Lehr-

1 Zancho an Bullinger, 19. August 1565.

12 Quellen fur diesen Streit sind auller Bullingers Korrespondenz mit den Graubiindnern
(herausgegeben von Traugott Schiel in den Quellen zur Schweizergeschichte, Binde
23—25) eine Reihe von meines Wissens bisher unbeniitzten Akten aus den Salis-Planta
Akten. Diese Aktensammlung besteht aus Dokumenten, die aus dem Plantahaus in Samaden
stammen, zur Zeit aber im Staatsarchiv Graubiinden in Chur deponiert sind. Folgende
Akten kommen vor allem in Betracht:

Beschreibung der Ereignisse durch die Chiavenner Gegner des Zancho.

Briefe Zanchos an die Gemeinde vom 20. Februar und 4. Marz 1567.

Briefe der Gemeinde an Zancho vom 4. und 11. Mai 1567.

Liste mit Anschuldigungen gegen Zancho.

. Brief der italienischen Gemeinde in Genf an Chiavenna (13. Mirz 1567).

Dlese Akten lassen in alle Einzelheiten sehen und geben ein anschauliches Bild tiber den
Verlauf der Angelegenheit. Die bisherige Darstellung der Vorgidnge war ungenau.

U'!;-PLO{OH



296

unterschiede des Jahres 1565, und der Gang der Ereignisse ist so
unerfreulich, dafl man lieber dariiber schweigen méchte. Aber doch
steckt im Kern eine wichtige Gemeindefrage, und der duBere Ver-
lauf des Streites ist so charakteristisch, wie ein Gemeindestreit nur
charakteristisch sein kann.

Am 2. Februar 1567 fand eine Gemeindeversammlung statt. Es
sollten neue Alteste gewiihlt werden. Nun hatten sich schon vorher
einige zusammengetan, um der Gemeinde den Vorschlag zu machen,
dieses Mal nur Einheimische zu wihlen, und die Fremden von den
Amtern auszuschlieBen. Warum? Die Griinde, die sie nach auBen
angaben, waren: die Einheimischen kennten die Verhiltnisse besser
und wiiliten mit der Regierung besser umzugehen, aullerdem sei
auf die «fratelli nativi» mehr Verlaf}, weil sie nicht wie die «forastieri»
staindig auf Reisen seien. Das waren aber nicht die eigentlichen
Griinde, dahinter standen personliche Spannungen, die Erfahrungen,
die man mit den italienischen Fliichtlingen gemacht hatte und das
allzeitige MiBtrauen des Einheimischen gegeniiber dem Fremden,
der ja meist mehr gesehen und erlebt hat. Es war die Uberlegung,
daB die Zugezogenen im Grunde doch nur als Géste und nicht als
Briider anzusehen seien und daB in der kirchlichen Gemeinde gleich
zu handeln sei wie in der politischen, wo man den Auslindern ja
auch keine gleichen Rechte zubilligt. Und auBerdem war im Hinter-
grund wieder Florillus am Werk.

Die Gemeindeversammlung wurde iiberrascht, einzig Oberst
Hercules von Salis redete energisch dagegen. Der Vorschlag wurde
angenommen und in der anschlieBenden Wahl wurden nur Ein-
heimische zu Altesten gewihlt, einzig eine Diakonstelle wurde mit
einem Italiener besetzt.

Zancho war als Pfarrer wihrend der Versammlung im Ausstand
gewesen. Kaum war aber die Wahl geschehen, erhob er Einspruch:
solche Wahlen seien wider das Wort Gottes, es sei nichts anderes als
«un aperto schisma (offene Spaltung)», die Fremden auszuschlieBen.
Er wollte nichts sagen, wenn nur zufillig keine Fremden gewihlt
worden wiren, aber die Spaltung sei ja damit schon offensichtlich,
dafl man zuerst ausdriicklich den Ausschlufl habe beschlieBen lassen.

Es wurde ithm sehr erstaunt geantwortet, wie er nur von Spaltung
reden konne, er sehe ja, wie einig sie alle (auch die italienischen



297
«Briider») seien. Alle auBBer nur gerade ithm sihen genau ein, da@3
es nur um einen Beschlufl zum Nutzen der Gemeinde gehe. Und im
tibrigen sei MehrheitsbeschluB MehrheitsbeschluB3, und er habe sich
zu fiigen.

DaB3 Zancho von Schisma geredet hatte, war hart.-Er hatte aber
doch den Kern der Sache getroffen, er hatte durchschaut, daB3 keine
Gemeinde im eigentlichen Sinn mehr vorhanden sei, wenn man
solche Dinge beschlieBen konne, daBl damit, daB (wenn auch nur
fir einige Zeit) Niitzlichkeitserwdgungen vor die Bruderlichkeit, vor
das «ein Leib und eine Seele» gestellt wiirden, ein anderer Geist
einziehe. Er war allerdings zum vornherein in schlechter Stellung.
Was er anzufithren hatte, war unansehnlich, einzig jenes: contra
la parola di Dio. Man konnte die Achseln tiber ihn zucken und ihn
damit schlagen, dafl man sagte, er denke «iberspannt», «unfried-
fertign und sehe die Realititen nicht. Von dieser Moglichkeit hat
man auch kriftig Gebrauch gemacht, und wenn man die Beschrei-
bung des Streites, die seine Gegner geben, liest, hat man den Ein-
druck, Zancho sei ein bornierter und ganz unbegreiflich enger
Mann gewesen. Das war er aber nicht, dazu kennen wir ihn aus
anderen Dokumenten zu gut, und wir erinnern uns daran, dafl ihm
sogar Fabricius MaBigung nachgerihmt hat. Aber er gab nun der
Gemeinde einmal nicht nach, sondern beharrte darauf, dafl auch
ein MehrheitsbeschluB3 keine Giltigkeit habe, wenn er gegen das
Wort Gottes sei. Es konnte nun allerdings nicht anders sein, als daf
er in die Enge getrieben wurde und sich versteifen mubBte.

In der Versammlung selbst leistete er keinen weiteren Wider-
stand und sprach sogar das SchluBgebet. Daraus wurde nachher
geschlossen, er habe sich mit der Wahl einverstanden erklirt. Das
war aber nicht der Fall, er predigte in der folgenden Woche in den
Abendgottesdiensten iiber Apostelgeschichte 2/44 ff. und apo-
strophierte die Wahlen direkt und indirekt, indem er tiber wahre
Gemeinde sprach. In der Sonntagspredigt teilte er die Namen der
Gewihlten nicht mit. Als er dafiir zur Rechenschaft gezogen wurde,
empfing er zuerst die Abgesandten des neuen Kollegiums nicht und
erklirte dann, er anerkenne die neuen Altesten nicht. Auf die Frage
welche Bibelstellen er anzufithren habe, nannte er I. Korinther
11/17 ff., I. Korinther 12 und Philipper 4/8. Sie wollten aber diese



298

Begriindung durchaus nicht gelten lassen und redeten ihm zu,
nachzugeben. Zancho antwortete, sein Gewissen sei nicht so bald
beruhigt, und sprach davon, daB3 er ins Veltlin gehen wolle, um sich
mit den Amtsbriidern zu besprechen. Auch vor der Gemeinde-
versammlung gab er nicht nach, machte nur den Vorschlag, die
Streitfrage durch ein Schiedsgericht auswirtiger Theologen oder
durch die Synode entscheiden zu lassen. Die Gemeinde kénne, da
sie der eine Streitpartner sei, nicht gleichzeitig auch urteilen. Dazu
wollte man sich zuerst nicht herbeilassen. Man brachte zuerst ein
frommes Argument vor; «auch alle gelehrten Mianner der Welt
miteinander», sagte man, «seien nicht im Stande, das Gewissen zu
beruhigen, sondern allein der allmichtige Gott.»'®* Dann aber,
nachdem der Streit noch weiter hin- und hergegangen war, wurde
ihm mitgeteilt, man wolle zwar den Streit gemiB3 seinem Vorschlag
an der Maisynode in Chur vorbringen, aber er werde bis dahin,
da er in seinem Eigensinn verharre, im Predigtamt suspendiert.
Da verlieB Zancho Chiavenna, und der Streit wurde damit iiber
die Grenzen der Gemeinde hinausgetragen.

Aufs duBlerste verletzt ging Zancho von Ort zu Ort, sogar bis
nach Genf und Ziirich!* und erzdhlte von den Ereignissen in Chia-
venna. Und von uberall her griffen nun die Frommen und die Ein-
fluBreichen ein, um Frieden zu stiften oder doch zu mahnen. Streit
sel wider Gott und die Frommigkeit und auBBerdem sei zu bedenken,
daB8 man den Papisten AnlaBl zur Freude gebe?s. Bullinger aber, der
Zancho kannte, schrieb an den Nachfolger des Fabricius in Chur,
Tobias Egli, alles zu tun, um Zancho dem Biindnerland zu erhalten?s,
Allein es war zu spit, um die Entzweiung riickgdngig zu machen.

Zancho ging zwar nochmals — wohl auf den Rat Bullingers —
nach Chiavenna, in der Hoffnung, die Gemeinde werde einen Schritt
zur Versdhnung tun. Es rithrte sich aber niemand. Erst als er schon
wieder fort war, schickten sie thm Boten nach mit der dringenden
Auftforderung, in Chiavenna zu erscheinen, komme er nicht, so sei

13 Vgl. Beschreibung der Gegner.
14 Bullinger hatte er schon frither eine Andeutung iiber den Streit gemacht: «Sonst

sel gesagt: soviel ich oder der Herr durch mich auferbaut, soviel zerstort durch andere

Satan wiederum.» (17. Februar 1567.)
15 Vgl. z. B. den Brief der italienischen Gemeinde in Genf und den Brief eines Italieners

aus Pontresina, die mit den Akten auf uns gekommen sind.
16 Bullinger an Egli, 18. Mai 1567.



299

bereits beschlossen worden, daBl man ohne den Entscheid der Synode
abzuwarten, Zancho auf alle Fille entlassen wolle. Der Brief er-
reichte aber Zancho offenbar nicht. Er war nach Chur gegangen,
um nun seine Sache dort vorzubringen. Dort erfuhr er, daBl seine
Gegner nicht in Chur erscheinen wiirden. Die Churer Pfarrer
schrieben mehrmals nach Chiavenna und mahnten vor allem auch
Florillus zu kommen. Tatsdachlich erschienen schlieBlich Vertreter
der Gemeinde, Florillus allerdings stellte sich nicht ein. Sie hatten
ihre Sache vorbereitet. Sie hatten ecine Beschreibung des Streites ver-
faBt und von der Gemeindeversammlung guthei3en lassen. Daf3 Her-
cules von Salis und einige andere erklart hatten, das Schriftstiick ent-
spreche nicht den Tatsachen, merkten die Verfasser selbst am Schluf3
der Darstellung zwar an, hatte sie aber zu keinen Anderungen bewegt.
AuBerdem hatten sie bei den italienischen Gemeindegliedern Unter-
schriften gesammelt, um zu beweisen, daBl keine Spaltung vorliege.
Eine Reihe von Flichtlingen hatte unterschrieben, die meisten
allerdings so, daB} sie sich nicht gegen Zancho duBerten, sondern
nur fiir ihre Person bestitigten, mit der Gemeinde von Chiavenna
Frieden zu haben.

Zuerst wollten es die Chiavenner in Chur noch einmal mit einem
privaten Ubereinkommen versuchen. Zancho lehnte aber ab, er
wollte die Sache nun nicht mehr unterdriickt, sondern entschieden
haben. Darauf teilten sie tihm mit, dal} er entlassen sei und reichten
ihre Schriften ein. Wie weit die Erregung gestiegen war, zeigt eine
kleine Sammlung von Anklagen gegen Zancho; auch die klein-
lichsten Kritiken werden nicht verschwiegen, er sei stolz gewesen, er
habe in der Predigt unanstindige Worte gebraucht, er habe die
Leiter der Kirche Heuchler genannt, er habe, um sein Wissen zur
Schau zu stellen, in der Predigt griechische und hebriische Aus-
driicke gebraucht usw. Zancho hatte nur kurze Sitze aufgestellt,
itber die er ein Urteil verlangte, nimlich ob ein Schisma vorliege
oder nicht, ob er zu Recht suspendiert worden sei oder nicht usw.

Der BeschluB3 der Synode lautete: der Streit ist «ein Schisma,
wenn wir auf den Wortsinn der Vokabel sehen, und auch sachlich
liegt ein kleines Schisma vor. Zu Beginn war es nicht schlimm, und
schlimm geworden ist es nur durch die Unvernunft, nicht die
Bosheit der beiden Seiten: durch Zanchos Unvernunft, dall er die



300

Sache so unbedenklich in der ganzen Welt verbreitet und nicht den
Entscheid der Synode abgewartet hat, durch der Chiavenner Un-
vernunft, daB3 sie in ithrem Zorn Zanchius das Predigtamt unter-
sagt und ihn ohne alles Recht sogar abgesetzt haben.»!”

Das lautete zunidchst giinstig fiir Zancho, obwohl es natiirlich
ein Versohnungsentscheild war. Nun wurde aber daraus hinten
herum etwas ganz anderes gemacht. Der Schreiber der Synode
faBte namlich die schriftliche Erklarung so ab, da3 die Chiavenner
ihre helle Freude daran hatten. Sie lieBen sich das Schriftstiick
siegeln und triumphierten, daB sie keine Schuld trife. Es war gar
keine Rede mehr davon, daBB Zancho zuriickkehren konne. Er war
ins Unrecht gesetzt. Die meisten Synodalen allerdings — vor allem
die Italiener — waren auf seiner Seite, sie waren iiber die Chia-
venner entriistet: «Sie waren riicksichtslos und unverséhnlich.» Und
auch von Ziirich her klagte man: Rhetia non multos habet Zanchos!8
und bedauerte seine Absetzung.

Zancho verliel Chiavenna sofort und begab sich zunichst nach
Plurs in die Heimat seiner Frau. Das Unrecht hatte er nicht so
schnell verwunden: «... me nihil unquam iniquius, adde etiam im-
peritius et insulsius vidisse (... nie habe ich etwas Ungerechteres
erlebt, dazu waren sie so ungeschliffen und dumm).» Lange blieb er
nicht mehr in Graubiinden. Er erhielt in Plurs drei Berufungen:
als Prediger nach Genf oder nach Morbegno und als Professor nach
Heidelberg, und ob viele schon wiinschten, ihn den Biinden zu
erhalten, nahm er doch den Ruf nach Heidelberg an. Am 1%. No-
vember 1567 schrieb er: «Accingo me et familiam ad iter (ich giirte
mich und die Meinen zur Reise).»

Die Titigkeit, die ihn in Heidelberg erwartete, war sehr aus-
gedehnt und fithrte ihn mitten in die groBen Auseinandersetzungen
in Deutschland. Er erlangte eine einfluBreiche Stellung und war
lange Jahre wenn nicht der bedeutendste, so doch einer der bedeu-
tendsten Vertreter der Reformierten in Deutschland.

In Chiavenna betrauerten viele seinen Weggang, und die nicht
dariiber trauerten, triumphierten nicht lange, denn Florillus erwies
sich bald als untragbar und muBte entlassen werden.

17 Egli an Bullinger, 11. Juni 1567.
18 Bullinger an Egli, 4. Juli 1567.



301

- So endete der Streit um die Fremden in Chiavenna. Zancho
verlor sein Amt und muflte das Land verlassen. Hat sich sein Auf-
wand gelohnt? Hétte er nicht besser die Auseinandersetzung ver-
mieden? Fiir Zancho war die Frage einfach die: ist eine Gemeinde
eine wirkliche Gemeinde, in der einzelne Glieder aus Griinden, die
mit dem Glauben nichts zu tun haben, nicht gleiche Rechte wie
alle andern haben? Und seine Antwort war ebenso einfach: nein!

Das ist aber eine Frage, die sich nicht allein damals in Chiavenna
stellte, sondern sich immer wiederholt: wird den Eingesessenen ein-
fach darum, weil sie eingesessen sind, ein Vorrecht gegeben? Diese
Frage stellt sich heute fast iiberall, vor allem aber in Lindern, die
Fliichtlinge aufzunehmen haben. In der Behandlung der Fremden
zeigt es sich, wie weit sich eine Gemeinde von Vorurteilen frei ge-
macht hat; es wird immer einleuchtend scheinen, sie gleich zu be-
handeln, wie die politische Gemeinde es aus guten Griinden tut.

Die meisten schweizerischen Kirchenverfassungen machen es den
Ausldndern moglich, wenigstens nach Ablauf einer gewissen Zeit
Glieder der Gemeinde zu werden. Die Formulierung der Bestim-
mungen verrdt aber, dafl sie an entsprechenden staatlichen Bestim-
mungen ausgerichtet sind; sie geben nur eine weitherzigere Be-
stimmung als der Staat!®. Diese Formulierungen miissen nicht zu
einer zu engen Behandlung der Fremden fithren, es bleibt Raum
zur Offenheit. Aber sie sind doch nicht aus dem Gemeindegedanken
geworden und bleiben zweideutig; es ist darum gut, sich daran
zu erinnern, wie eindeutig in der Reformation auf diese Frage ge-
antwortet werden konnte.

19 Finige Beispiele dazu:

a) Die Basler Kirchenverfassung bestimmt in § 5: «ausldndische Protestanten, welche tiber
20 Jahre alt, nicht im Aktivbiirgerrecht stillgestellt und nicht aus der evangelisch-refor-
mierten Landeskirche des Kantons Baselstadt ausgetreten sind, werden nach einjihrigem
Wohnsitz im Kanton mit ihrem Einverstandnis in die Stimmregister aufgenommen.»

b) Das Ziircher Kirchengesetz bestimmt in § 7: «als Mitglied der Landeskirche wird jeder
evangelische Einwohner des Kantons betrachtet, der nicht Ausdriicklich seinen Austritt
genommen oder seine Nichtzugehoérigkeit erklart hat.» Das Kirchensekretariat gibt dazu
folgende Erlduterung: Fir Auslander ist Voraussetzung, dal3 sie die Niederlassungs- und
auch die Arbeitsbewilligung besitzen. Wer nur eine Aufenthaltsbewilligung hat, kann nicht
in die Landeskirche aufgenommen werden.,

c) In der bundnerischen kirchlichen Gesetzessammlung heiflt es (§ 7): «stimmberechtigt
bei der Kirchgemeinde ist jeder seit mindestens drei Monaten im Verbande derselben
stehende Konfessionsgenosse, der das 20. Altersjahr erfiillt hat und nicht nach Art. 7 der

Kantonsverfassung vom Stimmrecht ausgeschlossen ist.» Vgl. auch die Bestimmungen tiber
Zulassung ausldndischer Geistlicher (§ 44/4).



	Girolamo Zancho, reformierter Prediger in Chiavenna

