
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1951)

Heft: 7-8

Artikel: Zur Musikgeschichte der Cadi ca. 1580-1750

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


207

den. Die älteste, seiner Zeit in Castasegna geborene Tochter Anna
hatte sich 1762 vermählt mit dem englischen Offizier (Chiliarch)
Christian Munich «Germantowni in America degenti».

Josephus aber, der Gelehrte, beschloß sein Leben als Oberbibliothekar

und erster Vorsteher des bekanntlich zu höchster Bedeutung
gelangten Britischen Museums. Für uns Bündner besteht sein großes
Verdienst in der ersten wissenschaftlichen Würdigung der rätoromanischen

Sprache. Gestorben ist er 1827. (Siehe Falkenstein und die
Plantachronik des Peter C. v. Planta-Fürstenau.)

Sein einziger Sohn, ebenfalls Joseph geb., 1787, mit dem der
Zweig 1847 ausstarb, stieg im englischen Staatsdienst von Stufe zu
Stufe und gehörte viele Jahre dem Parlament an. Während der
Regierung des Herzogs von Wellington sei er Finanzminster gewesen,
(Plantachronik Seite 348 f.).

Zur Musikgeschichte der Cadi ca. 1580—1750

von P. Iso Müller, Disentis

1. Die Einführung der Orgel
und die Anfänge des Figuralgesanges im Kloster Disentis

Wer je einmal in einer altehrwürdigen Kathedrale die
eigenartigen und wohl auch einzigartigen gregorianischen Chor al -

melodien ohne begleitende Orgel vernommen und in sich
aufgenommen hat, der war erstaunt über die klangreiche und kraftvolle
Wirkung der heiligen Gesänge. Ein Großteil dieser alten liturgischen
Lieder ist eben für den alleinigen Vortrag ohne jegliche Begleitung
komponiert worden. Im Nibelungen- und im Gudrunliede werden
ja auch noch «Messen gesungen» ohne irgendeine Mitwirkung der
Orgel. Erst im 13./14. Jahrhundert kam allgemein die Orgelbegleitung

auf, indes ohne eine zweite oder dritte Stimme zu markieren;
sie spielte einfach vor oder mit, um dem Sänger die Intonation und
das Durchhalten zu erleichtern. Erst im 15. Jahrhundert begann,
angeregt durch die gleichzeitige Mehrstimmigkeit des Liedes und



208

die Instrumentalmusik, die bunte Begleitung und die Transcription
(die sog. musica ficta).1

Nun finden wir Orgeln in unseren schweizerischen Klöstern
schon längstens, in St.Gallen im 9./10. Jahrhundert, in Engelberg
im 12. Jahrhundert, in Einsiedeln sicher 1314.2 Dementsprechend
müssen wir annehmen, daß auch Disentis eine solche besaß.
Vermutlich ließ Abt Thüring von Attinghausen-Schweinsberg (1327 bis

1353), ein Einsiedler Konventuale, der die alten Neumencodices in
die neue Linienschrift umschreiben ließ, bereits auch den Choral
mit einer Orgel begleiten und auch sonst vielleicht Melodien
vortragen. Zum mindesten wird das Kloster einige Jahrzehnte darauf
nicht ohne Orgel gewesen sein, nachdem doch schon in Chur Bischof
Peter Gelyto (1355—1368) eine solche in der Kathedrale erstellen

ließ, die er selbst meisterlich spielte.3 Hinter den Churer Kanonikern
wollten jedenfalls die benediktinischen Mönche von Disentis nicht
zurückstehen.

In den für das Stift so stürmischen Zeiten des 16. Jahrhunderts,
wo der Konvent fast ganz ausstarb, fand natürlich das liturgische
Leben keine Pflege. Erst Abt Christian von Castelberg (1566
bis 1584), der Freund des hl. Karl, sorgte wieder für den Gottesdienst

und ließ in der Martinskirche eine Orgel bauen, die später in
die Marienkirche versetzt wurde, wo sie noch Ende des 18.

Jahrhunderts stand. Dazu ließ Castelberg musikkundige Mönche anderer
Klöster kommen, um die jüngeren Klostermitglieder zu unterrichten.
Es handelt sich sowohl um den Choral wie um den mehrstimmigen
Gesang (cantus figuratus).4 So war das Kloster in etwas vorbereitet
auf das theologische Seminar, das Abt Nikolaus Tiron (1584
bis 1593) mit Hilfe des Kardinals Ludwig Madruzzo für das katholische

Bündnerland eröffnete (1587—1596). Hier wurde der gregorianische

Choral und das mehrstimmige Lied schulmäßig gepflegt
1 Söhne L., Die Geschichte der Begleitung des gregorianischen Chorals in Deutschland.

1931, Seite 15—18, 29—30.
2 Schubiger A., Die Pflege des Kirchengesanges und der Kirchenmusik in der deutschen

katholischen Schweiz. 1873, Seite 22—24.
3 Liber de feodis ed. Meyer-Marthaler in Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte.

1951, Seite 63.
4 Synopsis zu 1584, Chronicon Disertinense von van der Meer (f 1795), Kopie Disentis,

Seite 118. Kürzer in Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seite 255. Erwähnt ist diese
Orgel auch 1617: in choro super pavimento organi veteris. ND fol. 20.



209

(uterque cantus).5 Offensichtlich aber war die Orgel des Abtes
Christian von bescheidener Größe gewesen, denn Abt Jakob
Bundi (1593—1614) ließ 1612 durch den Ausgburger Orgelbauer
Anton Muntig eine neue erstellen und zwar für nicht weniger als

1100 Rentsch.6 Wo eine Orgel ist, da ist doch wohl auch ein Organist.
In diesen Zeiten, da der Konvent klein war, meisterte ein weltlicher
Musikant das große Instrument, was natürlich keineswegs ideal war.
Als dann 1623 verschiedene Patres von den Pfarreien zurückgezogen
wurden, verabschiedete der Nuntius Scappi in seiner großen
Visitation im Dezember des gleichen Jahres den Laien-Organisten und
bestimmte noch selbst P. Tobias Bruggner aus dem badischen Markdorf

für diesen Posten.7 Er stand 1627—1630 mit dem nahen Pfäfers
in enger Verbindung, ließ Liedersammlungen kommen (libros can-
tionum trium vel quatuor vocum) und abschreiben und lieh solche
auch wieder aus. Wir wissen auch, daß er ein sechsstimmiges Motett
über den Text: Ego dilecto meo et dilectus meus mihi besaß, das der
Mailänder Komponist Orfeo Vecchi (f vor 1604), Kapellmeister
an Santa Maria della Scala, verfaßt hatte und das ganz den strengen
A-Cappella-Stil zeigt.8

Das Tridentinum hatte für Orgel und Gesang alles Ausgelassene
und Weltliche (lascivum aut impurum) ausgeschlossen (Sess. XXII.
can. 9). Rom betonte dies auch den schweizerischen Klöstern gegenüber

(abusus cantus figurati moderandus).9 Die Deklarationen der
schweizerischen Benediktinerkongregation von 1636 unterstrichen das

wieder erneut und verboten leichte oder zu lange Musik in der Kirche10
Deshalb fanden dann auch in den Klöstern die sog. Falsi Bordoni
Eingang, eine polyphone Rezitativform mit Mittel- und Schlußkadenz,

die in hervorragendem Maße im Sinne ernster Kirchenmusik

5 Kaufmann P. B., im Bündnerischen Monatsblatt 1936, Seite 78, 79.
6 Synopsis zu 1612.
7 ND fol. 28, Nr. 37 und fol. 41.
8 Fab. 103 zum 1. April 1627 (Vecchi), zum 26. Mai 1629, zum 20. August 1630. Über

Vecchi siehe Fr. X. Haberl im Kirchenmusikalischen Jahrbuch 1907, Seite 166—176,
besonders Seite 169 und 175, wonach die drei Bücher sechsstimmiger Motetten 1598
herauskamen.

9 Propaganda-Archiv in Rom, Scritt. ref. Vol. 340, fol. 251 zum 30. August 1624.
10 Notae in Regulam S. Benedicti 1636 cap. 20: Musica figurata ac pulsus organi (ubi

adhibentur) ita moderanda sunt, ut per ea nec Missa nec alia divina officia protrahantur
nimium neque ullae levitates exerceantur.



210

wirken. Dafür schrieb insbesondere der oben genannte Orpheo
Vecchi im Jahre 1600 sehr viele und glückliche Muster.11 Nachdem
in Muri P.Johann Caspar Winterlin (f 1634) diese Art eingeführt
hatte, wird sie wohl gleichzeitig auch in den damaligen Schweizerklöstern

Applaus gefunden haben.12

Doch wenden wir uns den sicheren Nachrichten zu. Seitdem
Administrator Augustin Stöcklin 1631 in Disentis eine neue Klosterschule

eingerichtet hatte, fand die Musik wieder vermehrte Beachtung.
Die Schüler erhielten auch Musikunterricht.13 Wie sehr man für das

Reich der Töne begeistert war, konnte der Pfäferser P. Gratian
Landolt (f 1641), der im Sommer 1635 in Disentis weilte, erfahren,
da er mit seiner Kunst «alle Disentiser an sich zu fesseln wußte».14

Abt Adalbert Bridler (1642—1655), ein Murenser Mönch, erbat
sich 1642 aus seinem Kloster Muri P. Johann Jodok Schnyder ("f 1669),
der nicht nur in den Klöstern, sondern auch sonst in Konstanz,
Luzern usw. größere Orgeln errichtet oder umgebaut hat. Er sollte
eine neue Orgel oder Orgelteile mitbringen und die Mißtöne des

bisherigen Instrumentes beheben.15 Über die Ausführung des Planes
sind wir leider nicht orientiert. Sicher aber war P. Johann Jodok
1649 längere Zeit in Disentis gewesen, das er aber im Herbste des

gleichen Jahres wieder verließ, ohne seine Orgelarbeiten ganz
beendet zu haben. Der Pfäferser Musiker, P. Fintan Gilg, probierte das

Werk Anfangs Oktober 1649 aus> bedauerte aber dessen Unvoll-
ständigkeit.16 Vermutlich handelt es sich bei dieser Restauration
um die Orgel von 1612. Sie befand sich in der Martinskirche

11 Haberl Fr. X., im Kirchenmusikalischen Jahrbuch 1907, Seite 170—171, 176.
Dazu Griesbacher P., Kirchenmusikalische Stilistik und Formenlehre 2 (1912), Seite 387.

12 Kiem M., Geschichte von Muri-Gries 2 (1891), Seite 105.
13 Bündnerisches Monatsblatt 1936, Seite 83. Bericht zu 163g.
14 Stiftsarchiv St. Gallen: Fab. 103, Nr. 22 zum 13. Juli 1635: R. F. Gratianus vester

in re musica plurimum probavit totosque sibi devinxit Disertinenses. F. Franz Letter an
Abt von Pfäfers. Über P. Gratian siehe R. Henggeler, Profeßbuch von Pfäfers 1931, S. 123.

15 MD IL, Seite 4—5 zum 25. September 1642 Über Schnyder siehe Geschichte von
Muri-Gries 2 (1891), Seite 106, 494. Dazu Wisenbach A., Annales Monasterii Murensis
1693, Seite 681 und Ecclesiastica Monasterii Murensis 1688, Seite 634, 650, beides
Handschriften in Samen, welche den Aufenthalt Schnyders in Disentis belegen.

16 MD IL, Seite 22 zum 5. Oktober 1649. Dazu aus dem Stiftsarchiv Einsiedeln
A SF (7), Nr. 48—49 zum 30. November und 1. Dezember 1649. Über P. Fintan siehe
Henggeler R., Profeßbuch an Pfäfers 1631. Seite 123, dazu Fab. 103, Nr. 88—8g zum
27. Juni und 28. Juli 1631.



211

und zwar beim großen Ausgang, wohl auf einer hölzernen Tribüne
aufgestellt.17

Wohl um diese alte große Orgel von Abt Bundi zu schonen oder

zu ersetzen, schaffte Abt Adalbert II. 1665 eine neue kleine
Orgel mit nur vier Registern (quatuor solum registris) an, die an
den Festen von duplex maius und duplex minus zu spielen war. Man
kaufte sie vom Churer Orgelbauer Johann Jakob Schwarz um 120
Rentsch.18 Das neue Instrument sollte möglichst viel benutzt werden.
Deshalb wollte Abt Adalbert II. 1667 den Fr. Adalgott Dürler ein

Jahr zu dessen Bruder Johann Rudolf Dürler senden, der selbst 1662

vorübergehend an der Hofkirche Organist gewesen war und nun als

Propst (1666—1690) den Disentiser Frater unentgeltlich beherbergen
und schulen lassen wollte. Wir wissen indes nicht, ob es dazu kam.
Indes können wir doch annehmen, daß er den Musiktraditionen
seiner Familie entsprechend sich als Organist betätigt hat. Es ist ja
auch bezeichnend, daß er 1694 seine Schwester Verena Dürler in
Luzern ermunterte, den Ursulinen ein «schönes Oergelin» zu stiften,
das zwar klein war, aber «laut und lieblich» tönte. Der gute Pater
Adelgott war auch ein feiner Zeichner und bekleidete das Amt eines

Subpriors (11708).19 Organist war wahrscheinlich P. Martin Meyer,
ein Elsäßer (Profeß um 1660), der beim Neubau des Klosters 1683
in andere Klöster kam und wohl derjenige war, der 1688 bei der
Äbteversammlung in Rheinau (31. August) als Organist für das

elsäßische Kloster Luders aus dem Stifte Disentis in Aussicht genommen

wurde. Tatsächlich finden wir ihn dann auch im Elsaß (j 1688).20
Sicher Musiker war P. Meinrad Moos von Zug (Profeß ca. 1670),
der beim Neubau des Klosters nach Rheinau kam und dort bis 1688

verblieb, dann aber wieder nach Disentis zurückkehrte (j'1703).21
17 Kopie in Curti P. N., Bischöfliche Visitation III. Stiftsarchiv Disentis.
18 Synopsis 1665. Der Orgelbauer ist wohl identisch mit dem Churer Stadtvogt Hans

Jakob Schwarz (1610—1688). Wiesmann P., Die Grabdenkmäler auf dem alten Friedhof
in Chur 1943, Seite 35, 50.

19 Zeitschrift für Schweizerische Archaelogie und Kunstgeschichte 1944, Seite 100.
Dazu Geschichtsfreund 1947, Seite 79.

20 Acta Congregationis Bd. III. S. 238 (Kopie Disentis). Album Desertinense 1914, S. 88.
21 Stiftsarchiv Einsiedeln R 31, Band III., Seite 718: Anno 1683 tempore autumnali

ob inceptum novum monasterii Disertinensis aedificium hue missus est P. Meinradus Moos
Musicus, qui anno 1688, 14. Febr. discessit (Darium Rhenoviense von P. B. Rusconi).
Dazu auch Diarium des Abtes Gerold R 49, Seite 177 mit den gleichen Daten, aber ohne
die Benennung Musicus.



212

Nachdem man im ganzen 17. Jahrhundert die Augsburger Orgel
des Abtes Bundi reichlich benützt hatte, wollte man zum Neubau
des Klosters und der Kirche auch eine neue Orgel haben. Tatsächlich

ließ dann Abt Gallus Delforin (1716—1724) in die schöne

neue Barockkirche auch eine «prächtige Orgel» machen.22 Doch
klagte man schon 1731, der Blasbalg dieser neuen Orgel sei stark

hergenommen. Schon begreiflich ist, daß die Orgel in der Marienkirche,
die wohl noch von Abt Christian von Castelberg ("f 1584) stammte,
infolge ihres Alters nicht mehr brauchbar geworden war.23 Die große
Orgel scheint aber bald wieder neuen Lebensodem erhalten zu haben.
Als im Februar 1743 der von St. Gallen kommende neue Abt Bernhard

Frank von Frankenberg (1742—1763) in der Klosterkirche
feierlich begrüßt und empfangen wurde, da gab sie wieder ihre besten
Töne her im Wetteifer und in Abwechslung mit dem Figuralgesang
und der Instrumentalmusik.24 Um eben solche Gesamtaufführungen
mit Chor und Orchester leichter zu ermöglichen, versetzte man noch
unter dem gleichen Abte die große Orgel der Martinskirche auf die
südliche Rückempore, die nun auch als Psallierchor mit Stallen
ausgestattet wurde.25 Diese Umstellung, die wegen ihrer praktischen Nähe
zur Klausur heute noch geblieben ist, war ganz typisch für diese

Zeit der konzertmäßigen Kirchenmusik, die sich nun auch physisch
vom Altare trennte. Dem fröhlichen Orgeln und heiterem Singen
machte der große Klosterbrand vom 6. Mai 1799 ein trauriges
Ende, da damals drei Orgeln verbrannten.26 Darunter haben wir wohl
sicher die Orgel des Abtes Deflorin von ca. 1720 zu verstehen, dann
wohl auch diejenige von 1665 und endlich eine Orgel in der Marienkirche.

Vielleicht war es wiederum das freilich schon lange
antiquierte Instrument, das Abt Christian im 16. Jahrhundert erstellen
ließ.

22 Pieth-Hager, P. Placidus Spescha 1913, Seite 59, 114.
23 ND fol. 246, Seite 5, 21. Chronicon Disertinense Seite 118 (18. Jahrhundert).
24 Kongregationsarchiv Einsiedeln aus dem St. Galler Archiv Nr. 404, Seite 667 :

majori Organo consonante Hymnum Ambrosianum, quem Chorus majori Organo
alternantibus vocibus ac Instrumentis musicis ad finem usque perduxit.

25 Spescha Seite 62.
26 Spescha Seite 114. Empfehlungsschreiben des Abtes Laurentius für P.Basil Veith

vom 3. Juli 1799. Stiftsarchiv Disentis,



213

II. Der Orgelbauer P. Placidus Rüttimann

Eine besondere Erwähnung verdient der im Orgelbau tätige
P. Placidus Rüttimann (f 171g) von Vais im Lugnezertale. Nach
den Auszügen aus den Taufbüchern, die uns Pfarrer Anton Schmid
zur Verfügung stellte, waren seine Eltern Ammann Gallus Rüttimann

(11654) und Anna Berni ("f 1653). Das Wasser der Taufe spendete

dem jungen Paul am 30. Juni 1642 sein Onkel, Pfarrer Sebastian
Rüttimann. In die von seinem Vater 1625 mitbegründete
Rosenkranzbruderschaft trat Paul laut dem Bruderschaftsrodel 1652 ein. Ob er
an der Klosterschule Disentis studierte, wissen wir nicht, vermuten
es nur. Für den Eintritt in die Abtei bedurfte es damals immer auch
eines Befürworters aus den angesehenen Laien der Cadi. Wer diese

Aufgabe für ihn übernahm, berichtet uns das Berchtersche Tagebuch
(17./18. Jahrhundert, Seite 58): «1658 hat Herr Landtaman Jacob
Berchter die Peti (ti) on in Conuent gethon gar schön für denn
Paulo Reütiman welcher nach der Profession P. Placidus Reütiman
gênent worden.» 1666 kam er zur Priesterweihe. Er zeichnete sich
seit früher Zeit schon durch Kenntnisse im Orgelbau aus. Sicher
stammt von ihm eine Orgel mit 8 Register im Kloster St. Gallen,
die er selbst als sein eigenes gutes Werk bezeichnete (Organum meum
excellentissimum).1 Vermutlich handelte es sich um eine Orgel für
die St. Otmarskirche, für welche 1673/74 eme Orgeltribüne
hergerichtet wurde.2 Wir werden von diesem Instrumente nochmals
hören. Auch Engelberg verlangte seine Dienste. Abt Adalbert II.
erlaubte die Reise dorthin, schrieb aber am 6. September 1676 dem
Abte : «Ich rate, nicht viel auf seine Kunst zu geben, sondern seine

Ratschläge und Bemühungen mit Vorsicht aufzunehmen, um dann
umso sicherer zu gehen. Im übrigen wird er mit großer Treue bereit
und tatkräftig sein.» (fidelissime praesto et actu erit). Leider wissen

wir über diesen Engelberger Aufenthalt nichts Näheres. Zwei Jahre
darauf bittet Abt Adalbert II. den Prälaten Augustin Reding, er
möge P. Placidus Rüttimann in Einsiedeln bei P. Pius Kreuel den

1 Brief vom 5. März 1684 an den Abt von Engelberg. Sofern nichts besonders angegeben
ist, schöpfen wir aus den Briefen Rüttimanns an Engelberg. Kopien der Engelberger
Originale verschaffte P. Ignaz Heß 1903 für das Stiftsarchiv Disentis.

2 Hardegger A., Die alte Stiftskirche und die ehemaligen Klostergebäude in St. Gallen
1917, Seite 27.



214

Orgelbau erlernen lassen. Dafür kann dann ein Einsiedler Pater die
geheizte Zelle des P. Placidus beziehen.3 Infolge einer Krankheit
konnte Rüttimann erst im Mai 1679 den Weg in das berühmte
Wallfahrtskloster zu P. Pius Kreuel (J1696) antreten, der sich als

Orgelbauer eines bedeutenden Rufes erfreute und auch Clavichordia
erstellte. Das Einsiedler Tagebuch berichtet darüber zum Mai 1679:
«Bei uns weilt P. Placidus von Disentis, um die Orgelbaukunst zu
erlernen; doch P. Pius Kreuel war abwesend in Pfäfers. P. Placidus
blieb gleichwohl bei uns und diente im Beichtstuhl, besonders für
die Bündner. Unser P. Justus Hoffmann soll bald nach Disentis
verreisen, um die romanische Sprache daselbst zu erlernen.»4 Später
kam unser Disentiser Pater nochmals zum Engelweihfeste am 14. bis
28. September 1681 nach Einsiedeln, wo er wiederum seelsorgerlich
tätig war.5 Dabei wird er seine Fachinteressen nicht ganz vergessen
haben. Gerade im Januar 1681 hatte ja P. Pius Kreuel die
Anordnungen für eine neue große Orgel im oberen Chore abgeschlossen,
welche vertragsgemäß auf die Engelweihe fertiggestellt werden sollte.
Was war näherliegend, als daß Rüttimann diese neue Orgel besichtigen

wollte. Er hatte Glück, denn deren Erbauer, P. Pius, wurde
gleich darauf am 30. September 1681 als Statthalter nach Sonnenberg

versetzt.6
Nach den Rechnungen des Engelberger Abtes Gregor Fleischlin

arbeitete Rüttimann wiederum im Titliskloster vom 24. Juli 1683
bis zum 22. Januar 1684, also ein ganzes halbes Jahr und zwar
zusammen mit einem Meister Blasius. Wegen des Winters mußte
die Arbeit aufgegeben werden. Den Heimweg nahm P. Placidus
über St. Gallen, berichtet doch Abt Gallus Alt in seinem Tagebuch:
«P. Placidus von Disentis alhero kommen etwass im Orgien Wesen

zu lehrnen; wil aber der Maister nit alhie ist, wirdt sein raiss

vergebens sein.» (Stiftsarchiv St. Gallen B 267, Band V, Seite 158 zum

3 Stiftsarchiv Einsiedeln SF (19), Nr. 1—2 vom 17. Oktober 1678 und 22. Mai 1679,
dazu SF (17), Nr. 1 vom 12. Dezember 1678.

4 Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz 22 (1911), Seite 92. Dazu
Stiftsarchiv Einsiedeln A. SF (17), Nr. 3 vom 6. Mai 1679.

5 Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz 23 (1913), Seite 17.
6 Flüeler N., Orgeln und Orgelbautcn im Stifte Einsiedeln 1902, Seite 10—n (Separatabdruck

aus den Pädagogischen Blättern). Henggeler R., Profeßbuch von Einsiedeln 1933,
Seite 323 (Druckfehler: P. Placidus war 167g, nicht 1697 erstmals in Einsiedeln).



215

6. Februar 1684). Tatsächlich war ein Augsburger Orgelbauer, wie

er sich nannte (nominalis Augsprugensis), in St. Gallen daran, die

Orgel Rüttimanns zu erneuern oder umzuschaffen. Als P. Placidus
in St. Gallen war, befand sich der Meister gerade auswärts, indes
konnte der Disentiser Pater schon aus dem Werke selbst auf einen

«stümper» schließen, wie er schreibt. Es schien ihm, daß der Meister
mit seinen zwei Arbeitern nur wenig leiste und teuer arbeite. In
einem halben Jahre seien nur drei Register fertig geworden. Rüttimann

begab sich auch nach Rorschach, um bei den Nonnen eine

Orgel des gleichen Erbauers zu besichtigen, die nach seinen Worten
ebenfalls «viele und gleichfalls Mängel» aufwies. Der St. Galler Abt
komplementierte dann P. Placidus aus dem Kloster weg mit der
Begründung, er sei zu Hause im Bündnerlande notwendig.7 Unser
Disentiser Mönch kam in sein Kloster zurück und wurde dann nach
Vais gesandt, wo er am 28. Februar 1684 einstimmig zum Coadjutor
seines achtzigjährigen Onkels Sebastian gewählt wurde. Dieser war
1631—1665 Pfarrer und dann seit 1677 bis zu seinem 1688 erfolgten
Tode Kaplan in Vais.8 Infolge seines Alters konnte er die Lasten
seines Amtes nicht mehr tragen, weshalb ihm nicht nur der Neffe,
sondern noch ein zweiter Pater beigeben werden sollten. Disentis
stellte die beiden Klostermitglieder gerne zur Verfügung, da es eben

1683 seinen großen Klosterneubau begonnen hatte und daher auch
sonst zur Erleichterung der Finanzen seine Mönche in die verschiedensten

Klöster verschickt hatte. Damit der Bischof nicht irgendwie
etwas dagegen haben könne, wählten die Valser den alten Kaplan
trotzdem zum Kaplan, freilich mit der Verpflichtung, die beiden
Patres in sein Haus aufzunehmen. Es war dies also ein sehr
großzügiges Entgegenkommen. Wer nun der zweite Pater war und ob
dieser wirklich nach Vais kam, ist unsicher. Hingegen sind wir
darüber gut orientiert, daß P. Placidus wirklich in seine Heimat ging.
Mit welchen Gefühlen er die Reise antrat, berichtet er uns selbst:
«Ich werde also, soweit es Gott und den Obern so gefällt, hier solange
verweilen müssen, als der Prophet in seinem eigenen Vaterlande
angenehm sein wird.»9 Laut den Auszügen aus den Taufbüchern

7 Briefe vom 29. Februar und 5. März 1684.
8 Simonet J. J., imJahresbericht der Hist.-antiq. Gesellschaft Graubünden 1920, S. 89-91.



2l6

taufte er 1687 zweimal und nannte sich Vice-Parochus. Er verließ
Vais erst 1688, denn erst damals starb am 2. Februar sein Onkel,
worauf noch im gleichen Jahre ein neuer Kaplan mit Namen Gregor
Martini gewählt wurde.10

In Vais arbeitete P. Placidus nicht nur in der Pastoration,
sondern verfaßte und druckte auch den berühmten «Geistlichen
Blumengarten» von 1685, über den eine eigene Arbeit in Vorbereitung ist.

Trotz seiner Kaplanenfunktionen versprach P. Placidus dem
Engelberger Abt, im Sommer einen oder zwei Monate die angefangene
Orgel zu vollenden. Abt Gregor nahm das Anerbieten freudig an
und dankte P. Placidus «für die ausgezeichnete Geduld und die große
Arbeit», die er zu seiner und der Klostermitglieder «größten
Auferbauung und mit bestem Beispiel» in Engelberg durchgeführt hatte.
Offenbar war er anderer Ansicht als der St. Galler Abt. Abt Gregor
bat P. Placidus «einige Tage herzukommen, um an der Orgel, die er
ja auch zugleich mit uns vollständig vollendet wünscht, die letzte
Arbeit, die durch die Ungust des Winters verhindert wurde, zu
verrichten.» Wie der Abt ausdrücklich sagte, handelte es sich um die
Chororgel.11 Rüttimann und sein Gehilfe Blasius arbeiteten vom
20. Juli bis zum 24. August 1684, also gut einen Monat. P. Placidus
erhielt für seine Dienste zwei spanische Dublonen, ferner an Kleidern
5 Gulden und 8 Schillinge, dazu noch ein Biret. Der Schuster gab
ihm ein Paar neue Schuhe und flickte die alten. Die Rechnungen
reden im Gegensatz zum Briefe vom 18. Mai von einer Reparatur,
nicht von der Neuschaffung einer Orgel. Der Engelberger Chronist
Straumeyer (f 1743) meldet auch, die Chororgel sei von Abt Placidus
Knüttel (1630—1658) errichtet worden. Wie dem auch immer sei,

es muß sich hier doch entweder überhaupt um die Erbauung einer

gesamten Orgel oder dann um eine wesentliche Umgestaltung der
früheren gehandelt haben.12

Rüttimanns Arbeiten in Engelberg haben unserem P. Placidus
eine Erwähnung in der barocken Musikgeschichte der Schweiz und
in der Geschichte der Musik in Bünden verschafft.13 Er verdient um

10 Simonet I. c.
11 Briefe vom 18. Mai 1684 an Fr. Leodegar und P. Placidus.
12 P. Franz Huber in der Festschrift Angelomontana 1914, Seite 399.
13 Refardt E., Das Musikleben der Schweiz im 17. Jahrhundert 1930, Seite 7.

Cherbuliez A. E., im Jahresbericht der Hist.-antiq. Gesellschaft Graubünden 1937, Seite 85, 149.



217

so mehr seinen bescheidenen Platz, als nun auch seine Mitarbeit in
St. Gallen gesichert ist.

Nach seinem Aufenthalte in Vais kehrte P. Placidus wohl wieder
sofort nach Disentis zurück. Jedenfalls erscheint er im Februar 1690
als Gesandter der Abtei beim Bischof, um im Streite mit den Kapuzinern

zu vermittlen.14 Bezeichnend für sein Ansehen ist es weiter,
daß er nach dem Tode von P. Maurus Cathrin (f 21. Dezember
1696) zum Dekan des Klosters ernannt wurde. Abt Adalbert III.
(1696—1716) hatte somit zwei musikalisch interessierte Obern zur
Seite, eben unseren Dekan Placidus und den Subprior P. Adelgott
Dürler. Da gerade damals mit vieler Mühe die große Kirche gebaut
wurde, gab es für alle genug der Sorgen zu meistern.15 1713 wird er
zum ersten Administrator des im Jahre vorher eben erst gegründeten
Benefiziums Romein (Lugnez). Ob er an der neuen Orgel, die unter
Abt Gallus Deflorin (1716—1724) in der Klosterkirche erbaut wurde,
Anteil hatte, ist unsicher und wegen seines Alters und seiner
Abwesenheit eher zu verneinen.16 Dies um so mehr, als er bereits als

Benefiziat am 20. Januar 1719 in seinem 77. Lebensjahre starb.
Sein Grabdenkmal ist heute noch in Romein erhalten. Die Inschrift
weist auf der Steinplatte unter einem eingravierten Kreuze folgenden
Text auf: P. PLACI / (D)V(S) RVTIM(A)N EX / VALLE
S. PETRI PR(0)/(F)ESSVS MONRII DI / SERT. NEC NON EI /
VSDEM LOCI PER / ALIQUOT ANNOS / DECANVS HIC ME /
RITIS ET SENECTV / TE V(E)NERABILIS / OBIIT DIE 20. /
IANVARII / ANNI 1719.

III. Das Musikleben im Dorfe Disentis

Es wäre eine Täuschung, wenn man sich das bündnerische
Vorderrheintal als verlassene und vergessene, ja kulturlose Landschaft
vorstellen wollte. Die Pfarrer standen mit der Abtei Disentis und dem
Hochstifte Chur stets in enger Verbundenheit. Die jungen Geistlichen

14 Stiftsarchiv Einsiedeln A. SF (18), Nr. 6.
15 Das Berchtersche Tagebuch erwähnt ihn Seite 343 auch für 1703 anläßlich eines

Krankenbesuches im Dorfe Disentis. Siehe auch Rosenkranzbruderschaftsbuch des 18.
Jahrhunderts, Seite 23 zum 26. März 1706: Adm. R. P. Placidus Reuttiman, Decanus.

16 Spescha ed. Pieth-Hager 1913, Seite 59.



2l8

studierten in Mailand oder Dillingen, die bildungsfreudigen Aristokraten

besuchten die Schulen der Klöster (Disentis, Rheinau usw.)
und der Jesuitenkollegien (Luzern, Dillingen usw.), die führenden
Männer dienten als Podestà im bündnerischen Veltlin oder als Offizier

in fremden Diensten. All das förderte das kulturelle Leben an den
Ufern des Rheins.

Was in unserer Zeit des 19./20. Jahrhunderts das Klavier, das

war im 18. Jahrhundert das Cembalo und im 16./17. Jahrhundert
die Laute, für die eigene Tabulaturen geschrieben wurden. Am
meisten pflegte Frankreich die Lautenmusik, in welcher die beiden
Gautier, Ennemond ("f 1651 und Denis ('\i6~j2), als Meister im Tanzstück

galten.1 Die Laute war das Instrument schlechthin, mit dem
man religiöse Cantilenen und barocke Volksmelodien, Bänkellieder
und Gassenhauer begleitete. Nun besitzen wir im Berchterschen
Tagebuch im Stiftsarchiv Disentis eine Schule für das
Lautenspiel und dazu 23 Lieder, alles aus dem Jahre 1623 (Seite 424
bis 444). Die Ausführungen über das Stimmen der Laute und das

Notensystem der Lieder überprüfte ein in dieser Kunst erfahrener
Mitbruder, P. Clemens Feurer, und kam zu folgendem Ergebnis:
Die Laute, welche das Tagebuch Zither nennt, zeigt oben eine
abgebogene Stimm- und Spannvorrichtung mit wohl hölzernen Wirbeln,
unten aber einen rundlichen Bauchansatz, den Schallkörper. Auf
dem Griffbrett sind vier Saiten gespannt, die Quint-Saite g; die Quart-
Saite a, der große «Bomber» c und der kleine «Bomber» eis. Bomber
ist hier ein lautmalendes Wort für eine tief tönende, brummende
Saite. Das Instrument soll man nach «der Tabulatur schlagen», wie
die Einführung sagt. Daher sind in den Gesangsstücken nicht die
Noten, sondern die Tabulaturgriffe auf der einzelnen Saite
angegeben. Die entsprechenden Notenbuchstaben liegen auf der Stelle,
auf welcher der Finger die Saite spannen soll. Eine Grifftabelle in
Permanenz. Wollte man die Zeichen als absolute Töne und Noten
in unserem heutigen Sinne auffassen, so bekommt man eine
mißliche Katzenmusik. Was die Mensur anbelangt, bedeutet ein Strich
eine ganze Note, ein Strich mit kleinem Nebenstrich eine halbe Note,
ein einfaches Gitter einen Viertel, ein dreifaches einen Achtel.

1 Handschin J., Musikgeschichte im Überblick 1948, Seite 259, 304. Über das Lautenbuch

des Bündners Joh. Jakob Wecker von 1552 siehe Schweizer Musikbuch 1939, Seite 72.



219

Nun zu den Gesängen, von denen wir nur die Titel haben. Zuerst
finden sich geistliche Lieder (Cantiones jam quaedam sequuntur
sacrae). Der Verfasser, der zweifellos lateinisch konnte und studiert
hatte, beginnt mit dem Sakramentsliede : O salutaris hostia, einem
alten Gesänge, der uns auch in den deutschen Cantuale von Mainz
1605 und Hildesheim 1625 begegnet.2 Salve corpus war wohl ebenfalls

ein eucharistisches Lied. Jesu dulcis memoria, entstanden wohl
im 13. Jahrhundert, fand schon im 14. Jahrhundert starke Verbreitung

und war zur Zeit unserer Sammlung schon Gemeingut (Trier
1482, Constanz 1691).3 Jedenfalls seltener war das Simile est regnum
coelorum, wohl ein Lehrgedicht. Der Muttergottes geweiht ist O gloriosa

Domina, ein alter Brevierhymnus.4 Die Lytania B. Mariae Virginis,
1558 in Dillingen veröffentlicht, war damals in den Gesangbüchern
schon sehr bekannt (Köln 1599,1613, Andernach 1608) .5 In der Schweiz

sang man sie 1578 in Einsiedeln, 1625 in Beinwil, 1629 in Rheinau.
Bald daraufführte sie der Administrator P. Augustin Stöcklin 1633
auch in Disentis ein, um die drohende Pest abzuwenden.6 Außer diesen
sechs lateinischen Liedern begegnet uns noch ein deutsches Stück
«Reich und Arm sollen», ein Weihnachtslied, das damals ziemlich
verbreitet war (Constanz 1613, Würzburg 1628).7 Wir finden den

Gesang später wieder in Wendenzens Formular de responder 1675

(Seite 152) sowie im Geistlichen Blumengarten, den P. Placidus
Rüttimann 1685 mit seiner eigenen Druckerei herausgab (Seite 30).

An die kirchlichen Lieder schließen sich 16 weltliche an: «Hernach

volgen allerhandt Teütsche gesängli, däntz, Gassenhauwer und
sonst kurzweilige stikhli.» Die meisten Lieder kreisen um das Thema:
Student und Liebe. Zwar nicht aus den berühmten Carmina Burana
des 13. Jahrhunderts, wohl aber aus deren ausgelassenen Stimmung,
die in der Humanistenzeit noch verstärkt wurde, stammt das latei-

2 Bäumker W., Das katholische deutsche Kirchenlied L, Seite 735, HL, Seite 48.
Ob jeweils auch die Melodien ganz übereinstimmen, überlasse ich dem Urteil eigentlicher

Musikhistoriker.
3 Bäumker L, Seite 322, 383, IV., Seite 31. Dazu Lexikon für Theologie und Kirche 5

(IQ33). Seite 327.
4 Schulte Ad., Die Hymnen des Breviers 1898, Seite 122.
5 Bäumker IL, Seite 354.
6 Näheres in der Zeitschrift: Maria Einsiedeln 1949, Seite 224.
7 Bäumker L, Seite 348.



220

nische Carmen: Salve mi puella. Zu den mittelalterlichen Figuren
gehörte auch der Goliardus, eigentlich ein Kleriker, der ein Bohemeleben

führt, dann überhaupt ein Schlemmer und Spaßmacher. In
unserer Kollektion weisen zwei Stücke darauf hin, das eine mit dem

nur allzukurzen Titel: «Galliarda», das andere mit der Überschrift:
«Proportio oder der Galliarda daruf.» Galliarda-Lieder begegnen
uns oft in den Tabulaturbüchern des 16./17. Jahrhunderts. Das
«Galliardt Darauf» finden wir im Dresdner Tabulaturbuch von 1598
mehrmals.8 Skolaren und Vaganten lieben natürlich einen «Studenten

dantz». Unter dieser Art von Musik findet sich ein «Teitscher
Dantz». Solche deutsche Tänze gab es wiederum im Dresdner
Tabulaturbuch von 1598 mehrere.9 Tanzlieder sind weiters: «Der Martin
gieng den schachen auf dantz»10, dann «Was wöle wir vf den abend
thun. dantz», ein Stück, das bereits auf einer anonymen deutschen
Tabulatur von 1593 vorkommt.11 Dazu erwähnen wir noch «Alte
Wiber vnd luten ein dantz». «Chi passa per questa strada» erscheint
bereits bei Christof Löffelholtz 1585.12 «Diggeler will nit kreisen»
will wohl heißen: «Der Teufel will nicht zanken.»13 «Kutz Kauz),
biss mich nitt» dürfte ein altes Fastnachtslied sein.14 «Es wolt ein
Meidtlin holen gielen» bedeutet wohl: ein Mädchen wollte suchen.15

8 Merian W., Der Tanz in den deutschen Tabulaturbüchern 1927, Seite 228, 308.
Über Goliardus siehe Carmina Burana ed. Hilka-Schumann 2 (1930), Seite 83, dazu
Habel E., Mittellateinisches Glossar 1931, Sp. 169. Im Sinne von Waghalsigkeit, Frechheit
kommt gagliard(i)a im Romanischen des 17. Jahrhunderts vor. Salo P. Z., La Glisch sin
Candelier 1685, Seite 70. Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun 1945, Seite 281.
Annalas 5 (1890), Seite 74, 76, 79.

9 Merian, Seite 242—256, 312.
10 Schweizerdeutsches Idiotikon VIII., Seite 102. Zur Fügung «gieng den schachen»,

Bewegungsverb mit Akkusativ, vgl. Behaghel, Deutsche Syntax L, Seite 720: «Der Akkusativ

verkörpert eine Örtlichkeit von bestimmter Beschaffenheit.» Freundliche Mitteilung
von Dr. M. Szadrowsky, Chur.

11 Merian, Seite 197, 204, 313.
12 Merian, Seite 183, 305.
13 Diggeler ist der Teufel. Die Form mit i kommt gelegentlich neben der von ü vor.

Für Kreisen ergibt sich die Erklärung wohl aus Idiotikon III., Seite 855, wo gerade für
Graubünden die Bedeutung «zanken» angegeben ist. Daneben käme mittelhochdeutsch
krisen kriechen in Betracht. Lexer M., Mittelhochdeutsches Lexikon L, 1735/36. Sicheres
läßt sich ohne Kenntnis des Liederinhaltes nicht sagen, was auch von den übrigen Titeln
gilt. Freundliche Mitteilung von Dr. M. Szadrowsky, Chur.

14 Vgl. «Butz biss mich nit, ich will dir ein kreizer schenken». Siehe Schweizer Musikbuch

1939, Seite 72.
15 Schweizerdeutsches Idiotikon IL, Seite 211—212 zu gilen und gielen.



221

An sich schon verständlich sind die Titel der noch übrigen Lieder:
«So weisch wünsche) ich Ire ein gute nacht», ferner: «Weiss mir
ein bliemlin ist, hipsch vnd fein» und endlich «Gassenhauwer».

Unter den 16 Liedern, wovon 5 Tänze sind, finden wir nur ein
einziges patriotisches, das letzte aller im Tagebuch notierten Stücke:
«Vom Wilhelm dellen datz Lied.» Die Anfänge dieses Liedes gehen
auf das Ende des 15. Jahrhunderts zurück. Zuletzt hat es noch 1613
Hieronimus Muheim umgearbeitet.16 Dieser Gesang weist auf
innerschweizerischen Einfluß hin, was durchaus nicht wundert, gab es

doch seit dem 16. Jahrhundert viele Familienallianzen zwischen Uri
und der Cadi. Abt Bundi (f 1614) war noch in Altorf erzogen worden
und hielt seine Beziehungen zur Urner Aristokratie stets aufrecht.17
Sein Nachfolger Abt Sebastian von Castelberg (1614—1634) ging als

spanischer Parteigänger ganz mit den Urner Politikern zusammen.
1620 kam daher auch Oberst Beroldingen mit 1500 Urnern der Cadi
zu Hilfe.18 Aber das Lied war nicht nur in der Cadi, sondern auch
sonst im ganzen bündnerischen Rheintale bekannt. So notierte sich
Luci Gabriel 1621 ein Lied nach der Melodie und dem Texte:
«Willhelm bin ich der Teile.»19 Und der Ton des Liedes klang dann
auch in den geistlichen Liedern der romanischen Consolaziun nach.20

Das Interessanteste an unserer Liedersammlung ist, daß von den

23 Stücken 1 italienisch, 7 lateinisch und 15 deutsch sind, keines aber
romanisch. Das überrascht uns nicht, wenn wir bedenken, daß Abt
Bundi ("f 1614) sowohl seine Jerusalemerreise wie auch seine Klosterchronik

deutsch schrieb. Die Literatursprache des Oberlandes war das

Deutsche und blieb es noch lange.
Die Berthersche Kollektion zeigt mit ihren religiösen und

kirchlichen Liedern, daß vor allem in der Kirche gesungen wurde. Aber
gerade in der Disentiser Pfarrkirche, die 1640 neu eingeweiht

16 Darüber Festgabe Wymann 1 (1944), Seite 131. Edition bei Rocholz E. L.,
Eidgenössische Lieder-Chronik 1835, Seite 277.

17 Bündnerisches Monatsblatt 1938, Seite 6—12.
18 Bündnerisches Monatsblatt 1942, Seite 225—237.
19 Gabriel Luci, Ilg Chiet d'ils Grischuns. Zürich 1621, Exemplar von Dr. Josef Con-

drau, Disentis. Ohne Seitenangabe. La terza Canzun davart Ilg Vilhelm Teil, ent ilg miedi
sco: Wilhelm bin ich der Teile. Erste Strophe: Jou sunt Vilhelm ilg Teile, Qu.' tapfer,
grond schuldau, Ilg Deus dad Israele, Miha vanschida dau.

20 Maissen-Wehrli, Die Lieder der Consolaziun. Die Melodien 1945, Seite 347.



222

wurde, entfaltete sich ein reges kirchenmusikalisches Leben. Bezeichnend

dafür ist, daß in der neuen Kirche im Chore beidseitig
Sängeremporen eingebaut wurden.21 Das war das Vorbild für ähnliche
Einrichtungen in der Plazikirche (1655), in den Pfarrkirchen von Sedrun
(1691) und Piatta (1744).22 Eine neue und große Sängertribüne über
dem Kircheneingang erwähnt P. Maurus Wenzin um 1744 nur in
Maria Licht.23 Aber nicht nur die Sängerloggien ermöglichten eine

größere Gesangestätigkeit, sondern auch die Aufstellung einer Orgel.
Das war etwas Neues im Bündner Oberland. Nach dem Visitationsberichte

von 1643 besaß keine einzige Pfarreikirche des

Vorderrheintales, auch nicht die alten Kirchen von Brigels, Truns und
Tavetsch, eine Orgel. Als erstes Gotteshaus außerhalb der Abtei Disentis
erhielt nun die Disentiser Pfarreikirche eine Orgel, über welche das

Berchtersche Tagebuch Seite 180 berichtet: «1643 vnd hernach hat
Curau Gion oder Curau Bartorff ein Orgel auff sein kosten gekaufft,
weilen sie aber nit gar guoth ware, hat Herr Podestat Joan Berchter
auf kosten der kirck-Ehrung von Eynerschfeld zu Uhri procuriert,
nemblich disc. 1712 hat man das iezige pedal gemacht.» Demnach
schenkte also der reiche Tuchhändler Conrad Bartorff von Disentis
der ein sehr rentables Universalgeschäft hatte, eine recht schlechte

Orgel.24 Die hohe Musikantin mußte bald wieder ersetzt werden.
Wieso das neue Instrument, welches Johann Berchter, Podestà in
Bormio 1661, auf Kosten der Kirchgemeinde kommen ließ, von Erstfeld

(Uri) abgesandt wurde, ist nicht klar. Es gab in diesem Dorfe
keinen Orgelbauer, indes arbeitete dort 1641—1643 der Alpnacher

21 Natürlich gab es vor diesen eingebauten steinernen Emporen hölzerne Loggien,
meist über dem Kircheneingang. Der bischöfliche Visitationsbericht von 1643 meldet
solche für Sedrun, Truns, Brigels, Ladir, Seth, Panix. Bündnerisches Monatsblatt 1915,
Seite 11—13, 39, 44, 420—423. Wo keine solche waren, stellten sich die Sänger wohl in
den Chrostallen auf.

22 Die Chorempore von Sedrun ist heute zugemauert. In Maria Licht besteht keine
eigentliche Chorempore, sondern nur ein vor einigen Jahrzehnten errichteter Anbau
zum Chore.

23 Bündnerisches Monatsblatt 1945, Seite 116.
24 Über ihn siehe Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1948, Seite 53.

Conrad Bartorff, der 1592 als Kammerdiener des Abtes Bundi figuriert, stammte wohl
aus Somvix, der Heimat des Abtes. Ein Sohn von ihm war wohl Julius Bartorff", verehelicht
mit Marg. de Florin, die 1639 einen Sohn Conrad, 1655 einen Sohn Joh. Jacob erhielten.
Mitteilung von Dr. Augustin Maissen, Ilanz. Aus dem Taufbuch Somvix. Vielleicht ein
Sohn des Kammerdieners ist auch der 1623 belegte Disentiser Kaufmann Conrad Bartroff,
der mit unserem Orgelstifter identisch sein könnte. Ischi 1950, Seite 100—101.



223

Orgelbauer Nikolaus Schönenbüel 1600-1668), der schon 1640 die Alt-
dorfer Orgel umgebaut hatte. Er war ein bekannter und tüchtiger
Fachmann, der in Freiburg, der Innerschweiz und Wallis Aufträge erhielt.25

Die Liste der « Cantore s, welche figuraliter könten singen»,
setzt den Stifter der ersten Orgel, Conrad Bartorff, belegt zu 1623,
1631—1634, an die Spitze (Seite 180 im Tagebuch). Ihm schließen
sich die Aristokraten des Landes an, zunächst die von Castelberg :

«Landrichter Conradin Castelberg war guoter Musicant.» Er war
ein führender Politiker der Cadi, 1633 erstmals Landrichter, 1634
erstmals Mistral, Hauptmann in französischen Diensten, 1641 Syndi-
cator im Veltlin, 1657 Podestà in Tirano, gestorben 1659.26 Auch sein
Sohn Conradin ist Mitglied des Kirchenchores und «konte figuraliter

singen».27 Vermutlich studierte er in Luzern, weist doch das

dortige Kollegsverzeichnis zum 3. Februar 1654 einen «Conradinus
à Castelberg annorum 15. Rhetus ad Rudimenta, filius Conradini»
auf. In der Heimat amtete er als Schreiber 1666—1668. Auch ein
zweiter Sohn Conradins, Johannes, war nach unserem Tagebuch
«ein guother Discantist» d. h. ein guter Melodiesänger. Er amtete
1664 als Mistral und 1666 als Landrichter.28 Ein weiterer Sohn war
Franz, später als P. Augustin im Kloster ebenfalls als Musiker tätig.

Zahlreich war die Tavetscher Familie der Berther, die nicht
wenige Musiker aufweist. Unsere Cantorenliste beginnt mit «alt
Landtschreiber Joann Berchter im Torff», der also im Dorfe Disentis
wohnte. Wichtiger ist «Herr Podestat Joann Berchter, Organist
vnd Fonforit, Bassist», eben jener, der die neue Orgel besorgte und
überhaupt die Seele des Kirchengesanges und der Musik im Dorfe war.
Seine Hauptbeschäftigung war das Orgelspiel, daneben aber trat er
auch als Sänger und als Trompeter (Fanfarist)29 auf. Als Abt Adal-

26 Historisches Neujahrsblatt von Uri 1906, Seite 12, 17, 37—38, 61. Angelomontana
1914, Seite 397. Gisler Fr., Festgabe zum 25. Kant. Cäcilien-Verein Uri 1939, Seite 4, 49.

26 Berchtersches Tagebuch, Seite 198, 456. Der Grabstein für ihn und seine Frau Anna
Maria von Coray mit lateinischer Inschrift ist auf dem Disentiser Friedhof erhalten.

27 Berchtersches Tagebuch, Seite 180, 199.
23 Berchtersches Tagebuch, Seite 71, 198.
29 Meyer-Lübke W., Romanisches Etymologisches Wörterbuch 1920, Nr. 3183. Der

Ausdruck stammt aus dem italienischen Schallwort: fanfara. Trompeter wurden damals
zu kirchlichen Andachten gerne herbeigezogen, gerade auch in Klöstern. Angelomontana
1914, Seite 396 zu 1627. Ferner Tagebuch Dietrich in Mitteilungen des hist. Vereins des
Kantons Schwyz 1911, Seite 33, 78, 99 ff. zu 1673.



224

bert IL 1668 nach Olivone und Lugano ging, um den Cardinal von
Mailand zu begrüßen, begleitete ihn der Landrichter Johannes Castelberg

als «guother Discantist» und Podestà Johannes Berchter als

«guother Orgalist» und beide Bündner Musikanten konnten durch
ihr Können bei den Welschen Bewunderung erregen. Sein reicher
Bildungsgang erklärt sein Können. Mit 12 Jahren studierte er 1652
in Dillingen, dann kam er 1654—1655 in die Klosterschule von
Rheinau, wo er «in aliter Zucht vnd lateinische Studia auferzogen
worden ist». Dort lernte er auch den Organisten P. Sebastian von
Hertenstein kennen. Als dann im ersten Villmergerkriege Rheinau
von den Zürchern überfallen wurde (5. Januar 1656), begab er sich
nach Disentis, reist indes Anfang 1657 zum Studium nach Mindel-
heim (Bayern) ab, wo er wahrscheinlich bei den Jesuiten seinen

Bildungsgang vollenden wollte.30 Von dort aus schrieb er indessen am

24. Juni 1657 an seinen Gevatter Landammann Jakob Berchter, er
möchte wieder nach Rheinau kommen und «die orgel zu lehrnen
schlagen».31 Ob dies geschehen, wissen wir nicht. 1661 wird er
Podestà in Bormio, dann Landschreiber der Cadi (1669—1671, 1674
bis 1680) und des Grauen Bundes. Er verehelichte sich 1678 mit
Lucia de Baliel. Lange Jahre war Berchter auch «Vogt zu S. Johannis
Glocken», also Glockenvogt. Er starb am 18. Juli 1703. Bei seiner

Beerdigung fand «eine leicht Predigt vnd hübsche Musikh das

Requien» statt. Am Jahrzeit, am 25. Juni 1704, war «das gross Ampt
mit Orgel figuriert».32

Ein Sohn des verdienten Organisten war P. Justus Berchter
("("1736), der Kapellmeister und Geiger war.33 Neben ihm verdient
sein Bruder Erwähnung, da das Cantorenverzeichnis meldet:
«Landschreiber Jakob Berchter, sinen Son (d. h. des Podestà Johann Berchter),

Altist, Geiger.» Es handelt sich um jenen Jakob Berchter, der

17 Jahre Landschreiber war 1717—1723, 1727—1733, 1738—1739)-
In unserer Liste figuriert auch «Statthalter Valentin Berchter,

30 Duhr B., Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge 2 (1913), L,
Seite 244—245. IL, Seite 185, 644 über das Jesuitenkolleg in Mindelheim.

31 Berchtersches Tagebuch, Seite 93.
32 Berchtersches Tagebuch, Seite 71, 95—101, 180, 198, 340—343. Diarium Hertenstein

im Stiftsarchiv Einsiedeln R 177 zum 6. und II.Januar 1657.
33 Berchtersches Tagebuch, Seite 338, 413.



225

Altist». Es ist just der Vater von P. Coelestin Berchter ("["1744), der
als ein guter Violinist galt 34.

Von den übrigen Sängern heben wir hervor «Herr Podestat
Ludovicus Fontana, guother Organist, Cantor.» Außer dieser
kurzen Notiz des Cantorenverzeichnis finden wir noch eine andere
Erwähnung: «Praesident Fontana Ludouicus ist ein guother Organist,
auch Cantor, welcher mehr mit seinem Fleis als durch Zeigung ge-
lehrnet hat.»35 Dieser Autodidakt war 1697—1701 Schreiber und
1709 Podestà in Teglio. Er starb ledigen Standes 1725. Sein Grabstein

mit der deutschen Inschrift ist heute noch auf dem Disentiser
Gottesacker zu sehen.36 Aus der Cantorenliste nennen wir noch
«Herr Statthalter Jacob Schuoler, Organist und Tenorist», dessen

Tod unser Tagebuch zu 1732 noch meldet. Ferner sei noch gedacht
des «Statthalter Gion Huonder, Basist», der auch an anderer Stelle
erwähnt wird : «H. Str. Gion Huonder könnte figuraliter singen und
ein guother Fründ des Klosters.»37 Nicht übergehen wollen wir auch
den Bruder des Abtes Adalbert III. (1696—1716), der im Verzeichnis

als «Caspar de Funs, Adalberti 3. bruoder, Cantor figuralis»
genannt wird und im Klosternekrolog zu 16. Juli sich findet: «Fratres

germani Sigisbertus et Caspar de Funs.» (Kopie von 1810). Er war
schon gestorben, als sein Bruder Abt wurde.38

Wenn wir unsere Liste nochmals durchgehen, so finden wir für die
Zeit von 1643—1732 nur 2° Namen. Unser Berichterstatter mag den
einen oder anderen wohl vergessen haben, aber viele Sänger werden
es dennoch nicht gewesen sein. Man war zufrieden, wenn je einer eine
Stimme sang. Auch die Qualität der Cantores wird nicht übertrieben
werden dürfen, bringt doch das Verzeichnis selbst einige kritische
Bemerkungen an, so heißt es z. B. : «Thomaisch Berchter si Funs, (et)was
figuraliter» oder «Mathias Censet, Altist ein wenig, sonsten fleissig».
«Gion Bat. (ohne Familienname) etwas Tenorist.» Ausdrücklich als

Organist genannt sind nur drei (Joh. Berchter, Ludwig Fontana,
Jakob Schuler). Als Tenoristen sind nur zwei notiert, zu denen aber

34 Berchtersches Tagebuch, Seite 413.
35 Berchtersches Tagebuch, Seite 203.
36 Caminada Chr., Die Bündner Friedhöfe 1918, Seite 78—79.
37 Berchtersches Tagebuch, Seite 191.
38 Berchtersches Tagebuch, Seite 467.



226

noch der Diskantist Castelberg kommt. Vier sind als Altisten
charakterisiert, die also die zweite Stimme sangen, drei gelten als Bassisten.

Nach allem zu schließen, führte man doch wohl kaum mehr als

dreistimmige Lieder oder Messen auf. Sicher kamen keine Orchster-
messen zur Darstellung, sondern es spielten höchstens gelegentlich
Geiger oder Trompeter in der Kirche, sei es allein, sei es als Begleitung.

Wir können also summarisch buchen, daß sicher seit 1643 die

Figuralmusik in der Dorfkirche zu Disentis, also in der Residenz der
Cadi, wenn auch in bescheidenem Maße, gepflegt wurde.39

IV. Das Musikleben der Abtei Disentis 1650—1750

Nachdem Abt Augustin Stöcklin "f 1641 das Kloster reformiert
hatte, brachten es die Äbte Adalbert II. de Medel (1655—1696) und
Adalbert III. de Funs (1696—1716) zur Blüte. Nur hinderten die
Pfarreien einserseits, dann der lange Jahre beanspruchende Neubau

von Kloster und Kirche (1683—1709) anderseits eine große
Kulturentfaltung, wie man sie vielleicht entsprechend der Barockkultur von
St. Gallen und Einsiedeln erwarten möchte. Immerhin sehen wir
doch auch manches Zeichen der musikalischen Entwicklung.

Am 1. Januar 1657 führte P. Joscius German mit seinen

Schülern ein Drama im Kloster vor dem Abte und den eingeladenen
Senatsherren auf, das er dann am 6. Januar nochmals wiederholte,
aber in der Kirche, damit die Frauenwelt und überhaupt das ganze
Volk daran sich ebenfalls ergötzen könne. Diesmal ist eigens Musik
erwähnt: es ertönte die Kirchenorgel, dann wieder Laute und Geige.1
Inhaltlich war das Stück nichts Neues, sonden größtenteils aus dem
eben erst 1649 nach dem Tode des Jesuitenpaters Spee veröffentlichten

Werke: «Trutznachtigall» genommen.2 Später wurden sie dann
so bekannt, daß Lieder daraus sogar ins Romanische übersetzt wurden.
Aber diese Aufführung von 1657 war wohl deutsch, sonst hätte ja

39 Figurierte Ämter im Dorfe und im Kloster nennt das Tagebuch öfters z. B. Seite 59,
232, 243, 247, 344, 411 zu 1676, 1691 ff.

1 Stiftsarchiv Einsiedeln Diarium Hertenstein R 177 zum 1. und 6. Januar 1657:
Collusimus nos Organis cum Cytharisque Gygis. Daß P. Sebastian selbst auch Orgelspieler
war siehe zum 21. März 1657: ego pulsavi organa.

2 Darüber handelte zuerst Gadola G. im Ischi 1930, Seite 8—20.



227

unser Berichterstatter, Dekan P. Sebastian von Hertenstein, ein
Rheinauer Pater, der erst einen Monat in Disentis war, sie nicht
verstanden und, falls das Stück romanisch gewesen wäre, doch wohl auch
bemerkt. Ferner war ja das Theater nicht für das Volk, sondern

eigentlich und zuerst für das Kloster bestimmt und von dessen

Studenten, die Deutsch lernen wollten und sollten, aufgeführt. Das

Volk konnte indes von der szenischen und musikalischen Aufmachung
und Darbietung genügend verstehen. Entsprechend dem Inhalte des

Stückes werden die musikalischen Beigaben wohl mehr lyrischen
Charakter und religiöse Färbung gehabt haben. Da Spees Trutznachtigall

eigene Melodien hatte, die freilich meistenteils von weltlichen
Texten herstammten, kann auch P. Joscio wohl nicht als Komponist,
sondern mehr als Theaterleiter und Regisseur gelten.3 Er wollte ja
auch nicht als Dichter des Stückes angesehen werden. Beachtenswert
aber bleibt die Art der Musik, denn Geigenspiel mit Lautenbegleitung

war damals an der Tagesordnung. So spielte man auch im Kloster
am Donnerstag vor Quinquagesima bei der geselligen Vorfaßnacht
Geige mit Laute.4

Noch einmal tritt uns P. Joscio als Dirigent und Organisator
entgegen, wie uns das Berchtersche Tagebuch (Seite 329) meldet:
«1690 im Jenner hat P. Joscio German thüetsche Wienacht Gsenger

Gesänge) gelehret zu singen vor die Kammer der Herren Patren,
die Knaben aus dem Dorff Ludouic Fontana, Placidum Huonder,
Michel Cumenil, Joseph vnd Jacon Berchter haben Bilder über-
khommen.» Diese Weihnachtslieder sind wohl nichts anderes als

solche, die im Blumengarten 1685 Seite 15 ff. gedruckt waren oder
doch ähnliche. P. Joscio erscheint auch hier nur als Direktor der
Sängerknaben, nicht als Dichter. Bezeichnend ist es auch, daß

er wohl fünf Buben des Dorfes eingeübt, aber dennoch keine
romanischen, sondern deutsche Texte und Lieder zur Darstellung
bringt.

Nach allen Mitteilungen müssen wir P. Joscius German nicht
als eigenständigen Dichter und Komponisten, sondern mehr als

Gesangsdirektor und Organisator, als Musikant und Regisseur
betrachten.

3 Riemann, Handbuch der Musikgeschichte II 2 (1912), Seite 339—343, 501, 528.
4 Diarium Hertenstein: 8 Febr. 1657: post coenam cum Cytharisque gygis.



228

Über sein sonstiges Leben ist nur wenig bekannt. Er stammte aus
Sursee im Kanton Luzern und erhielt 1640 die Aufnahme in den Konvent

dadurch, daß ihn Leutnant Peter Berchter als sog. «geistlicher
Vater» befürwortete.5 Am Feste des hl. Michael, am 29. September
1641 legte er unter Abt Augustin Stöcklin Profeß ab.6 Er gehörte
noch zu der aszetischen Schule des großen Murenser Abtes, weshalb
er auch 1673 die Verlegung der Matutin von Mitternacht auf 3 Uhr
morgens nicht billigte.7 Beim Neubau des Klosters sandte ihn der
Abt 1683/84 nach Pfäfers. Damit wollte er dem bescheidenen Manne
auch eine Erholung verschaffen, die er so notwendig hatte.8 Er starb
mit etwa 82 Jahren am 25. September 1705.

Ein Weggenosse von P. Joscio war P. Augustin von Castelberg,

der schon aus einer musikalischen Familie stammte. Franz,
so hieß er früher, war der Sohn des Landrichters Conradin und der
Anna Maria de Coray.9 Profeß machte er wahrscheinlich 1662. In
der Urkunde vom 3. Januar 1663 begegnet uns Abt Adalbert II.
als Vormünder des Fr. Augustin.10 Priester wurde er 1670. Drei
Jahre darauf beauftragt ihn der Abt, dem Volke in einer Predigt
darzulegen, warum man die Mitternachtsmette auf den Morgen
verschoben habe.11 1683/84 hielt er sich in Pfäfers auf.12 Dann amtete
er auch als Seelsorger in der Pfarrei Truns.13 Er starb am 25.
Dezember 1699.

Über seine musikalische Begabung meldet uns das Berchtersche

Tagebuch: «R. P. Augustin Castelberg, Religioss in Kloster, ware
ein brawer Prediger, singte im Bass; vnd in Violon vnd etwas in
Violin lieste er sich bruchen. Stirbt 1699 im Elsass.» (Seite 199.) Nochmals

äußert sich die gleiche Quelle über ihn: «1662 R. P. Augustinus
5 Berchtersches Tagebuch, Seite 138.
6 Synopsis 1641.
7 Synopsis 1673.
8 Henggeler R., Profeßbuch von Pfäfers 19,31, Seite 145. Heer G., Mabillon und die

Schweizer Benediktiner 1938, Seite 241.
9 Stammbaum der Familie v. Castelberg von Oberst Hess im Stiftsarchiv.
10 Gemeindearchiv Tavetsch, Nr. 10.
11 Synopsis 1673.
12 Henggeler R., Profeßbuch von Pfäfers 1931, Seite 145. Heer G., Mabillon und die

Schweizer Benediktiner 1938, Seite 241. Castelberg war nur vom Sommer 1683 bis zum
7. Februar 1684 in Pfäfers.

13 Synopsis 1684.



229

à Castelberg, Religiös vnd Priester im Kloster Disentis, war ein
träfflicher Prediger, singte den Bass, etwas in Violin vnd in
Bassgeigen, stirbt vnd wird begraben in Elsias bey Klosterfrauen. 1699

25. Decembris gestorben. Rentsch 800 in Kloster getragen.» Seite 204).
Dazu ist noch das Urteil des Abtes Adalbert IL vom 15. Juli 1683

nachzutragen: P. Augustin «ist gut zu verwenden für Chor und
Musik», ist jedoch «hie und da der Melancholie unterworfen».14

Castelberg schließen wir seinen Namensvetter P. Augustin
Fontana an, ein Disentiser, der 1702 die Profeß ablegte, 1706 die
Stufen des Altars bestieg. Das Berchtersche Tagebuch (Seite 203)
rühmt ihm nach : «kante in dem Baas oder Violon braff aussmachen
und auch auff der kleinen Geigen.» Die gleiche Quelle meldet uns
auch, daß er zuletzt bisweilen an Händen, Füessen lam worden.»
So konnte der talentvolle Mann nur eine kurze Wirksamkeit entfalten.
Nachdem er früher schon in Surrhein als Kaplan gedient hate, kam
er später nach Maria Licht in Truns, wo er erst 40 Jahre alt sein

Leben beschloß.15

Der eigentliche Nachfolger von P. Joscius war aber weder P.

Augustin von Castelberg, noch P. Augustin Fontana, sondern eher P.

Justus Berchter (I1736). Er war der Sohn des langjährigen
Organisten Johann Berchter und der Lucia de Baliel. Schon nach
seiner Profeß 1697 wurde er Kapellmeister und versah dieses Amt
bis 1707.15 Er wird also den Figuralgesang geleitet haben. Er amtete
auch als Violinlehrer. Sein Schüler war P. Coelestin Berchter,
der seine Studien in Disentis und Luzern absolvierte und dann 1711
ins Kloster eintrat (Tod 1744). Das Tagebuch der Familie berichtet
von ihm: «ist ein guother Violingeiger, von P. Justo in singen und
geigen den Anfang gehabt.»17

Musiker war auch P. Johann Baptist Censet von Disentis,
der Profeß 1713 abgelegt hatte. Er muß ein tüchtiger Mann gewesen
sein, wurde er doch 1732 charakterisiert: P.Johannes Baptista bonus

Musicus, esset etiam bonus Oeconomus vel Cellarius.18Für 1733 nennt
ihn das Album Desertinense Kapellmeister. Leider war die Gesund-

14 Stiftsarchiv St. Gallen, Abteilung Pfäfers, Nr. 1226.
15 Deplazes PI. S., La pleiv de Surrein. Seite 52 (Separatabdruck aus Ischi 1940).
16 Berchtersches Tagebuch, Seite 338. Vgl. Seite 315, 31g—339.
17 Berchtersches Tagebuch, Seite 412.
18 ND fol. 261, Nr. 28b zum August 1732.



230

heit des talentvollen Paters weniger günstig, so daß er nach Maria Licht
als Benefiziat ging und dort auch 1742 starb. Ebenfalls ein guter
Musikerwar P. Gallus Daniel Orsi von Reichenburg aus Münster, der
1717 die Gelübde ablegte. Sein Können und seine Verdienste umriß
man 1732: P. Gallus valde necessarius in monasterio, quia in Violoncello,

pro Scholis, Scripturis, in Choro utilis est.19 Eben seine

Tüchtigkeit bestimmte den Abt, ihn lange Jahre auf den Klosterbesitz im
Veltlin zu versetzen, wo er 1768 starb. Musikant war auch P. Adalgott

Clos von Schmitten (Graubünden), der 1709 Profeß ablegte und
nach dem Album Desertinense 1731 zum Chordirigent bestimmt wurde.
Im folgenden Jahre beauftragte man ihn zusammen mit P. Placidus
Arpagaus, die Studenten in der Musik zu unterrichten.20 Die beiden
Patres starben aber schon sehr früh, P. Adalgott 1739, P. Placidus

1741.
So können wir konstatieren, daß seit Mitte des 17. Jahrhunderts

das Geigenspiel im Kloster heimisch war, welches sich nach einem halben

Jahrhundert um 1700 bereits zu einer bescheidenen Orchestermusik

entwickeln konnte. Nur so sind die Baßgeigen neben den Geigen
zwangslos zu interpretieren. Etwa in der gleichen Zeit machte sich
auch in andern Klöstern die Instrumentalmusik geltend. In St. Gallen
verbot sie zwar Abt Gallus (1654—1687) sowohl für die Stifts- als

auch die Landeskirchen. Indessen gestattete ihr bereits Abt Coelestin
Sfonfrati (1687—1697) Eingang.21 Begreiflich, denn die Äbteversammlung

der Kongregation hatte bereits 1680 nach langer Diskussion
die Instrumentalmusik in der Kirche, die früher nicht geduldet war,
zugelassen, freilich unter gewissen Vorsichtsmaßregeln. Sie sollte

«ernst, andächtig und ehrbar» sein und auch das Officium nicht
verlängern. Die Jüngern Stiftsmitglieder durften sich in der Instrumentalmusik

nur während der Rekreation üben.22 Damit war dem Orchester

19 ND fol. 261, Nr. 28 b zum August 1732.
20 ND fol. 255 zum 23. März 1732: Pro instructione in Musica determinavi pro Fratri-

bus P. Sub-Priorem, pro Scholaribus PP. Adalgottum et Placidum. Wer damals Suprior
war, ist nicht ersichtlich.

21 Duft J., Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St.Gallen im 17./18. Jahrhundert
1944, Seite 216. In Engelbcrg war die Instrumentalmusik um 1700 schon an der
Tagesordnung. Angelomontana 1914, Seite 404 ff. Deren Anfänge in Einsiedeln schon zu Beginn
des 17. Jahrhunderts. Siehe Schubiger A., Die Pflege des Kirchengesanges und derKirchen-
musik in der katholischen Schweiz 1873, Seite 42 Anmerkung.

22 Acta Congregationis, Stiftsarchiv Disentis 2 (1630—1682), Seite 417—418.



231

die Türe zur Kirche geöffnet. Wir werden sehen, daß auch in Disentis
um die Mitte des 18. Jahrhunderts die Instrumentalmusik in den

heiligen Räumen stark zur Geltung kam, aber nicht mehr im Sinne
dieser Verordnungen von 1680, sondern im frohen Spielen und
Musizieren, ganz im leichten Tempo des Rokoko.

Dem Ernst der barocken Musik entsprach es auch, daß damals
der Choral eifrigst gepflegt wurde. Schon bald nach der Gründung
der Kongregation 1602 beriet man, wie der gregorianische Gesang
gehoben und vereinheitlicht werden könnte (1610—1621). Deshalb
wurde 1639 em Directorium Chori (Psalmtöne, Responsorien usw.)
herausgegeben, das 1692 auch gedruckt wurde. Es fußt jedoch nicht
auf den guten einheimischen Traditionen, sondern auf einer
römischen Quelle von 1582 von wenig Kunstwert. Vermutlich fand auch
bei uns das sog. Graduale Medicaeum Eingang, das die medizäische
Druckerei 1614/15 zu Rom als Privatedition veröffentlichte, welche
aber die alten Traditionen vernachläßigte und den mittelalterlichen
Reichtum der Melodien kürzte. Sie war in neuen Ausgaben in Disentis

noch bis zu Anfange dieses Jahrhunderts in Gebrauch.23 Viel
besser war das Antiphonarium Monasticum, welches 1681 im Kloster
Einsiedeln gedruckt wurde und die Antiphonen zu Laudes und Vesper
enthielt. Es zeigt den barockisierten alemannischen Dialekt des

gregorianischen Chorals, der aber im wesentlichen die alte Tradition
der schweizerischen Klöster richtig überlieferte.24 Auch Disentis
besaß und besitzt heute noch einige solcher alten Folianten, die bis

zum Advent 1944 benutzt wurden. Kein Gesangbuch war für das

traditionstreue Klosterleben bezeichnender und ehrwürdiger als
gerade dieser erst in unseren Tagen beiseite gelegte große Choralcodex.

23 Das neue vatikanische Kyriale fand 1907, das Graduale 1915 in Disentis Eingang.
24 Antiphonarium Monasticum. Engelberg 1 (1943), Seite VI, XIII—XIV. Dazu Schubiger

A., Die Pflege des Kirchengesanges und der Kirchenmusik in der Schweiz 1873,
S. 42—43, Angelomontana 1914, Seite 400.


	Zur Musikgeschichte der Cadi ca. 1580-1750

