Zeitschrift: Biindnerisches Monatsblatt : Zeitschrift fir biindnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1951)

Heft: 7-8

Artikel: Zur Musikgeschichte der Cadi ca. 1580-1750
Autor: Muller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

207

den. Die ilteste, seiner Zeit in Castasegna geborene Tochter Anna
hatte sich 1762 vermidhlt mit dem englischen Offizier (Chiliarch)
Christian Munich «Germantowni in America degenti».

Josephus aber, der Gelehrte, beschlof3 sein Leben als Oberbiblio-
thekar und erster Vorsteher des bekanntlich zu hochster Bedeutung
gelangten Britischen Museums. Fiir uns Bandner besteht sein grofB3es
Verdienst in der ersten wissenschaftlichen Wiirdigung der ratoroma-
nischen Sprache. Gestorben ist er 1827. (Siehe Falkenstein und die
Plantachronik des Peter C. v. Planta-Firstenau.)

Sein einziger Sohn, ebenfalls Joseph geb., 1787, mit dem der
Zweig 1847 ausstarb, stieg im englischen Staatsdienst von Stufe zu
Stufe und gehérte viele Jahre dem Parlament an. Wihrend der Re-
gierung des Herzogs von Wellington sei er Finanzminster gewesen,
(Plantachronik Seite 348 f.).

Zur Musikgeschichte der Cadi ca. 1580—1750

von P. Iso Miller, Disentis

1. Die Einfithrung der Orgel
und die Anfinge des Figuralgesanges im Kloster Disentis

Wer je einmal in einer altehrwiirdigen Kathedrale die eigen-
artigen und wohl auch einzigartigen gregorianischen Choral-
melodien ohne begleitende Orgel vernommen und in sich aufge-
nommen hat, der war erstaunt iiber die klangreiche und kraftvolle’
Wirkung der heiligen Gesdnge. Ein Grof8teil dieser alten liturgischen
Lieder ist eben fiir den alleinigen Vortrag ohne jegliche Begleitung
komponiert worden. Im Nibelungen- und im Gudrunliede werden
ja auch noch «Messen gesungen» ohne irgendeine Mitwirkung der
Orgel. Erst im 13./14. Jahrhundert kam allgemein die Orgelbeglei-
tung auf, indes ohne eine zweite oder dritte Stimme zu markieren;
sie spielte einfach vor oder mit, um dem Singer die Intonation und
das Durchhalten zu erleichtern. Erst im 15. Jahrhundert begann,
angeregt durch die gleichzeitige Mehrstimmigkeit des Liedes und



208

die Instrumentalmusik, die bunte Begleitung und die Transcription
(die sog. musica ficta).

Nun finden wir Orgeln in unseren schweizerischen Klostern
schon langstens, in St. Gallen im g./10. Jahrhundert, in Engelberg
im 12. Jahrhundert, in Einsiedeln sicher 1314.2 Dementsprechend
miissen wir annehmen, daf3 auch Disentis eine solche besaf3. Ver-
mutlich lieB Abt Thiiring von Attinghausen-Schweinsberg (1327 bis
1353), ein Einsiedler Konventuale, der die alten Neumencodices in
die neue Linienschrift umschreiben lie3, bereits auch den Choral
mit einer Orgel begleiten und auch sonst vielleicht Melodien vor-
tragen. Zum mindesten wird das Kloster einige Jahrzehnte darauf
nicht ohne Orgel gewesen sein, nachdem doch schon in Chur Bischof
Peter Gelyto (1355—1368) eine solche in der Kathedrale erstellen
lieB, die er selbst meisterlich spielte.? Hinter den Churer Kanonikern
wollten jedenfalls die benediktinischen Monche von Disentis nicht
zuruckstehen.

In den fiir das Stift so stirmischen Zeiten des 16. Jahrhunderts,
wo der Konvent fast ganz ausstarb, fand natirlich das liturgische
Leben keine Pflege. Erst Abt Christian von Castelberg (1566
bis 1584), der Freund des hl. Karl, sorgte wieder fur den Gottes-
dienst und liel in der Martinskirche eine Orgel bauen, die spiter in
die Marienkirche versetzt wurde, wo sie noch Ende des 18. Jahr-
hunderts stand. Dazu liel Castelberg musikkundige Monche anderer
Kloster kommen, um die jiingeren Klostermitglieder zu unterrichten.
Es handelt sich sowohl um den Choral wie um den mehrstimmigen
Gesang (cantus figuratus).* So war das Kloster in etwas vorbereitet
auf das theologische Seminar, das Abt Nikolaus Tiron (1584
bis 1593) mit Hilfe des Kardinals Ludwig Madruzzo fir das katho-
lische Biindnerland erofinete (1587—1596). Hier wurde der gregori-
anische Choral und das mehrstimmige Lied schulmidBig gepflegt

1 Séhne L., Die Geschichte der Begleitung des gregorianischen Chorals in Deutschland.
1931, Seite 15—18, 20—30.

2 Schubiger A., Die Pflege des Kirchengesanges und der Kirchenmusik in der deutschen
katholischen Schweiz. 1873, Scite 22—2a4.

8 Liber de feodis ed. Meyer-Marthaler in Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchenge-
schichte. 1951, Seite 63. .

4 Synopsis zu 1584, Chronicon Disertinense von van der Meer (t1795), Kopie Disentis,

Seite 118. Kiirzer in Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seite 255. Erwahnt ist diese
Orgel auch 1617: in choro super pavimento organi veteris. ND fol. zo.



209

(uterque cantus).® Offensichtlich aber war die Orgel des Abtes
Christian von bescheidener GroBe gewesen, denn Abt Jakob
Bundi (1593—1614) lieB 1612 durch den Ausgburger Orgelbauer
Anton Muntig eine neue erstellen und zwar fur nicht weniger als
1100 Rentsch.® Wo eine Orgel ist, da ist doch wohl auch ein Organist.
In diesen Zeiten, da der Konvent klein war, meisterte ein weltlicher
Musikant das groBe Instrument, was natiirlich keineswegs ideal war.
Als dann 1623 verschiedene Patres von den Pfarreien zuriickgezogen
wurden, verabschiedete der Nuntius Scappi in seiner groflen Visi-
tation im Dezember des gleichen Jahres den Laien-Organisten und
bestimmte noch selbst P. Tobias Bruggner aus dem badischen Mark-
dorf fiir diesen Posten.” Er stand 1627—1630 mit dem nahen Pfifers
in enger Verbindung, liel Liedersammlungen kommen (libros can-
tionum trium vel quatuor vocum) und abschreiben und lieh solche
auch wieder aus. Wir wissen auch, daB3 er ein sechsstimmiges Motett
iiber den Text: Ego dilecto meo et dilectus meus mihi besal3, das der
Mailander Komponist Orfeo Vecchi (1 vor 1604), Kapellmeister
an Santa Maria della Scala, verfaBt hatte und das ganz den strengen
A-Cappella-Stil zeigt.®

Das Tridentinum hatte fur Orgel und Gesang alles Ausgelassene
und Weltliche (lascivum aut impurum) ausgeschlossen (Sess. XXII.
can. 9). Rom betonte dies auch den schweizerischen Klostern gegen-
iiber (abusus cantus figurati moderandus).® Die Deklarationen der
schweizerischen Benediktinerkongregation von 1636 unterstrichen das
wieder erneut und verboten leichte oder zu lange Musik in der Kirche!®
Deshalb fanden dann auch in den Klgstern die sog. Falsi Bordoni
Eingang, eine polyphone Rezitativform mit Mittel- und SchluB-
kadenz, die in hervorragendem Maf@le im Sinne ernster Kirchenmusik

® Kaufmann P. B., im Biindnerischen Monatsblatt 1936, Seite 78, 79.
¢ Synopsis zu 1612.
7 ND fol. 28, Nr. 37 und fol. 41.

® Fab. 103 zum 1. April 1627 (Vecchi), zum 26. Mai 1629, zum 20. August 1630. Uber
Vecchi siehe Fr. X. Haberl im Kirchenmusikalischen Jahrbuch 1go7, Seite 166—176,
besonders Seite 169 und 175, wonach die drei Biicher sechsstimmiger Motetten 1598
herauskamen.

® Propaganda-Archiv in Rom, Scritt. ref. Vol. 340, fol. 251 zum 30. August 1624.

10 Notae in Regulam S. Benedicti 1636 cap. 20: Musica figurata ac pulsus organi (ubi
adhibentur) ita moderanda sunt, ut per ea nec Missa nec alia divina officia protrahantur
nimium neque ullae levitates exerceantur.



210

wirken. Dafiir schrieb insbesondere der oben genannte Orpheo
Vecchi im Jahre 1600 sehr viele und gliickliche Muster.!! Nachdem
in Muri P. Johann Caspar Winterlin (11634) diese Art eingefiihrt
hatte, wird sie wohl gleichzeitig auch in den damaligen Schweizer-
klostern Applaus gefunden haben.!?

Doch wenden wir uns den sicheren Nachrichten zu. Seitdem Ad-
ministrator Augustin Stécklin 1631 in Disentis eine neue Kloster-
schule eingerichtet hatte, fand die Musik wieder vermehrte Beachtung.
Die Schiiler erhielten auch Musikunterricht.'* Wie sehr man fiir das
Reich der Tone begeistert war, konnte der Pfiaferser P. Gratian
Landolt ({1641), der im Sommer 1635 in Disentis weilte, erfahren,
da er mit seiner Kunst «alle Disentiser an sich zu fesseln wullte».!4
Abt Adalbert Bridler (1642—1655), ein Murenser Monch, erbat
sich 1642 aus seinem Kloster Muri P. Johann Jodok Schnyder (11669),
der nicht nur in den Klostern, sondern auch sonst in Konstanz,
Luzern usw. groflere Orgeln errichtet oder umgebaut hat. Er sollte
eine neue Orgel oder Orgelteile mitbringen und die Mif3téne des
bisherigen Instrumentes beheben.!> Uber die Ausfithrung des Planes
sind wir leider nicht orientiert. Sicher aber war P. Johann Jodok
1649 langere Zeit in Disentis gewesen, das er aber im Herbste des
gleichen Jahres wieder verlieB, ohne seine Orgelarbeiten ganz be-
endet zu haben. Der Pfiferser Musiker, P. Fintan Gilg, probierte das
Werk Anfangs Oktober 1649 aus, bedauerte aber dessen Unvoll-
standigkeit.’®* Vermutlich handelt es sich bei dieser Restauration
um die Orgel von 1612. Sie befand sich in der Martinskirche

11 Haberl Fr. X., im Kirchenmusikalischen Jahrbuch 1907, Seite 170—171, 176.
Dazu Griesbacher P., Kirchenmusikalische Stilistik und Formenlehre 2 (1912), Seite 387.

12 Kiem M., Geschichte von Muri-Gries 2 (1891), Seite 105.
13 Bindnerisches Monatsblatt 1936, Seite 83. Bericht zu 1639.

14 Stiftsarchiv St. Gallen: Fab. 103, Nr. 22 zum 13. Juli 1635: R. F. Gratianus vester
in re musica plurimum probavit totosque sibi devinxit Disertinenses. F. Franz Letter an
Abt von Pfifers. Uber P. Gratian siche R. Henggeler, ProfeBbuch von Pfifers 1931, S. 123.

15 MD II., Seite 4—5 zum 25. September 1642 Uber Schnyder siche Geschichte von
Muri-Gries 2 (1891), Seite 106, 494. Dazu Wisenbach A., Annales Monasterii Murensis
1693, Seite 681 und Ecclesiastica Monasterii Murensis 1688, Seite 634, 650, beides Hand-
schriften in Sarnen, welche den Aufenthalt Schnyders in Disentis belegen.

16 MD II., Seite 22 zum 5. Oktober 1649. Dazu aus dem Stiftsarchiv Einsiedeln
A SF (7), Nr. 48—49 zum 30. November und 1. Dezember 1649. Uber P. Fintan siehe
Henggeler R., ProfeBbuch an Pfifers 1631, Seite 123, dazu Fab. 103, Nr. 88—8g9 zum
27. Juni und 28. Juli 1631.



211

und zwar beim groflen Ausgang, wohl auf einer hoélzernen Tribiine
aufgestellt.?”

Wohl um diese alte groBe Orgel von Abt Bundi zu schonen oder
zu ersetzen, schaffte Abt Adalbert II. 1665 eine neue kleine
Orgel mit nur vier Registern (quatuor solum registris) an, die an
den Festen von duplex maius und duplex minus zu spielen war. Man
kaufte sie vom Churer Orgelbauer Johann Jakob Schwarz um 120
Rentsch.’® Das neue Instrument sollte moglichst viel benutzt werden.
Deshalb wollte Abt Adalbert II. 1667 den Fr. Adalgott Dirler ein
Jahr zu dessen Bruder Johann Rudolf Diirler senden, der selbst 1662
voriibergehend an der Hofkirche Organist gewesen war und nun als
Propst (1666—1690) den Disentiser Frater unentgeltlich beherbergen
und schulen lassen wollte. Wir wissen indes nicht, ob es dazu kam.
Indes kénnen wir doch annehmen, daBl er den Musiktraditionen
seiner Familie entsprechend sich als Organist betéitigt hat. Es ist ja
auch bezeichnend, dall er 1694 seine Schwester Verena Diirler in
Luzern ermunterte, den Ursulinen ein «schénes Oergelin» zu stiften,
das zwar klein war, aber «laut und lieblich» tonte. Der gute Pater
Adelgott war auch ein feiner Zeichner und bekleidete das Amt eines
Subpriors (11708).Y* Organist war wahrscheinlich P. Martin Meyer,
ein ElsiBer (Profe um 1660), der beim Neubau des Klosters 1683
in andere Kloster kam und wohl derjenige war, der 1688 bei der
Abteversammlung in Rheinau (g1. August) als Organist fiir das
elsaBische Kloster Luders aus dem Stifte Disentis in Aussicht genom-
men wurde. Tatsdchlich finden wir ihn dann auch im ElsaB3 (11688).20
Sicher Musiker war P. Meinrad Moos von Zug (ProfeB ca. 1670),
der beim Neubau des Klosters nach Rheinau kam und dort bis 1688
verblieb, dann aber wieder nach Disentis zuriickkehrte (f1703).%

17 Kopie in Curti P. N., Bischofliche Visitation I11. Stiftsarchiv Disentis.

18 Synopsis 1665. Der Orgelbauer ist wohl identisch mit dem Churer Stadtvogt Hans
Jakob Schwarz (1610—1688). Wiesmann P., Die Grabdenkmailer auf dem alten Friedhof
in Chur 1943, Seite 35, 50.

19 Zeitschrift fiir Schweizerische Archaelogie und Kunstgeschichte 1944, Seite 100.
Dazu Geschichtsfreund 1947, Seite 79.

20 Acta Congregationis Bd. III. S. 238 (Kopie Disentis). Album Desertinense 1914, S. 88.
21 Stiftsarchiv Einsiedeln R 31, Band III., Seite 718: Anno 1683 tempore autumnali
ob inceptum novum monasterii Disertinensis aedificium huc missus est P. Meinradus Moos
Musicus, qui anno 1688, 14. Febr. discessit (Darium Rhenoviense von P. B. Rusconi).

Dazu auch Diarium des Abtes Gerold R 49, Seite 177 mit den gleichen Daten, aber ohne
die Benennung Musicus.



212

Nachdem man im ganzen 17. Jahrhundert die Augsburger Orgel
des Abtes Bundi reichlich beniitzt hatte, wollte man zum Neubau
des Klosters und der Kirche auch eine neue Orgel haben. Tatsich-
lich lief dann Abt Gallus Delforin (1716—1724) in die schone
neue Barockkirche auch eine «prichtige Orgel» machen.?? Doch
klagte man schon 1731, der Blasbalg dieser neuen Orgel sei stark her-
genommen. Schon begreiflich ist, daB3 die Orgel in der Marienkirche,
die wohl noch von Abt Christian von Castelberg (t1584) stammte,
infolge ihres Alters nicht mehr brauchbar geworden war.2® Die grofle
Orgel scheint aber bald wieder neuen Lebensodem erhalten zu haben.
Als im Februar 1743 der von St. Gallen kommende neue Abt Bern-
hard Frank von Frankenberg (1742-—1763) in der Klosterkirche
feierlich begriit und empfangen wurde, da gab sie wieder ihre besten
Tone her im Wetteifer und in Abwechslung mit dem Figuralgesang
und der Instrumentalmusik.* Um eben solche Gesamtauffithrungen
mit Chor und Orchester leichter zu ermoglichen, versetzte man noch
unter dem gleichen Abte die groBe Orgel der Martinskirche auf die
sudliche Riickempore, die nun auch als Psallierchor mit Stallen aus-
gestattet wurde.?® Diese Umstellung, die wegen ihrer praktischen Nédhe
zur Klausur heute noch geblieben ist, war ganz typisch fur diese
Zeit der konzertmidBigen Kirchenmusik, die sich nun auch physisch
vom Altare trennte. Dem frohlichen Orgeln und heiterem Singen
machte der groBe Klosterbrand vom 6. Mai 1799 ein trauriges
Ende, da damals drei Orgeln verbrannten.?® Darunter haben wir wohl
sicher die Orgel des Abtes Deflorin von ca. 1720 zu verstehen, dann
wohl auch diejenige von 1665 und endlich eine Orgel in der Marien-
kirche. Vielleicht war es wiederum das freilich schon lange anti-
quierte Instrument, das Abt Christian im 16. Jahrhundert erstellen
lieB3.

22 Pieth-Hager, P. Placidus Spescha 1913, Seite 59, 114.

23 ND fol. 246, Seite 5, 21. Chronicon Disertinense Seite 118 (18. Jahrhundert).

24 Kongregationsarchiv Einsiedeln aus dem St. Galler Archiv Nr. 404, Seite 667:
majori Organo consonante ...Hymnum Ambrosianum, quem Chorus majori Organo
alternantibus vocibus ac Instrumentis musicis ad finem usque perduxit.

25 Spescha Seite 62.

26 Spescha Seite 114. Empfehlungsschreiben des Abtes Laurentius fiir P. Basil Veith
vom §. Juli 1799. Stiftsarchiv Disentis,



213

II. Der Orgelbauer P. Placidus Rittimann

Eine besondere Erwihnung verdient der im Orgelbau tatige
P. Placidus Rittimann (T1719) von Vals im Lugnezertale. Nach
den Ausziigen aus den Taufbiichern, die uns Pfarrer Anton Schmid
zur Verfugung stellte, waren seine Eltern Ammann Gallus Ritti-
mann (t1654) und Anna Berni (11653). Das Wasser der Taufe spen-
dete dem jungen Paul am go. Juni 1642 sein Onkel, Pfarrer Sebastian
Riittimann. In die von seinem Vater 1625 mitbegriindete Rosenkranz-
bruderschaft trat Paul laut dem Bruderschaftsrodel 1652 ein. Ob er
an der Klosterschule Disentis studierte, wissen wir nicht, vermuten
es nur. Fiir den Eintritt in die Abtei bedurfte es damals immer auch
eines Befiirworters aus den angesehenen Laien der Cadi. Wer diese
Aufgabe fir ihn iibernahm, berichtet uns das Berchtersche Tagebuch
(17./18. Jahrhundert, Seite 58): «1658 hat Herr Landtaman Jacob
Berchter die Peti(ti)on in Conuent gethon gar schon fir denn (!)
Paulo Retitiman (!), welcher nach der Profession P. Placidus Reiitiman
genent worden.» 1666 kam er zur Priesterweihe. Er zeichnete sich
seit frither Zeit schon durch Kenntnisse im Orgelbau aus. Sicher
stammt von ihm eine Orgel mit 8§ Register im Kloster St. Gallen,
die er selbst als sein eigenes gutes Werk bezeichnete (Organum meum
excellentissimum).! Vermutlich handelte es sich um eine Orgel fiir
die St. Otmarskirche, fiir welche 1673/74 eine Orgeltribiine her-
gerichtet wurde.? Wir werden von diesem Instrumente nochmals
horen. Auch Engelberg verlangte seine Dienste. Abt Adalbert II.
erlaubte die Reise dorthin, schrieb aber am 6. September 1676 dem
Abte: «Ich rate, nicht viel auf seine Kunst zu geben, sondern seine
Ratschlige und Bemithungen mit Vorsicht aufzunehmen, um dann
umso sicherer zu gehen. Im tbrigen wird er mit groBer Treue bereit
und tatkriftig sein.» (fidelissime praesto et actu erit). Leider wissen
wir iiber diesen Engelberger Aufenthalt nichts Naheres. Zwei Jahre
darauf bittet Abt Adalbert II. den Pralaten Augustin Reding, er
moge P. Placidus Riittimann in Einsiedeln bei P. Pius Kreuel den

1 Brief vom 5- Mirz 1684 an den Abt von Engelberg. Sofern nichts besonders angegeben
ist, schopfen wir aus den Briefen Riittimanns an Engelberg. Kopien der Engelberger
Orlgmale verschaffte P. Ignaz Hel3 1903 fiir das Stiftsarchiv Disentis.

* Hardegger A., Die alte Stiftskirche und die ehemaligen Klostergebaude in St. Gallen
1917, Seite 27.



214

Orgelbau erlernen lassen. Dafiir kann dann ein Einsiedler Pater die
geheizte Zelle des P. Placidus bezichen.? Infolge einer Krankheit
konnte Riittimann erst im Mai 1679 den Weg in das beriihmte
Wallfahrtskloster zu P. Pius Kreuel (11696) antreten, der sich als
Orgelbauer eines bedeutenden Rufes erfreute und auch Clavichordia
erstellte. Das Einsiedler Tagebuch berichtet dariiber zum Mai 1679:
«Bei uns weilt P. Placidus von Disentis, um die Orgelbaukunst zu
erlernen; doch P. Pius Kreuel war abwesend in Pfifers. P. Placidus
blieb gleichwohl bei uns und diente im Beichtstuhl, besonders fiir
die Biindner. Unser P. Justus Hoffmann soll bald nach Disentis
verreisen, um die romanische Sprache daselbst zu erlernen.»* Spiter
kam unser Disentiser Pater nochmals zum Engelweihfeste am 14. bis
28. September 1681 nach Einsiedeln, wo er wiederum seelsorgerlich
tatig war.®> Dabei wird er seine Fachinteressen nicht ganz vergessen
haben. Gerade im Januar 1681 hatte ja P. Pius Kreuel die Anord-
nungen fir eine neue groBe Orgel im oberen Chore abgeschlossen,
welche vertragsgemil3 auf die Engelweihe fertiggestellt werden sollte.
Was war ndherliegend, als dafl Ruttimann diese neue Orgel besich-
tigen wollte. Er hatte Gliick, denn deren Erbauer, P. Pius, wurde
gleich darauf am go0. September 1681 als Statthalter nach Sonnen-
berg versetzt.®

Nach den Rechnungen des Engelberger Abtes Gregor Fleischlin
arbeitete Riittimann wiederum im Titliskloster vom 24. Juli 1683
bis zum 22. Januar 1684, also ein ganzes halbes Jahr und zwar
zusammen mit einem Meister Blasius. Wegen des Winters muBte
die Arbeit aufgegeben werden. Den Heimweg nahm P. Placidus
tiber St. Gallen, berichtet doch Abt Gallus Alt in seinem Tagebuch:
«P. Placidus von Disentis alhero kommen etwass im Orglen Wesen
zu lehrnen; wil aber der Maister nit alhie ist, wirdt sein raiss ver-
gebens sein.» (Stiftsarchiv St. Gallen B 267, Band V, Seite 158 zum

% Stiftsarchiv Einsiedeln SF (19), Nr. 1—2 vom 17%. Oktober 1678 und 22. Mai 1679,
dazu SF (17), Nr. 1 vom 12. Dezember 1678.

4 Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz 22 (1911), Seite g2. Dazu
Stiftsarchiv Einsiedeln A. SF (17), Nr. § vom 6. Mai 1679.

5 Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz 23 (1913), Seite 17.

6 Fliieler N., Orgeln und Orgelbauten im Stifte Einsiedeln 1902, Seite 10—11 (Separat-
abdruck aus den Padagogischen Blattern). Henggeler R., ProfeBbuch von Einsiedeln 1933,
Seite 323 (Druckfehler: P. Placidus war 1679, nicht 1697 erstmals in Einsiedeln).



215

6. Februar 1684). Tatsachlich war ein Augsburger Orgelbauer, ‘wie
er sich nannte (nominalis Augsprugensis), in St. Gallen daran, die
Orgel Rittimanns zu erneuern oder umzuschaffen. Als P. Placidus
in St. Gallen war, befand sich der Meister gerade auswirts, indes
konnte der Disentiser Pater schon aus dem Werke selbst auf einen
«stiitmper» schlieBen, wie er schreibt. Es schien ihm, da3 der Meister
mit seinen zwel Arbeitern nur wenig leiste und teuer arbeite. In
ecinem halben Jahre seien nur drei Register fertig geworden. Ritti-
mann begab sich auch nach Rorschach, um bei den Nonnen eine
Orgel des gleichen Erbauers zu besichtigen, die nach seinen Worten
ebenfalls «viele und gleichfalls Miangel» aufwies. Der St. Galler Abt
komplementierte dann P. Placidus aus dem Kloster weg mit der
Begriindung, er sei zu Hause im Biindnerlande notwendig.” Unser
Disentiser Ménch kam in sein Kloster zuriick und wurde dann nach
Vals gesandt, wo er am 28. Februar 1684 einstimmig zum Coadjutor
seines achtzigjahrigen Onkels Sebastian gewihlt wurde. Dieser war
1631—1665 Pfarrer und dann seit 1677 bis zu seinem 1688 erfolgten
Tode Kaplan in Vals.® Infolge seines Alters konnte er die Lasten
seines Amtes nicht mehr tragen, weshalb ithm nicht nur der Neffe,
sondern noch ein zweiter Pater beigeben' werden sollten. Disentis
stellte die beiden Klostermitglieder gerne zur Verfiigung, da es eben
1683 seinen groflen Klosterneubau begonnen hatte und daher auch
sonst zur Erleichterung der Finanzen seine Monche in die verschie-
densten Kloster verschickt hatte. Damit der Bischof nicht irgendwie
etwas dagegen haben konne, wihlten die Valser den alten Kaplan
trotzdem zum Kaplan, freilich mit der Verpflichtung, die beiden
Patres in sein Haus aufzunehmen. Es war dies also ein sehr groB-
ziigiges Entgegenkommen. Wer nun der zweite Pater war und ob
dieser wirklich nach Vals kam, ist unsicher. Hingegen sind wir
dariber gut orientiert, dafl P. Placidus wirklich in seine Heimat ging.
Mit welchen Gefiihlen er die Reise antrat, berichtet er uns selbst:
«Ich werde also, soweit es Gott und den Obern so gefillt, hier solange
verweilen miissen, als der Prophet in seinem eigenen Vaterlande
angenehm sein wird.»® Laut den Ausziigen aus den Taufbiichern

? Briefe vom 2q. Februar und 5. Mirz 1684.

8 Simonet J. J., im Jahresbericht der Hist.-antiq. Gesellschaft Graubtinden 1920, S.89—91.
9 Brief vom 5. Mirz 1684.



216

taufte er 1687 zweimal und nannte sich Vice-Parochus. Er verlieB
Vals erst 1688, denn erst damals starb am 2. Februar sein Onkel,
worauf noch im gleichen Jahre ein neuer Kaplan mit Namen Gregor
Martini gewihlt wurde.® |

In Vals arbeitete P. Placidus nicht nur in der Pastoration, son-
dern verfaBte und druckte auch den berithmten «Geistlichen Blu-
mengarten» von 1685, iber den eine eigene Arbeit in Vorbereitung ist.

Trotz seiner Kaplanenfunktionen versprach P. Placidus dem En-
gelberger Abt, im Sommer einen oder zwei Monate die angefangene
Orgel zu vollenden. Abt Gregor nahm das Anerbieten freudig an
und dankte P. Placidus «fiir die ausgezeichnete Geduld und die groB3e
Arbeit», die er zu seiner und der Klostermitglieder «groften Auf-
erbauung und mit bestem Beispiel» in Engelberg durchgefiihrt hatte.
Offenbar war er anderer Ansicht als der St. Galler Abt. Abt Gregor
bat P. Placidus «einige Tage herzukommen, um an der Orgel, die er
ja auch zugleich mit uns vollstindig vollendet wiinscht, die letzte
Arbeit, die durch die Ungust des Winters verhindert wurde, zu ver-
richten.» Wie der Abt ausdriicklich sagte, handelte es sich um die
Chororgel.’* Ruttimann und sein Gehilfe Blasius arbeiteten vom
20. Juli bis zum 24. August 1684, also gut einen Monat. P. Placidus
erhielt fiir seine Dienste zwei spanische Dublonen, ferner an Kleidern
5 Gulden und 8 Schillinge, dazu noch ein Biret. Der Schuster gab
ithm ein Paar neue Schuhe und flickte die alten. Die Rechnungen
reden im Gegensatz zum Briefe vom 18. Mai von einer Reparatur,
nicht von der Neuschaffung einer Orgel. Der Engelberger Chronist
Straumeyer (t1743) meldet auch, die Chororgel set von Abt Placidus
Kniittel (1630—1658) errichtet worden. Wie dem auch immer sei,
es muf} sich hier doch entweder iiberhaupt um die Erbauung einer
gesamten Orgel oder dann um eine wesentliche Umgestaltung der
[riheren gehandelt haben.!?

Rittimanns Arbeiten in Engelberg haben unserem P. Placidus
eine Erwidhnung in der barocken Musikgeschichte der Schweiz und
in der Geschichte der Musik in Biinden verschafft.'® Er verdient um

10 Simonet I. c.
11 Briefe vom 18. Mai 1684 an Fr. Leodegar und P. Placidus.
12 P. Franz Huber in der Festschrift Angelomontana 1914, Seite 399.

13 Refardt E., Das Musikleben der Schweiz im 17. Jahrhundert 1930, Seite 7. Cher-
buliez A. E., im Jahresbericht der Hist.-antiq. Gesellschaft Graubiinden 1937, Seite 85, 149.



217

so mehr seinen bescheidenen Platz, als nun auch seine Mitarbeit in
St. Gallen gesichert ist.

Nach seinem Aufenthalte in Vals kehrte P. Placidus wohl wieder
sofort nach Disentis zuriick. Jedenfalls erscheint er im Februar 16go
als Gesandter der Abtei beim Bischof, um im Streite mit den Kapu-
zinern zu vermittlen.'* Bezeichnend fiir sein Ansehen ist es weiter,
daB er nach dem Tode von P. Maurus Cathrin (f 21. Dezember
16g6) zum Dekan des Klosters ernannt wurde. Abt Adalbert III.
(1696—1716) hatte somit zwel musikalisch interessierte Obern zur
Seite, eben unseren Dekan Placidus und den Subprior P. Adelgott
Diirler. Da gerade damals mit vieler Miihe die groBe Kirche gebaut
wurde, gab es fur alle genug der Sorgen zu meistern.'® 1713 wird er
zum ersten Administrator des im Jahre vorher eben erst gegriindeten
Benefiziums Romein (Lugnez). Ob er an der neuen Orgel, die unter
Abt Gallus Deflorin (1716—1%24) in der Klosterkirche erbaut wurde,
Anteil hatte, ist unsicher und wegen seines Alters und seiner Ab-
wesenheit eher zu verneinen.'® Dies um so mehr, als er bereits als
Benefiziat am 20. Januar 1719 in seinem 77. Lebensjahre starb.
Sein Grabdenkmal ist heute noch in Romein erhalten. Die Inschrift
weist auf der Steinplatte unter einem eingravierten Kreuze folgenden
Text auf: ..... P. PLACI /| (D)V(S) RVTIM(A)N EX /| VALLE .
S. PETRI PR(O)/(F)ESSVS MONRII DI / SERT. NEC NON EI
VSDEM LOCI PER /| ALIQUOT ANNOS /| DECANVS HIC ME /
RITIS ET SENECTV /| TE V(E)NERABILIS / OBIIT DIE <2o0./
TANVARII /| ANNI 1719.

ITI. Das Musikleben im Dorfe Disentis

Es wire eine Téduschung, wenn man sich das biindnerische Vor-
derrheintal als verlassene und vergessene, ja kulturlose Landschaft
vorstellen wollte. Die Pfarrer standen mit der Abtei Disentis und dem
Hochstifte Chur stets in enger Verbundenheit. Die jungen Geistlichen

1t Sti%tsarchiv Einsiedeln A. SF (18), Nr. 6.

15 Das Berchtersche Tagebuch erwidhnt ihn Seite 343 auch fiir 1703 anlidBlich eines
Krankenbesuches im Dorfe Disentis. Siehe auch Rosenkranzbruderschaftsbuch des 18. Jahr-
hunderts, Seite 23 zum 26. Mirz 1706: Adm. R. P. Placidus Reuttiman, Decanus.

16 Spescha ed. Pieth-Hager 1913, Seite 59.




218

studierten in Mailand oder Dillingen, die bildungsfreudigen Aristo-
kraten besuchten die Schulen der Kloster (Disentis, Rheinau usw.)
und der Jesuitenkollegien (Luzern, Dillingen usw.), die fithrenden
Minner dienten als Podesta im biindnerischen Veltlin oder als Offi-
zier in fremden Diensten. All das férderte das kulturelle Leben an den
Ufern des Rheins.

Was in unserer Zeit des 19./20. Jahrhunderts das Klavier, das
war im 18. Jahrhundert das Cembalo und im 16./17. Jahrhundert
die Laute, fiir die eigene Tabulaturen geschrieben wurden. Am
meisten pflegte Frankreich die Lautenmusik, in welcher die beiden
Gautier, Ennemond (11651) und Denis ({1672), als Meister im Tanz-
stick galten.! Die Laute war das Instrument schlechthin, mit dem
man religiose Cantilenen und barocke Volksmelodien, Bankellieder
und Gassenhauer begleitete. Nun besitzen wir im Berchterschen
Tagebuch im Stiftsarchiv Disentis eine Schule fir das Lau-
tenspiel und dazu 23 Lieder, alles aus dem Jahre 1623 (Seite 424
bis 444). Die Ausfithrungen tber das Stimmen der Laute und das
Notensystem der Lieder uiberpriifte ein in dieser Kunst erfahrener
Mitbruder, P. Clemens Feurer, und kam zu folgendem Ergebnis:
Die Laute, welche das Tagebuch Zither nennt, zeigt oben eine ab-
gebogene Stimm- und Spannvorrichtung mit wohl hélzernen Wirbeln,
unten aber einen rundlichen Bauchansatz, den Schallkérper. Auf
dem Griffbrett sind vier Saiten gespannt, die Quint-Saite g, die Quart-
Saite a, der grole «Bomber» ¢ und der kleine «Bomber» cis. Bomber
ist hier ein lautmalendes Wort fiir eine tief tonende, brummende
Saite. Das Instrument soll man nach «der Tabulatur schlagen», wie
die Einfihrung sagt. Daher sind in den Gesangsstiicken nicht die
Noten, sondern die Tabulaturgriffe auf der einzelnen Saite ange-
geben. Die entsprechenden Notenbuchstaben liegen auf der Stelle,
auf welcher der Finger die Saite spannen soll. Eine Grifftabelle in
Permanenz. Wollte man die Zeichen als absolute Téne und Noten
in unserem heutigen Sinne auffassen, so bekommt man eine miB-
liche Katzenmusik. Was die Mensur anbelangt, bedeutet ein Strich
eine ganze Note, ein Strich mit kleinem Nebenstrich eine halbe Note,
ein einfaches Gitter einen Viertel, ein dreifaches einen Achtel.

! Handschin J., Musikgeschichte im Uberblick 1948, Seite 259, 304. Uber das Lauten-
buch des Biindners Joh. Jakob Wecker von 1552 siehe Schweizer Musikbuch 1939, Seite 72.



219

Nun zu den Gesangen, von denen wir nur die Titel haben. Zuerst
finden sich geistliche Lieder (Cantiones jam quaedam sequuntur
sacrae). Der Verfasser, der zweifellos lateinisch konnte und studiert
hatte, beginnt mit dem Sakramentsliede: O salutaris hostia, einem
alten Gesange, der uns auch in den deutschen Cantuale von Mainz
1605 und Hildesheim 1625 begegnet.? Salve corpus war wohl eben-
falls ein eucharistisches Lied. Jesu dulcis memoria, entstanden wohl
im 13. Jahrhundert, fand schon im 14. Jahrhundert starke Verbrei-
tung und war zur Zeit unserer Sammlung schon Gemeingut (Trier
1482, Constanz 1691).? Jedenfalls seltener war das Simile est regnum
coelorum, wohl ein Lehrgedicht. Der Muttergottes geweiht ist O glorio-
sa Domina, ein alter Brevierhymnus.* Die Lytania B. Mariae Virginis,
1558 in Dillingen verodffentlicht, war damals in den Gesangbiichern
schon sehr bekannt (Kéln 1599, 1613, Andernach 1608).5 In der Schweiz
sang man sie 1578 in Einsiedeln, 1625 in Beinwil, 1629 in Rheinau.
Bald darauf fiihrte sie der Administrator P. Augustin Stocklin- 1633
auch in Disentis ein, um die drohende Pest abzuwenden.® Auller diesen
sechs lateinischen Liedern begegnet uns noch ein deutsches Stiick
«Reich und Arm sollen», ein Weihnachtslied, das damals ziemlich
verbreitet war (Constanz 1613, Wirzburg 1628).” Wir finden den
Gesang spiter wieder in Wendenzens Formular de responder 1675
(Seite 152) sowie im Geistlichen Blumengarten, den P. Placidus
Riittimann 1685 mit seiner eigenen Druckerei herausgab (Seite 30).

An die kirchlichen Lieder schlieBen sich 16 weltliche an: «Her-
nach volgen allerhandt Teiitsche gesangli, dantz, Gassenhauwer und
sonst kurzweilige stikhli.» Die meisten Lieder kreisen um das Thema:
Student und Liebe. Zwar nicht aus den berithmten Carmina Burana
des 13. Jahrhunderts, wohl aber aus deren ausgelassenen Stimmung,
die in der Humanistenzeit noch verstarkt wurde, stammt das latei-

2 Baumker W., Das katholische deutsche Kirchenlied I., Seite 735, III., Seite 48.
Ob jeweils auch die Melodien ganz ibereinstimmen, tberlasse ich dem Urteil eigent-
licher Musikhistoriker.

3 Baumker I., Seite g22, 383, IV., Seite 31. Dazu Lexikon fiir Theologie und Kirche 5
(1933), Seite 327.

4 Schulte Ad., Die Hymnen des Breviers 1898, Seite 122.

® Baumker II., Seite 354.

¢ Naiheres in der Zeitschrift: Maria Einsiedeln 1949, Seite 224.

" Baumker I., Seite 348.



220

nische Carmen: Salve mi puella. Zu den mittelalterlichen Figuren
gehorte auch der Goliardus, eigentlich ein Kleriker, der ein Bohéme-
leben fithrt, dann tberhaupt ein Schlemmer und SpaBmacher. In
unserer Kollektion weisen zweil Stiicke darauf hin, das eine mit dem
nur allzukurzen Titel: «Galliarda», das andere mit der Uberschrift:
«Proportio oder der Galliarda daruf.» Galliarda-Lieder begegnen
uns oft in den Tabulaturbiichern des 16./17. Jahrhunderts. Das
«Galliardt Darauf» finden wir im Dresdner Tabulaturbuch von 1598
mehrmals.® Skolaren und Vaganten lieben natiirlich einen «Studen-
ten dantz». Unter dieser Art von Musik findet sich ein «Teitscher
Dantz». Solche deutsche Tidnze gab es wiederum im Dresdner Tabu-
laturbuch von 1598 mehrere.® Tanzlieder sind weiters: «Der Martin
- gieng den schachen auf dantz»!?, dann «Was wole wir vf den abend
thun. dantz», ein Stiick, das bereits auf einer anonymen deutschen
Tabulatur von 1593 vorkommt.!! Dazu erwdhnen wir noch «Alte
Wiber vnd luten ein dantz». «Chi passa per questa strada» erscheint
bereits bei Christof Loéffelholtz 1585.12 «Diggeler will nit kreisen»
will wohl heilen: «Der Teufel will nicht zanken.»'? «Kutz (= Kauz),
biss mich nitt» diirfte ein altes Fastnachtslied sein.'* «Es wolt ein
Meidtlin holen gielen» bedeutet wohl: ein Middchen wollte suchen.®

8 Merian W., Der Tanz in den deutschen Tabulaturbiichern 1927, Seite 228, 308.
Uber Goliardus siche Carmina Burana ed. Hilka-Schumann 2 (1930), Seite 83, dazu
Habel E., Mittellateinisches Glossar 1931, Sp. 169. Im Sinne von Waghalsigkeit, Frechheit
kommt gagliard(i)a im Romanischen des 17. Jahrhunderts vor. Salo P. Z., La Glisch sin
Candelier 1685, Seite 70. Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun 1945, Seite 281.
Annalas 5 (189o0), Seite 74, 76, 79.

9 Merian, Seite 242—256, 312.

10 Schweizerdeutsches Idiotikon VIII., Seite 102. Zur Fiigung «gieng den schachen»,
Bewegungsverb mit Akkusativ, vgl. Behaghel, Deutsche Syntax I., Seite 720: «Der Akku-
sativ verkorpert eine Ortlichkeit von bestimmter Beschaffenheit.» Freundliche Mitteilung
von Dr. M. Szadrowsky, Chur.

11 Merian, Seite 197, 204, 313.

12 Merian, Seite 183, 305.

13 Diggeler ist der Teufel. Die Form mit i kommt gelegentlich neben der von i vor.
Fiir Kreisen ergibt sich die Erklarung wohl aus Idiotikon III., Seite 855, wo gerade fiir
Graubiinden die Bedeutung «zanken» angegeben ist. Daneben kiame mittelhochdeutsch
krisen = kriechen in Betracht. Lexer M., Mittelhochdeutsches Lexikon I., 1735/36. Sicheres
1Bt sich ohne Kenntnis des Liederinhaltes nicht sagen, was auch von den ubrigen Titeln
gilt. Freundliche Mitteilung von Dr. M. Szadrowsky, Chur.

12 Vgl. «Butz biss mich nit, ich will dir ein kreizer schenken». Siehe Schweizer Musik-
buch 1939, Seite 72.

15 Schweizerdeutsches Idiotikon II., Seite 211—212 zu gilen und gielen.



221

An sich schon verstdndlich sind die Titel der noch iibrigen Lieder:
«So weisch (= wiinsche) ich Ire ein gute nacht», ferner: «Weiss mir
ein bliemlin ist, hipsch vnd fein» und endlich «Gassenhauwer».

Unter den 16 Liedern, wovon 5 Ténze sind, finden wir nur ein
einziges patriotisches, das letzte aller im Tagebuch notierten Stiicke:
«Vom Wilhelm dellen datz Lied.» Die Anfdange dieses Liedes gehen
auf das Ende des 15. Jahrhunderts zuriick. Zuletzt hat es noch 1613
Hieronimus Muheim umgearbeitet.’® Dieser Gesang weist auf inner-
schweizerischen Einflul hin, was durchaus nicht wundert, gab es
doch seit dem 16. Jahrhundert viele Familienallianzen zwischen Uri
und der Cadi. Abt Bundi (T1614) war noch in Altorf erzogen worden
und hielt seine Beziehungen zur Urner Aristokratie stets aufrecht.!?
Sein Nachfolger Abt Sebastian von Castelberg (1614—1634) ging als
spanischer Parteiginger ganz mit den Urner Politikern zusammen.
1620 kam daher auch Oberst Beroldingen mit 1500 Urnern der Cadi
zu Hilfe.’®8 Aber das Lied war nicht nur in der Cadi, sondern auch
sonst im ganzen biindnerischen Rheintale bekannt. So notierte sich
Luci Gabriel 1621 ein Lied nach der Melodie und dem Texte:
«Willhelm bin ich der Telle.»'® Und der Ton des Liedes klang dann
auch in den geistlichen Liedern der romanischen Consolaziun nach.2?®

Das Interessanteste an unserer Liedersammlung ist, dal3 von den
29 Stiicken 1 italienisch, 7 lateinisch und 15 deutsch sind, keines aber
romanisch. Das uberrascht uns nicht, wenn wir bedenken, dall3 Abt
Bundi (t1614) sowohl seine Jerusalemerreise wie auch seine Kloster-
chronik deutsch schrieb. Die Literatursprache des Oberlandes war das
Deutsche und blieb es noch lange.

Die Berthersche Kollektion zeigt mit ihren religiosen und kirch-
lichen Liedern, daB3 vor allem in der Kirche gesungen wurde. Aber
gerade in der Disentiser Pfarrkirche, die 1640 neu eingeweiht

16 Dariiber Festgabe Wymann 1 (1944), Seite 131. Edition bei Rocholz E. L., Eidge-
nossische Lieder-Chronik 1835, Seite 277.

17 Biindnerisches Monatsblatt 1938, Seite 6—12.

1% Biindnerisches Monatsblatt 1942, Seite 225—237.

19 Gabriel Luci, Ilg Chiet d’ils Grischuns. Ziirich 1621, Exemplar von Dr. Josef Con-
drau, Disentis. Ohne Seitenangabe. La terza Canzun davart Ilg Vilhelm Tell, ent ilg miedi
sco: Wilhelm bin ich der Telle. Erste Strophe: Jou sunt Vilhelm ilg Telle, Quel tapfer,
grond schuldau, Ilg Deus dad Israele, Miha vanschida dau.

20 Maissen-Wehrli, Die Lieder der Consolaziun. Die Melodien 1945, Seite 347.



222

wurde, entfaltete sich ein reges kirchenmusikalisches Leben. Bezeich-
nend dafur ist, daBl in der neuen Kirche im Chore beidseitig Singer-
emporen eingebaut wurden.?! Das war das Vorbild fiir dhnliche Ein-
richtungen in der Plazikirche (1655), in den Pfarrkirchen von Sedrun
(1691) und Platta (1744).2? Eine neue und grofle Siangertribiine iiber
dem Kircheneingang erwdhnt P. Maurus Wenzin um 1744 nur in
Maria Licht.?2? Aber nicht nur die Singerloggien ermoglichten eine
groBere Gesangestitigkeit, sondern auch die Aufstellung einer Orgel.
Das war etwas Neues im Biindner Oberland. Nach dem Visitations-
berichte von 1643 besall keine einzige Pfarreikirche des Vorder-
rheintales, auch nicht die alten Kirchen von Brigels, Truns und Ta-
vetsch, eine Orgel. Als erstes Gotteshaus aullerhalb der Abtei Disentis
erhielt nun die Disentiser Pfarreikirche eine Orgel, tber welche das
Berchtersche Tagebuch Seite 180 berichtet: «1643 vnd hernach hat
Curau Gion oder Curau Bartorff ein Orgel auff sein kosten gekauflt,
weilen sie aber nit gar guoth ware, hat Herr Podestat Joan Berchter
auf kosten der kirck-Ehrung von Eynerschfeld zu Uhri procuriert,
nemblich dise. 1712 hat man das iezige pedal gemacht.» Demnach
schenkte also der reiche Tuchhidndler Conrad Bartorfl von Disentis
der ein sehr rentables Universalgeschift hatte, eine recht schlechte
Orgel.?* Die hohe Musikantin muBte bald wieder ersetzt werden.
Wieso das neue Instrument, welches Johann Berchter, Podesta in
Bormio 1661, auf Kosten der Kirchgemeinde kommen lie3, von Erst-
feld (Uri) abgesandt wurde, ist nicht klar. Es gab in diesem Dorfe
keinen Orgelbauer, indes arbeitete dort 1641—1643 der Alpnacher

21 Natiirlich gab es vor diesen eingebauten steinernen Emporen hélzerne Loggien,
meist iiber dem Kircheneingang. Der bischofliche Visitationsbericht von 1643 meldet
solche fiir Sedrun, Truns, Brigels, Ladir, Seth, Panix. Biindnerisches Monatsblatt 1915,
Seite 11—13, 39, 44, 420—423. Wo keine solche waren, stellten sich die Singer wohl in
den Chrostallen auf.

22 Die Chorempore von Sedrun ist heute zugemauert. In Maria Licht besteht keine
eigentliche Chorempore, sondern nur ein vor einigen Jahrzehnten errichteter Anbau
zum Chore.

23 Biindnerisches Monatsblatt 1945, Seite 116.

24 Uber ihn siehe Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 1948, Seite 53.
Conrad Bartorfl, der 1592 als Kammerdiener des Abtes Bundi figuriert, stammte wohl
aus Somvix, der Heimat des Abtes. Ein Sohn von ihm war wohl Julius Bartorff, verehelicht
mit Marg. de Florin, die 1639 einen Sohn Conrad, 1655 einen Sohn Joh. Jacob erhielten.
Mitteilung von Dr. Augustin Maissen, Ilanz. Aus dem Taufbuch Somvix. Vielleicht ein
Sohn des Kammerdieners ist auch der 1629 belegte Disentiser Kaufmann Conrad Bartroff,
der mit unserem Orgelstifter identisch sein kénnte. Ischi 1950, Seite 100—101.



223

Orgelbauer Nikolaus Schonenbiiel (1600-1668), der schon 1640 die Alt-
dorfer Orgel umgebaut hatte. Er war ein bekannter und tiichtiger Fach-
mann, der in Freiburg, der Innerschweiz und Wallis Auftrige erhielt.??

Die Liste der «Cantores, welche figuraliter konten singen»,
setzt den Stifter der ersten Orgel, Conrad Bartorff, belegt zu 1623,
1631—1634, an die Spitze (Seite 180 im Tagebuch). Ihm schliefen
sich die Aristokraten des Landes an, zundchst die von Castelberg:
«Landrichter Conradin Castelberg war guoter Musicant.» Er war
ein fihrender Politiker der Cadi, 1633 erstmals Landrichter, 1634
erstmals Mistral, Hauptmann in franzésischen Diensten, 1641 Syndi-
cator im Veltlin, 1657 Podesta in Tirano, gestorben 1659.2¢ Auch sein
Sohn Conradin ist Mitglied des Kirchenchores und «konte figura-
liter singen».?” Vermutlich studierte er in Luzern, weist doch das
dortige Kollegsverzeichnis zum 3. Februar 1654 einen «Conradinus
a Castelberg annorum 15. Rhetus ad Rudimenta, filius Conradini»
auf. In der Heimat amtete er als Schreiber 1666—1668. Auch ein
zweiter Sohn Conradins, Johannes, war nach unserem Tagebuch
«ein guother Discantist» d. h. ein guter Melodiesinger. Er amtete
1664 als Mistral und 1666 als Landrichter.?® Ein weiterer Sohn war
Franz, spiter als P. Augustin im Kloster ebenfalls als Musiker tétig.

Zahlreich war die Tavetscher Familie der Berther, die nicht
wenige Musiker aufweist. Unsere Cantorenliste beginnt mit «alt
Landtschreiber Joann Berchter im Torff», der also im Dorfe Disentis
wohnte. Wichtiger ist «Herr Podestat Joann Berchter, Organist
vnd Fonforit, Bassist», eben jener, der die neue Orgel besorgte und
tiberhaupt die Seele des Kirchengesanges und der Musik im Dorfe war.
Seine Hauptbeschiftigung war das Orgelspiel, daneben aber trat er
auch als Sdnger und als Trompeter (Fanfarist)?® auf. Als Abt Adal-

5 Historisches Neujahrsblatt von Uri 1906, Seite 12, 17, 37—38, 61. Angelomontana
1914, Seite 397. Gisler Fr., Festgabe zum 25. Kant. Cicilien-Verein Uri 1939, Seite 4, 49.

26 Berchtersches Tagebuch, Seite 198, 456. Der Grabstein fiir ihn und seine Frau Anna
Maria von Coray mit lateinischer Inschrift ist auf dem Disentiser Friedhof erhalten.

27 Berchtersches Tagebuch, Seite 180, 199.
28 Berchtersches Tagebuch, Seite 71, 198.

2 Meyer-Liibke W., Romanisches Etymologisches Woérterbuch 1920, Nr. 3183. Der
Ausdruck stammt aus dem italienischen Schallwort: fanfara. Trompeter wurden damals
zu kirchlichen Andachten gerne herbeigezogen, gerade auch in Klostern. Angelomontana
1914, Scite 396 zu 1627. Ferner Tagebuch Dietrich in Mitteilungen des hist. Vereins des
Kantons Schwyz 1911, Seite 33, 78, 99 ff. zu 1673.



224

bert II. 1668 nach Olivone und Lugano ging, um den Cardinal von
Mailand zu begriifen, begleitete ihn der Landrichter Johannes Castel-
berg als «guother Discantist» und Podesta Johannes Berchter als
«guother Orgalist» und beide Bindner Musikanten konnten durch
ihr Konnen bei den Welschen Bewunderung erregen. Sein reicher
Bildungsgang erkldrt sein Konnen. Mit 12 Jahren studierte er 1652
in Dillingen, dann kam er 1654—1655 in die Klosterschule von
Rheinau, wo er «n allter Zucht vnd lateinische Studia auferzogen
worden ist». Dort lernte er auch den Organisten P. Sebastian von
Hertenstein kennen. Als dann im ersten Villmergerkriege Rheinau
von den Zirchern iiberfallen wurde (5. Januar 1656), begab er sich
nach Disentis, reist indes Anfang 1657 zum Studium nach Mindel-
heim (Bayern) ab, wo er wahrscheinlich bei den Jesuiten seinen Bil-
dungsgang vollenden wollte.3® Von dort aus schrieb er indessen am
24. Juni 1657 an seinen Gevatter Landammann Jakob Berchter, er
mochte wieder nach Rheinau kommen und «die orgel zu lehrnen
schlagen».? Ob dies geschehen, wissen wir nicht. 1661 wird er Po-
destd in Bormio, dann Landschreiber der Cadi (1669—1671, 1674
bis 1680) und des Grauen Bundes. Er verehelichte sich 1678 mit
Lucia de Baliel. Lange Jahre war Berchter auch «Vogt zu S. Johannis
Glocken», also Glockenvogt. Er starb am 18. Juli 1703. Bel seiner
Beerdigung fand «eine leicht Predigt vnd hiibsche Musikh das
Requien» statt. Am Jahrzeit, am 25. Juni 1704, war «das gross Ampt
mit Orgel figuriert».3?

Ein Sohn des verdienten Organisten war P. Justus Berchter
(t1736), der Kapellmeister und Geiger war.?® Neben ihm verdient
sein Bruder Erwdhnung, da das Cantorenverzeichnis meldet: «Land-
schreiber Jakob Berchter, sinen Son (d. h. des Podesta Johann Berch-
ter), Altist, Geiger.» Es handelt sich um jenen Jakob Berchter, der
17 Jahre Landschreiber war (1717—1723, 1727—1733, 1738—1739).
In unserer Liste figuriert auch «Statthalter Valentin Berchter,

30 Duhr B., Geschichte der Jesuiten in den Landern deutscher Zunge 2 (1913), I.,
Seite 244—=245. 11., Seite 185, 644 tiber das Jesuitenkolleg in Mindelheim.

31 Berchtersches Tagebuch, Seite 93.

32 Berchtersches Tagebuch, Seite 71, g5—101, 180, 198, 340—343. Diarium Herten-
stein im Stiftsarchiv Einsiedeln R 177 zum 6. und 11. Januar 1657.

33 Berchtersches Tagebuch, Seite 338, 413.



2285

Altist». Es ist just der Vater von P. Coelestin Berchter (T1744), der
als ein guter Violinist galt 34,

Von den iibrigen Singern heben wir hervor «Herr Podestat
Ludovicus Fontana, guother Organist, Cantor.» Auller dieser
kurzen Notiz des Cantorenverzeichnis finden wir noch eine andere
Erwdhnung: «Praesident Fontana Ludouicus ist ein guother Organist,
auch Cantor, welcher mehr mit seinem Fleis als durch Zeigung ge-
lehrnet hat.»®® Dieser Autodidakt war 1697—1701 Schreiber und
1709 Podesta in Teglio. Er starb ledigen Standes 1725. Sein Grab-
stein mit der deutschen Inschrift ist heute noch auf dem Disentiser
Gottesacker zu schen.?® Aus der Cantorenliste nennen wir noch
«Herr Statthalter Jacob Schuoler, Organist und Tenorist», dessen
Tod unser Tagebuch zu 1742 noch meldet. Ferner sei noch gedacht
des «Statthalter Gion Huonder, Basist», der auch an anderer Stelle
erwihnt wird: «H. Str. Gion Huonder kénnte figuraliter singen und
ein guother Frind des Klosters.»3 Nicht tibergehen wollen wir auch
den Bruder des Abtes Adalbert III. (169g6—1716), der im Verzeich-
nis als «Caspar de Funs, Adalberti 3. bruoder, Cantor figuralis» ge-
nannt wird und im Klosternekrolog zu 16. Juli sich findet: «Fratres
germani Sigisbertus et Caspar de Funs.» (Kopie von 1810). Er war
schon gestorben, als sein Bruder Abt wurde.?® ’

Wenn wir unsere Liste nochmals durchgehen, so finden wir fiir die
Zeit von 1643—1732 nur 20 Namen. Unser Berichterstatter mag den
einen oder anderen wohl vergessen haben, aber viele Singer werden
es dennoch nicht gewesen sein. Man war zufrieden, wenn je einer eine
Stimme sang. Auch die Qualitit der Cantores wird nicht iibertrieben
werden dirfen, bringt doch das Verzeichnis selbst einige kritische Be-
merkungen an, so heiBt es z. B.: «Thomaisch Berchter st Funs, (et)was
figuraliter» oder «Mathias Censet, Altist ein wenig, sonsten fleissig».
«Gion Bat. (ohne Familienname) etwas Tenorist.» Ausdriicklich als
Organist genannt sind nur drei (Joh. Berchter, Ludwig Fontana,
Jakob Schuler). Als Tenoristen sind nur zwei notiert, zu denen aber

31 Berchtersches Tagebuch, Seite 413.
35 Berchtersches Tagebuch, Seite 203.
3¢ Caminada Chr., Die Biindner Friedhofe 1918, Seite 78—79.
37 Berchtersches Tagebuch, Seite 1gt.
8 Berchtersches Tagebuch, Seite 467.



226

noch der Diskantist Castelberg kommt. Vier sind als Altisten charak-
terisiert, die also die zweite Stimme sangen, drei gelten als Bassisten.
Nach allem zu schlieBen, fithrte man doch wohl kaum mehr als
dreistimmige Lieder oder Messen auf. Sicher kamen keine Orchster-
messen zur Darstellung, sondern es spielten héchstens gelegentlich
Geiger oder Trompeter in der Kirche, sei es allein, sel es als Beglei-
tung. Wir konnen also summarisch buchen, dal} sicher seit 1643 die
Figuralmusik in der Dorfkirche zu Disentis, also in der Residenz der
Cadi, wenn auch in bescheidenem Malle, gepflegt wurde.®

IV. Das Musikleben der Abtei Disentis 1650—1750

Nachdem Abt Augustin Stocklin (11641) das Kloster reformiert
hatte, brachten es die Abte Adalbert I1. de Medel (1655—1696) und
Adalbert III. de Funs (1696—1716) zur Blite. Nur hinderten die
Pfarreien einserseits, dann der lange Jahre beanspruchende Neubau
von Kloster und Kirche (1683—1709) anderseits eine grofle Kultur-
entfaltung, wie man sie vielleicht entsprechend der Barockkultur von
St. Gallen und Einsiedeln erwarten mochte. Immerhin sehen wir
doch auch manches Zeichen der musikalischen Entwicklung.

Am 1. Januar 1657 fithrte P. Joscius German mit seinen
Schiilern ein Drama im Kloster vor dem Abte und den eingeladenen
Senatsherren auf, das er dann am 6. Januar nochmals wiederholte,
aber in der Kirche, damit die Frauenwelt und tberhaupt das ganze
Volk daran sich ebenfalls ergétzen konne. Diesmal ist eigens Musik
erwahnt: es ertonte die Kirchenorgel, dann wieder Laute und Geige.!
Inhaltlich war das Stiick nichts Neues, sonden groftenteils aus dem
eben erst 1649 nach dem Tode des Jesuitenpaters Spee verdffentlich-
ten Werke: «Trutznachtigall» genommen.? Spiter wurden sie dann
so bekannt, dafl Lieder daraus sogar ins Romanische tibersetzt wurden.
Aber diese Auffithrung von 1657 war wohl deutsch, sonst hitte ja

89 Figurierte Amter im Dorfe und im Kloster nennt das Tagebuch éfters z. B. Seite 59,
232, 243, 247, 344, 411 zu 1676, 1691 ff.
1 Stiftsarchiv Einsiedeln Diarium Hertenstein R 177 zum 1. und 6. Januar 1657:

Collusimus nos Organis cum Cytharisque Gygis. Dal3 P. Sebastian selbst auch Orgelspieler
war siche zum 21. Midrz 1657: ego pulsavi organa.

2 Dariiber handelte zuerst Gadola G. im Ischi 1930, Seite 8—2o0.



227

unser Berichterstatter, Dekan P. Sebastian von Hertenstein, ein
Rheinauer Pater, der erst einen Monat in Disentis war, sie nicht ver-
standen und, falls das Stiick romanisch gewesen wire, doch wohl auch
bemerkt. Ferner war ja das Theater nicht fir das Volk, sondern
eigentlich und zuerst fir das Kloster bestimmt und von dessen
Studenten, die Deutsch lernen wollten und sollten, aufgefithrt. Das
Volk konnte indes von der szenischen und musikalischen Aufmachung
und Darbietung geniigend verstehen. Entsprechend dem Inhalte des
Stiickes werden die musikalischen Beigaben wohl mehr lyrischen Cha-
rakter und religiose Farbung gehabt haben. Da Spees Trutznachti-
gall eigene Melodien hatte, die freilich meistenteils von weltlichen
Texten herstammten, kann auch P. Joscio wohl nicht als Komponist,
sondern mehr als Theaterleiter und Regisseur gelten.® Er wollte ja
auch nicht als Dichter des Stiickes angesehen werden. Beachtenswert
aber bleibt die Art der Musik, denn Geigenspiel mit Lautenbeglei-
tung war damals an der Tagesordnung. So spielte man auch im Kloster
am Donnerstag vor Quinquagesima bei der geselligen Vorfafnacht
Geige mit Laute.?

Noch einmal tritt uns P. Joscio als Dirigent und Organisator ent-
gegen, wie uns das Berchtersche Tagebuch (Seite 329) meldet:
«1690 im Jenner hat P. Joscio German thiietsche Wienacht Gsenger
(=Gesange) gelehret zu singen vor die Kammer der Herren Patren,
die Knaben aus dem Dorff Ludouic Fontana, Placidum Huonder,
Michel Cumenil, Joseph vnd Jacon Berchter haben Bilder tuber-
khommen.» Diese Weihnachtslieder sind wohl nichts anderes als
solche, die im Blumengarten 1685 Seite 15 fI. gedruckt waren oder
doch #hnliche. P. Joscio erscheint auch hier nur als Direktor der
Sangerknaben, nicht als Dichter. Bezeichnend ist es auch, dal
er wohl funf Buben des Dorfes eingeiibt, aber dennoch keine
romanischen, sondern deutsche Texte und Lieder zur Darstellung
bringt.

Nach allen Mitteilungen miissen wir P. Joscius German nicht
als eigenstandigen Dichter und Komponisten, sondern mehr als
Gesangsdirektor und Organisator, als Musikant und Regisseur be-
trachten.

% Riemann, Handbuch der Musikgeschichte II 2 (1g12), Seite 339—343, 501, 528.
1 Diarium Hertenstein: 8 Febr. 1657: post coenam cum Cytharisque gygis.



228

Uber sein sonstiges Leben ist nur wenig bekannt. Er stammte aus
Sursee im Kanton Luzern und erhielt 1640 die Aufnahme in den Kon-
vent dadurch, daB3 ihn Leutnant Peter Berchter als sog. «geistlicher
Vater» befiirwortete.® Am Feste des hl. Michael, am 29. September
1641 legte er unter Abt Augustin Stocklin Profe3 ab.® Er gehorte
noch zu der aszetischen Schule des groBen Murenser Abtes, weshalb
er auch 1679 die Verlegung der Matutin von Mitternacht auf g Uhr
morgens nicht billigte.” Beim Neubau des Klosters sandte ihn der
Abt 1683/84 nach Pfifers. Damit wollte er dem bescheidenen Manne
auch eine Erholung verschaffen, die er so notwendig hatte.® Er starb
mit etwa 82 Jahren am 25. September 1705.

Ein Weggenosse von P. Joscio war P. Augustin von Castel-
berg, der schon aus einer musikalischen Familie stammte. Franz,
so hief3 er frither, war der Sohn des Landrichters Conradin und der
Anna Maria de Coray.® Profe8 machte er wahrscheinlich 1662. In
der Urkunde vom 3. Januar 1663 begegnet uns Abt Adalbert II.
als Vormiinder des Fr. Augustin.’® Priester wurde er 16%0. Drei
Jahre darauf beauftragt ihn der Abt, dem Volke in einer Predigt
darzulegen, warum man die Mitternachtsmette aut den Morgen ver-
schoben habe.'* 1683/84 hielt er sich in Pféafers auf.'? Dann amtete
er auch als Seelsorger in der Pfarrei Truns.!® Er starb am 25. De-
zember 10699. |

Uber seine musikalische Begabung meldet uns das Berchtersche
Tagebuch: «R. P. Augustin Castelberg, Religioss in (!) Kloster, ware
ein brawer Prediger, singte im Bass; vnd in Violon vnd etwas in
Violin lieste er sich bruchen. Stirbt 1699 im Elsass.» (Seite 199.) Noch-
mals dullert sich die gleiche Quelle iiber ithn: «1662 R. P. Augustinus

5 Berchtersches Tagebuch, Seite 138.

6 Synopsis 1641.

7 Synopsis 1673.

8 Henggeler R., ProfeBbuch von Pfifers 1931, Seite 145. Heer G., Mabillon und die
Schweizer Benediktiner 1938, Seite 241.

9 Stammbaum der Familie v. Castelberg von Oberst Hess im Stiftsarchiv.

10 Gemeindearchiv Tavetsch, Nr. 10.

11 Synopsis 1673.

12 Henggeler R., ProfeBbuch von Pfifers 1931, Seite 145. Heer G., Mabillon und die

Schweizer Benediktiner 1938, Seite 241. Castelberg war nur vom Sommer 1683 bis zum
7. Februar 1684 in Pfafers.

13 Synopsis 1684.



229

a Castelberg, Religios vnd Priester im Kloster Disentis, war ein
trafflicher Prediger, singte den Bass, etwas in Violin vnd in Bass-
geigen, stirbt vnd wird begraben in Elsias bey Klosterfrauen. 1699
25. Decembris gestorben. Rentsch 8oo in Kloster getragen.» Seite 204,).
Dazu 1st noch das Urteil des Abtes Adalbert II. vom 15. Juli 1683
nachzutragen: P. Augustin «ist gut zu verwenden fir Chor und
Musik», ist jedoch «hie und da der Melancholie unterworfen».!4

Castelberg schlieBen wir seinen Namensvetter P. Augustin
Fontana an, ein Disentiser, der 1702 die Profel3 ablegte, 1706 die
Stufen des Altars bestieg. Das Berchtersche Tagebuch (Seite 203)
rithmt thm nach: «kidnte in dem Baas oder Violon braff aussmachen
und auch auff der kleinen Geigen.» Die gleiche Quelle meldet uns
auch, dall er zuletzt bisweilen an Hinden, Fiessen lam worden.»
So konnte der talentvolle Mann nur eine kurze Wirksamkeit entfalten.
Nachdem er frither schon in Surrhein als Kaplan gedient hate, kam
er spater nach Maria Licht in Truns, wo er erst 40 Jahre alt sein
Leben beschloB.1?

Der eigentliche Nachfolger von P. Joscius war aber weder P. Au-
gustin von Qastelberg, noch P. Augustin Fontana, sondern eher P.
Justus Berchter (f1736). Er war der Sohn des langjihrigen
Organisten Johann Berchter und der Lucia de Baliel. Schon nach
seiner Profe 1697 wurde er Kapellmeister und versah dieses Amt
bis 1707.1% Er wird also den Figuralgesang geleitet haben. Er amtete
auch als Violinlehrer. Sein Schiiller war P. Coelestin Berchter,
der seine Studien in Disentis und Luzern absolvierte und dann 1711
ins Kloster eintrat (Tod 1744). Das Tagebuch der Familie berichtet
von ihm: «ist ein guother Violingeiger, von P. Justo in singen und
geigen den Anfang gehabt.»!7

Musiker war auch P. Johann Baptist Censet von Disentis,
der Profe3 1715 abgelegt hatte. Er mul} ein tiichtiger Mann gewesen
sein, wurde er doch 1732 charakterisiert: P. Johannes Baptista bonus
Musicus, esset etiam bonus Oeconomus vel Cellarius.*®Fir 1733 nennt
ihn das Album Desertinense Kapellmeister. Leider war die Gesund-

14 Stiftsarchiv St. Gallen, Abteilung Pfafers, Nr. 1226.

15 Deplazes Pl. S., La pleiv de Surrein. Seite 52 (Separatabdruck aus Ischi 1940).

16 Berchtersches Tagebuch, Seite 338. Vgl. Seite g15, 319—330.

17 Berchtersches Tagebuch, Seite 412.
18 ND fol. 261, Nr. 28b zum August 1732.



230

heit des talentvollen Paters weniger guinstig, so daf3 er nach Maria Licht
als Benefiziat ging und dort auch 1742 starb. Ebenfalls ein guter Mu-
siker war P. Gallus Daniel Orsi von Reichenburg aus Minster, der
1717 die Geliibde ablegte. Sein Konnen und seine Verdienste umrif3
man 1732: P. Gallus valde necessarius in monasterio, quia in V iolon-
cello, pro Scholis, Scripturis, in Choro utilis est.'® Eben seine Tiich-
tigkeit bestimmte den Abt, ihn lange Jahre auf den Klosterbesitz im
Veltlin zu versetzen, wo er 1768 starb. Musikant war auch P. Adal-
gott Clos von Schmitten (Graubiinden), der 1709 ProfeB ablegte und
nach dem Album Desertinense 1731 zum Chordirigent bestimmt wurde.
Im folgenden Jahre beauftragte man ithn zusammen mit P. Placidus
Arpagaus, die Studenten in der Musik zu unterrichten.?® Die beiden
Patres starben aber schon sehr frith, P. Adalgott 1739, P. Placidus
1741.

So kénnen wir konstatieren, dal3 seit Mitte des 17. Jahrhunderts
das Geigenspiel im Kloster heimisch war, welches sich nach einem hal-
ben Jahrhundert um 1700 bereits zu einer bescheidenen Orchester-
musik entwickeln konnte. Nur so sind die BaBlgeigen neben den Geigen
zwangslos zu interpretieren. Etwa in der gleichen Zeit machte sich
auch in andern Klostern die Instrumentalmusik geltend. In St. Gallen
verbot sie zwar Abt Gallus (1654—1687) sowohl fur die Stifts- als
auch die Landeskirchen. Indessen gestattete ihr bereits Abt Coelestin
Sfonfrati (1687—1697) Eingang.?! Begreiflich, denn die Abteversamm-
lung der Kongregation hatte bereits 1680 nach langer Diskussion
die Instrumentalmusik in der Kirche, die frither nicht geduldet war,
zugelassen, freilich unter gewissen VorsichtsmaBregeln. Sie sollte
«ernst, andachtig und ehrbar» sein und auch das Officium nicht ver-
langern. Die jungern Stiftsmitglieder durften sich in der Instrumental-
musik nur wihrend der Rekreation iiben.?? Damit war dem Orchester

19 ND fol. 261, Nr. 28b zum August 1732.

20 ND fol. 255 zum 23. Mérz 1732: Pro instructione in Musica determinavi pro Fratri-
bus P. Sub-Priorem, pro Scholaribus PP. Adalgottum et Placidum. Wer damals Suprior
war, ist nicht ersichtlich.

21 Duft J., Die Glaubenssorge der Fiirstabte von St. Gallen im 17./18. Jahrhundert
1944, Seite 216. In Engelberg war die Instrumentalmusik um 1700 schon an der Tages-
ordnung. Angelomontana 1914, Seite 404 ff. Deren Anfinge in Einsiedeln schon zu Beginn
des 17. Jahrhunderts. Siehe Schubiger A., Die Pflege des Kirchengesanges und derKirchen-
musik in der katholischen Schweiz 1873, Seite 42 Anmerkung.

22 Acta Congregationis, Stiftsarchiv Disentis 2 (1630—1682), Seite 417—418.



231

die Tiire zur Kirche geoffnet. Wir werden sehen, da3 auch in Disentis
um die Mitte des 18. Jahrhunderts die Instrumentalmusik in den
heiligen Rdaumen stark zur Geltung kam, aber nicht mehr im Sinne
dieser Verordnungen von 1680, sondern im frohen Spielen und Musi-
zieren, ganz im leichten Tempo des Rokoko.

Dem Ernst der barocken Musik entsprach es auch, daf3 damals
der Choral eifrigst gepflegt wurde. Schon bald nach der Grindung
der Kongregation 1602 beriet man, wie der gregorianische Gesang
gehoben und vereinheitlicht werden konnte (1610—1621). Deshalb
wurde 1639 ein Directorium Chori (Psalmténe, Responsorien usw.)
herausgegeben, das 1692 auch gedruckt wurde. Es fullit jedoch nicht
auf den guten einheimischen Traditionen, sondern auf einer rémi-
schen Quelle von 1582 von wenig Kunstwert. Vermutlich fand auch
bei uns das sog. Graduale Medicaeum Eingang, das die mediziische
Druckerei 1614/15 zu Rom als Privatedition veroffentlichte, welche
aber die alten Traditionen vernachldBigte und den mittelalterlichen
Reichtum der Melodien kurzte. Sie war in neuen Ausgaben in Disen-
tis noch bis zu Anfange dieses Jahrhunderts in Gebrauch.?® Viel
besser war das Antiphonarium Monasticum, welches 1681 im Kloster
Einsiedeln gedruckt wurde und die Antiphonen zu Laudes und Vesper
enthielt. Es zeigt den barockisierten alemannischen Dialekt des gre-
gorianischen Chorals, der aber im wesentlichen die alte Tradition
der schweizerischen Kloster richtig iiberlieferte.2* Auch Disentis be-
sall und besitzt heute noch einige solcher alten Folianten, die bis
zum Advent 1944 benutzt wurden. Kein Gesangbuch war fir das
traditionstreue Klosterleben bezeichnender und ehrwiirdiger als ge-
rade dieser erst in unseren Tagen beiseite gelegte grofe Choralcodex.

# Das neue vatikanische Kyriale fand 19o7, das Graduale 1915 in Disentis Eingang.

*4 Antiphonarium Monasticum. Engelberg 1 (1943), Seite VI, XIII—XIV. Dazu Schu-
biger A., Die Pflege des Kirchengesanges und der Kirchenmusik in der Schweiz 1873,
S. 42—43, Angelomontana 1914, Seite 400.



	Zur Musikgeschichte der Cadi ca. 1580-1750

