Zeitschrift: Biindnerisches Monatsblatt : Zeitschrift fir biindnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1951)

Heft: 5-6

Artikel: Die Benediktiner in Churréatien im Lichte der neuern und neuesten
Forschungen

Autor: Henggeler, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-397498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Chur _ Mai/Juni 1951 Nr. 5/6
BUNDNERISCHES

MONATSBLATT

ZEITSCHRIFT FUR BUNDNER.
GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

——-= ERSCHEINT JEDEN MONAT »—

Die Benediktiner in Churriitien
im Lichte der neuern und neuesten Forschungen

Vortrag in der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden
am 27. Februar 1951

von Stiftsarchivar P. Rudolf Henggeler, Einsiedeln

Wenn ein Benediktiner tiber Benediktiner spricht, dann mag im-
mer die Gefahr vorliegen, daf} es eine oratio pro domo wird, daB3 er
zum Lobredner seines eigenen Ordens wird. Nun sind es freilich nicht
die Benediktiner selbst gewesen, denen ihr Ordensstifter die discretio,
das MaBhalten sehr ans Herz gelegt hat, die sich den Beinamen: Kul-
turtriger des Abendlandes zugelegt haben. Das hat die Geschichte
getan und sie hat auch dafur den vollgiiltigen Beweis erbracht. Wer
die geistige Entwicklung des Abendlandes seit dem frithen Mittelalter
verfolgt, wird immer und tberall auf die Spuren der Mé&nche des
hl. Benedikt stoBen. Eine verhdltnismdBig kleine Welt, in der drin sie
als Kulturtriager gewirkt, mochte ich heute abend mit ithnen betreten
und Thnen aufzeigen, wie sie dies getan haben. Wenn wir dabei freilich
die Grenzen des heutigen Kantons Graubiinden, vorab nach Norden
hin etwas iiberschreiten, so ist dies mit der Natur der Sache, wie Sie
sehen werden, gegeben. Bei diesem Versuch mochten wir vorab die
Ergebnisse neuerer und neuester Forschungen, die vielleicht nicht
iiberall in gleicher Weise Beachtung gefunden, heranziehen, um zu



130

zeigen, wie diese Dinge immer noch aktuell sind, aber auch um zu
zeigen, wie viel da eigentlich noch zu leisten wiire.

Ich darf eingangs wohl kurz die Entwicklungsgeschichte unseres
Ordens beriithren, denn dies scheint mir zum Verstindnis der folgen-
den Ausfithrungen vor allem wichtig zu sein. St. Benedikt hat, nach-
dem er die Bildung des alten Rom in sich aufgenommen, zuerst als
Einsiedler in der Nihe des heutigen Subiaco gelebt, alsdann dort
selbst die Leitung einer Reihe kleinerer Kloster iibernommen, ehe er,
nach der Uberlieferung um 529, den Grund zum Hauptkloster des
spatern Ordens, Monte Cassino, legte. Dort hat er auch die frither ge-
sammelten Erfahrungen in seiner Regel niedergelegt, die von so
grofler Bedeutung fiir die Entwicklung des abendliandischen Monch-
tums werden sollte. Man darf freilich nie iibersehen, daf3 St. Benedikt
keinen Orden im heutigen Sinne griinden wollte. Er hat lediglich fir
seine Monchsgemeinde eine Regel festgesetzt, die zu seinen Leb-
zeiten — er starb um 547 — vielleicht noch in einem andern Kloster
befolgt wurde. Monte Cassino selbst wurde um 579 durch die Lango-
barden zerstort. Die Monche flohen damals nach Rom und lieBen
sich hier nieder. Im Jahre 596 sandte Papst Gregor d. Gr. den Abt
des romischen Klosters, Augustinus, mit 40 Monchen nach England.
Damit beginnt die welthistorische Sendung des Benediktinertums.
Sie brachten nicht nur den christlichen Glauben, sondern auch die
antike Kultur, die durch die Germaneneinfille zerstort worden waren,
ein zweites Mal nach England. Im Laufe des 7. Jahrhunderts erhoben
stch iiberall durch England hin die Benediktinerkloster als Mittel-
punkte des religiosen wie des geistigen und kulturellen Lebens. Von
England zichen in der Folge die Missionire, ein hl. Willibrord, ein
hl. Bonifatius u. a. nach den deutschen Landen hiniiber, um hierhin
in gleicher Weise christlichen Glauben wie christliche Kultur zu tra-
gen. Unterdessen verbreitete sich die Regel des abendlindischen
Monchsvaters aber auch durch Italien und hintber in das heutige
Frankreich, wo sie iiberall die dltern Regel, vor allem auch jene Ko-
lumbans verdringte. Auch hier wurden die Kloster fithrend im geisti-
gen Leben der Zeit.

Zu uns sind die Benediktiner nicht aus dem Suden gekommen,
sondern vom Norden oder Westen her. Diese Tatsache gilt es vor allem
festzuhalten. Diese Tatsache gilt oder galt wenigstens bis heute, um



131

mich vorsichtig auszudriicken, auch fir die rdtoromanische Welt, die
doch durch ihre ganze politische und kulturelle Entwicklung zunichst
mit dem Siiden, mit dem romischen Weltreich verbunden war. In
Curia Raetorum besall diese Welt ihren Mittelpunkt, dem in der
christlichen Zeitdara drin durch seinen Bischofsitz eine fithrende Rolle
zukam, wie lhnen das letztes Jahr gefeierte Jubilium eindrucksvoll
in Erinnerung gerufen hat. Die Bischofskirche von Chur mit ihrem
Klerus bleibt ein Haupttrager des religiosen wie geistigen Lebens in
diesen Gebieten, zundchst durchaus noch rémisch orientiert, wie
schon die Zugehorigkeit zum Metropolitansitz von Mailand, die erst
843 gelost wurde, deutlich zeigt. Durch die Zuweisung an Mainz trat
cine Wendung von weittragender Bedeutung ein, denn gleichzeitig
erfolgte auch die Einverleibung in das Herzogtum Schwaben, so dal3
auch politisch eine Neuorientierung gegeben war. Damit wurde der
Germanisierungsprozel3 so recht eingeleitet, in dem nun gerade die
Benediktinerkloster eine bedeutende Rolle spielen sollten. Auf den
ersten Blick mochte damit scheinen, daB3 mit dem Eindringen dieses
fremden Elementes ein geistiger Riickschlag verbunden gewesen wiire.
Doch dem war nicht so, denn gerade durch die Benediktinerkloster
die im ridtischen Raume entstanden, wurden zum altehrwiirdigen Bi-
schofsitz von Chur neue kulturelle Mittelpunkte geschaffen.

- Fir Binden kommen vor allem drei benediktinische Griindungen
in Frage: Pfifers, Disentis und Minster, wozu sich allerdings noch das
urspriinglich in Schuls, aber schon frith nach dem Tirol verlegte Ma-
rienberg gesellte. Fassen wir zunichst einmal die geographische
Lage dieser Kloster ins Auge, denn sie ist fur die kommende Entwick-
lung vor allem wichtig. Alle diese Kloster liegen, wenn man so sagen
will, an der Peripherie des Bundnerlandes: Pfifers liegt tiberhaupt
auBerhalb des Kantons, ebenso Marienberg, aber auch Disentis und
Miinster sind an den duBersten, sich entgegengesetzten Ecken gelegen.
Mitten im Biundnerland drin selbst haben wir kein Kloster unseres
Ordens. Fir diese Tatsache ist natiirlich einmal die Entstehungs-
geschichte der einzelnen Kloster malBigebend. Aber dartiber hinaus
kann man wohl sagen, dal} sich in diesen Bergtilern drin iiberhaupt
kaum Platz fand fiir Klostergriindungen, die vor allem auf groferem
Grundbesitz aufbauten. Wir haben da eine analoge Tatsache zu den
Urkantonen. Auch diese haben in ihren alten Gemarkungen drinnen



132

keine Benediktinerkloster gekannt; Einsiedeln und Engelberg mit
ihren eigenen Territorien lagen am Rande dieser Bergkantone. Wenn
im Urnerlande die Fraumiinsterabtei von Ziirich, oder spiter die
Cisterzienserabtei von Wettingen, im Obwaldnerland das Stift Mur-
bach-Luzern und im Schwyzerlande neben Einsiedeln Muri gréBern
Grundbesitz in den Hinden hatten, so konnen wir doch handgreiflich
die Tatsache verfolgen, wie diese Orte mit der Zeit den Klosterbesitz
zu eliminieren, respektive in ihre Hinde zu bringen verstanden. Die
Tatsache bleibt wohl bestehen, dal3 uns die Urschweiz an der Hand
des hl. Benedikt entgegentritt — denn es sind durchwegs klosterliche
Urkunden, in denen diese Orte erstmals genannt werden — und daf3
sie auch weitgehend aus den Hidnden der Benediktiner ihre hoéhere
Kultur empfing, aber bei der fortschreitenden Verselbstindigung der
Orte wird nicht nur der groBe Klosterbesitz innerhalb ihrer Gemar-
kungen aufgesogen, sondern auch die beiden groBen Abteien an ihren
Grenzen, Einsiedeln und Engelberg, werden weitgehend unter ihre
Abhingigkeit gebracht. Einen dhnlichen ProzeB konnen wir iibrigens
auch bei den Kléstern in Churrétien verfolgen, wo Pfifers spiter unter
die Herrschaft der eidgendssischen Orte, Disentis unter den Grauen
Bund und Miunster unter den Bischof von Chur kam.

Gehen wir geschichtlich den einzelnen Klostern in der Biindt
nach, so haben wir uns zuerst Pfafers zuzuwenden, das nicht nur das
alteste dieser Kloster ist, sondern auch bis ins 1g9. Jahrhundert herein
innerhalb der Gemarkungen des alten Fiirstbistums von Chur lag, das
erst tief unten im Rheintal und in der March auf die Nachbardiézese
von Konstanz stieB. Aber auch sprachlich und kulturell gehort Pfafers
durchaus in die ratoromanische Welt herein, auch wenn es spiter in
der Zurickdriangung des riatoromanischen Einflusses im St. Galler-
oberlande keine geringe Rolle spielte.

Die Griindung von Pfifers geht nach der bisher geltenden An-
schauung von der Reichenau, dem Inselkloster im Bodensee, aus. Uber
die Reichenau selbst hat auf die 1200ste Wiederkehr ihres traditionel-
len Griindungsjahres, 724, Konrad Beyerle in seinem zweibdndigen
Werke: «Kultur der Abtei Reichenau» (1924) eine Reihe von sehr auf-
schluBlreichen Arbeiten verdffentlicht. Dariiber hinaus liegt uns aber
heute die Arbeit von Franz Beyerle «Bischof Perminius und die Griin-
dung der Abteien Murbach und Reichenau» vor, die 1947 in der Zeit-



133

schrift fiir Schweizerische Geschichte publiziert wurde. Franz Beyerle
kommt hier, nicht zuletzt gestiitzt auf die Monchslisten des Reichen-
auer Verbriidderungsbuches, zu ganz neuen Ergebnissen. Er tritt u. a.
wieder fiir die alte Auffassung ein, die in Perminius oder Pirmin, wie
wir ihn gewohnlich nennen, einen Iroschotten sieht. Bekanntlich
glaubte P. Gall Jecker aus dem Stifte Mariastein 1927 in seiner Dis-
sertationsarbeit ihn dem Westgotenreich zuweisen zu miissen, welche
Ansicht von da an vorherrschend blieb. Dal3 aber Franz Beyerle mit
seiner Auffassung nicht unwidersprochen blieb, zeigt die Unter-
suchung von H. Biittner, die 1949 in der Zeitschrift fiir schweizerische
Kirchengeschichte erschien: «Christentum und friankischer Staat in
Alemannien und Ritien wahrend des 8. Jahrhunderts». Biittner steht
cher zu Jeckers Ansicht, wenn er auch meint, daB man Pirmin nicht
direkt bei den Westgoten, aber doch in Gallien zu suchen habe.

Franz Beyerle nimmt auch, entgegen der durch Hermann d. Lah-
men im 11. Jahrhundert festgelegten Tradition, an, dal Murbach vor
der Reichenau gegrindet wurde und zwar vor dem Jahre 728. Fiir die
Reichenau hilt er das traditionelle Griindungsjahr 724 fiir unmoglich,
wihrend er 729 als annehmbar erkldart. Einzig fur Pfafers glaubt
. Beyerle das auch durch Hermann d. L. uberlieferte Jahr 731 als
Griindungsjahr festhalten zu kénnen. Die ersten Monche fiir Pfafers
wiren von der Reichenau gekommen, wie schon die in den #ltesten
Mbonchslisten der Verbriderungsbiicher vorkommenden Namen auf
oberdeutsche Herkunft hinweisen wiirden.

DaB aber auch Franz Beyerle, der freilich mehr nur nebenbei die
Griindung von Pfifers beriihrt, in der ganzen Frage nicht das letzte
Wort gesprochen, zeigt die neuestens erschienene Arbeit von Franz
Perret in der Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte: «Die
Reihenfolge der Abte von Pfifers» (1950, 4. Heft). Darin kiindet Per-
ret, durch seine Mitarbeit an der Herausgabe des neuen Biindner
Urkundenbuches in diesen Fragen sicher sehr versiert, eine neue Un-
tersuchung iiber die Griindung von Pféfers an. Seine Ausfithrungen
iiber die Reihenfolge der Abte — bei dem hier herrschenden Wirr-
warr sicher keine geringe, aber dafiir eine um so verdienstvollere
Arbeit — 148t indessen bereits erkennen, daB3 er eine Griindung von
Pfifers durch die Reichenau ablehnt und wohl an eine selbstindige
Klostergriindung, eventuell durch die Bischofe von Chur, ums Jahr



134

740 denkt, die mitten in der rdtoromanischen Welt von damals drin
anfanglich durchaus ratoromanischen Charakter getragen hiitte. Erst
mit der Zeit, nicht zuletzt infolge des Umstandes oder besser gesagt des
MiBstandes, daB3 auch hier nur Adelige aufgenommen wurden, sah
man sich veranlat, den Mitgliederbestand des Klosters auch aus
alemannischen, respektive germanischen Elementen zu rekrutieren.
Damit wiirde natiirlich der EinfluBB von Pféfers auf die Germanisierung
des St. Galleroberlandes, der nicht zuletzt durch die zahlreichen
Klosterpfarreien gegeben war, erst viel spdter einsetzen.

Uber die groBe Bedeutung, die Pfifers fiir die ritoromanische Welt
hatte, da es mit dem Sarganserland iiber anderthalbjahrtausend zur
Grafschaft der Raetia Curiensis gehorte, hat derselbe Autor Franz
Perret in einer kleinen, aber aufschluBireichen Arbeit, die 1949 im
Biindnerischen Monatsblatt erschien, ebenso wertvolle wie inter-
essante Aufschliisse gegeben. Er spricht dort von der «Bedeutung des
Archivs Pfafers fur die Bindner Geschichte» und kommt dabei zum
Schlusse, dal3 «es sich hier um einen Fundort von Geschichtsquellen
allererster Bedeutung» fiir das im Erscheinen begriffene Biindner Ur-
kundenbuch, damit aber auch fiir die Geschichte Biindens tiberhaupt
handle.

In bezug auf die Bestinde des Pfiferserarchivs; die heute im Staats-
archiv St. Gallen aufbewahrt werden, ist allerdings auch zu beachten,
dafB diese im 17. Jahrhundert durch ein Klostermitglied, P. Karl Wid-
mer, in einer Art und Weise miBhandelt wurden, die schon im 18.
Jahrhundert zum Aufsehen mahnte und die in neuerer Zeit Heinz
Mendelsohn in seiner Arbeit: «Die Urkundenfilschungen des Pfaferser
Konventualen P. Karl Widmer» in der Zeitschrift fiir schweizerische
Geschichte (1934) eingehend behandelt hat.

Im iibrigen ist es hier gar nicht moglich, auf die Klostergeschichte
im einzelnen einzugehen. Hingewiesen sei nur auf die Tatsache, dal3
Pfifers im Bindnerland selbst grofen Grundbesitz hatte, der vor allem
in der Herrschaft, sodann um Chur sowie in den Kreisen Rhiziins,
Trins, Glenner und Lugnez lag. Da dieser Grundbesitz sich in den
Hinden vieler kleiner Leute fand, bilden die Urkunden dariiber, wie
Perret in der erwdhnten Arbeit treffend bemerkt, «eine wichtigste
ritische Quelle zum Studium der Situation der kleinen Leute und der
horigen Bauern iiberhaupt», daneben aber naturgemifl auch eine



k30

Fundgrube fiir die Familiengeschichte nicht nur der adeligen, ritter-
biirtigen Geschlechter Graubiindens, sondern vorab auch der biirger-
lichen und bduerlichen Geschlechter.

Die benediktinische Griindung von Pfifers steht somit, wie aus
diesen kurzen Ausfithrungen ersichtlich, in einem sehr engen Zusam-
menhang mit der Geschichte Churritiens tiberhaupt. Nicht zuletzt
die Griindungsgeschichte und die Geschichte der ersten Jahrhunderte
dieser Abtei zeigen wohl, wie diese Fragen nicht nur heute stark in das
Blickfeld der wissenschaftlichen Forschungen geriickt sind, wie aber
auch hier noch so manches im Flusse ist und weiterer Abklarung harrt,
wodurch nicht nur die heimatliche Geschichte, sondern nicht zuletzt
auch die Geschichte unseres Ordens neu befruchtet wird.

Pfifers ist aber auch deshalb fiir die Bundnergeschichte iiberaus
wichtig, weil es, wie man bis heute annahm, zum Ausgangspunkt
zweier anderer benediktinischer Griindungen im Biindnerland gewor-
den ist, nimlich von Disentis und Miinster.

Disentis ist heute in der gliicklichen Lage, eine nach neuen Ge-
sichtspunkten aufgebaute und modernen Forschungsmethoden ent-
sprechende Klostergeschichte vorweisen zu konnen. P. Iso Miiller hat
in einem ersten Bande, der 1942 bei Benziger in Finsiedeln erschien,
die Zeit von 700 bis 1512 behandelt. Dariiber hinaus hat er aber be-
reits in einer ganzen Reihe von Einzeluntersuchungen die Geschichte
seines Stiftes bis gegen die Mitte des 14. Jahrhunderts fortgefithrt. Er
findet sich freilich nicht in der gleichen gliicklichen Lage wie Perret fiir
Pfifers, denn die Klosterbrinde von 1799 und 1846 haben das Disen-
tiserarchiv so gut wie ganz vernichtet. Eine wichtigste Quelle fiir die
Disentisergeschichte bilden immer noch die Litterae Disertinenses des
Abtes Placidus Reimann von Einsiedeln, der zum Gliick um die Mitte
des 17. Jahrhunderts eine Art Regestenwerk der damaligen Archiv-
bestinde von Disentis angelegt hat. Dariiber hinaus muBte aber P. Iso
Muiiller aus ungezihlten Bruchstiicken ein Bild des Werdens und Wach-
sens seines Klosters geben. Damit hat er uns aber zugleich auch sehr
eindriicklich die Bedeutung dieses an Oberalp und Lukmanier gelege-
nen Stiftes vor Augen gefiihrt, das nicht nur in der Cadi und im Ur-
serntal, sondern auch im- Tessin, Veltlin und in der lombardischen
Ebene, aber auch im St. Galler Oberland und vereinzelt sogar im
schweizerischen Mittellande Besitz hatte.



136

Gerade die durch Franz Beyerle aufgeworfenen Fragen um die
Griindung der Reichenau und die zu erwartende Behandlung der
Grindung von Pféfers durch Franz Perret lassen aber die Frage offen,
ob sich nicht auf die Entstehungsgeschichte von Disentis neue Mog-
lichkeiten ergeben. Die Dinge sind jedenfalls noch zu sehr im Flusse,
um hier etwas Definitives sagen zu konnen. Die alte Uberlieferung von
den ersten Siedlern an der spatern klosterlichen Stdtte, St. Sigisbert
und St. Placidus, wird jedenfalls, mag man vielleicht iiber Zeit und
Herkunft von Sigisbert gelegentlich verschiedener Meinung sein, zu
Recht bestehen bleiben. Die Grabstitte dieser Heiligen, die auch heute
noch, gerade in ihrer Schlichtheit und Einfachheit, wie sie neuere
Grabungen festgelegt haben, zu den ehrwiirdigsten auf Biindnerboden
gehort, bleibt der Ausgangspunkt fir das spdtere Kloster, das durch
die Schenkungen des Prises Victor und spiter des Bischofs Tello von
Chur seine festen Grundlagen erhielt.

Uber die Herkunft der ersten Monche, die P. Iso Miiller von Pfi-
fers herkommen 14t, mogen unter Umstinden mit der Zeit neue
Hypothesen auftauchen. Aber auch nach ihm waren die Disentiser
Benediktiner des 8. Jahrhunderts zum groten Teil riatischer Abkunft,
wenn sich auch von Anfang an darunter Germanen befanden, deren
Einflul mit der Zeit immer mehr stieg. Darum wurde Disentis «in ge-
wisser Hinsicht ein Ableger und Verbreiter des Germanentums mitten
im dichtesten riatoromanischen Gebiete drin», wie P. Iso schreibt. Mit
Recht bemerkt er aber: «Durch diese Verbindung von romanischen
und germanischen Moénchen im versohnenden Zeichen des Christen-
- tums war das Kloster aber auch ein Sinnbild des Abendlandes». Das
karolingische Kloster in Disentis war, wenn auch in bescheidenerem
AusmaBle als die Reichenau oder St. Gallen, wesentlich ein Kultur-
kloster, das in diese Bergwelt herein ein hoheres geistiges und kiinst-
lerisches Leben trug. Die Uberreste der damals gebauten Kirchen wie
die zahlreichen sonstigen Funde belegen dies zur Gentige. Die Lage
am Lukmanier, diesem Siid und Nord verbindenden Alpenpal,
brachte es auch mit sich, daf3 das Kloster in der Zeit der Ottonen als
PaBkloster keine geringe Rolle spielte. Als PaBkloster ist iibrigens auch
Pfifers anzusprechen, denn in der Zeit seiner Griindung und noch
spiter spielte der Kunkelspal3 als Verbindung nach der Biindt hiniiber
keine geringe Rolle. Der Klosterstaat von Disentis ist eine der groflen



137

Erscheinungen in der biindnerischen Geschichte, zumal daraus mit der
Zeit einer jener drei Biinde erwuchs, die fur die politische Entwicklung
Graubiindens von ausschlaggebender Bedeutung geworden sind.

Disentis hat, vorab seit dem 16. Jahrhundert, sehr wechselvolle
Schicksale durchgemacht, Zeiten des Niederganges, aber auch des
Aufstieges erlebt. Der machtige Stiftsbau mit der prachtvollen Kloster-
kirche zeugen aber heute noch davon, daB3 im ausgehenden 17. und
beginnenden 18. Jahrhundert Disentis an dem allgemeinen Aufblihen
des Benediktinerordens seinen Anteil hatte. Die schweren Heim-
suchungen der Revolutionszeit und des 19. Jahrhunderts fanden 1880
in der Reorganisation des Klosters durch den spiatern Abt Benedikt
Prevost ein Ende. Das Biindnervolk, das damals unter der Fihrung
von Decurtins diese altehrwiirdige Stitte wieder aufleben lie3, hat
sich dadurch ein ganz groBes Verdienst gesichert, denn auch heute ist
das religiose wie geistige und kulturelle Leben am jungen Rheine oben
undenkbar ohne das Wirken der Sohne des hl. Benedikt in Disentis.

Weniger giinstig stehen die Verhiltnisse um das dritte Benedik-
tinerkloster in Churriatien, um Miinster. In rein historischer Hin-
sicht hat man sich damit in neuerer Zeit eigentlich wenig befaf3t. Dies
mag mit dem heutigen Charakter des Stiftes als Frauenkloster, aber
auch mit seiner Lage an einem &dulBersten Zipfel des Biindnerlandes
zusammenhingen. Da aber gerade heute, wie wir noch sehen werden,
diese Stitte in kunstgeschichtlicher Hinsicht stark in den Vordergrund
geriickt ist, dirfte auch das Interesse an seiner geschichtlichen Ent-
wicklung wieder mehr aufleben. Es war P. Wilhelm Sidler aus dem
Stifte Einsiedeln, der sich 19o6 im Jahrbuch fiir schweizerische Ge-
schichte eingehender mit der Lage, aber auch mit der frithen Ent-
wicklungsgeschichte von Miinster befal3te. Seine Arbeit tragt allerdings
etwas polemischen Charakter, indem er gegen die vom Feldkircher
Professor Zosmair vertretene Auflassung, daB3 das Kloster Tuberis im
Vorarlberg, in der Ndhe von Gétzis, zu suchen sei, auftrat. Doch tiber
diese polemische Auseinandersetzung hinaus kommt der Arbeit von
Sidler fiir die Frithgeschichte von Minster-Tuberis auch heute noch
grundlegende Bedeutung zu. Auch Stefan Miiller (1932/33) in «Schrif-
ten des Vereins fiir Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung»
vermag, wie P. Iso Miiller gelegentlich dargetan, diese Ansicht nicht
zu erschiittern.



138

Das Kloster Tuberis, wie Miinster zuerst genannt wird, begegnet
uns als dem hl. Johannes d. T. geweiht, zunéchst in den Verbriide-
rungsbiichern der Reichenau, von St. Gallen und Pféfers. Diese Ver-
briiderungsbiicher, die uns schon in der Geschichte von Pfifers und
Disentis begegneten, spielen auch hier eine groBle Rolle. Die friih-
mittelalterlichen Kloster hatten untereinander Gebetsverbriiderungen
und trugen darum die Listen der lebenden, wie der verstorbenen
Monche, die man sich gelegentlich zusandte, in Biichern ein. Das um-
fangreichste dieser Buicher ist das der Reichenau, das in den ersten
Jahrzehnten des g. Jahrhunderts angelegt wurde. Urspriinglich war
die Reichenau mit 57 Stiften, spater mit 180 verbriidert. Das Buch,
das spiter iiber Rheinau nach Ziirich kam, enthdlt an die 40 ooo
Namen. Das St. Galler Verbriiderungsbuch stammt ungefdhr aus der
gleichen Zeit, ist aber weniger umfangreich, wihrend das von Pfafers
um die Mitte des 9. Jahrhunderts entstanden sein diirfte. Die drei ge-
nannten Verbriiderungsbiicher spielen gerade in der heutigen For-
schung eine grof3e Rolle, wobei- man freilich oft den Eindruck hat, dal3
man allzuviel aus thnen herauslesen will.

Sidler weist iiberzeugend nach, dall das in den drei Biichern ge-
nannte Kloster Tuberis identisch ist mit dem heutigen Kloster Miin-
ster. Der alte Name leitete sich von dem gut zwei Kilometer von
Miinster entfernten Ort Taufers her, nach dem das Stift zunichst be-
nannt wurde, spiter biirgerte sich der von Monasterium (Kloster)
hergeleitete Name Miinster (Mistair) ein. Dieses Kloster existierte
schon gegen Ende des 8. Jahrhunderts, weshalb auch die gut bezeugte
Tradition, dafl Karl d. Gr. dessen Griinder gewesen sei, nicht ohne
weiteres von der Hand zu weisen ist. P. Iso Miller in seinen «Streif-
ziigen in die frithritische Kirchengeschichte» (Biindner Monatsblatt
1942) steht zwar dieser Uberlieferung skeptisch gegeniiber, wihrend
man gerade in neuester Zeit, angesichts der in Miunster gemachten
Freskofunde, glaubt, daB hinter dieser Griindung nur eine grofie, iiber-
ragende Personlichkeit gestanden haben konne.

Anfinglich fand sich in Miinster-Tuberis ein Madnnerkloster, das
freilich schon 880 an die Bischéfe von Chur kam. Ob die Besiedlung
dieses Klosters nun von Pfifers oder Disentis aus erfolgte, diirfte noch
abzukliaren sein. Frither nahm man an, daBl neben dem Minner-
kloster auch ein Frauenkonvent bestanden habe, so dafl wir es hier mit



139

einem Doppelkloster zu tun hitten, wie wir dies, freilich erst im 11.
Jahrhundert, auch auswirts in der Schweiz (Fischingen, Rheinau,
Muri, Engelberg u. a.) auch finden. Heute zweifelt man fiir Miinster-
Tuberis an der Existenz eines Doppelklosters. Sicher erscheint hier
seit 1169 nur mehr ein Frauenkonvent, dessen Abtissin erstmals 1167
erwihnt wird. Die Umwandlung bringt man mit einer Brandkata-
strophe um 1080 in Bezichung.

Das Frauenkloster hatte im spatern Mittelalter sehr wechselvolle
Schicksale, die nicht zuletzt mit den vielen Fehden und Kampfen der
Zeit zusammenhidngen. Besonders verheerend wirkte sich der Schwa-
benkrieg aus. Im Zeitalter der Glaubensspaltung war das Stift dem
Untergang sehr nahe, entging aber auch spéter im Zeitalter der katho-
lischen Restauration nur knapp der Aufhebung. Erst das 17. Jahr-
hundert brachte wieder einen Aufstieg. Da aber ringsum das refor-
mierte Bekenntnis sich verbreitet hacte, war das Kloster nun vor allem
auf den Zuzug aus dem katholischen Tirol angewiesen, was zur Folge
hatte, daf3 das deutsche Element mitten in einer ritoromanischen Be-
volkerung drin im Kloster fuhrend wurde.

Auf Biindnerboden entstand noch ein weiteres Benediktinerkloster,
das aber nur kurze Zeit hier verblieb, um dann in den nahegelegenen
Vintschgau zu ubersiedeln, das heutige Stift Marienberg. Dieses
Kloster war eine Griindung der Herren von Tarasp und entstand
gegen Ende des 11. Jahrhunderts. Sidler in seiner Arbeit tiber Miin-
ster-Tuberis spricht die Vermutung aus, dal3 die ersten Monche von
Miinster gekommen wiren, indem diese nach dem Brande von
ca. 1080 ihr niedergebranntes Kloster verlieBen und sich mit Hilfe der
Herren von Tarasp in Schuls niederlieBen. Jedenfalls erfolgte bereits
1146 die Ubertragung des Klosters von Schuls nach seinem heutigen
Standort, wobei vor allem Mdnche der bayerischen Abtei Ottobeuren
beteiligt waren. Damit scheidet dieses Kloster, dessen Anfdnge freilich
noch abzukldaren bleiben, fiir die Biindnergeschichte eigentlich aus,
weshalb uns auch seine weitern Schicksale hier nicht interessieren.

Hingegen ist noch hinzuweisen auf eine Reithe von andern Klo6-
stern, die mit ihrem Besitz in das alte Churritien hereinreichten und
die darum wirtschaftlich mit dieser Welt in Bezichung standen. Dahin
gehorten vor allem St. Gallen und die Reichenau, die freilich mit der
Zeit ithren Besitz abstieBen. Daf} uibrigens gerade St. Gallen in seinen



140

Anfingen als Benediktinerkloster enge mit der churritischen Welt ver-
bunden war, kam doch der hl. Otmar von Chur nach St. Gallen, hat
H. Biittner in seiner schon erwihnten Arbeit «Christentum und fran-
kischer Staat in Alemannien und Réitien wihrend des 8. Jahrhun-
derts» des ndahern gezeigt. Auch das Kloster St. Johann im Toggen-
burg, das letzte auf deutschschweizerischem Boden gegriindete Kloster
unseres Ordens (1152), hatte etwelchen Grundbesitz in diesen Gebie-
ten. Sogar das entferntere Einsiedeln bekam durch die Ottonen im
heutigen St. Galleroberland (Barguffa bei Wangs, Grabs und Gams)
- groBBern Besitz, der aber schon frith an das Hochstift Chur resp. an
Pfafers tiberging.

Wenn auch der EinfluB} fremder Kléster, wenigstens wirtschaftlich
gesehen, in Churritien schon im Mittelalter sich verlor, so haben doch
die neun Benediktinerkloster der Schweiz, welche die Wirren der
Glaubensspaltung im 16. Jahrhundert iiberdauerten und die seit 1602
in der schweizerischen Benediktinerkongregation verbunden waren,
sich gerade um die Kléster von Pfafers und Disentis gro3te Verdienste
erworben. Muri gab Disentis in August Stocklin, Adelbert Bridler und
Benedikt Prevost Abte, die in den Annalen dieses Stiftes unverging-
liche Spuren hinterlieBen. Aus St. Gallen kam 1m 18. Jahrhundert
Bernhard Frank von Frankenberg (1742—1763), aus Einsiedeln Lo-
renz Cathomen (1785—1801) dorthin. In Pfifers, das bereits im Mit-
telalter mehrere Abte aus Einsiedeln hatte, treffen wir spiiter Johannes
Heider (1584—1600) und Bonifatius Tschupp (1677—1706) aus Ein-
siedeln. Auch mit ihren Konventualen halfen die genannten Kloster,
zu denen sich auch Engelberg gesellte, in Pfifers und Disentis aus, um
klosterliches Leben zu heben und zu férdern. Einsiedeln gab tiberdies
in Br. Kaspar Moosbrugger den beiden Stiften einen hervorragenden-
Architekten, der die beiden, heute wieder prachtvoll restaurierten
Klosterkirchen schuf. In Pfifers, das im ausgehenden 17. Jahrhundert
von Rom aus mit Einsiedeln fur einige Zeit verbunden wurde, dachte
man daran, eine hohere Schule, nach dem Vorbild der Salzburger
Benediktiner-Universitat, zu schaffen.

Hier darf auch darauf hingewiesen werden, da3 Einsiedeln sich
bemiihte, das traurige Schicksal, das dem Stifte Pfafers seit den Tagen
der franzosischen Revolution drohte, abzuwenden, freilich ohne Er-
folg. Im tbrigen darf man nicht vergessen, dal, wenn auch viel



141

Menschliches mitunterlief, Pfafers nicht zuletzt ein Opfer seiner Auf-
gabe geworden ist, der es sich durch die Jahrhunderte widmete, nim-
lich der Ausiibung der Seelsorge in einer ganzen Reihe von Pfarreien.
Dadurch wurden die Krifte des Klosters, die nie sehr zahlreich waren,
iiber Gebiihr in Anspruch genommen. Im Kloster weilten nur die
ganz jungen Mitglieder und die alten, ausgedienten Patres. Es fehlte
der feste Riickhalt fiir ein geordnetes Klosterleben und nicht zuletzt
daran ging die uralte Pirminsgriindung, wie sie gern genannt wurde,
ein.

Zu den rein historischen Beziehungen, die all diese Benediktiner-
kloster mit dem Biindnerland verbanden, gesellten sich die kulturel-
len. Hier ist heute vor allem das Kloster Miinster zu nennen. Seitdem
die beiden Kunsthistoriker, Professor Josef Zemp und Dr. Robert
Durrer, die schon um 1894 noch als Studenten dort auf Entdeckungs-
fahrten ausgingen, in den 1906—1910 erschienenen Mitteilungen der
Schweizer Gesellschaft fiir Erhaltung historischer Kunstdenkmiler auf
den karolingischen Charakter der Klosterkirche hinwiesen und von
ihren Funden berichteten, wurde es um Miinster nicht mehr still. Vor
allem hat Professor Dr. Erwin Poschel im fiinften Band seines monu-
mentalen Werkes: «Die Kunstdenkmaler des Kantons Graubiinden»
(1943) sich sehr eingehend mit Kirche und Klosteranlage von Miinster
befaB3t und damit ein ganz wichtiges Kapitel der frithmittelalterlichen
Kunst in der Schweiz behandelt.

Unterdessen hat die 1947 begonnene Innenrenovation der Kloster-
kirche zu weitern iiberraschenden Resultaten gefiithrt, indem man
eine ganze Reihe von karolingischen Malereien freilegen konnte. Uber
die Ergebnisse sind freilich bisher noch keine abschlieBenden Arbeiten
publiziert worden, es wurde nur gelegentlich in der Presse oder auch
in der Zeitschrift fiir Schweizerische Archdologie und Kunstgeschichte
wie auch von Dr. Péschel in seinem letzten Band der Kunstdenkmiler
darauf verwiesen. Gerade diese fiir unser Land sehr wichtigen Funde
zeigen erneut, welchen Anteil die Benediktiner an der grofien Kultur-
entwicklung der Zeit gehabt haben. Miinster ist heute fast wie ein
Wallfahrtsort fiir die kunstbegeisterten Kreise unserer Heimat gewor-
den und riickt damit, mag es auch geschichtlich gesehen als Frauen-
kloster in spaterer Zeit weniger hervorgetreten sein, in die Reihe der
groBen Kulturzentren unseres Landes.



142

Ahnlich wie Zemp und Durrer in Miinster, so hat der Basler Pro-
fessor E. A. Stiickelberg schon um die Jahrhundertwende auf die grof3e
Bedeutung der karolingischen Bauepoche in Disentis hingewiesen.
Auch hier hat Dr. Erwin Péschel in seinem schon genannten
Werke die in Disentis gemachten Ausgrabungen gewiirdigt und aus-
gewertet. Mehr noch als in Miinster spiirt man hier, wo neben der
schlichten karolingischen Krypta die lichtdurchflutete Barockkirche
steht, die Kontinuitédt eines weit mehr denn ein Jahrtausend umspan-
nenden Geistes, der die Kloster des hl. Benedikt beseelte. Vom Kloster
selbst strahlte dieser Geist aber auch in die umgebende Landschaft aus,
wie der kunstbeflissene Wanderer heute noch am Vorderrhein auf
Schritt und Tritt feststellen kann.

In diesem Zusammenhang sei auch auf die Tatigkeit des vor gut
zwel Jahren verstorbenen Dr. P. Notker Curti hingewiesen, der sich
nicht nur um die Erhaltung der Kunstdenkmaler und die Renovation
der Klosterkirche grofite Verdienste erworben hat, sondern auch in
seinen Sammlungen ein das ganze Gebiet der Surselva umfassendes
einzigartiges Material zusammengetragen hat, das uns in das Leben
und Schaffen des Volkes im Vorderrheintal in vorziiglicher Weise
Einblick gewidhrt. Die schweizerische Volkskunde ist diesem Sohne
des hl. Benedikt zu besonderm Dank verpflichtet.

Uber die Pflege des wissenschaftlichen Lebens in diesen Klo-
stern hilt es leider heute schwer, tiefere Einblicke zu gewédhren. Die
Ungunst der Zeiten hat hier allzu sehr mitgespielt. In Disentis haben
die schon erwihnten Klosterbrinde nicht zuletzt Archiv und Biblio-
thek aufs schwerste mitgenommen. In Pfafers aber wirkte sich die 1838
erfolgte Auflosung des Stiftes ebenfalls wenig giinstig auf die Erhaltung
der Zeugen des geistigen Lebens aus. Dr. A. Bruckner in Basel hat im
ersten Bande seiner «Scriptoria medii aevi helvetica», in welchem er
die Schreibschulen der Ditzese Chur behandelt, in miithevoller Arbeit
die iiberallhin zerstreuten schriftlichen Denkmailer dieser Stifte, soweit
es moglich war, zusammengetragen.

Von Disentis weill Bruckner heute nur zwei vollstindig erhaltene
mittelalterliche Codices nachzuweisen, von denen der eine, die Re-
cognitiones Clementis enthaltend, der Mitte des 9. Jahrhunderts ange-
hort und heute sich in Einsiedeln befindet, wihrend der andere, ein
Disentiser Brevier, dem 12. Jahrhundert zugehorend, sich in der Stifts-



145

bibliothek St. Gallen befindet. Die Klosterbibliothek von Disentis
selbst bewahrt heute nur noch eine Anzahl von Fragmenten auf] deren
Zuweisung aber, nach Bruckner, sehr schwierig ist.

Uber die Pflege des geistigen Lebens in Disentis im Barockzeitalter
hat uns letztes Jahr, anlaBlich der Jahresversammlung der Allgemei-
nen geschichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz in Chur, P. Iso
Miiller, eine sehr eindrucksvolle Schilderung gegeben. Uber die engen
Beziehungen des Disentiser Abtes Adalbert I1I. von Medels zu dem
groBen Mauriner Mabillon handelt P. Gall Heer von Engelberg in
seiner umfassenden Arbeit iiber Mabillon und seine Beziechungen zu
den Schweizerklostern (1938). Der groBe Naturforscher und Alpinist
P. Placidus a Spescha fand in Dr. F. Pieth und Dr. P. Karl Hager seine
Biographen. Als gemitvoller Dichter und Singer des Biindnerlandes
ist P. Maurus Carnot weithin bekannt geworden. Nicht vergessen
werden darf aber P. Ursizin Simeon, der als Ergebnis einer langen Le-
bensarbeit dem Kloster und dem Volke seine ratoromanische Biblio-
thek hinterlieB3, die in einzigartiger Weise die gedruckten Schrift-
denkmailer umfalit.

Bedeutend besser steht es um die mittelalterlichen Zeugen geistigen
Lebens in Pfifers, von denen Stiftsarchiv und Stiftsbibliothek St. Gal-
len sowie die Stiftsbibliothek Einsiedeln eine groBere Zahl besitzen.
Freilich muf3 auch hier, alten Verzeichnissen zufolge, der groere Teil
des alten Bestandes als verloren gelten. Unter den noch erhaltenen
Handschriften, die durchwegs dem churrédtischen Schriftkreis ange-
horen, ist vor allem der schon mehrfach erwidhnte Liber viventium
(Verbriiderungsbuch) zu nennen, der mit einer Evangelienhandschrift
zusammengebunden i1st. Diese Handschrift stellt nach Bruckner eines
der bedeutendsten Denkmailer der churriatischen Buchkunst des 8./9.
Jahrhunderts dar. Die im Stiftsarchiv St. Gallen aufbewahrte Lex
romana Curiensis aus der Mitte des g. Jahrhunderts, gehort zu den
wichtigsten Rechtsdenkmaélern Churritiens. Im Stiftsarchiv findet sich
auch der aus dem 12. Jahrhundert stammende Codex aureus, ein Lek-
tionar, das seinen Namen dem aus der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts stammenden silbervergoldeten Einband verdankt. In der
St. Galler Stiftsbibliothek stehen mehrere Handschriften, die dem
8. und beginnenden g. Jahrhundert zuzuweisen sind.

Von den in Einsiedeln aufbewahrten Handschriften, die von



144

Pfifers herstammen, sei einmal die Handschrift 199 erwihnt, die den
berithmten Scarapsus Pirminii enthélt, den man heute als Katechis-
mus des hl. Pirmin bezeichnet; er spielt in der Herkunftsbestimmung
des Heiligen eine groBe Rolle. Im gleichen Codex treffen wir auch das
dlteste ratoromanische Sprachdenkmal. Uber einem asketischen Text
des 8. Jahrhunderts hat ndmlich eine Hand des 12. Jahrhunderts eine
Interlieariibersetzung angebracht. Frither deutete man diese als spa-
nisch, bis 19go7 der Miunchner Gelehrte Traube den ratoromanischen
Charakter erkannte, eine Aufstellung, die m. W. bis heute unwider-
sprochen blieb. Aus Pfifers stammt auch die berithmteste Handschrift
der Einsiedler Manuskriptensammlung, der sogenannte Regionator
urbis oder Anonymus Einsidlensis, eine Beschreibung der Stadt Rom
aus dem 9. Jahrhundert. Fir die topographischen Kenntnisse der
Stadt Rom, nicht zuletzt aber fiir die Katakombenforschung, hat diese
schlichte Handschrift groflte Bedeutung erlangt. Nach Pfifers lieh
Einsiedeln im 14. Jahrhundert, als dort ein Einsiedlerménch, Her-
mann von Arbon, Abt war, die beste, heute noch erhaltene Hand-
schrift des Chronicon Hermann des Lahmen aus. Man schrieb diese
dort ab, gab aber nicht mehr das Original, sondern die Kopie, die
fiir die damalige Schreibkunst im Kloster ein sehr gutes Zeugnis aus-
stellt, zurtick. Das Original selber wanderte spéter nach der Reichenau
zuriick, von wo es einst nach Einsiedeln gekommen war, und findet
sich heute in Karlsruhe. Habent sua fata libelli — kann man da wahr-
lich auch sagen.

Aus dem Handschriftenbestand von Miinster haben sich, abge-
sehen von einzelnen dltern Fragmenten, nur spite Handschriften aus
dem 14. und 15. Jahrhundert im dortigen Klosterarchiv erhalten.

So haben die Benediktinerkloster in der alten Raetia Curiensis
durch die Jahrhunderte eine groBe Sendung erfillt. Wenn auch in
jeder Klostergeschichte neben hellen sich dunkle Blitter finden —
denn man darf nie vergessen: Kloster sind menschliche Einrichtungen
und darum auch dem Wandel und Wechsel alles Irdischen unter-
worfen —, so darf man doch ruhig sagen, dal3 die Benediktiner auch
in dieser Welt drin ihrer groBen Sendung, Kulturtriger des Abend-
landes zu sein, getreu nachgekommen sind.

Es 1st sehr erfreulich zu sehen, wie sich gerade in neuerer und neue-
ster Zeit die Forschung mit dem Wirken der Sohne des hl. Benedikt im



145

Gebiet von Churritien befaft hat. Mogen auch noch manche Pro-
bleme zu kldren sein, so kann man doch schon jetzt sehen, daB3 die
allseitige Erforschung dieser Klostergeschichten ihre reichen Friichte
zum Besten unseres Volkes und unserer Heimat getragen hat und
noch tragen wird.

Pontresina und die Sarazenenbriicke

von Dr. Carl Camenisch, Muri b. Bern

Es gibt wohl kaum einen Ort in Graubiinden, iiber dessen Namen
und Entstehung von Berufenen und Unberufenen mehr debattiert
wurde als iiber Pontresina. Vor einem halben Jahrhundert erschien
in der «Frankfurter Zeitung» ein Artikel, in dem ein Dr. Uibeleisen
den Nachweis versuchte, Pontresina aus dem arabischen Wort fiir
Fallgatterbriicke zu erkldaren, das Engadiner als Teilnehmer an einem
Kreuzzuge in Paldstina gehort und, heimgekehrt, auf ihre Briicke
tibertragen hitten. Darauf widerlegte Dr. Gubser in der «Neuen Ziir-
cher Zeitung» diese Annahme mit dem Hinweis auf die Tatsache, dal3
der Name Pons Sarisina schon fur 1139 dokumentiert sei, wihrend der
Kreuzzug, bei dem zum ersten Male Engadiner mitgemacht haben
kénnten, ein halbes Jahrhundert spiter stattgefunden habe. Der Name
sel also dlter und kénne nur durch das Wort sar = Fluf3 erklart wer-
den, wie z. B. auch Saarbriicken, worauf Dr. Studer in Ziirich darauf
hinwies, dal} der FluB bei Pontresina damals Sarisina heillen miil3te,
wihrend er aber nie anders als Flatz geheiBen habe. Andere wollten
den Namen wieder als Pons sarcinae (Saumlast- oder gar Zollbriicke)
erkldren, was aber schon sprachlich nicht angeht, und noch andere als
Harzbriicke (resina — rescha) oder als Talsperre (serra). Palliopi,
Vater und Sohn, die damaligen Vertreter der Keltenhypothese, leite-
ten den Namen vom kymrischen Wort ercynia = hoch ab. Alte Pon-
tresiner erzihlten, daf3 ein Bichlein, das vom Languard herabfloB3,
ova da la raschigna geheiBlen und der Briicke den Namen gegeben
habe; dieser «Harzbach» ist jedoch nirgends dokumentiert. Leus Hel-
vetisches Lexikon (1752) nennt fiir den Flatzbach auch den Namen
Duens. P. R. Badrutt stellte um die letzte Jahrhundertwende im
«Freien Ritier» die Hypothese auf, Pontresina konnte seinen Namen



	Die Benediktiner in Churrätien im Lichte der neuern und neuesten Forschungen

