
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1951)

Heft: 5-6

Artikel: Die Benediktiner in Churrätien im Lichte der neuern und neuesten
Forschungen

Autor: Henggeler, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur Mai/Juni 1951 Nr. 5/6

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE
HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT JEDEN MONAT

Die Benediktiner in Churrätien
im Lichte der neuern und neuesten Forschungen

Vortrag in der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden

am 27. Februar 1951

von Stiftsarchivar P. Rudolf Henggeler, Einsiedeln

Wenn ein Benediktiner über Benediktiner spricht, dann mag
immer die Gefahr vorliegen, daß es eine oratio pro domo wird, daß er
zum Lobredner seines eigenen Ordens wird. Nun sind es freilich nicht
die Benediktiner selbst gewesen, denen ihr Ordensstifter die discredo,
das Maßhalten sehr ans Herz gelegt hat, die sich den Beinamen:
Kulturträger des Abendlandes zugelegt haben. Das hat die Geschichte

getan und sie hat auch dafür den vollgültigen Beweis erbracht. Wer
die geistige Entwicklung des Abendlandes seit dem frühen Mittelalter
verfolgt, wird immer und überall auf die Spuren der Mönche des

hl. Benedikt stoßen. Eine verhältnismäßig kleine Welt, in der drin sie

als Kulturträger gewirkt, möchte ich heute abend mit ihnen betreten
und Ihnen aufzeigen, wie sie dies getan haben. Wenn wir dabei freilich
die Grenzen des heutigen Kantons Graubünden, vorab nach Norden
hin etwas überschreiten, so ist dies mit der Natur der Sache, wie Sie
sehen werden, gegeben. Bei diesem Versuch möchten wir vorab die
Ergebnisse neuerer und neuester Forschungen, die vielleicht nicht
überall in gleicher Weise Beachtung gefunden, heranziehen, um zu



130

zeigen, wie diese Dinge immer noch aktuell sind, aber auch um zu
zeigen, wie viel da eigentlich noch zu leisten wäre.

Ich darf eingangs wohl kurz die Entwicklungsgeschichte unseres
Ordens berühren, denn dies scheint mir zum Verständnis der folgenden

Ausführungen vor allem wichtig zu sein. St. Benedikt hat, nachdem

er die Bildung des alten Rom in sich aufgenommen, zuerst als

Einsiedler in der Nähe des heutigen Subiaco gelebt, alsdann dort
selbst die Leitung einer Reihe kleinerer Klöster übernommen, ehe er,
nach der Überlieferung um 529, den Grund zum Hauptkloster des

spätem Ordens, Monte Cassino, legte. Dort hat er auch die früher
gesammelten Erfahrungen in seiner Regel niedergelegt, die von so

großer Bedeutung für die Entwicklung des abendländischen Mönchtums

werden sollte. Man darf freilich nie übersehen, daß St. Benedikt
keinen Orden im heutigen Sinne gründen wollte. Er hat lediglich für
seine Mönchsgemeinde eine Regel festgesetzt, die zu seinen
Lebzeiten — er starb um 547 — vielleicht noch in einem andern Kloster
befolgt wurde. Monte Cassino selbst wurde um 579 durch die Langobarden

zerstört. Die Mönche flohen damals nach Rom und ließen
sich hier nieder. Im Jahre 596 sandte Papst Gregor d. Gr. den Abt
des römischen Klosters, Augustinus, mit 40 Mönchen nach England.
Damit beginnt die welthistorische Sendung des Benediktinertums.
Sie brachten nicht nur den christlichen Glauben, sondern auch die
antike Kultur, die durch die Germaneneinfälle zerstört worden waren,
ein zweites Mal nach England. Im Laufe des 7. Jahrhunderts erhoben
sich überall durch England hin die Benediktinerklöster als

Mittelpunkte des religiösen wie des geistigen und kulturellen Lebens. Von
England ziehen in der Folge die Missionäre, ein hl. Willibrord, ein
hl. Bonifatius u. a. nach den deutschen Landen hinüber, um hierhin
in gleicher Weise christlichen Glauben wie christliche Kultur zu
tragen. Unterdessen verbreitete sich die Regel des abendländischen
Mönchsvaters aber auch durch Italien und hinüber in das heutige
Frankreich, wo sie überall die altern Regel, vor allem auch jene Ko-
lumbans verdrängte. Auch hier wurden die Klöster führend im geistigen

Leben der Zeit.
Zu uns sind die Benediktiner nicht aus dem Süden gekommen,

sondern vom Norden oder Westen her. Diese Tatsache gilt es vor allem
festzuhalten. Diese Tatsache gilt oder galt wenigstens bis heute, um



I31

mich vorsichtig auszudrücken, auch für die rätoromanische Welt, die
doch durch ihre ganze politische und kulturelle Entwicklung zunächst
mit dem Süden, mit dem römischen Weltreich verbunden war. In
Curia Raetorum besaß diese Welt ihren Mittelpunkt, dem in der
christlichen Zeitära drin durch seinen Bischofsitz eine führende Rolle
zukam, wie Ihnen das letztes Jahr gefeierte Jubiläum eindrucksvoll
in Erinnerung gerufen hat. Die Bischofskirche von Chur mit ihrem
Klerus bleibt ein Hauptträger des religiösen wie geistigen Lebens in
diesen Gebieten, zunächst durchaus noch römisch orientiert, wie
schon die Zugehörigkeit zum Metropolitansitz von Mailand, die erst
843 gelöst wurde, deutlich zeigt. Durch die Zuweisung an Mainz trat
eine Wendung von weittragender Bedeutung ein, denn gleichzeitig
erfolgte auch die Einverleibung in das Herzogtum Schwaben, so daß
auch politisch eine Neuorientierung gegeben war. Damit wurde der
Germanisierungsprozeß so recht eingeleitet, in dem nun gerade die
Benediktinerklöster eine bedeutende Rolle spielen sollten. Auf den
ersten Blick möchte damit scheinen, daß mit dem Eindringen dieses

fremden Elementes ein geistiger Rückschlag verbunden gewesen wäre.
Doch dem war nicht so, denn gerade durch die Benediktinerklöster
die im rätischen Räume entstanden, wurden zum altehrwürdigen
Bischofsitz von Chur neue kulturelle Mittelpunkte geschaffen.

Für Bünden kommen vor allem drei benediktinische Gründungen
in Frage : Pfäfers, Disentis und Münster, wozu sich allerdings noch das

ursprünglich in Schuls, aber schon früh nach dem Tirol verlegte
Marienberg gesellte. Fassen wir zunächst einmal die geographische
Lage dieser Klöster ins Auge, denn sie ist für die kommende Entwicklung

vor allem wichtig. Alle diese Klöster liegen, wenn man so sagen
will, an der Peripherie des Bündnerlandes : Pfäfers liegt überhaupt
außerhalb des Kantons, ebenso Marienberg, aber auch Disentis und
Münster sind an den äußersten, sich entgegengesetzten Ecken gelegen.
Mitten im Bündnerland drin selbst haben wir kein Kloster unseres
Ordens. Für diese Tatsache ist natürlich einmal die Entstehungsgeschichte

der einzelnen Klöster maßgebend. Aber darüber hinaus
kann man wohl sagen, daß sich in diesen Bergtälern drin überhaupt
kaum Platz fand für Klostergründungen, die vor allem auf größerem
Grundbesitz aufbauten. Wir haben da eine analoge Tatsache zu den
Urkantonen. Auch diese haben in ihren alten Gemarkungen drinnen



132

keine Benediktinerklöster gekannt; Einsiedeln und Engelberg mit
ihren eigenen Territorien lagen am Rande dieser Bergkantone. Wenn
im Urnerlande die Fraumünsterabtei von Zürich, oder später die
Cisterzienserabtei von Wettingen, im Obwaldnerland das Stift Mur-
bach-Luzern und im Schwyzerlande neben Einsiedeln Muri größern
Grundbesitz in den Händen hatten, so können wir doch handgreiflich
die Tatsache verfolgen, wie diese Orte mit der Zeit den Klosterbesitz
zu eliminieren, respektive in ihre Hände zu bringen verstanden. Die
Tatsache bleibt wohl bestehen, daß uns die Urschweiz an der Hand
des hl. Benedikt entgegentritt — denn es sind durchwegs klösterliche
Urkunden, in denen diese Orte erstmals genannt werden — und daß
sie auch weitgehend aus den Händen der Benediktiner ihre höhere
Kultur empfing, aber bei der fortschreitenden Verselbständigung der
Orte wird nicht nur der große Klosterbesitz innerhalb ihrer Gemarkungen

aufgesogen, sondern auch die beiden großen Abteien an ihren
Grenzen, Einsiedeln und Engelberg, werden weitgehend unter ihre
Abhängigkeit gebracht. Einen ähnlichen Prozeß können wir übrigens
auch bei den Klöstern in Churrätien verfolgen, wo Pfäfers später unter
die Herrschaft der eidgenössischen Orte, Disentis unter den Grauen
Bund und Münster unter den Bischof von Chur kam.

Gehen wir geschichtlich den einzelnen Klöstern in der Bündt
nach, so haben wir uns zuerst Pfäfers zuzuwenden, das nicht nur das

älteste dieser Klöster ist, sondern auch bis ins 19. Jahrhundert herein
innerhalb der Gemarkungen des alten Fürstbistums von Chur lag, das

erst tief unten im Rheintal und in der March auf die Nachbardiözese
von Konstanz stieß. Aber auch sprachlich und kulturell gehört Pfäfers
durchaus in die rätoromanische Welt herein, auch wenn es später in
der Zurückdrängung des rätoromanischen Einflusses im St. Galler-
oberlande keine geringe Rolle spielte.

Die Gründung von Pfäfers geht nach der bisher geltenden
Anschauung von der Reichenau, dem Inselkloster im Bodensee, aus. Über
die Reichenau selbst hat auf die i200ste Wiederkehr ihres traditionellen

Gründungsjahres, 724, Konrad Beyerle in seinem zweibändigen
Werke: «Kultur der Abtei Reichenau» (1924) eine Reihe von sehr
aufschlußreichen Arbeiten veröffentlicht. Darüber hinaus liegt uns aber
heute die Arbeit von Franz Beyerle «Bischof Perminius und die Gründung

der Abteien Murbach und Reichenau» vor, die 1947 in der Zeit-



133

schrift für Schweizerische Geschichte publiziert wurde. Franz Beyerle
kommt hier, nicht zuletzt gestützt auf die Mönchslisten des Reichenauer

Verbrüderungsbuches, zu ganz neuen Ergebnissen. Er tritt u. a.
wieder für die alte Auffassung ein, die in Perminius oder Pirmin, wie
wir ihn gewöhnlich nennen, einen Iroschotten sieht. Bekanntlich
glaubte P. Gall Jecker aus dem Stifte Mariastein 1927 in seiner
Dissertationsarbeit ihn dem Westgotenreich zuweisen zu müssen, welche
Ansicht von da an vorherrschend blieb. Daß aber Franz Beyerle mit
seiner Auffassung nicht unwidersprochen blieb, zeigt die
Untersuchung von H. Büttner, die 1949 in der Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte erschien: «Christentum und fränkischer Staat in
Alemannien und Rätien während des 8. Jahrhunderts». Büttner steht
eher zu Jeckers Ansicht, wenn er auch meint, daß man Pirmin nicht
direkt bei den Westgoten, aber doch in Gallien zu suchen habe.

Franz Beyerle nimmt auch, entgegen der durch Hermann d. Lahmen

im 11. Jahrhundert festgelegten Tradition, an, daß Murbach vor
der Reichenau gegründet wurde und zwar vor dem Jahre 728. Für die
Reichenau hält er das traditionelle Gründungsjahr 724 für unmöglich,
während er 729 als annehmbar erklärt. Einzig für Pfäfers glaubt
Beyerle das auch durch Hermann d. L. überlieferte Jahr 731 als

Gründungsjahr festhalten zu können. Die ersten Mönche für Pfäfers
wären von der Reichenau gekommen, wie schon die in den ältesten
Mönchslisten der Verbrüderungsbücher vorkommenden Namen auf
oberdeutsche Herkunft hinweisen würden.

Daß aber auch Franz Beyerle, der freilich mehr nur nebenbei die

Gründung von Pfäfers berührt, in der ganzen Frage nicht das letzte
Wort gesprochen, zeigt die neuestens erschienene Arbeit von Franz
Perret in der Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte: «Die
Reihenfolge der Äbte von Pfäfers» (1950, 4. Heft). Darin kündet Perret,

durch seine Mitarbeit an der Herausgabe des neuen Bündner
Urkundenbuches in diesen Fragen sicher sehr versiert, eine neue
Untersuchung über die Gründung von Pfäfers an. Seine Ausführungen
über die Reihenfolge der Äbte — bei dem hier herrschenden Wirrwarr

sicher keine geringe, aber dafür eine um so verdienstvollere
Arbeit — läßt indessen bereits erkennen, daß er eine Gründung von
Pfäfers durch die Reichenau ablehnt und wohl an eine selbständige
Klostergründung, eventuell durch die Bischöfe von Chur, ums Jahr



134

740 denkt, die mitten in der rätoromanischen Welt von damals drin
anfänglich durchaus rätoromanischen Charakter getragen hätte. Erst
mit der Zeit, nicht zuletzt infolge des Umstandes oder besser gesagt des

Mißstandes, daß auch hier nur Adelige aufgenommen wurden, sah

man sich veranlaßt, den Mitgliederbestand des Klosters auch aus
alemannischen, respektive germanischen Elementen zu rekrutieren.
Damit würde natürlich der Einfluß von Pfäfers aufdie Germanisierung
des St. Galleroberlandes, der nicht zuletzt durch die zahlreichen
Klosterpfarreien gegeben war, erst viel später einsetzen.

Über die große Bedeutung, die Pfäfers für die rätoromanische Welt
hatte, da es mit dem Sarganserland über anderthalbjahrtausend zur
Grafschaft der Raetia Curiensis gehörte, hat derselbe Autor Franz
Perret in einer kleinen, aber aufschlußreichen Arbeit, die 1949 im
Bündnerischen Monatsblatt erschien, ebenso wertvolle wie
interessante Aufschlüsse gegeben. Er spricht dort von der «Bedeutung des

Archivs Pfäfers für die Bündner Geschichte» und kommt dabei zum
Schlüsse, daß «es sich hier um einen Fundort von Geschichtsquellen
allererster Bedeutung» für das im Erscheinen begriffene Bündner
Urkundenbuch, damit aber auch für die Geschichte Bündens überhaupt
handle.

In bezug auf die Bestände des Pfäferserarchivs, die heute im Staatsarchiv

St. Gallen aufbewahrt werden, ist allerdings auch zu beachten,
daß diese im 17. Jahrhundert durch ein Klostermitglied, P. Karl Widmer,

in einer Art und Weise mißhandelt wurden, die schon im 18.

Jahrhundert zum Aufsehen mahnte und die in neuerer Zeit Heinz
Mendelsohn in seiner Arbeit: «Die Urkundenfälschungen des Pfäferser
Konventualen P. Karl Widmer» in der Zeitschrift für schweizerische
Geschichte (1934) eingehend behandelt hat.

Im übrigen ist es hier gar nicht möglich, auf die Klostergeschichte
im einzelnen einzugehen. Hingewiesen sei nur auf die Tatsache, daß
Pfäfers im Bündnerland selbst großen Grundbesitz hatte, der vor allem
in der Herrschaft, sodann um Chur sowie in den Kreisen Rhäzüns,
Trins, Glenner und Lugnez lag. Da dieser Grundbesitz sich in den
Händen vieler kleiner Leute fand, bilden die Urkunden darüber, wie
Perret in der erwähnten Arbeit treffend bemerkt, «eine wichtigste
rätische Quelle zum Studium der Situation der kleinen Leute und der
hörigen Bauern überhaupt», daneben aber naturgemäß auch eine



135

Fundgrube für die Familiengeschichte nicht nur der adeligen,
ritterbürtigen Geschlechter Graubündens, sondern vorab auch der bürgerlichen

und bäuerlichen Geschlechter.
Die benediktinische Gründung von Pfäfers steht somit, wie aus

diesen kurzen Ausführungen ersichtlich, in einem sehr engen
Zusammenhang mit der Geschichte Churrätiens überhaupt. Nicht zuletzt
die Gründungsgeschichte und die Geschichte der ersten Jahrhunderte
dieser Abtei zeigen wohl, wie diese Fragen nicht nur heute stark in das

Blickfeld der wissenschaftlichen Forschungen gerückt sind, wie aber
auch hier noch so manches im Flusse ist und weiterer Abklärung harrt,
wodurch nicht nur die heimatliche Geschichte, sondern nicht zuletzt
auch die Geschichte unseres Ordens neu befruchtet wird.

Pfäfers ist aber auch deshalb für die Bündnergeschichte überaus

wichtig, weil es, wie man bis heute annahm, zum Ausgangspunkt
zweier anderer benediktinischer Gründungen im Bündnerland geworden

ist, nämlich von Disentis und Münster.
Disentis ist heute in der glücklichen Lage, eine nach neuen

Gesichtspunkten aufgebaute und modernen Forschungsmethoden
entsprechende Klostergeschichte vorweisen zu können. P. Iso Müller hat
in einem ersten Bande, der 1942 bei Benziger in Einsiedeln erschien,
die Zeit von 700 bis 1512 behandelt. Darüber hinaus hat er aber
bereits in einer ganzen Reihe von Einzeluntersuchungen die Geschichte
seines Stiftes bis gegen die Mitte des 17. Jahrhunderts fortgeführt. Er
findet sich freilich nicht in der gleichen glücklichen Lage wie Perret für
Pfäfers, denn die Klosterbrände von 1799 und 1846 haben das Disen-
tiserarchiv so gut wie ganz vernichtet. Eine wichtigste Quelle für die
Disentisergeschichte bilden immer noch die Litterae Disertinenses des

Abtes Placidus Reimann von Einsiedeln, der zum Glück um die Mitte
des 17. Jahrhunderts eine Art Regestenwerk der damaligen
Archivbestände von Disentis angelegt hat. Darüber hinaus mußte aber P. Iso
Müller aus ungezählten Bruchstücken ein Bild des Werdens und Wachsens

seines Klosters geben. Damit hat er uns aber zugleich auch sehr
eindrücklich die Bedeutung dieses an Oberalp und Lukmanier gelegenen

Stiftes vor Augen geführt, das nicht nur in der Cadi und im Ur-
serntal, sondern auch im Tessin, Veltlin und in der lombardischen
Ebene, aber auch im St. Galler Oberland und vereinzelt sogar im
schweizerischen Mittellande Besitz hatte.



136

Gerade die durch Franz Beyerle aufgeworfenen Fragen um die
Gründung der Reichenau und die zu erwartende Behandlung der

Gründung von Pfäfers durch Franz Perret lassen aber die Frage offen,
ob sich nicht auf die Entstehungsgeschichte von Disentis neue
Möglichkeiten ergeben. Die Dinge sind jedenfalls noch zu sehr im Flusse,

um hier etwas Définitives sagen zu können. Die alte Überlieferung von
den ersten Siedlern an der spätem klösterlichen Stätte, St. Sigisbert
und St. Placidus, wird jedenfalls, mag man vielleicht über Zeit und
Herkunft von Sigisbert gelegentlich verschiedener Meinung sein, zu
Recht bestehen bleiben. Die Grabstätte dieser Heiligen, die auch heute
noch, gerade in ihrer Schlichtheit und Einfachheit, wie sie neuere
Grabungen festgelegt haben, zu den ehrwürdigsten auf Bündnerboden
gehört, bleibt der Ausgangspunkt für das spätere Kloster, das durch
die Schenkungen des Präses Victor und später des Bischofs Tello von
Chur seine festen Grundlagen erhielt.

Über die Herkunft der ersten Mönche, die P. Iso Müller von Pfäfers

herkommen läßt, mögen unter Umständen mit der Zeit neue
Hypothesen auftauchen. Aber auch nach ihm waren die Disentiser
Benediktiner des 8. Jahrhunderts zum größten Teil rätischer Abkunft,
wenn sich auch von Anfang an darunter Germanen befanden, deren
Einfluß mit der Zeit immer mehr stieg. Darum wurde Disentis «in
gewisser Hinsicht ein Ableger und Verbreiter des Germanentums mitten
im dichtesten rätoromanischen Gebiete drin», wie P. Iso schreibt. Mit
Recht bemerkt er aber: «Durch diese Verbindung von romanischen
und germanischen Mönchen im versöhnenden Zeichen des Christentums

war das Kloster aber auch ein Sinnbild des Abendlandes». Das

karolingische Kloster in Disentis war, wenn auch in bescheidenerem
Ausmaße als die Reichenau oder St. Gallen, wesentlich ein Kulturkloster,

das in diese Bergwelt herein ein höheres geistiges und
künstlerisches Leben trug. Die Überreste der damals gebauten Kirchen wie
die zahlreichen sonstigen Funde belegen dies zur Genüge. Die Lage
am Lukmanier, diesem Süd und Nord verbindenden Alpenpaß,
brachte es auch mit sich, daß das Kloster in der Zeit der Ottonen als

Paßkloster keine geringe Rolle spielte. Als Paßkloster ist übrigens auch
Pfäfers anzusprechen, denn in der Zeit seiner Gründung und noch

später spielte der Kunkelspaß als Verbindung nach der Bündt hinüber
keine geringe Rolle. Der Klosterstaat von Disentis ist eine der großen



137

Erscheinungen in der bündnerischen Geschichte, zumal daraus mit der
Zeit einer jener drei Bünde erwuchs, die für die politische Entwicklung
Graubündens von ausschlaggebender Bedeutung geworden sind.

Disentis hat, vorab seit dem 16. Jahrhundert, sehr wechselvolle
Schicksale durchgemacht, Zeiten des Niederganges, aber auch des

Aufstieges erlebt. Der mächtige Stiftsbau mit der prachtvollen Klosterkirche

zeugen aber heute noch davon, daß im ausgehenden 17. und
beginnenden 18. Jahrhundert Disentis an dem allgemeinen Aufblühen
des Benediktinerordens seinen Anteil hatte. Die schweren
Heimsuchungen der Revolutionszeit und des 19. Jahrhunderts fanden 1880

in der Reorganisation des Klosters durch den spätem Abt Benedikt
Prévost ein Ende. Das Bündnervolk, das damals unter der Führung
von Decurtins diese altehrwürdige Stätte wieder aufleben ließ, hat
sich dadurch ein ganz großes Verdienst gesichert, denn auch heute ist
das religiöse wie geistige und kulturelle Leben am jungen Rheine oben
undenkbar ohne das Wirken der Söhne des hl. Benedikt in Disentis.

Weniger günstig stehen die Verhältnisse um das dritte
Benediktinerkloster in Churrätien, um Münster. In rein historischer Hinsicht

hat man sich damit in neuerer Zeit eigentlich wenig befaßt. Dies

mag mit dem heutigen Charakter des Stiftes als Frauenkloster, aber
auch mit seiner Lage an einem äußersten Zipfel des Bündnerlandes
zusammenhängen. Da aber gerade heute, wie wir noch sehen werden,
diese Stätte in kunstgeschichtlicher Hinsicht stark in den Vordergrund
gerückt ist, dürfte auch das Interesse an seiner geschichtlichen
Entwicklung wieder mehr aufleben. Es war P. Wilhelm Sidler aus dem
Stifte Einsiedeln, der sich 1906 im Jahrbuch für schweizerische
Geschichte eingehender mit der Lage, aber auch mit der frühen
Entwicklungsgeschichte von Münster befaßte. Seine Arbeit trägt allerdings
etwas polemischen Charakter, indem er gegen die vom Feldkircher
Professor Zösmair vertretene Auffassung, daß das Kloster Tuberis im
Vorarlberg, in der Nähe von Götzis, zu suchen sei, auftrat. Doch über
diese polemische Auseinandersetzung hinaus kommt der Arbeit von
Sidler für die Frühgeschichte von Münster-Tuberis auch heute noch
grundlegende Bedeutung zu. Auch Stefan Müller (1932/33) in «Schriften

des Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung»
vermag, wie P. Iso Müller gelegentlich dargetan, diese Ansicht nicht
zu erschüttern.



i38

Das Kloster Tuberis, wie Münster zuerst genannt wird, begegnet
uns als dem hl. Johannes d. T. geweiht, zunächst in den
Verbrüderungsbüchern der Reichenau, von St. Gallen und Pfäfers. Diese

Verbrüderungsbücher, die uns schon in der Geschichte von Pfäfers und
Disentis begegneten, spielen auch hier eine große Rolle. Die
frühmittelalterlichen Klöster hatten untereinander Gebetsverbrüderungen
und trugen darum die Listen der lebenden, wie der verstorbenen
Mönche, die man sich gelegentlich zusandte, in Büchern ein. Das

umfangreichste dieser Bücher ist das der Reichenau, das in den ersten
Jahrzehnten des 9. Jahrhunderts angelegt wurde. Ursprünglich war
die Reichenau mit 57 Stiften, später mit 180 verbrüdert. Das Buch,
das später über Rheinau nach Zürich kam, enthält an die 40 000
Namen. Das St. Galler Verbrüderungsbuch stammt ungefähr aus der
gleichen Zeit, ist aber weniger umfangreich, während das von Pfäfers

um die Mitte des 9. Jahrhunderts entstanden sein dürfte. Die drei
genannten Verbrüderungsbücher spielen gerade in der heutigen
Forschung eine große Rolle, wobei man freilich oft den Eindruck hat, daß

man allzuviel aus ihnen herauslesen will.
Sidler weist überzeugend nach, daß das in den drei Büchern

genannte Kloster Tuberis identisch ist mit dem heutigen Kloster Münster.

Der alte Name leitete sich von dem gut zwei Kilometer von
Münster entfernten Ort Taufers her, nach dem das Stift zunächst
benannt wurde, später bürgerte sich der von Monasterium (Kloster)
hergeleitete Name Münster (Müstair) ein. Dieses Kloster existierte
schon gegen Ende des 8. Jahrhunderts, weshalb auch die gut bezeugte
Tradition, daß Karl d. Gr. dessen Gründer gewesen sei, nicht ohne
weiteres von der Hand zu weisen ist. P. Iso Müller in seinen «Streifzügen

in die frührätische Kirchengeschichte» (Bündner Monatsblatt
1942) steht zwar dieser Überlieferung skeptisch gegenüber, während
man gerade in neuester Zeit, angesichts der in Münster gemachten
Freskofunde, glaubt, daß hinter dieser Gründung nur eine große,
überragende Persönlichkeit gestanden haben könne.

Anfänglich fand sich in Münster-Tuberis ein Männerkloster, das

freilich schon 880 an die Bischöfe von Chur kam. Ob die Besiedlung
dieses Klosters nun von Pfäfers oder Disentis aus erfolgte, dürfte noch
abzuklären sein. Früher nahm man an, daß neben dem Männerkloster

auch ein Frauenkonvent bestanden habe, so daß wir es hier mit



139

einem Doppelkloster zu tun hätten, wie wir dies, freilich erst im 11.

Jahrhundert, auch auswärts in der Schweiz (Fischingen, Rheinau,
Muri, Engelberg u. a.) auch finden. Heute zweifelt man für Münster-
Tuberis an der Existenz eines Doppelklosters. Sicher erscheint hier
seit 1163 nur mehr ein Frauenkonvent, dessen Äbtissin erstmals 1167
erwähnt wird. Die Umwandlung bringt man mit einer Brandkatastrophe

um 1080 in Beziehung.
Das Frauenkloster hatte im spätem Mittelalter sehr wechselvolle

Schicksale, die nicht zuletzt mit den vielen Fehden und Kämpfen der
Zeit zusammenhängen. Besonders verheerend wirkte sich der
Schwabenkrieg aus. Im Zeitalter der Glaubensspaltung war das Stift dem

Untergang sehr nahe, entging aber auch später im Zeitalter der
katholischen Restauration nur knapp der Aufhebung. Erst das 17.
Jahrhundert brachte wieder einen Aufstieg. Da aber ringsum das
reformierte Bekenntnis sich verbreitet haae, war das Kloster nun vor allem
auf den Zuzug aus dem katholischen Tirol angewiesen, was zur Folge
hatte, daß das deutsche Element mitten in einer rätoromanischen
Bevölkerung drin im Kloster führend wurde.

Auf Bündnerboden entstand noch ein weiteres Benediktinerkloster,
das aber nur kurze Zeit hier verblieb, um dann in den nahegelegenen
Vintschgau zu übersiedeln, das heutige Stift Marienberg. Dieses

Kloster war eine Gründung der Herren von Tarasp und entstand

gegen Ende des n. Jahrhunderts. Sidler in seiner Arbeit über
Münster-Tuberis spricht die Vermutung aus, daß die ersten Mönche von
Münster gekommen wären, indem diese nach dem Brande von
ca. 1080 ihr niedergebranntes Kloster verließen und sich mit Hilfe der
Herren von Tarasp in Schuls niederließen. Jedenfalls erfolgte bereits
1146 die Übertragung des Klosters von Schuls nach seinem heutigen
Standort, wobei vor allem Mönche der bayerischen Abtei Ottobeuren
beteiligt waren. Damit scheidet dieses Kloster, dessen Anfänge freilich
noch abzuklären bleiben, für die Bündnergeschichte eigentlich aus,
weshalb uns auch seine weitern Schicksale hier nicht interessieren.

Hingegen ist noch hinzuweisen auf eine Reihe von andern
Klöstern, die mit ihrem Besitz in das alte Churrätien hereinreichten und
die darum wirtschaftlich mit dieser Welt in Beziehung standen. Dahin
gehörten vor allem St. Gallen und die Reichenau, die freilich mit der
Zeit ihren Besitz abstießen. Daß übrigens gerade St. Gallen in seinen



140

Anfängen als Benediktinerkloster enge mit der churrätischen Welt
verbunden war, kam doch der hl. Otmar von Chur nach St. Gallen, hat
H. Büttner in seiner schon erwähnten Arbeit «Christentum und
fränkischer Staat in Alemannien und Rätien während des 8. Jahrhunderts»

des nähern gezeigt. Auch das Kloster St. Johann im Toggenburg,

das letzte auf deutschschweizerischem Boden gegründete Kloster
unseres Ordens (1152), hatte etwelchen Grundbesitz in diesen Gebieten.

Sogar das entferntere Einsiedeln bekam durch die Ottonen im
heutigen St. Galleroberland (Barguffa bei Wangs, Grabs und Gams)
größern Besitz, der aber schon früh an das Hochstift Chur resp. an
Pfäfers überging.

Wenn auch der Einfluß fremder Klöster, wenigstens wirtschaftlich
gesehen, in Churrätien schon im Mittelalter sich verlor, so haben doch
die neun Benediktinerklöster der Schweiz, welche die Wirren der
Glaubensspaltung im 16. Jahrhundert überdauerten und die seit 1602

in der schweizerischen Benediktinerkongregation verbunden waren,
sich gerade um die Klöster von Pfäfers und Disentis größte Verdienste
erworben. Muri gab Disentis in August Stöcklin, Adelbert Bridler und
Benedikt Prévost Äbte, die in den Annalen dieses Stiftes unvergängliche

Spuren hinterließen. Aus St. Gallen kam im 18. Jahrhundert
Bernhard Frank von Frankenberg (1742—1763), aus Einsiedeln
Lorenz Cathomen (1785—1801) dorthin. In Pfäfers, das bereits im
Mittelalter mehrere Äbte aus Einsiedeln hatte, treffen wir später Johannes
Heider (1584—1600) und Bonifatius Tschupp (1677—1706) aus
Einsiedeln. Auch mit ihren Konventualen halfen die genannten Klöster,
zu denen sich auch Engelberg gesellte, in Pfäfers und Disentis aus, um
klösterliches Leben zu heben und zu fördern. Einsiedeln gab überdies
in Br. Kaspar Moosbrugger den beiden Stiften einen hervorragenden
Architekten, der die beiden, heute wieder prachtvoll restaurierten
Klosterkirchen schuf. In Pfäfers, das im ausgehenden 17. Jahrhundert
von Rom aus mit Einsiedeln für einige Zeit verbunden wurde, dachte
man daran, eine höhere Schule, nach dem Vorbild der Salzburger
Benediktiner-Universität, zu schaffen.

Hier darf auch darauf hingewiesen werden, daß Einsiedeln sich

bemühte, das traurige Schicksal, das dem Stifte Pfäfers seit den Tagen
der französischen Revolution drohte, abzuwenden, freilich ohne
Erfolg. Im übrigen darf man nicht vergessen, daß, wenn auch viel



141

Menschliches mitunterlief, Pfäfers nicht zuletzt ein Opfer seiner
Aufgabe geworden ist, der es sich durch die Jahrhunderte widmete, nämlich

der Ausübung der Seelsorge in einer ganzen Reihe von Pfarreien.
Dadurch wurden die Kräfte des Klosters, die nie sehr zahlreich waren,
über Gebühr in Anspruch genommen. Im Kloster weilten nur die

ganz jungen Mitglieder und die alten, ausgedienten Patres. Es fehlte
der feste Rückhalt für ein geordnetes Klosterleben und nicht zuletzt
daran ging die uralte Pirminsgründung, wie sie gern genannt wurde,
ein.

Zu den rein historischen Beziehungen, die all diese Benediktinerklöster

mit dem Bündnerland verbanden, gesellten sich die kulturellen.
Hier ist heute vor allem das Kloster Münster zu nennen. Seitdem

die beiden Kunsthistoriker, Professor Josef Zemp und Dr. Robert
Durrer, die schon um 1894 noch als Studenten dort auf Entdeckungsfahrten

ausgingen, in den 1906—1910 erschienenen Mitteilungen der
Schweizer Gesellschaft für Erhaltung historischer Kunstdenkmäler auf
den karolingischen Charakter der Klosterkirche hinwiesen und von
ihren Funden berichteten, wurde es um Münster nicht mehr still. Vor
allem hat Professor Dr. Erwin Pöschel im fünften Band seines
monumentalen Werkes: «Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden»
(1943) sich sehr eingehend mit Kirche und Klosteranlage von Münster
befaßt und damit ein ganz wichtiges Kapitel der frühmittelalterlichen
Kunst in der Schweiz behandelt.

Unterdessen hat die 1947 begonnene Innenrenovation der Klosterkirche

zu weitern überraschenden Resultaten geführt, indem man
eine ganze Reihe von karolingischen Malereien freilegen konnte. Über
die Ergebnisse sind freilich bisher noch keine abschließenden Arbeiten
publiziert worden, es wurde nur gelegentlich in der Presse oder auch
in der Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte
wie auch von Dr. Pöschel in seinem letzten Band der Kunstdenkmäler
darauf verwiesen. Gerade diese für unser Land sehr wichtigen Funde
zeigen erneut, welchen Anteil die Benediktiner an der großen
Kulturentwicklung der Zeit gehabt haben. Münster ist heute fast wie ein
Wallfahrtsort für die kunstbegeisterten Kreise unserer Heimat geworden

und rückt damit, mag es auch geschichtlich gesehen als Frauenkloster

in späterer Zeit weniger hervorgetreten sein, in die Reihe der
großen Kulturzentren unseres Landes.



142

Ähnlich wie Zemp und Durrer in Münster, so hat der Basler
Professor E. A. Stückelberg schon um die Jahrhundertwende auf die große
Bedeutung der karolingischen Bauepoche in Disentis hingewiesen.
Auch hier hat Dr. Erwin Pöschel in seinem schon genannten
Werke die in Disentis gemachten Ausgrabungen gewürdigt und
ausgewertet. Mehr noch als in Münster spürt man hier, wo neben der
schlichten karolingischen Krypta die lichtdurchflutete Barockkirche
steht, die Kontinuität eines weit mehr denn ein Jahrtausend umspannenden

Geistes, der die Klöster des hl. Benedikt beseelte. Vom Kloster
selbst strahlte dieser Geist aber auch in die umgebende Landschaft aus,
wie der kunstbeflissene Wanderer heute noch am Vorderrhein auf
Schritt und Tritt feststellen kann.

In diesem Zusammenhang sei auch auf die Tätigkeit des vor gut
zwei Jahren verstorbenen Dr. P. Notker Curti hingewiesen, der sich
nicht nur um die Erhaltung der Kunstdenkmäler und die Renovation
der Klosterkirche größte Verdienste erworben hat, sondern auch in
seinen Sammlungen ein das ganze Gebiet der Surselva umfassendes

einzigartiges Material zusammengetragen hat, das uns in das Leben
und Schaffen des Volkes im Vorderrheintal in vorzüglicher Weise
Einblick gewährt. Die schweizerische Volkskunde ist diesem Sohne
des hl. Benedikt zu besonderm Dank verpflichtet.

Über die Pflege des wissenschaftlichen Lebens in diesen
Klöstern hält es leider heute schwer, tiefere Einblicke zu gewähren. Die
Ungunst der Zeiten hat hier allzu sehr mitgespielt. In Disentis haben
die schon erwähnten Klosterbrände nicht zuletzt Archiv und Bibliothek

aufs schwerste mitgenommen. In Pfäfers aber wirkte sich die 1838

erfolgte Auflösung des Stiftes ebenfalls wenig günstig auf die Erhaltung
der Zeugen des geistigen Lebens aus. Dr. A. Bruckner in Basel hat im
ersten Bande seiner «Scriptoria medii aevi helvetica», in welchem er
die Schreibschulen der Diözese Chur behandelt, in mühevoller Arbeit
die überallhin zerstreuten schriftlichen Denkmäler dieser Stifte, soweit
es möglich war, zusammengetragen.

Von Disentis weiß Bruckner heute nur zwei vollständig erhaltene
mittelalterliche Codices nachzuweisen, von denen der eine, die Re-

cognitiones Clementis enthaltend, der Mitte des 9. Jahrhunderts angehört

und heute sich in Einsiedeln befindet, während der andere, ein
Disentiser Brevier, dem 12. Jahrhundert zugehörend, sich in der Stifts-



143

bibliothek St. Gallen befindet. Die Klosterbibliothek von Disentis
selbst bewahrt heute nur noch eine Anzahl von Fragmenten auf, deren

Zuweisung aber, nach Bruckner, sehr schwierig ist.
Über die Pflege des geistigen Lebens in Disentis im Barockzeitalter

hat uns letztes Jahr, anläßlich der Jahresversammlung der Allgemeinen

geschichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz in Chur, P. Iso

Müller, eine sehr eindrucksvolle Schilderung gegeben. Über die engen
Beziehungen des Disentiser Abtes Adalbert II. von Medels zu dem
großen Mauriner Mabillon handelt P. Gall Heer von Engelberg in
seiner umfassenden Arbeit über Mabillon und seine Beziehungen zu
den Schweizerklöstern (1938). Der große Naturforscher und Alpinist
P. Placidus a Spescha fand in Dr. F. Pieth und Dr. P. Karl Hager seine

Biographen. Als gemütvoller Dichter und Sänger des Bündnerlandes
ist P. Maurus Carnot weithin bekannt geworden. Nicht vergessen
werden darf aber P. Ursizin Simeon, der als Ergebnis einer langen
Lebensarbeit dem Kloster und dem Volke seine rätoromanische Bibliothek

hinterließ, die in einzigartiger Weise die gedruckten
Schriftdenkmäler umfaßt.

Bedeutend besser steht es um die mittelalterlichen Zeugen geistigen
Lebens in Pfäfers, von denen Stiftsarchiv und Stiftsbibliothek St. Gallen

sowie die Stiftsbibliothek Einsiedeln eine größere Zahl besitzen.
Freilich muß auch hier, alten Verzeichnissen zufolge, der größere Teil
des alten Bestandes als verloren gelten. Unter den noch erhaltenen
Handschriften, die durchwegs dem churrätischen Schriftkreis
angehören, ist vor allem der schon mehrfach erwähnte Liber viventium
(Verbrüderungsbuch) zu nennen, der mit einer Evangelienhandschrift
zusammengebunden ist. Diese Handschrift stellt nach Bruckner eines

der bedeutendsten Denkmäler der churrätischen Buchkunst des 8./9.
Jahrhunderts dar. Die im Stiftsarchiv St. Gallen aufbewahrte Lex
romana Curiensis aus der Mitte des 9. Jahrhunderts, gehört zu den
wichtigsten Rechtsdenkmälern Churrätiens. Im Stiftsarchiv findet sich
auch der aus dem 12. Jahrhundert stammende Codex aureus, ein
Lektionar, das seinen Namen dem aus der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts stammenden silbervergoldeten Einband verdankt. In der
St. Galler Stiftsbibliothek stehen mehrere Handschriften, die dem
8. und beginnenden 9. Jahrhundert zuzuweisen sind.

Von den in Einsiedeln aufbewahrten Handschriften, die von



144

Pfäfers herstammen, sei einmal die Handschrift 199 erwähnt, die den
berühmten Scarapsus Pirminii enthält, den man heute als Katechismus

des hl. Pirmin bezeichnet; er spielt in der Herkunftsbestimmung
des Heiligen eine große Rolle. Im gleichen Codex treffen wir auch das

älteste rätoromanische Sprachdenkmal. Über einem asketischen Text
des 8. Jahrhunderts hat nämlich eine Hand des 12. Jahrhunderts eine

Interliearübersetzung angebracht. Früher deutete man diese als

spanisch, bis 1907 der Münchner Gelehrte Traube den rätoromanischen
Charakter erkannte, eine Aufstellung, die m. W. bis heute unwidersprochen

blieb. Aus Pfäfers stammt auch die berühmteste Handschrift
der Einsiedler Manuskriptensammlung, der sogenannte Regionator
urbis oder Anonymus Einsidlensis, eine Beschreibung der Stadt Rom
aus dem 9. Jahrhundert. Für die topographischen Kenntnisse der
Stadt Rom, nicht zuletzt aber für die Katakombenforschung, hat diese

schlichte Handschrift größte Bedeutung erlangt. Nach Pfäfers lieh
Einsiedeln im 14. Jahrhundert, als dort ein Einsiedlermönch,
Hermann von Arbon, Abt war, die beste, heute noch erhaltene Handschrift

des Chronicon Hermann des Lahmen aus. Man schrieb diese

dort ab, gab aber nicht mehr das Original, sondern die Kopie, die
für die damalige Schreibkunst im Kloster ein sehr gutes Zeugnis
ausstellt, zurück. Das Original selber wanderte später nach der Reichenau
zurück, von wo es einst nach Einsiedeln gekommen war, und findet
sich heute in Karlsruhe. Habent sua fata libelli —¦ kann man da wahrlich

auch sagen.
Aus dem Handschriftenbestand von Münster haben sich,

abgesehen von einzelnen altern Fragmenten, nur späte Handschriften aus
dem 14. und 15. Jahrhundert im dortigen Klosterarchiv erhalten.

So haben die Benediktinerklöster in der alten Raetia Curiensis
durch die Jahrhunderte eine große Sendung erfüllt. Wenn auch in
jeder Klostergeschichte neben hellen sich dunkle Blätter finden —
denn man darf nie vergessen : Klöster sind menschliche Einrichtungen
und darum auch dem Wandel und Wechsel alles Irdischen
unterworfen —, so darf man doch ruhig sagen, daß die Benediktiner auch
in dieser Welt drin ihrer großen Sendung, Kulturträger des Abendlandes

zu sein, getreu nachgekommen sind.
Es ist sehr erfreulich zu sehen, wie sich gerade in neuerer und neuester

Zeit die Forschung mit dem Wirken der Söhne des hl. Benedikt im



145

Gebiet von Churrätien befaßt hat. Mögen auch noch manche
Probleme zu klären sein, so kann man doch schon jetzt sehen, daß die
allseitige Erforschung dieser Klostergeschichten ihre reichen Früchte
zum Besten unseres Volkes und unserer Heimat getragen hat und
noch tragen wird.

Pontresina und die Sarazenenbrücke

von Dr. Carl Camenisch, Muri b. Bern

Es gibt wohl kaum einen Ort in Graubünden, über dessen Namen
und Entstehung von Berufenen und Unberufenen mehr debattiert
wurde als über Pontresina. Vor einem halben Jahrhundert erschien
in der «Frankfurter Zeitung» ein Artikel, in dem ein Dr. Uibeleisen
den Nachweis versuchte, Pontresina aus dem arabischen Wort für
Fallgatterbrücke zu erklären, das Engadiner als Teilnehmer an einem
Kreuzzuge in Palästina gehört und, heimgekehrt, auf ihre Brücke
übertragen hätten. Darauf widerlegte Dr. Gubser in der «Neuen Zürcher

Zeitung» diese Annahme mit dem Hinweis auf die Tatsache, daß
der Name Pons Sarisina schon für 113g dokumentiert sei, während der
Kreuzzug, bei dem zum ersten Male Engadiner mitgemacht haben
könnten, ein halbes Jahrhundert später stattgefunden habe. Der Name
sei also älter und könne nur durch das Wort sar Fluß erklärt werden,

wie z. B. auch Saarbrücken, worauf Dr. Studer in Zürich darauf
hinwies, daß der Fluß bei Pontresina damals Sarisina heißen müßte,
während er aber nie anders als Flatz geheißen habe. Andere wollten
den Namen wieder als Pons sârcinae (Saumlast- oder gar Zollbrücke)
erklären, was aber schon sprachlich nicht angeht, und noch andere als

Harzbrücke (resina — rescha) oder als Talsperre (serra). Palliopi,
Vater und Sohn, die damaligen Vertreter der Keltenhypothese, leiteten

den Namen vom kymrischen Wort ercynia hoch ab. Alte Pon-
tresiner erzählten, daß ein Bächlein, das vom Languard herabfloß,
ova da la raschigna geheißen und der Brücke den Namen gegeben
habe; dieser «Harzbach» ist jedoch nirgends dokumentiert. Leus
Helvetisches Lexikon (1752) nennt für den Flatzbach auch den Namen
Duens. P. R. Badrutt stellte um die letzte Jahrhundertwende im
«Freien Rätier» die Hypothese auf, Pontresina könnte seinen Namen


	Die Benediktiner in Churrätien im Lichte der neuern und neuesten Forschungen

