
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1950)

Heft: 6-7

Artikel: Augustin Stöcklin : ein Beitrag zum Bündner Barockhumanismus

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur Juni /Juli Nr. 6/7

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT JEDEN MONAT

Augustin Stöcklin

Ein Beitrag zum Bündner Barockhumanismus

von P. Iso Müller

Die Achse, um welche sich der Bündner Barockhumanismus
drehte, bildeten das bischöfliche Chur und das fürstäbtliche Disentis.
Der churische Hauptort erhielt zeitweise eine Stütze in der Abtei
Pfäfers und der Disentiser Mittelpunkt eine Ergänzung durch Truns
(P. Karl Decurtins) und Cumbels (P. Zacharias à Salo). Selbst in
die protestantischen Gebiete des Engadins drang das barocke
Bildungsideal, wie der bei den Jesuiten in Dillingen geschulte Historiker
Fortunat Juvalta (I1654) von Zuoz beweist.

In dieser höfisch-humanistischen Welt der bündnerischen Haupttäler

spielte Augustin Stöcklin mit seinem Wirken in Pfäfers und
Disentis eine bedeutende Rolle, die bislang noch nicht gebührend
ins Licht gestellt worden ist.

1. Bildungsjahre

Die Stöcklin waren ein unverbrauchtes und altes Bauerngeschlecht
der Gegend von Muri, das um 1630 an die 117 Personen zählte. Von
den im Spätmittelalter bekannten Vertretern dieses Namens ist
besonders Ende des 15. Jahrhunderts ein Hans Stöcklin als Ammann



162

von Muri bemerkenswert. Der Großvater von P. Augustin Stöcklin
war Heinrich Stöcklin, welcher um 1580 Hauptmann wurde. Dessen
Sohn Johannes Stöcklin bekleidete das Amt eines Ammanns des
Stiftes (praefectus pagi) und verdiente seinen Lebensunterhalt als
Gastwirt. Er starb indes schon am 16. Mai 16001. Die Mutter
heiratete nochmals, jedoch wenig glücklich, nennt doch unser Abt
seinen Stiefvater eine «Bestia»2. Das religiöse und kulturelle Milieu
des Klosters Muri beeinflußte die Söhne sehr. Zwei wurden
Benediktiner, der dritte Maler3. Der älteste Sohn war wohl Johann Jacob,
den noch Abt Jakob Meyer (1585—1596) aus der Taufe hob. Es ist
ohne Zweifel der Initiative des Abtes Jakob Singisen (1596—1644)
zuzuschreiben, daß der Junge dann 1606 als Grammatikschüler bei
den Jesuiten in Luzern studieren durfte, wohin drei Jahre nachher
auch sein Bruder Georg Stöcklin sich begab4. Nachdem Muri schon
einige Jahrzehnte die Jesuitenschule in Dil ligen bevorzugt hatte,
kamen beide Brüder ebenfalls in die süddeutsche Metropole, wo die
Jesuiten den Geist der tridentischen Reform und des barocken
Humanismus pflegten. Johann Jakob studierte dort 1610 Logik,
machte im Frühling 1612 das Baccalauréat in der Philosophie und
erreichte im Sommer 1613 die Magisterwürde-5. Daraufhin nahm ihn
der Abt Jodok ins Kloster auf, in welchem er 1614 als Fr. Augustin
das Beständigkeitsgelübde ablegte. Diese Wendung scheint auch auf
den jüngeren Georg einen Einfluß ausgeübt zu haben. Nachdem er
1613 in Dillingen die Humanitas studiert hatte, kehrte er 1614 wieder
nach der Jesuitenstadt am Vierwaldstättersee zurück, nahm dann

1 Das familiengeschichtliche Material sammelte P. Augustin Stöcklin selbst in den
Miscella hystorica Mon. Murensis 1630, Seite 234, 273, 289, 295, 332, 358—359, 379,
624, 630 (Handschrift im Kollegium Samen). Dazu Kläui P., Die Urkunden des Klosterarchivs

Hermetschwil 1946, Seite 9, 26, 33, 41, 49, 62—63. Summarischer Bericht aus
Stöcklins Miscella von P. Leodegar Schmid (fi825) in den Miscellanea van der Meer,
Band VIII, Seite 414 f. im Stiftsarchiv Einsiedeln.

2 Fab. 103 (Stiftsarchiv St. Gallen, Abteilung Pfäfers), Briefe vom 4. September,
18. November 1629 und 21. und 31. Januar 1630.

3 Der Maler und Altarbauer Stöcklin (germanus meus pictor) hatte sein Atelier und
seine Familie in Muri. Er arbeitete sicher dort 1627 und verfertigte 1629/30 einen
Rosenkranzaltar für Pfäfers. Fab. 103, Briefe vom 9. Juni 1627 bis 17. Juli 1632. Er dürfte
identisch sein mit dem Maler Johannes Stöcklin, der 1642—1644 an der Errichtung des
Hochaltares in der Stiftskirche St.Gallen mithalf. Schweiz. Künstler-Lexikon 4 (1917),
Seite 420.

4 Catalogus Discipulorum Lucernae (Staatsarchiv Luzern), fol. 17V zu 1606: «Joannes
Jacobus Stöcklin Muriensis 19. Oct. Scholae Grammaticae 3» Dazu späterer Eintrag:
«Magister, Monachus». Ferner fol. 22v: «Georgius Stöcklin Muriensis Rudim. 14. an-
nor. 16. Oct. 1609.» Späterer Eintrag: «Monachus Disidis.»

5 Specht Th., Die Matrikel der Universität Dillingen 1 (1911), 380 zu 1610: «Joan.
Jacobus Stöcklin, Muriensis, Heluetius, fil. Joannis cauponis mortui ad log.» (18.
November.) Philosophiae Baccalaureatus: 8. Mai 1612, philosophiae magister: 27. Aug. 1613.
Über die Beziehungen Dillingens mit Bünden siehe Bündnerisches Monatsblatt 1914,
Seite 305—311.



i63

aber 1617 den Weg ins Kloster Disentis, wo er als Fr. Georg eintrat6.
Er zeichnete sich zeitlebens durch guten religiösen Geist aus, wenn
ihm auch energischer Sinn und hohe Begabung fehlten. Diese
Eigenschaften hatten indes sich in hohem Maße auf den älteren Bruder
vererbt. Der junge Frater Augustin überragte auch in Muri seine

engeren Confratres an Bildung und mußte daher — wohl neben der
Theologie — selbst den älteren Fratres Unterricht in den humanistischen

Disziplinen geben. Einer dieser ersten und zugleich besten
Schüler war sein Mitbruder Fr. Domini Tschüdy, später ein gewandter

Jurist und Gelehrter, der die Abteiwürde erlangte (1644—1654).
P. Dominik nannte Stöcklin selbst «einen Mann von hervorragender
Bildung in den göttlichen wie weltlichen Wissenschaften, einst mein
Lehrer, dem alle Verehrung gebührt»7. So begreifen wir auch, daß
Abt Jodok den so begabten P. Augustin wiederum zur Beendigung
der Theologie nach Dillingen senden wollte. Wann Stöcklin sein
eucharistisches Erstlingsopfer darbrachte, wissen wir nicht. Aber jedenfalls

kam er 1618 bereits als Priester in die geliebte süddeutsche
Universitätsstadt8. Dort besuchte er besonders die Vorlesungen des irischen
Jesuiten Stephan White (Vitus), der schon vorher Philosophie im
Kolleg der Iren in Salamanca gelehrt und 1611—1622 in Dillingen
eine erfolgreiche Tätigkeit als Ordinarius der Theologie und
Vorsitzender der Disputationen entfaltet hatte. Er gab nicht nur
Kommentare zum hl. Thomas heraus, sondern widmete sich auch hagio-
graphischen Arbeiten über die hl. Ursula und die hl. Brigida, den
Heiligen seiner Heimat9. Am 1. Juli 1619 bestand Stöcklin bei ihm
das Baccalauréat. Wie dann seine öffentliche Disputation anzeigt,
erhielt er diese Würde pro utroque sacrae facultatis Baccalaureatu.
Da es sich hier nicht um die philosophische Fakultät handeln kann,
in welcher er nicht nur Baccalaureus, sondern Magister war, muß
es eine Promotion in der allgemeinen Theologie und im kanonischen
Rechte sein. Nun wurde freilich die eigentliche Professur und Fakultät

für das kirchliche Recht erst 1625 eingeführt. Vorher waren die

6 Specht, Seite 424 zu 1613: «Georgius Stöcklin Murensis Heluetius, fil. praefecti pagi
Muri adm. ad hum.» Catalogus Discipulorum Lucernae fol. 27r: «Georgius Stöcklin
Muriensis rediit. Hum. 16. April 1614». Dazu späterer Eintrag: «Monachus Disertin.
17» d. h. 1617 in Disentis eingetreten.

7 Vir divinarum iuxta humanarum scientiarum insigniter eruditus, praeceptor olim
meus omni veneratione colendus, cuius proinde piissimis manibus quam optime precor.
Biographien schweizerischer Benediktinerheiligen, Handschrift in der Kantonsbibliothek
Aarau, ohne Titel und ohne Seitenangaben. Dazu Schmid in Miscellanea van der Meer,
Band VIII, Seite 414.

8 Specht, Seite 504 zu 1618 : «R. D. Augustinus Stöckle Murensis, theol.» Vgl. Seite 424.
9 Sommervogel C, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, VIII, p. 1093—1098.

Specht Th., Geschichte der Universität Dillingen 1902, Seite 286, 300, 323. Stöcklin
gedenkt in seinen Antiquitates Monasterii Fabariensis 1628, Seite 142 seines Lehrers:
Stephanus Vitus, Hibernus, Colendus meus Professor Theologus.



164

Lehrstühle für beide Sparten gleich10. Die eben genannte öffentliche
Disputation behandelte ein ordensgeschichtliches Thema und wurde
in der Offizin der Witwe Johannes Mayer in Dillingen gedruckt
unter dem Titel: Disputatio theologica de religiosorum ecclesiae
christianae ordinum status natura, dignitate, obligationibus, effectis,
commodis, proprietatibus, aliis adnexis. Ein Exemplar davon bewahrt
die Kantonsbibliothek Aargau in Aarau auf (69 Seiten, Bezeichnung:
Mc 337 q).

Die Arbeit selbst bewegt sich auf moraltheologischem und
kirchenrechtlichem Boden. Sie legt das Wesen, den Wert und die Würde
des Ordenslebens und der einfachen oder feierlichen Gelübde dar,
erörtert ferner auch, wieweit die Prälaten über ihre Untergebenen
Gewalt haben und inwiefern der Papst die Gelübde aufheben oder
von ihnen dispensieren kann. Endlich umschreibt der Verfasser die
Eigenschaften, die zu diesem Stande von den Novizen verlangt werden

müssen. Die Ausführung all dieser Fragen ist nüchtern-sachlich,
ja stark systematisch und didaktisch gehalten, teilt sich doch das
69 Seiten umfaßende Werk in 117 kleine Abschnitte ein, an die jeweils
die Anmerkungen mit den Belegen anschließen11. Die Darlegungen
greifen wohl gerne auf den hl. Thomas und auf das Jus canonicum
zurück, sind aber doch sichtlich der neuen und großen Jesuitenschule
Spaniens sehr verpflichtet, wie die Zitate aus Juan Azor (f 1603),
Thomas Sanchez (fi610) und Francisco Suarez (j 1617) zeigen.
Typisch sind deshalb auch Bemerkungen wie contra plures Thomistas
fmgentes etc. oder contra multos Thomistas (Seite 20, 23). Gegen
den Dominikaner-Dogmatiker Dominikus Soto (f 1560) sieht Stöcklin
das Wesen des Ordensstandes nur in den drei Gelübden und in deren
Annahme durch die Kirche, nicht aber im Chore oder der Psalmodie
(Seite 5). Hier kann man den Einfluß der neuen Orden auf die alten
Klöster mit Händen greifen. Früher waren nach der Benediktinerregel

einfach stabilitas, conversatio monastica u. obedientia die Pro-
feßelemente, in welchen Armut und Keuschheit schon inbegriffen
waren. Erst nachdem die Stabilitas durch die Franziskaner aufgegeben

wurde, kam man zu dieser neuen Auffassung12. Trotzdem will
10 Specht, Geschichte, Seite 203. Danach verschwand 1609 das eigentliche Kirchenrecht,

das von nun an mit der Kasuistik verbunden wurde, bis 1625 eine eigene Professur
errichtet wurde. Kiem M., Geschichte der Abtei Muri-Gries 2 (1891), Seite 100—101,
betrachtet Stöcklin irrig asl Licenziaten des kanonischen Rechtes. Nicht dieser, sondern
P. Dominik Tschüdy nennt sich im Nymphaeum Fabariense 1631 in einem Dedikations-
gedicht SS. Canon. Licentiatus. Über dessen besondere kirchenrechtliche Studien offenbar

vor der Errichtung der eigentlichen Professur siehe Kiem II, Seite 20.
11 Die Arbeit Stöcklins berührt sich selbstredend in manchen Punkten mit dem

bekannten Buche des Jesuiten Leonhard Lessius: Disputatio de statu vitae deligendo et
religionis ingressu. Editio seeunda. Antwerpen 1617, ist aber doch lange nicht so allgemein
und so apologetisch.

12 Siehe Rothenhäusler-Herwegen, Studien zur benediktinischen Profeß 1912, Seite
64—67.



165

natürlich Stöcklin ein ganzer Benediktiner sein und schließt daher
seine Ausführungen: Laus Deo, Deiparae et B. Religiosorum Ecclesiae

Occidentalis Patriarchae Benedicto.
Nach diesen humanistisch-theologischen Bildungsjahren kehrte

Stöcklin ins Kloster Muri zurück und betätigte sich 1619—1623 als
Lehrer13. Somit konnte er seine Studien vertiefen und insbesondere
seine Stilbegabung pflegen.

2. Administrator in Pfäfers 1623—1629

Wie Disentis war auch Pfäfers um 1600 sehr gefährdet. Die
Visitation von 1622 durch Nuntius Scappi und Abt Jodok von Muri
brachte die Abdankung des Abtes Michael Saxer zur Diskussion.
Es kam jedoch nicht dazu, da die katholischen Schirmorte eine
Reform durch die Kongregation wünschten. 1623 wurden nun zwei
Murenser-Mönche gesandt, P. Salomon Sigrist, der schon 1618 in
Disentis eine Reform versucht hatte, und P. Augustin Stöcklin. Beide
waren Schüler von Dillingen und von klösterlichem Eifer erfüllt.
P. Salomon wirkte als Dekan, P. Augustin als Subprior. Nachdem
P. Salomon schon am 9. April 1623 gestorben war, rückte P.
Augustin als Dekan nach. Ihn unterstützte in der ökonomischen Leitung
der Pfäferser Konventuale Jodokus Höslin. Der Abt behielt nur noch
nominell seine Stelle inne und resignierte dann am 31. August 1626,
worauf P. Jodok Höslin die Abtei-Regierung formell übernahm
(1626—1637). Stöcklin und Höslin, der Aargauer und Glarner,
regierten in bester Harmonie das Pirminskloster14.

Stöcklin widmete sich in Pfäfers vor allem dem liturgischen Leben
und der Erziehung der jungen Mönche. Da für das Pirminskloster
von jeher die verschiedenen Pfarreien wichtig waren, gab ihm auch
deren Verwaltung nicht wenig Arbeit. So bemühte er sich, wie der
Briefwechsel zeigt, um die Pfarreien in Wallenstadt, Quarten und
Mels, aber auch um Eschen und Mauren im Liechtenstein und Tuggen

in Schwyz. Da der Ökonom vielfach mit Arbeiten überladen
war und dazu oft in Ragaz oder Chur verweilen mußte, sorgte P.
Augustin zusammen mit P. Jodok über viele zeitlichen Angelegenheiten.
In den Schwierigkeiten mit Maienfeld und Fläsch erfuhren sie nicht
immer eitel Freude, weshalb Stöcklin von den «bündnerischen Wölfen»

spricht (24. Januar 1624)15. Die zwei Patres stellten auch 1624
13 Kiem II, Seite 100.
14 Van der Meer, Miscellania VIII, Seite 414. Kiem II, Seite 75. Henggeler P. R.,

Profeßbuch von Pfäfers 1931, Seite 85. Wenn im Texte spezielle Briefe mit Datum angeführt

sind, so finden sich diese, sofern nichts anderes bemerkt ist, in Cod. Fab. 103 im
Stiftsarchiv St. Gallen, der die Korrespondenz Pfäfers-Disentis 1623—1637 enthält.

15 Gestützt auf die Ilanzer Artikel verweigerten die Fläscher und Maienfelder die schuldigen

Abgaben. Simon R. H., Rechtsgeschichte der Abtei Pfäfers 1918, Seite 58.



166

eine neue Badeordnung auf und zeichneten gemeinsam als
«Verwalter des würdigen Gottshaus zu Pfefers»16. Im Frühling 1625 sorgte
Stöcklin bei einer Reise nach Muri dafür, daß Getreide auf die Schiffe
verladen wurde, um von Zürich nach Wallenstadt gefahren zu
werden. Auch in politischen Angelegenheiten ist er sehr tätig, fährt
er doch einmal in Hast zum französischen Gesandten Menin in Chur,
ohne zu merken, daß er seine nötigen Briefschaften in seiner Zelle
zurückgelassen hatte. Er ärgert sich reichlich, daß er seine Papiere
erst kommen lassen muß, schickt aber doch alle seine Sorgen in den
Rhein (mitto in Rhenum has curas hodie. 23. März 1627). Aufeiner
späteren Reise nach Muri verhandelte er in Rapperswil über die
Zehntabgaben und fuhr dann auf der erregten See (aestuante lacu) nach
Thalwil zurück. Auch die Zinsen in Zug will er in Ordnung bringen
(Brief vom 9. Juni 1627).

Für den neu gewählten Abt Jodok begab sich Stöcklin am 13. Juli
1627 zuerst zu den VII katholischen Orten nach Luzern, die ihm
ein kräftiges Empfehlungsschreiben an die V katholischen Orte in
Baden gaben (Brief vom 15. Juli 1627). Dort legte P. Augustin die
schwere Lage des Stiftes während der Bündner Wirren auseinander.
Die katholischen Orte erließen daher als Schirmvögte des Klosters
dem neuen Abte das Ehrengeld17.

In Pfäfers sammelte Stöcklin fleißig alles, was irgendwie das
Klosters Pfäfers, seine Gegenwart und seine Vergangenheit betraf.
In der Hauptsache dürfte Cod. Fab. XXVI. im Stiftsarchiv
St. Gallen der Niederschlag dieser Sammeltätigkeit sein. Vieles
schrieb er selbst ab, noch mehr ließ er durch andere abschreiben.
Beginnen wir mit den Dokumenten seiner eigenen Zeit. Für den
liturgischen Dienst, den er als Dekan zu überwachen hatte, stellte
er die Rangordnung der Feste (Feste des Abtes, des Dekans, des

Subpriors oder Seniors) und die Jahrzeitmessen zusammen (fol. 207
bis 208). Auf seine Veranlassung geht wohl auch die Kopie des
Liber Anniversariorum zurück (fol. 225—237)18.

Für die aktuelle Abtei-Regierung war das Verhältnis des Klosters
zu den Schirmorten sehr wichtig. Daher schrieb er zum Teil mit
eigener Hand, zum Teil mit fremder Hilfe Auszüge aus den
Tagsatzungsabschieden zusammen (fol. 97, 255—259, 268—274).
Zerstreut im ganzen Codex finden sich viele Urkunden, welche sich

16 Henggeler, Profeßbuch, Seite 85. Nach freundlicher Mitteilung von Stiftsarchivar
Dr. Staerkle, St. Gallen, befinden sich diese deutschen Badeordnungen im Akten-Archiv
Kasten I, Zelle 18.

17 Eidgenössische Abschiede V. 2, Seite 1658.
18 Die Schrift ist nämlich die gleiche, die auch fol. 177, das Tello-Testament, für Stöcklin

abschrieb. Die Kopie enthält einige Einträge im Juni, die im Original des 14. Jahrhunderts

jetzt verloren sind. Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1928, Seite 55.



167

auf die Pfarreien beziehen19. Für die rechtliche Stellung der Abtei
waren natürlich die päpstlichen und kaiserlichen Urkunden sehr
wichtig. Wir treffen im Codex ausführliche Regesten (fol. 260—261)
und ganze Faszikel dieser Urkunden mit Nachzeichnungen der Signa
und der Siegel, die jedoch nicht seine Sammlung waren, da sie
vielfach Schriftzüge des 15. und des 16. Jahrhunderts aufweisen (siehe
vorzüglich fol. 322—330 und 400—453, dazu Einzelurkunden 251 v,
261 v, 3431"). Es liegt jedoch die Vermutung da, daß er sie auch
benützt hat. Eine ganz alte und wichtige Quelle von Pfäfers stellte der
Liver viventium dar, aus dem er sich die Kolonnen der Mönche und
die Texte der Urkunden abschrieb oder abschreiben ließ (fol. 276
bis 281). Die Auszüge betreffen Pfäfers, doch notierte sich Stöcklin
auch kurz die Anfänge der Disentiser Mönchsliste.

P. Augustin gab sich nicht mit dem Material des eigenen Archives
zufrieden. Im nahen Chur suchte er seine Kollektionen zu vergrößern.
Dort notierte er sich neuere wie ältere Urkunden20. Mit dem Kanonikus

Johannes Flugi unterhielt er gute Beziehungen. Dessen Flos
Sanctorum nobilissimi et antiquissimi Episcopatus Curiensis schrieb
er mit eigener Hand ab und versah die Ausführungen mit seinen
kritischen Bemerkungen (fol. 19g—204)21. Auch in Fläsch notierte
sich unser Sammler Material22. Unter den Notata Veldcurii (fol. 197)
finden sich Auszüge aus den Antiquae Lectiones (6 Bände 1602—1624)
des Heinrich Canisius über den hl. Pirmin (Stellen aus Rabans
Martyrologium und der Chronik Hermanns des Lahmen) und
Exzerpte aus den Schriften des Abtes Johannes Trithemius (f 1516).

Weiterhin führt der Weg nach St. Gallen. Dort sah er eine
Lebensbeschreibung des hl. Fintan23. Von diesem Galluskloster erhielt
Stöcklin auch seine Ausführungen über die ältere sanktgallische
Klostergeschichte, insbesondere über Craloh und Victor, welche alle
schließlich in dieser oder jener Weise auf Ekkehards Casus S. Galli
(besonders Kapitel 69 ff.) zurückgehen (fol. 31—34, 267).

19 z. B. der Vertrag mit Vettis 1616 auf fol. 395, in dem Stöcklin wohl selbst unter
dem «Herrn Dechan Verwalter» gemeint ist. Dazu Nigg Th., Geschichte der Kirchgemeinde

Vättis 1937, Seite 37—38.
20 fol. 66—67 Antwort des Nuntius vom 26. August 1627 betreff Bischofswahl: F.

Augustinus ex gratia D. Sebastiani Zierleri Custodis et Canonici Curiensis descripsi
calamo velocissimo. Dazu fol. 346. Ferner die Urkunde 1351 auf fol. 192 mit
Schlußprotokoll: Datum Curiae Anno Domini MCCCL primo, feria sexta proxima post festum
beati Jacobi apostoli. Ex Vrbario Curiensis Capituli.

21 Die Datierung aus der Bemerkung : auctore Joanne Flugio de Aspermont, Canonico
Curiensi. Flugi war 1618—1628 Canonicus, 1628 Dompropst, 1636 Bischof. Also
spätestens 1628.

22 fol. I98r: Litera Comunitatis in Fläsch (1436). Haec scripsi ex Litera in Fläsch
Anno 1628 die 21. Novemb. F. Stöcklin.

23 fol. 20 v: Acta et Vita S. Fintani. MS ex Rheinau. Extant in Goldasto Impressa
t. I. de rebus Alemanicis. Vidi haec omnia in MS Codice perantiquo apud S. Galium
Anno 1628 die 16. Octobris.



168

Da Abt Jodok Hösli von Pfäfers, der intime Freund und
Mitarbeiter Stöcklins seit Anfang an, ein Glarner war, konnte P. Augustin
Stöcklin leicht seine Forschungen auf das Glarnerland ausdehnen.
Sicher reiste er im Frühling 1628 dorthin und schrieb in der
Tschudischen Bibliothek verschiedene Notizen aus dem 9.—16.
Jahrhundert ab. Den Faszikel (fol. 185—188) überschrieb Stöcklin mit
eigener Hand am Anfange mit der Bemerkung: Ex Bibliotheca
Domini Aegidii Tschudi. Notata a me Anno 1628 die 26. Martii
und beschloß die Kopien mit der Notiz: Enotata Glaronae Anno 1628
die Martii 26. Die Auszüge Stöcklins können natürlich ebenso gut
aus handschriftlichen wie gedruckten Werken der Tschudischen
Sammlung gemacht worden sein. Sie betreffen die Klöster Pfäfers
und Münster, dann Ekkehards Casus S. Galli und Ex missali perga-
meneo 1510/15. Auch die Urkunde vom 12. Juni 849, die in unserem
neuen Bündner Urkundenbuch Band I, Nr. 67 enthalten ist, hat er
kopiert. Bezeichnenderweise fügt Stöcklin in der Datierungsformel
auch die Tschudische Korrektur der Regierungsjahre (XVI) bei und
zwar einfach im Texte: vel melius.

Da P. Augustin nur einen Tag für diese Abschriften verwandte,
konnte er nicht damals einen ganzen Band der Tschudischen Annalen,
der über die Jahre 800—900 handelte, abgeschrieben haben. Es mag
dies jedoch zur gleichen Zeit gewesen sein. Wir wissen indes sicher
nur, daß er dies von Pfäfers aus besorgte24. Stöcklin hat damals auch
das ganze Werk Tschudis genau umschrieben, so daß es erst neuerdings

hauptsächlich auf diese Notizen hin H. G. Wirz gelang, einen
lange verloren geglaubten Band der Schweizerchronik über die Jahre
1001—1370 zu entdecken und zu identifizieren25. Die Beziehungen
zu Glarus blieben auch weiter bestehen, schrieb doch am 18. Juni
1628 der Glarner Landschreiber Fridli Tolder den Pfaffenbrief
offensichtlich für Pfäfers ab (fol. 106—108). Später bestellte Stöcklin
von Disentis aus 1636 den Maler Gabriel Tolder von Glarus zu sich,
um kalligraphische Kopien für das Klosterarchiv herstellen zu
lassen26. Auf weitere Beziehungen Stöcklins zu Glarus und zu Tschudi
werden wir noch im Kapitel III zu sprechen kommen (Arbeiten
Stöcklins über Muri).

In der Pfäferser Zeit lernte Stöcklin auch Disentis näher kennen,
wo sein Bruder Mönch war. 1627/28 korrespondierte P. Augustin mit
dem Ursicinuskloster mehrmals, zeigte sich indes über die geringe
Entwicklung der klösterlichen Reform wenig erbaut (Briefe vom
1. April 1627; 1. und 26. August 1628). In diesen Jahren legte er
sich ein großes Dossier über die Disentiser Geschichte an, das

Vögelin F. S. im Ncujahrsblatt der Stadtbibliothek in Zürich 188g, Seite 4—6, 18.

Festgabe R. Feller 1947, Seite 405—408.
1 Fab. 103, Nr. 5—6 zum 13. Januar und 5. April 1636.



169

ebenfalls im Cod. Fab. XXVI enthalten ist. Zunächst betrifft das
den Faszikel fol. 168—184, den er selbst als seine Sammlung
charakterisiert: «Haec ex Monasterio Disertinensi habui F. Augustinus
Stöcklin, Murensis, p. t. pro tempore) Fabariae Decanus 1628»
(fol. i67r). Darin ist enthalten die Chronik Bundis (f 1614) von fol.
i68v bis 172V, die dann Caspar Decurtins herausgab27, ferner die
Genealogie der Victoriden auf fol. I73r, das Disentiser
Reliquienverzeichnis auf fol. i75r bis 176V, das A. v. Castelmur edierte28,
weiterhin das Tello-Testament von 765 auf fol. i77r bis i84r, die
älteste bis heute aufgefundene Kopie dieser ersten großen Urkunde
Rätiens. An den Rand des Textes schrieb P. Augustin Identifikationen

der Ortsnamen, die seinem philologischen Gespür Ehre
machen29. Während diese Abschriften der Texte nicht von ihm stammen,

zeigt doch der folgende Faszikel fol. 189—193 die Feder Stöcklins

selbst. Zudem bemerkt er noch auf fol. i8gr: Notata in Monasterio
Disertinensi Anno Christi MDXXIIX. Die Julii 28 ex eiusdem

Coenobii (Archivo). In diesem Sammelheft figuriert das Schatzverzeichnis

von ca. 940, nach dem Tello-Testamente das wichtigste und
älteste Dokument der Stiftsgeschichte (fol. i8gr)30. Daran reihen sich
viele Auszüge aus dem Totenbuch (Ex libro Anniversariorum Desertinensi)31

und nicht wenige Urkundenregesten32. Selbst die wirtschaftlichen

Bestimmungen für den Plazi-Markt entgingen ihm nicht
(fol. 191 r), eine hochmittelalterliche Rechtsverordnung, die uns nur
durch Stöcklin erhalten ist33. Dann folgen die Oblationsurkunden für
die Beginen von St. Benedikt, die uns einen wichtigen Einblick in
das religiöse Leben im bündnerischen Vordcrrheintal geben (fol. 193).
Stöcklin unterließ bei der Kopierung einzig die Angaben über die
Signierung der Urkunden, die dann P.A. Eichhorn 1797 nicht
entgangen sind 34. Schließlich machte Stöcklin noch Regesten aus dem

27 Die Disentiser Klosterchronik des Abtes Bundi. Luzern 1887, Seite 22—35.
28 Zeitschrift für Schweizerische Kirchcngeschichte 1927, Seite 151—153.
29 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 1939,

Seite 16—17, 26.
30 Müller I., Anfänge von Disentis 1931, Seite 76.
31 Bündnerisches Monatsblatt 1940, Seite 242; 1948, Seite 198, 203, 204.
32 Es sind bei Mohr, Regesten von Disentis 1853, Nr. 31, 103, iii, 150, 245, 256.

Beachtenswert ist Stöcklins Text nur bei Nr. 111, den wir hier beifügen: Comités Albrechtus
Senior et Junior testantur se convenisse cum monasterii subditis Disertincnsibus cum Abbate
Thuringo et Abbate Hermanno Fabariensi et se promisisse dictis subditis et monasterio
non amplius coacturum vel pressurum, tarnen ut praefecto imperiali quae tenentur prae-
stent. Actum Disertinae Anno 1344 die Martis post festum S. Thomae. Litcrae cum duobus
sigillis. fol. 191 r. Dazu vgl. Datierung von Mohr Nr. 110.

33 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 1948,
Seite 102—105.

34 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1935, Seite 15—22.



l7°

Archive der Cadi (Literae Desertinae in Archivo Comunitatis
fol. 193V)35.

Der Wert dieser Kollektion erhellt von selbst. Hätte Stöcklin
nur diese so wesentlichen Dokumente für die Stiftsgeschichte gesammelt,

so müßten wir ihm schon große Verdienste zuschreiben. Welch
ein Unterschied zur Bundischen Chronik, die etwa zwei Jahrzehnte
vorher nur einige Abtsnamen und einige Rechnungsposten beibringen
konnte

Stöcklins vielseitige wissenschaftliche und administrative Tätigkeit
setzte seiner an sich schwächlichen Natur stark zu. Im Sommer 1628
mußte er in Fideris eine Bad- und Trinkkur machen. Es scheint
sogar, daß er sich einer Operation unterziehen mußte (Briefe vom
5. und 26. August 1628). Als seinen Leibarzt nennt Stöcklin Zacharias

Beeli von Bei fort, wohnhaft in Chur, Badearzt zu Pfäfers
und Herausgeber verschiedener medizinischer Schriften36. In Fideris
traf P. Augustin auch mit Frau Oberst Andreas Brugger von
Churwalden zusammen. Die Familie war bereit, Pfäfers in Finanzsachen

zu helfen. Natürlich politisierten die Gäste gerne miteinander.
Oberst Brugger, der ja in französischen Diensten stand und mit den
Truppen Richelieus das hugenottische La Rochelle belagerte, schrieb
von der bevorstehenden Hilfe Englands an die bedrängte Stadt. Aber
ein Brief von Albert von Salis an den Fähndrich Ulysses von Salis
meldete, daß der französische König durch wunderbare Befestigungswerke

und lange Kanäle das Meer abtreibe, damit die Engländer
nicht auf dem Kontinente landen können (Brief Stöcklins vom
26. August 1628)37. Einen Monat später erschien die mächtigeFlotte,
konnte aber tatsächlich nicht landen. Nach einem weiteren Monat
mußte die Seefestung den Franzosen ihre Tore öffnen38. Aus dem
Verkehr mit der Familie Brugger, die trotz protestantischen Bekenntnisses

französisch gesinnt war, wie auch aus dem Besuche Menins
dürfen wir wohl auf eine franzosenfreundliche Einstellung Stöcklins
schließen, wenigstens in dieser Zeit.

Nach fast 6 Jahren kehrte Stöcklin am 25. Juli 1629, dem Feste
des hl. Jakob, wieder nach Muri zurück (Brief vom 30. Juli 1629).
Die schon lange drohende Pest kam bald nach seinem Weggange
auch nach Pfäfers und forderte im Konvente einige Opfer39.

3d Mohr, Regesten Nr. 113 und 164 sowie die folgenden Nummern, die alle (über Wege-
lins Regesten von Pfäfers 1850) auf diese Stöcklinschen Notizen zurückgehen: Mohr,
Regesten Nr. 110, 176, 222, 246. Dazu Wegelin Nr. 839.

36 Historisch Biographisches Lexikon der Schweiz 2 (1924), Seite 70.
37 i.e. 369 über Brugger.
18 Näheres Memorie del Ulisse de Salis-Marschlins ed. C. v. Jecklin 1931, Seite 265

bis 268.
39 Brief vom 26. August 1628 und bes. 4. September 1629.



171

3- Die Antiquitates Fabarienses 1628

In Pfäfers betrieb Stöcklin eifrigst historische Studien, die er in
einem großen Sammelwerke niederlegte. Davon gibt es zwei
Handschriften. Die eine davon bewahrt die Kantonsbibliothek Aarau
auf, ein Foliant von 472 Textseiten (Msc. bibl. Mur. 36 fol.), das
Original Stöcklins, das er von Pfäfers nach Muri nahm. Es ist Stöcklins

Schrift, ausgenommen etwa der letzte Teil (Seite 385 ff.). Vom
Verfasser dürften auch die einleitenden Zeichnungen stammen.
Er skizzierte ebenso später für seine Miscella Murensia 1630 und
entwarf Vorlagen für zwei Bilder seines Nymphaeum Fabariense,
die dann ein Ausgburger Meister in Kupfer stach (Fab. 103, Nr. 138).
Es handelt sich aber immer um Entwürfe mit der Feder, bei welchen
er die Farben nur mit Buchstaben andeutete, (bl. blau; seh.
schwarz usw.) Die Zeichnungen sind keine außerordentlichen
Leistungen, zeigen aber doch Beobachtung und Phantasie. Vielleicht
lernte er in dieser Kunst von seinem bekannten Mitbruder P. Johann
Kaspar Winterlin40. Das erste Bild zeigt uns die Titellegende des
Werkes in der Mitte, flankiert vom hl. Pirmin und dem hl. Benedikt.
Oben ist Mariae Himmelfahrt gezeichnet, unten eine Skizze des
Klosters Pfäfers41. Das zweite Blatt ist weniger glücklich, zeigt es doch
einfach 13 Äbte oder Asketen, die im Texte behandelt sind. Bilder
aus dem Novizenunterricht zeigt das dritte Blatt: Der hl. Benedikt
erklärt seine Regel, so das Hauptbild; der Novizenmeister lehrt seine
beiden Schüler, so das Nebenbild im unteren Felde. Für das klösterliche

Leben dürfte das vierte Blatt am interessantesten sein, stellt es

doch in der oberen Hälfte einen Mönch dar, der vor dem Obern
seine Schuld bekennt (Kap. 71 der Regel), und in der unteren
Hälfte sogar mehrere solcher sich schuldig wissender Mönche: ein
Novize sagt vor seinem Novizenmeister sein Vergehen und drei
Mönche, welche zu ungeordneter Zeit miteinander gesprochen (Kap.
48), erklären vor ihrem Oberen ihren Fehler. Auf der Rückseite dieses
letzten Bildes ist ein Badkessel der Pfäferser Einrichtung dargestellt.

Die am Schluße des Werkes angefügten vier Seiten mit Wappen
besprechen wir anhand des II. Kapitels, das über das Pfäferser
Wappen handelt.

Eine Kopie dieses Originals stellt nun Handschrift 106 im
Stiftsarchiv St. Gallen, Fond Pfäfers, dar, ebenfalls ein großer
Foliant. In seinem ersten Teile (fol. 1—192) enthält er die Antiquitates,

in seinem zweiten Teile (fol. 193—220) aber eine Kopie des

Nymphaeums, aber nur von dessen zweiten Teil. Der Codex ist
besonders dadurch interessant, daß er die Skizzen Stöcklins nun auf

40 Kiem II, Seite 109.
41 Abgebildet bei Henggeler, Profeßbuch von Pfäfers 1931, Seite 128.



172

Pergament und in Farben darstellt. Während das zweite Blatt mit
den 13 Gestalten durch seine geschmacklosen Farbenzusammenstellungen

auf dem Hintergrunde wie in den Mönchsdraperien
unglücklich wirkt, nimmt sich das dritte, abgesehen von der braunen
Tunikafarbe, wie eine mittelalterliche Miniatur aus. Hier faßt der
Goldrand, der bei ganz gemalten Blättern wenig paßt, die auf leeren
Hintergrund gemalten Mönchsfiguren und die Schriftzeilen glücklich
zu einem harmonischen Ganzen zusammen. Am Schluße des Codex
sind auch die Wappen auf Pergament gemalt. Die Handschrift muß
noch unter der Regierung des Abtes Jodok Höslin (1626—1637)
entstanden sein, denn das letzte Wappen betrifft ihn und ebenso einige
dem Nymphaeum angefügte Gedichte (fol. 220—222).

Eine Kopie der Antiquitates und zwar der Murenser Handschrift
besorgte Fr. Pirmin Hug in Pfäfers (Profeß 1587, Priester 1593),
von der dann Rheinau eine Abschrift 1792/93 machen ließ, die heute
in der Zentralbibliothek Zürich aufbewahrt wird (Rheinauer
Ms. Hist. 5)42.

Der ganze Titel des Stöcklinschen Werkes lautet: Antiquitates
Liberi et Imperialis Monasterii Fabariensis Ord. S. Benedicti

in Rhucantia Finibus Heluetiae Auetore Augustino Stöcklin
Muren. Decano Fabariae SS. Theolog. Baccalaureo. Augustae Vin-
delicorum Ao. Christi MDCXXIIX. Die S. Pyrminü Episcopi.
Superiorum permissu. Die am 3. November 1628 geschriebene
Widmung an Abt Jodok Höslin und an den ganzen Konvent gibt uns über
das Werk einigen Aufschluß (Seite 1—5). Der Verfasser arbeitete
über fünf Jahre lang an diesem Opus (ultra quinquenium serio
apud me cogitans) und zwar nicht kontinuierlich, sondern stückweise,
bald am Tage, bald in der Nacht, (tam diurnos quam nocturnos
labores meos horis successivis desudatos). Aber Arbeiten ist ja für
Stöcklin Lebensnotwendigkeit, freilich nur ein Arbeiten zugleich mit
Askese: «Ich gestehe es wirklich, die Studien ohne Askese sind nur
Schatten und Martyrium in eitler Arbeit, aber ebenso ist unser Leben
ohne Studien nur Tod und Begräbnis bei lebendigem Leibe.»43
Das Ziel seines Werkes ist kein anderes als seine Leser für das alte
große Pfäfers und dessen Heilige und Mönche zu begeistern. Er will
«das Feuer, das in den Herzen unserer Vorfahren wunderbar brannte,
in den Nachfahren wieder erwecken». Neben der erbaulichen Seite
kommt aber auch noch die juridische zum Wort. Durch Krieg und
Streit, durch Unglück und Nachlässigkeit gehen Dokumente und
Urkunden zugrunde, so daß das Kloster Schaden leidet. Deshalb ist
es angebracht, einmal das ganze Material zu sammeln und zu erhellen.

42 Henggeler R., Profeßbuch von Pfäfers 1931, Seite 11, 122.
43 Sat demum mihi fuerit, tempus honestioribus literis pie fefellisse et laudabiliter

transegisse, suntque me hercule fateor, studia sine moribus umbra et vani laboris crucia-
mentum, at vita nostra pariter absque literis mors est et vivi hominis sepultura.



U3

Er kommt sich dabei vor wie einer, der «aus einem großen Schiffbruch

die zerstreuten und wirr durcheinanderfließenden Urkunden
und die da oder dort sich findenden Reste von halbabgeschabten
Pergamente» zusammentragen will. Aber er findet diese Arbeit als
sehr notwendig «in diesem stürmischen und ach nur zu dunklem
Zeitalter, wo fast zahllose sich widersprechende Richtungen des
Geistes, der Religion und der Politik entstehen»44.

Freilich hat das Unternehmen seine Schwierigkeiten: «Die Weite
und Breite des Werkes schreckt ab, werde ich doch durch die
Geschichte eines großartigen Klosters beeindruckt, dessen ehrwürdiges
und graues Alter bereits 900 Jahre überschritten hat. Und da im
Verhältnis zur Größe und Bedeutung, zum Glanz und Ruhm meines
Wissens noch niemand in geziemender Weise geschrieben oder
gesprochen hat, möchte ich dies noch viel weniger vor allen anderen
mir herausnehmen und wagen. Es ist ja Aufgabe des Geschichtsschreibers,

bei der Stoffwahl sorgfältig zu sein, vorsichtig bei der
Erforschung, beredt in der Ausführung, überlegt bei der Zurückweisung
(von Irrtümern) und unparteiisch im Urteil. Da mir diese
Eigenschaften reichlich fehlen, wie ich sehe, beginne ich das Gewebe (der
Geschichte) nur mit Furcht. Aber das Glück hilft oft dem Mutigen.»45
In diesen Zeilen zeigt sich, daß Stöcklin Sinn für seine Aufgabe hatte.

Nach dem Titel der Handschrift war die Arbeit für den Druck
bestimmt. Dazu kam es nun allerdings nicht. Einzelne Kapitel
waren noch zu wenig geordnet und abgeklärt. Stöcklin selbst arbeitete
nach seinem Weggange von Pfäfers weiter an seinem Opus, wurde
dann aber davon abgelenkt46. Ferner hat Theodor von Liebenau
darauf aufmerksam gemacht, daß P. Augustin allzu freimütig über
die Herren von Hohensax sprach, aus deren Geschlecht der Abt
Michael Saxer (1600—1626, gestorben 1640) sich wohl ebenfalls
herschrieb. Noch mehr wird der scharfe Ton gegen die Bündner
Prädikanten und gegen noch lebende Persönlichkeiten wie Georg
Jenatsch, die den Erzpriester Rusca verfolgten, weder dem
Verfasser noch dessen Obern entgangen sein47. Auch die tadelnden Worte
gegen die noch andauernde Schirmherrschaft der acht alten Orte
sind hervorzuheben. Eine solche Schrift hätte dem Kloster Pfäfers, das

44 hac temporum turbulenta et eheu nimium intempesta tempestate, ubi animorum,
religionum, factionum innumerae quasi opiniones invicem dissidentes enascuntur. Vgl.
Vita et Gesta SS. Placidi et Sigisberti 1635, Seite 10 postremis ac ferreis hisce temporibus
(Kopie Disentis).

45 multo minus prae exteris mihi hoc arrogare ausim. Cum tandem Historici partes
sint exquisitum esse dividendo, cautum in explorando, eloquentem in dicendo, circum-
spectum in refellendo et rectum in iudicando, quas in nie desiderari luculenter video, telam
pavebundus ordior, sed audacem fortuna saepe iuvat.

48 Fab. 103 zum 30. Juli und 4. September 1629.
47 Revue Suisse de Numismatique 2 (1892), Seite 146.



174

so nahe bei Chur war, sehr schaden können. Aus diesen Gründen
unterblieb die Veröffentlichung.

Das Buch ist in kleinere oder größere Kapitel eingeteilt. Meist
gehen denselben Quellen- und Literaturangaben oder auch
chronologische Anhaltspunkte voraus. Das 20. Kapitel endet mit einer
eigentlichen Aufzählung aller Klostervögte (Syllabus).

Nach dem Titel handelt es sich um Antiquitates, d. h. antiquarische

Untersuchungen, Beiträge und Exkurse, nicht um eine ganze
Historia Fabariensis. In der Tat konnte der Verfasser zuerst nur eine
grundlegende und abklärende Vorarbeit leisten, keineswegs eine
zusammenhängende Geschichte bieten. Seiner pragmatischen
Einstellung entsprechend handelt fast die Hälfte des Werkes von Heiligen,
die irgendwie mit Pfäfers zusammenhängen. So beschäftigt sich Stöcklin

ausführlich mit dem hl. Lucius als dem ersten Apostel der Gegend,
dann mit dem hl. Pirmin, als dem Gründer des Klosters, ferner mit
dem hl. Fintan, der nach seiner Ansicht hier vorbeiging. Der
ermordete Hermann von Schönstein ^1304) war zuerst Mönch von
Pfäfers und dann Abt von Marienberg. Auch die Heiligen und Seligen,
deren Reliquien die Abtei besaß, zieht der Verfasser in den Kreis
seiner Betrachtungen, so vor allem den hl. Justus und den sei. Nikolaus

Rusca. Von den 472 Textseiten sind 202 Seiten den hagiogra-
phischen Themen gewidmet, also ca. 42% des Gesamtwerkes.
Von diesen 202 Seiten sind übrigens einzig 87 Rusca zugeteilt. Da
wir anderswo schon diese hagiographische Tätigkeit Stöcklins
umrissen haben, lassen wir sie hier beiseite48.

Nun zu den eigentlichen Partien über Pfäfers. Stöcklin sagte in
seiner Einleitung : «Wenn ich bisweilen den bündnerischen, schweizerischen

und übrigen Geschichtsschreibern, welche nicht selten auf
die Vergangenheit von Pfäfers länger zu sprechen kommen, ein
bischen mich in Bescheidenheit entgegenstelle, so werden mir das die
Klügeren leicht nachsehen, da mir eben auf Befehl der Obern die
Regale der Bibliothek und Schreine des Archivs längere Zeit
offenstanden. Ich habe sie immer wieder genau durchforscht und, soweit
das den Menschen gegeben ist, die treue Wahrheit geschöpft»49.
Dieses Geständnis bewahrheitet sich schon im ersten Kapitel über
den Namen und die Etymologie von Pfäfers (Seite 7—25).
Der Verfasser sammelte aus den Urkunden alle Namensformen und
ging dabei bis zum St. Galler Verbrüderungsbuch zurück. In seinen
philologischen Ausführungen lehnt er die Etymologie von piper

Pfeffer ganz richtig ab und spricht sich für die Ableitung von

48 Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte, Jahrgang 1950.
49 si interdum parumper modestius obstitero, prudentiores facile indulgebunt, quippe

cui Bibliothecae et Archivi Fabariensis Scrinia Superorum iussu et permissu diutius patue-
rint, quaeque impiger sane iterum iterumque minutatim perlustravi et, quantum humanitus
concessum est, synceram hausi veritatem.



175

faba Bohne aus. Mit viel Aufwand von Gelehrsamkeit weist er alte
Bohnenabgaben an Pfäfers nach und den Gebrauch dieses Nährmittels
schon bei den alten Völkern (Juden, Ägyptern, Römern usw.).
Schon weniger glücklich ist die Hypothese, daß der Pfäferser
Ortsname sich auch von einer bestimmten Taubenart (phaps, phasa usw.)
ableiten könne (vgl. Pfäferser Gründungsgeschichte). Zum Glück
fügt P. Augustin am Schluße bei: «Vorläufig hat jeder das Recht,
aus diesen Meinungen derjenigen zu folgen, die er bevorzugt.»
(Interim fast esto cuique, quam voluerit, ex hisce amplecti.)

Das zweite Kapitel (Seite 18—25) handelt über das Wappen
von Pfäfers, das er aus der Erzählung deutet, wonach eine Taube
von Marschlins, dem Ort des ersten Klostersversuches, mit einem
Zweig nach Pfäfers geflogen sei. Stöcklin hält durchaus an dieser
althergebrachten Tradition fest und gibt dem Wappen nach barocker
Zeit einen sinnvollen Gehalt50. Die Bedeutung des Abschnittes liegt
darin, daß unser Verfasser der Geschichte der Symbole und Wappen
überhaupt nachgeht und bis zu den Griechen und Römern, Ägyptern
und Persern hinaufsteigt. Auch kennt er ganz gut die ersten einfachen
hochmittelalterlichen Wappen, die noch ohne Krone und Helm,
Riemen und Kissen und Tierköpfe und «anderen Zeichen lächerlicher

Eitelkeit» waren51. Die Wappenwut seiner Zeit empört ihn
zutiefst: «Es ist unglaublich, wie blind und übermütig das
vorhergehende und jetzige Jahrhundert durch seine Einbildung auf die
Wappen wird Man sieht auf den Wappen oft eine merkwürdige
Ungeheuerlichkeit, da einen Bärenkopf, hier einen Hund, dort
Becher, dort einen Napf, hier unbekleidete Menschen, Waldgötter
(Faunen), Männlein, Quellengötter (Nymphen), hier Stiermenschen,
da Menschenstiere, zahlreiche Symbole ohne Sinn und Ordnung
und wirklichen Hintergrund, die nur abstoßen wie Brut und Kind
der feuerspeienden Chymera, der Bockshirsche und des sagenhaften
Phönix. Wenn man besonders diese adeligen Zierden auf heiligen
Gewändern und Vasen sowie in Tempeln betrachtet, dann wird man,
über diese Unwürdigkeit erbost, mit Recht schwer seufzen und
zähneknirschend auf sich selbst schlagen. Der Leser möge, bitte, die
Ausführlichkeit schonend übersehen; die Eitelkeit der Wappen hat den
Griffel in Bewegung gesetzt»52.

50 Cui perenni Seniorum traditioni adstipulantur sigilla Abbatum antiquissima et
publicae picturae, adeo ut inficias ira et diffiteri ausit non nisi imprudens.

51 Interim insignis Abbatum modestia in adhibendis suarum domuum armis semper
eluxit, simplici et uniformo modo contenti, nunquam scutis gentilitiis galeas, coronas,
lora, pulvillos, ferarum capita aut alia deridiculae vanitatis symbola adiunxerunt.

62 Besonders im Auge hatte Stöcklin die Wappen der Herren und Familien von Sax

(Antiquitates Seite 360). Bald weist deren Wappen zwei Fruchtsäcke (der eine rot, der
andere weiß), bald zwei Geldsäcke (der eine golden, der andere purpurrot) auf, dann wieder

zwei Schläuche oder Blasbälge (der eine bleich, der andere rot) oder zwei Sterne (der
eine rot, der andere goldbelaubt).



176

Stöcklin war keineswegs wappenfeindlich, hat er doch selbst seinem
Werke vier Folioseiten von Abtswappen beigegeben, für jeden
Prälaten angefangen von Adalbertus Episcopus et Abbas im 8. Jahrhundert

bis Jodokus Höslin. Doch umfassen die Zeichnungen, die jedenfalls

vom Verfasser selbst stammen, nur einen dreieckigen Schild,
überhöht vom Abtsstab und einer Inschriftenzone. Das erste Wappen,
das indes ausgefüllt ist, betrifft erst Hartmannus de Planteira,
Episcopus et Abbas im 11. Jahrhundert. Die Gesamtreihe beginnt mit
ca. 1220 (Ludovicus de S. Gallo, Hugo de Villingen usw.). Unser
Heraldiker war also vorsichtig und wollte nicht irgendwie Wappen
erfinden. Die Wappen selbst sind nicht koloriert, der Verfasser
begnügte sich, mit Buchstaben die Farben anzugeben.

Schon das zeigt, daß Stöcklin kein Feind der heraldischen Zierden
war. Er war sogar ein Freund der Wappen, besaß er doch selbst nicht
nur ein heraldisches Siegel als Dekan von Pfäfers, sondern deren zwei
als Administrator von Disentis und sogar deren vier als Abt dieses
Klosters. Die Barockwelt war eben höfisch-aristokratisch gestimmt.

Im III. Kapitel De Situ et Limitibus Fabariae (Seite
25—36) begegnen wir zu unserer angenehmen Überraschung zuerst
einer begeisternden Naturschilderung, die ihm als Humanisten
alle Ehre macht. Er ist bezaubert von der bergumschützten Klostergegend

und kann sich nicht genug freuen an Wald und Feld, an den
herrlichen Fichten, Lärchen, Buchen und Eichen, an den schönen
Äpfeln, Birnen und Kirschen. Er ergötzt sich an den Bächen, die «mit
tönendem Gemurmel, weithin spritzend, weißer als Milch, kopfüber
von Felsen herabhüpfen». Stöcklin, der Sohn der Ebene, wird nicht
müde, die Schönheiten der Pfäferser Landschaft zu besingen: «Dort
auf dem hochliegenden und aussichtsreichen Berge von Pfäfers ist
es eine große Lust und ein Vergnügen, hier herrscht reinere Luft
und meist auch ein mildes Klima, sehr angenehme Südwinde wirken
zusammen, säuselnde Lüfte und wehende Winde vertreiben die faule
und stockende Atmosphäre. Grüne und angenehme Pflanzen lachen
entgegen, kleine Wurzeln mit unbekannten Kräften wachsen,
liebliche Quellen murmeln langsam dahin, aus den Felsen springen da
und dort Bäche herunter, die, durch die Strahlen der Sonne erhellt,
mit ihrer dreifarbigen Buntheit schönere Regenbogen als der Himmei
abzeichen. Weithin spritzen sie ihren Wasserschaum wie Tau oder
Asche aus.» Wie sehr P. Augustin naturverbunden zu leben wußte,
zeigen auch seine sonstigen Beobachtungen. Er notierte sich die ersten
Sonnenstrahlen im Sommer von den Höhen des Calanda her auf
10 Uhr und die letzte Helligkeit am 9 Uhr abends. Im Winter leuchtet
die Sonne nur von 1 Uhr bis % 3 Uhr, also einzig 1 % Stunden.
Aus den kurzen Nächten und langen Tagen schließt Stöcklin, daß
Pfäfers sehr hoch gelegen sein müsse, ja sogar mit Ausnahme von
Disentis das höchstgelegene Kloster Europas sei. Die genauen Höhen-



177

messungen kamen ja erst ein Jahrhundert später durchJohann Jakob
Scheuchzer (f 1733) auf, sonst hätte er Pfäfers (834 m) nicht so
überschätzt (Einsiedeln 910 m, Engelberg 1023 m). Wie dem auch immer
sei, Stöcklin zeigte sich als großer Freund der alpinen Landschaft.
Aber für die eigentliche hochalpine Bergwelt zeigte er dann, als er
in Disentis (1159 m) weilte, freilich kein Verständnis, hierhin ganz
ein Zeitgenosse der Barockepoche53.

Weit über den Rahmen der Pfäferser Geschichte greift das IV.
Kapitel hinaus (Seite 36—50), welches die ethnographischen und
geographischen Bedingungen des St. Galler Oberlandes
und des Churer Rheintales sowie des Prätigaus und der angrenzenden

Gebiete erklärt (De Rhucantia, in cuius Tractu Fabaria). Auf
Grund gewagter Identifikationen und Namendeutungen gelangt
Stöcklin bis zur Arche Noes, ist sich aber bei diesen damals gerne
betriebenen Forschungen bewußt, daß hier keine ganz sichere Erkenntnis

möglich ist (alii aliter in tam longinqua annorum serie rerumque
tenebris verius divinant quam verum attingant). Dann beschreibt er
sein ganzes Territorium ausführlich. Hier erwähnt er den turmartigen
Malanserstein, den er auch richtig mit einem römischen Monument
verbindet54. Am meisten beschäftigt er sich mit den feudalen Burgen,
vergißt indes auch die historischen Brücken nicht. Selbst die militärische

Kraft der verschiedenen Herrschaften entgeht ihm nicht: Prätigau

1200 Mann, die vier Dörfer 500, Vaduz ebensoviel, Maienfeld 400,
Pfäfers ebensoviel, Baldenstein und Masans 30 Mann, total 3030.
Unser Dekan hält es auch nicht unter seiner Würde, der Landwirtschaft

seine volle Aufmerksamkeit zuzuwenden. So gibt er die Zahl der
Stück Vieh, die auf der Alp Calveisen weiden, auf 3500 an. Die
Schilderung der Alpenberge nimmt einen nicht kleinen Raum ein : «Selbst
zur Sommerszeit glänzen die höchsten Berge weiß im ewigen Schnee,
die Ebenen und Hügel aber erscheinen im lieblichsten Grün. Wer nur
von ferne betrachtet, verspricht sich einzig Felsen und einen unwirtlichen

Kaukasus, wer aber hinaufsteigt, findet fettes und üppiges
Weidengrün, das die Augen wunderbar erfreut.»55 «Dort auf den höchsten
und kältesten Schneebergen finden sich Murmeltiere, welche den ganzen

Winter schlafen und dann nach Änderung des Klimas einen scharfen

Ton pfeifen wie den einer hohen Fistel. Dort werden im Walde
die Zugvögel gesucht, dort treiben sich die Gemsen herum, und dort
rauben die herdenverderbenden Geier die jungen Schafe. Dort läßt
die Sonne zuerst den Ringelberg, den höchsten Berg von Rhucantien,
morgens aufleuchten und wirft am Abend um halb zehn Uhr auf ihn

53 Darüber: 50 Jahre Sektion Piz Terri, Disentis 1948, Seite 47 f. und Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 1949, Seite 289.

54 Antiquitates Fabarienses, Seite 46. Dazu Poeschel E. im Bündnerischen Monatsblatt
1949, Seite 386—387.

55 Zum Ausdruck inhospitalis Caucasus siehe Horaz Ode I. 22 und Epode I.



178

als auf den letzten von allen Bergen ihre Strahlen.»56 Aber P. Augustin
weiß nicht nur die Berge und Alpen zu schildern, sondern auch den
Rebbau und die Weinkultur. «Der rätische Wein ist der edelste», so
stellt er fest, und erinnert an Vergil, der nur noch den neapolitanischen
Falerner höher schätzte57. Wie die Bündner «um die Wette» die
«purpurroten Trauben» sammelten und den Wein in die «häusergleichen
Fässer» gössen, das alles entging unserem Mönche nicht. Er gibt auch
den Ertrag der Weinberge an und erklärt den Namen «Completer»
ausführlich58. Wahrlich, Stöcklin war kein griesgrämiger
Stubengelehrter, sondern betrachtete von seiner Pfäferser Klosterzelle aus
gerne das Leben und Treiben der Leute im ganzen Rheintale.

Zur geographischen Beschreibung gesellt sich noch eine
völkischpolitische, die sich an Strabo und Glarean sowie sprachgeschichtliche
Quellen anlehnt. Stöcklin kennt die große Ausbreitung des
Rätoromanischen in der frühmittelalterlichen Zeit, die er durch Urkunden
und geographische Namen belegt findet59. Die Sprache konnte sich
aber nicht überall halten und «zog sich in das Innere der rätischen
Alpen zurück und verbarg sich gleichsam» (in viscera interioris al-
pinae Rhaetiae retrotraxit et quasi occuluit). Besonders viel Mühe gibt
sich unser Verfasser, den Namen «Churwaiacham» zu erklären; er
entstand durch die Deutschschweizer, welche die Sprache der Rätier
als «barbarisch und fremd» empfanden60. Ganz richtig deutet er dann
auch Walenstatt. Irgend eine Animosität gegen die Bündner und ihre
Sprache läßt sich aus diesen Ausführungen nicht erweisen. Man hat
eher den Eindruck, der Verfasser habe sich reichlich Mühe gegeben,
die große alte Stellung des Rätischen klar hervorzuheben61.

Das V. Kapitel (De Moneta, Pondère, Ulna et Mensura Rhucan-
tiorum, Seite 50—65) nimmt sich wie ein Exkurs zum vorhergehenden
Abschnitt aus und behandelt weitläufig Gewicht und Maß im
alten Bündnerlande. P. Augustin gesteht selbst am Schlüsse der

58 Zu dem mures alpini siehe Howald-Meyer, Die römische Schweiz 1940, Seite 74, 366.
67 Vergil, Georgica II, Seite 96. Dazu aber Howald-Meyer i.e., Seite 370, wonach

sich die Stelle auf Südtiroler Weine bezieht.
58 Antiquitates Fabarienses, Seite 49—50. Dazu Durnwalder E., Der Weinbau des

Bündner Rheintales 1940, Seite 79, 89—90, ferner Poeschel E., Kunstdenkmäler des
Kantons Graubünden 7 (1948), Seite 64, wo die von Stöcklin mitgeteilten Verse angegeben
sind.

69 ut omnium pene Montium, fluminum, oppidorum, villarum, pratorum, curtium
sylvarumque vocabula Rhaetica attestantur.

80 Darüber Planta im Bündnerischen Monatsblatt 1931, Seite 101 und Hubschmied
in Festschrift Jakob Jud 1943, Seite 127—130.

81 Dagegen scheint emzig Seite 39 zu sprechen: inter Rhucantios, etsi tempus nobis
incertum sit, Germanicum idioma Rhaetorum sensim evanescente et vilescente unanimiter
usurpari coeptum, quamquam Rhaetica vocabula montium, oppidorum, agrorum et
plurima passim cum fastidio nostro pertinaciter supersint. Man bedenke, daß Stöcklin
in Pfäfers, nicht in Disentis schreibt und daß er später in Disentis das Romanische
vollkommen beherrschte. Synopsis zu 1632 und 1633.



!79

Abhandlung, daß er hier eindringender und länger geforscht habe und
zwar «aus begeisterter Liebe zum Altertum»62. Der Verfasser zeigt
hier eine Liebe zur Numismatik und überhaupt zur antiquarischen
Forschung, die eines Humanisten würdig ist und welche in der so
theologisch-philosophisch orientierten und apologetisch tätigen
Barockzeit auffällt. In seinen Ausführungen beschreibt P. Augustin die
verschiedenen alten Münzsorten und Maße und zwar nicht nur auf
Grund von gedruckter Literatur (Glarean, Stumpf), sondern auch
archivalischer Quellen (Urbare und Nekrologien). Die Ausführungen
Stöcklins sind so wertvoll, daß Wolfgang von Juvalt, der 1871
erstmals in seinen «Forschungen über die Feudalzeit im Curischen
Rätien» über den gleichen Gegenstand umfassende und kritische
Studien machte, immer wieder diese Arbeit dankend benützen konnte63.
Th. von Liebenau hielt den Traktat für so wichtig, daß er ihn 1892
vollständig edierte64. Auch heute noch ist dieses Kapitel keineswegs
ganz antiquiert, kann man doch zum mindesten darin oft den Wert
der Münzen und Gewichte des 16. Jahrhunderts entnehmen65.

Im VIII. Kapitel (Seite 106—126) führt P. Augustin aus, daß der
hl. Pirmin zwar nicht der erste Abt, wohl aber der Gründer von
Pfäfers war. Die These, daß der hl. Pirmin persönlich die Abtei
gegründet habe, stützt sich auf einen Bericht des Abtes Gerold von 1115
und hat im 19. Jahrhundert in dem deutschen Kirchenhistoriker
Johann Friedrich (1869) einen scharfsinnigen Verteidiger gefunden.
Doch gaben die Forscher im allgemeinen dem Bericht Hermann des
Lahmen (11. Jahrhundert) den Vorzug und ließen und lassen auch
heute noch Pfäfers durch eine Mönchskolonie von Reichenau aus
gegründet werden66. Immerhin war die These Stöcklins ein geistreicher
Versuch. Vor allem hat er es auch verstanden, verschiedene bisherige
Gründungsdaten als hinfällig zu erweisen (Tschudi 676, Stumpf 700,
Bruschius 720, Münster 723). Mit Recht beklagte er sich, daß bislang
«ein Wirrsal von Jahresangaben» (annorum labyrinthus) existierte
und beinahe alle Geschichtsschreiber andere Daten aufwiesen.

Neben diesen chronologischen Untersuchungen finden wir in
diesem Kapitel noch manche andere Hinweise auf die
geographischwirtschaftliche Lage von Pfäfers. Hier meinen wir nun
allerdings nicht so sehr die Hexameter, welche Abt Höslin auf die erste
Pirminsgründung in Marschlins und dann in Pfäfers verfaßte, sondern

82 Notae et Signa Vetera et recentia, latina, rhaetica et theudisca apud Rhucantios
tum ignobilium circa pecunias, pondera et mensuras sparsim conquisita sunt a me curio-
sius, antiquitatis studio et amore, explano eadem lectorum causa.

63 Juvalt IL B., § 1. Maaß und Gewicht, Seite i, 2, 3, 4 ff.
64 Revue Suisse de Numismatique 2 (1892), Seite 144—154.
85 Einzelne Fehler Stöcklins siehe Juvalt, Seite 2, und Liebenau, Seite 2.
68 Darüber siehe den Literaturbericht von Henggeler R., Profeßbuch der Abtei Pfäfers

1931, Seite 15—21.



i8o

die Landschaftsschilderung aus Stöcklins Feder selbst. Er preist die
Gegend als fruchtbar, erfreut sich an den Lärchenwäldern, deren
«fast unverfaultes Holz anderthalb Jahrhundert» steht. Ja, er lobt
selbst den Föhn, der die Reben zur Reife bringt. Zur besseren Ent-
sumpfung der Gegend wünscht er «mehrere unterirdische weiträumigere

Wasserläufe». Dann könnten auch die Fischteiche zu Neuburg
besser gedeihen. Schon 1533 seien zwei große Hechte dort eingesetzt
worden, die nach einem Jahre über 1500 Hechte hervorgebracht
hätten

Anschließend behandelt Stöcklin im IX. Kapitel (Seite 126—142)
auf Grund des Pfäferser Materials (Confraternitates, Liber aureus
usw.), aber auch mit Hilfe allgemeiner Quellen (Augustinus, Regula
S. Benedicti, Trithemius) ausführlich und schwungvoll das alte
aszetische Leben von Pfäfers. Der Verfasser zeigt uns, sogar mit
schmückenden Zitaten aus den römischen Dichtern (Vergil, Ovid,
Juvenal), ein begeisterndes Idealbild des alten Klosters, das die jetzigen

Bewohner aneifern soll, nicht nur das Kleid der alten Mönche zu
tragen, sondern auch deren monastischen und literarischen Geist zu
pflegen. Die alten Mönche «waren infolge ihrer Wissenschaft
angesehen und wurden durch die Herrscher der ihnen freundlich gesinnten
Welt fast gegen ihren Willen mit vollem Reichtum überschüttet. Unsere

Jahrhunderte dagegen werden beinahe durch niedrige Elemente
verächtlich (vilescunt) und stellen dem Besitz des Klosters durch häufigen

Diebstahl nach. Woher so viele Ruinen adeliger Klöster in
Deutschland und deren so plötzliches Unheil (subitae clades) Einzig
aus der Vernachlässigung der Wissenschaften und Studien. Unser
Geist, das Hervorragendste, was Gott den Menschen gab, kann nicht
wie eine Mühle stillestehen. Wenn er irgend ein Studium oder eine
heilsame Wissenschaft als Nahrung hat, werden ihn die Reize des

Vergnügens nicht verweichlichen» (Seite 139—140). Das ist der typische

Geist des Abtes Johannes Trithemius (f 1516), dessen Werke
Stöcklin auch so gerne zitiert (Chronicon Hirsaugiense, De viris illu-
stribus, Reden)67. Ohne Zweifel verrät die Schilderung der liturgisch-
monastischen Vergangenheit große Belesenheit und sprachliches Können.

Auch ist manches Moment für die Geschichte des mittelalterlichen
Pfäfers zu verwenden, im ganzen aber bewegt sich Stöcklin zu

sehr in allgemeinen Quellen. Am meisten setzt diese Abhandlung den
Reformeifer des Verfassers ins Licht.

Einem bis heute sehr diskutierten Thema wendet sich Stöcklin im
XIV. Kapitel (Seite 298—307) zu, der Teilung zwischen Bistum
und Grafschaft Chur zu Beginn des 9. Jahrhunderts. Auch die
Abtei Pfäfers wurde dem Bischof genommen. Ob die verschiedenen

87 Vgl. Thommen B., Die Prunkreden des Abtes Trithemius I (1934), Seite 20—23;
11 (1935). Seite 9 f.



IÖI

Restitutionsdiplome der Karolinger Erfolg hatten, läßt der Verfasser
offen. Das XV. Kapitel (Seite 307—340) behandelt die bekannte
Übereignung von Pfäfers an die Abtei St. Gallen im 10.Jahrhundert
und besonders die Rolle Cralos und Victors, welche unser Chronist
nach den Ausführungen Ekkehards IV. erzählt68. Stöcklin steht
selbstredend für die Selbständigkeit von Pfäfers, welches früher eine
unabhängige Reichsstellung besaß, ein. Im XVII. Kapitel — das XVI.
fehlt — beschäftigt sich unser Verfasser mit der Unterstellung von
Pfäfers unter den Bischof von Basel (Seite 340—356). Einleitend
schildert P. Augustin den Investiturstreit und zwar mit sehr lebhaften
Worten, nennt er doch sogar die Salierkaiser Heinrich III. und
Heinrich IV. einen neuen Nero und Decius. Den angeblichen militärischen

Zug des Basler Bischofs bis vor die Tore des Klosters charakterisiert

der Verfasser als eine Tradition, nicht als sicheres Ereignis
(fama; est ad posteros vulgata). Im XVIII. Kapitel erzählt uns der
Pfäferser Dekan die Schicksale der Burg Wartenstein (Seite 356—
379). Mit lebhafter Anteilnahme schildert er uns die Zeit des letzten
großen Hohenstaufen, Friedrichs IL, den er sehr scharf beurteilt.
Dessen Anhänger Albert von Sax hielt die Vogtei über Pfäfers und die
zu Anfang des 13. Jahrhunderts erbaute äbtliche Burg Wartenstein
inne. Burg und Vogtei kamen wiederum 1257 an die Abtei zurück.
Stöcklin führt dies auf das persönliche Erscheinen des großen Berthold
von Regensburg zurück, dessen Predigt auf die Herren von Sax
unmittelbar eingewirkt hätte. Hierin folgt er dem Codex aureus, dessen

Erzählung auch der kritische Biograph des Regensburger Predigers,
K. Rieder, im wesentlichen annimmt. Danach wäre Berthold zwischen
1253 und 1257 in Pfäfers gewesen und hätte seine Anwesenheit
benutzt, um den ärgerniserregenden Streit beizulegen. Ähnliche
Friedensvermittlungen Bertholds sind auch sonst bekannt69.

Das XIX. Kapitel (Seite 380—386) behandelt eigentlich nur die
Urkunde vom 19. August 1270, in der Rudolf von Montfort die der
Abtei zuständigen Rechte in Rankweil zurückgibt. Im folgenden
XX. Abschnitte (Seite 387—416) schildert uns Stöcklin die Klostervögte,

die er nicht schlimm genug darstellen kann. Sie liegen «wie
königliche Hunde zu Füßen» der weltlichen Behörden, deren Willen
sie vollführen. Von ihnen gilt auch das alte Sprichwort: Alta pave,
Laicosque cave, tibi proxima prosis. Man sagt, die Vögte seien für den
Schutz des Klosters da, aber bei dieser Behauptung «zupft sich Plato
das Ohr, den ich aus dem Acheron murmeln höre» (aurem hie vellicat
Plato, quem susurrantem ex Acherunte audio). Die Ausführungen

88 Siehe St. Galler Mitteilungen 15—16 (1877), Seite 245—309 samt den kritischen
Anmerkungen G. Meyers von Knonau. Die urkundlichen Grundlagen siehe am besten im
Bündner Urkundenbuch I, Nr. 96 (mit Übersicht) und die folgenden Stücke.

89 Rieder Karl, Das Leben Bertholds von Regensburg 1901, Seite 17—19, 29.



182

über die Klostervögte enthalten ein reiches Material und gehen bis in
die Zeit des zweiten Kappelerfriedens 1531 und schließen damit auch
die Übernahme der Schirmvogtei durch die acht alten Orte ein. Bitter
betont Stöcklin, daß diese die Vogtei nicht rechtlich gekauft haben.
Das sei Tatsache, auch wenn andere das Gegenteil «philosophierend
vortäuschen und selbst sich täuschen lassen». Es ist das nicht das erste
Mal, daß P. Augustin auf die Schirmorte zu sprechen kommt. Schon
am Ende des III. Kapitels (Seite 36) führte er aus, daß die Eidgenossen
1446 die Österreicher vertrieben haben und dann auf einmal die
Schirmvogtei besaßen : «mit welchem Rechte, das steht für unser Zeitalter

nicht fest. Sie halten diese mit immer größerer Anstrengung bis
auf unsere Tage inne, wobei unterdessen während ihrer Vogteiherr-
schaft die bedeutenderen Privilegien und Rechte des Klosters in
Vergessenheit gerieten.» Tatsächlich ist unklar, wie die Eidgenossen zu
diesem Rechte kamen70. Indes muß man trotz Stöcklin zugeben, daß
die Vogteirechte im Zeitalter der Glaubensspaltung segensreich sich
auswirkten. Wäre aber P. Augustin in Pfäfers Abt geworden, er hätte
zweifellos den Kampf gegen die Schirmorte aufgenommen.

Den Schluß des Buches bildet das XXI. Kapitel (Seite 417—472),
das die Pfäferser Bäder historisch-topographisch sehr genau beschreibt,
auch deren medizinische Wirkungen und deren Besuchsordnung
enthält. Da dieser Abschnitt die Grundlage zum späteren Nymphaeum
Fabariense von 1631 darstellt, soll er dort zur Sprache kommen.

Wenden wir uns letztlich der Frage zu, welchen Wert eigentlich
das ganze Werk Stöcklins besitzt. Sicher waren die in dem Opus
eingestreuten Urkunden, die entweder ganz wörtlich oder dann in
Regesten verwendet wurden, ein wichtiger, wenn nicht der wichtigste
Bestandteil der Antiquitates. Wir geben daher zum Schlüsse eine Übersicht

über die in extenso zitierten Diplome oder Urkunden-Notizen,
wobei wir freilich sehen, daß uns ohne Stöcklin die gleichen Urkunden
auch erhalten geblieben wären. Das Verdienst des Verfassers lag darin,
daß die Urkunden nun den Geschichtsforschern bekannt wurden. Wir
benutzen zu dieser Aufstellung das Bündner Urkundenbuch Band I
(1947), herausgegeben von Elisabeth Meyer-Marthaler und Franz
Perret. Wo das Urkundenbuch noch nicht vorlag, haben wir Karl
Wegelin, Die Regesten der Benediktiner-Abtei Pfäfers 1850 notiert, um
die Urkunden zu charakterisieren. Indes hat uns Frau Dr. E. Meyer-
Marthaler auch hiefür ihre noch nicht publizierten Abschriften zur
Verfügung gestellt. Einzig für Wegelin Nr. 78, 85, 92, 750 sowie die
deutschen Urkunden standen uns die Editionen des Bündner
Urkundenbuches nicht zur Verfügung.

70 Simon R. H., Rechtsgeschichte der Benediktinerabtei Pfäfers und ihres Gebietes
1918, Seite 49. Ebendort wie Seite 24 f. ein historischer Überblick über die Pfäferser Vogtei,
der freilich nicht erschöpfend ist.



i83

Bündner Urkundenbuch

bzw. Wegelin

BU Nr. 53
BU Nr. 55
BU Nr. 60
BU Nr. 74
BU Nr. 107
BU Nr. 231
BU Nr. 254
BU Nr. 255
BU Nr. 256

Nr. 258
Nr. 283

BU
BU
W.
w.
w.
w.
w.
w.
vv.
w.
w.
w.
w.

Nr. 67
Nr. 71

Nr. 79
Nr. 83
Nr. 84
Nr. 85
Nr. 86
Nr. 92
Nr. 197
Nr. 316
Nr. 326

W. Nr. 384
W. Nr. 672
W. Nr. 750

Jahr Quelle Antiquitates

831 10. Jahrhundert Fälschung 305—306
831 10. Jahrhundert Fälschung 3°3—3°5> 307
840 10. Jahrhundert Fälschung 9—11
877 10. Jahrhundert Fälschung 311—3!3
950 Original 315—320

IIIO Original 344—346
II14 Codex aureus 347
II14 Codex aureus 349

III5 Codex aureus 353
II16 Original 354—356
I127 Original 8-972
I22I Original 365—366
1232 Original 39 ï

1249 368-36973
1253 Liber viventium 369—370
1256 Codex aureus 371—372
!257 372—374
I26I Original 375—378
1270 384-386
«351 Original deutsch 396—39774
i"393 deutsch 401
1396 deutsch 464
1408 deutsch 404—40675
1472 deutsch 465—466
1487 391—392

71 Text Stöcklins ediert in Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1935, Seite 39—40.
72 Urkunde ediert Steffens Fr., Lateinische Paläographie 1909, Nr. 80.
73 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Urkunde Nr. 73. Dazu Zeitschrift für

Schweizerische Geschichte 1934, Seite 278.
74 Ganzer Druck bei Mohr Cod. dipi. Ill, Nr. 45.
75 Ganzer Druck bei Eichhorn, Nr. 113.



184

Aus den Texten von über 20 Diplomen läßt sich nun ersehen, wie
unser Verfasser die Urkunden lesen konnte. Wir bemerken zuerst, daß
er sich einer gewissen Modernisierung bedient. Orts- und Personennamen

schreibt er fast durchwegs in den neueren Formen (Conradi
für Cvonradi, Raperschwil für Raprechtsuiler usw.). Diese Modernisierung

geht auch auf die lateinische Sprache, indem er die sogenannten
mittellateinischen oder gar vulgärlateinischen Formen immer

durch die klassisch-humanistischen Ausdrücke erstzt (xenodochium
für senodochium, quatenus für quatinus, collati für conlati).
Selbstredend setzt er immer ae für einfaches e oder für e caudata. Stöcklin
korrigiert auch stillschweigend die «schlechten» oder «falschen»
Konstruktionen und ergänzt, wo entweder der Verfasser oder der Kopist
einer Vorlage etwas ausgelassen haben. Ihm ist einfach der Inhalt
alles. Wie glücklich er darin war, mag etwa BU Nr. 55 beweisen, wo er
eine wirklich schlechte Kopie vor sich hatte, die er meist ganz richtig
wieder herstellt, so daß sogar unser neues Urkundenbuch diese
Korrekturen ausdrücklich oder stillschweigend übernommen hat. So
ergänzt er zu ad praedictum ganz richtig locum, konstruiert statt con-
tulerunt monastrii richtiger monasterio, setzt memorato Ioanni abbati
(sci. amisisse) in den Akkusativ, und liest endlich für nullam sehr
sinngemäß villani. Die Majuskelschrift am Anfange und teilweise auch am
Schlüsse des Textes fand sich nicht in dieser Kopie, sondern ist von
Stöcklin rekonstruiert (vgl. Rekonstruktion der Abkürzungen in BU
Nr. 283). Das alles unter der Voraussetzung, daß Stöcklin nicht eine
frühere Urkunde, sondern die Kopie im Cod. Fab. XXVI fol. 400
aus dem 15. Jahrhundert vor sich hatte. An sich wäre es ja möglich,
daß er eine andere Vorlage gehabt hätte, die uns heute nicht mehr
überliefert ist (Feuersbrunst 1665). Doch ist die Urkunden-Sammlung
in diesem Codex, der so viele Materialien Stöcklins enthält,
wahrscheinlich seine Quelle gewesen. Wie dem auch sei, seine Methode
läßt sich auch an allen anderen Diplomen ebenfalls nachweisen. In
BU Nr. 74 setzt er eidem monasterio concessum für eodem. Die
Majuskelschrift inmitten des Textes stammt ebenfalls von Stöcklin. In
BU Nr. 231 Seite 179 Zeile 12 ergänzt Stöcklin annuimus (besser
annuentes), was ganz den anderen Urkunden anolog und
konstruktionsgemäß erscheint. Wegelin Nr. 71 verändert Stöcklin mannigfach
zugunsten einer sinngemäßen Konstruktion: possidetis und poteritis
statt possidet und poterit, ferner immunitates quae concessae statt
concessas. In Wegelin Nr. 86 deutet er sofort ad quae (seil, privilegia)
statt atque. Die Konstruktion reeipiant (seil, solidos) ist natürlich
klassischer als reeipiantur. P. Augustin ergänzt also Fehlendes, korrigiert

Schreibfehler, richtet alles klassisch aus. Dabei nimmt er oft auf
die genetische Sprachentwicklung keine oder wenig Rücksicht. Aber
auch hier keine Regel ohne Ausnahme, notiert sich doch unser
klassischer Latinist in BU Nr. 55 das vulgäre husus statt usus. Im Texte



i85

selbst ergänzt Stöcklin manchmal ein Wort durch ein inhaltlich
ähnliches oder gleiches (z. B. subtus statt subter, obtinetis statt possidetis)
oder begeht in der Lesung einen Fehler (seil, statt sancti, sanetissimo
statt sacratissimo) oder nimmt auch belanglose Umstellungen vor oder
vergißt irgend ein Wort. All das sind Ungenauigkeiten und
Unzulänglichkeiten, die nicht verschwiegen werden dürfen. Die meisten
Fehler oder besser gesagt Auslassungen sind im Schlußprotokoll der
Urkunden zu finden, das sowieso infolge seiner fremden Namen und
eigenartigen Abkürzungen schwer zu lesen war.

Da sich das Abschreibe-Verfahren Stöcklins immer gleich blieb,
ist es sehr schwer zu unterscheiden, ob und wann er Originale oder
Kopien vor sich hatte. Für BU Nr. 74 hatte er wohl das Original vor
sich, denn es gibt, soweit wir wissen, keine frühere Kopie, die er hätte
benutzen können. Darauf deutet auch hin, daß er gerade hier die
Rekognitionszeile wegließ, weil er sie offenbar nicht lesen konnte. Bei
BU Nr. 55 hatte er wohl, wie oben ausgeführt, eine Kopie des 15.
Jahrhunderts vor sich. Um seine Art und Weise, die Urkunden zu kopieren,
etwas zu veranschaulichen, seien hier noch einige typischen Veränderungen

zusammengestellt, die Stöcklin im Gegensatz zum Original
oder zur früheren Kopie vornahm.

Urkunde Original Fab.

BU Nr. 74 zu 87^ eodem monasterio
rationis
quiequam
mundio
res
iussimus sigillari

BU Nr. 258 zu 1116 : desiderantium
Fab. XXVI fol. 434 omnimodis

congregano
eiusdem

desiderantium
omnimodis
congregatio
eidem

Stöcklin

eidem monasterio
rectitudinis
quidquam
mundiburdio
re
signari iussimus

desiderantibus
omnibus
vocatio
eidem

BU Nr. 283 zu 1127: Beati Petri beati Petri S. Petri
Steffens Nr. 80) felicis memoriae felicis memoriae f. m.

Fab. XXVI fol.40576 super controversia super controversia super controversiam
semper semp. spr.
igitur igitur igr.
subscripsi fehlt SS

76 Fab. XXVI, fol. 323 kommt nicht für Stöcklin in Betracht, da er die vielen Fehler
dieser Kopie gar nicht aufweist (falsches Datum 1126, Kanzler Theodericus, ferner nur
ein Amen statt drei).



186

Urkunde Original Fab.

Wegelin Nr. 67 advocatie advocatione
zu 1221: offitiis officio

Fab. XXVI fol. 402 Ginerardus de Conradus de
Elfenstein Helfenstain

Stöcklin

advocatia
officiis
Eberhardus de
Helfenstein

Wegelin Nr. 71 per sollicitudinem per sollicitudinem pro sollicitudine
zu 1232 : perducatur perducatur producatur

Fab. XXVI fol. 406 poterit poterit poteritis
qui qui quae
antiquas antiquas antiquitates

Trotz aller formellen Mängel fällt doch auf, daß Stöcklin die
Urkunden wenigstens materiell d. h. inhaltlich getreu lesen konnte.
Zum Lesen alter Dokumente braucht es eben, wie man schon richtig
betont hat, nicht nur paläographische Kenntnisse, sondern fast noch
mehr philologisch-literarische Schulung, die Stöcklin eben besaß.
Daher ist er ja auch in der Identifikation der Ortsnamen nicht
unglücklich (vgl. W. Nr. 36). Auch die rechtshistorischen Begriffe sind
ihm nicht fremd (vgl. W. Nr. 55, 74). Wie P. Augustin in den
Kürzungsmethoden zuhause war, zeigen seine juristischen Schriften, die
ohne gründliche Kenntnisse in den Abbreviaturen nicht gelesen
werden können (vgl. Stiftsarchiv Einsiedeln Cod. R. 229, Seite 183
bis 275). Wenn wir die Leistung Stöcklins beurteilen, müssen wir
immer vor Augen halten, daß erst nach ihm die eigentliche Paläo-
graphie und die Urkundenlehre durch Mabillon und seine
Mitbrüder systematisch gepflegt und zur wissenschaftlichen Höhe
erhoben wurde.

Zu einzelnen Urkunden noch einige Bemerkungen. BU Nr. 254
bis 256 sind dem Codex aureus des 14. Jahrhunderts entnommen,
also zum vorneherein nur ein Regest des Regestes, was Stöcklin ja
auch sagt (Nr. 254: epitomen). Es scheint indes, daß er doch in
etwas die Urkundenform wiederherstellen wollte, weshalb er jeweils
Datum Romae hinzufügte. Anderseits wahrt er sich die Freiheit des

Auszuges, indem er wohl von sich aus den Text nicht ganz wörtlich
widergab (carissime frater statt nur frater; reddere ne différas statt
restituens). W. Nr. 83 ist im Liber viventium nur fragmentarisch
erhalten. Der Text besagt mehr als nur eine Besitzteilung. Stöcklins
Interpretation scheint indes entweder aus anderer Quelle zu stammen
oder dann nur eigene Kombination zu sein. W. Nr. 84 ist deshalb
interessant, weil Stöcklin die Zeugenreihe aus dem Codex aureus
hat. Aus seinem Regeste und seiner Zeugenreihe fabrizierte dann



i87

P. Karl Widmer 1656 eine Urkunde77. Die deutschen Urkunden
zeigen uns ebenfalls, wie sehr Stöcklin auf dokumentarischen Unterlagen

fußte. Dazu benutzte er noch zahlreiches Material, so besonders

für die Darstellung der Klostervogtei78. Auch Tschudi wird
mehrmals zitiert79.

Die Verwendung urkundlichen Materials hat den Antiquitates
einen Platz in der Historiographie gesichert. Schon der Fürst der
Mauriner, Johannes Mabillon, der 1683 Muri besuchte, gestand,
daß Stöcklin in diesem Werke «viel Wissenswertes bringt» (multa
scitu digna refert)80. Er benutzte die Urkunden von 831 und 840
(BU Nr. 55, 60), bezweifelt indessen den echten Schriftcharakter des
letzteren Diplomes81. Aber Mabillon übernahm auch sonst noch
mehrere Urkunden aus dem Antiquitates, wie P. Gall Heer nachgewiesen

hat82. An Mabillon schließt sich Ziegelbauers Notiz in seiner
benediktinischen Literaturgeschichte an83. Das «Schweitzersche
Museum», da. 1783 in Zürich herauskam, bemerkt zu den Antiquitates:
«Die Bekanntmachung dieses Werkes würde über die Geschichte der
Graubündtner und des Bisthums Chur vieles Licht verbreiten.»84
Der Berner Bibliothekar Gottlieb Emanuel von Haller (f 1786) gab
auch bereits eine ausführliche Beschreibung der Handschrift85.
Ausgiebig benützte diese Quelle P. Ambros Eichhorn von St. Blasien
für sein 1797 erschienenes historisch-statistisches Werk über das
Churer Bistum86.

Als dann in Deutschland die Geschichtswissenschaft zu Beginn
des 19. Jahrhunderts durch die Monumenta Germaniae historica so

großartigen Aufschwung nahm, machten die Gelehrten erneut Jagd
auf Urkunden. Dr. Bethmann, der 1844—1846 eine Forschungsreise

durch Deutschland und Italien durchführte, berichtete aus dem
Pfäferser Archiv in St. Gallen: «Stöcklini Antiquitates Fabarienses,
verfaßt 1629 enthält viele von den Urkunden des Klosters.»87

77 Stöcklin wurde von Widmer sehr viel benutzt. Zeitschrift für Schweizerische
Geschichte 1934, Seite 266 ff. Zu Wegelin, Nr. 84, siehe die betreffende Nummer des
kommenden Bündner Urkundenbuches.

78 Aus dem Liber viventium, Codex aureus, Necrologium usw. Siehe Wegelin, Nr. 107,
113, 164, 197—200, 247, 316, 328, 329, 331, 335 usw. Dazu Krüger E., Die Grafen von
Werdenberg 1887, Nr. 185 (aus Stöcklin), Seite 223.

79 Hier Krüger, Nr. 164, 223, 579.
80 Mabillonii Iter Germanicum 1717, Seite 25.
81 Annales OSB II 1704, Seite 546.
82 Heer G., Joh. Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, Seite 237—238.
83 Ziegelbauer M., Historia Rei Literariae OSB 4 (1754), Seite 547.
84 Schweizersches Museum 1783, Seite 398. Freundliche Mitteilung von Dr. Max

Büßer, Luzern.
86 Bibliothek der Schweizergeschichte III, Nr. 1443.
88 Episcopatus Curiensis 1797, Seite 185—188, 263, 266, 292.
87 Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde, herausgegeben von

G. H. Pertz 9 (1847), Seite 594. Vgl. Lehmann P., Mittelalterliche Bibliothekskataloge
Deutschlands und der Schweiz 1 (1918), Seite 480—481.



Dann zog Karl Wegelin in seinen 1850 erschienenen Regesten der
Abtei Pfäfers das Werk Stöcklins zu Rate. Die interessantesten und
oft sonst nicht belegten Notizen wie z. B. über Altar- und Glockenweihen

entnahm Wegelin freilich nicht den Antiquitates, sondern
den sonstigen gesammelten Notizen Stöcklins88. Wegelin selbst diente
wiederum als Quelle für Mohrs Codex diplomaticus, der in vier
Bänden 1848—1865 erschien89. Somit sind die Pfäferser Urkunden
weitgehend durch Stöcklin der Forschung zugänglich gemacht worden.

Aber nicht nur die einzelnen Urkunden der Antiquitates, sondern
das Werk als Ganzes hinterließ sichtliche Spuren. Ohne Stöcklin
ist die Chronica Fabariensis von P. Gerold Suiter 1696 nicht denkbar.
Er folgt ihm oft bis ins Kleinste90. Somit hatte Stöcklins Werk einen
unmittelbaren Erfolg.

Man hat Stöcklin schon die «rein pragmatische Einstellung» und
den «ganz praktischen Standpunkt» vorgeworfen91. Diese Gesichtspunkte

spielten mit, dominierten aber keineswegs, sonst.hätte sich
der Verfasser nicht mit oft so kleinen und kleinsten Dingen wie Maße
und Gewichte und dann wieder mit so entfernten Themata wie der
Abstammung der Rätier und der Christianisierung des Landes
abgegeben. Auch die vielen Notizen, die er gleichzeitig in seinem Dossier
(Cod. Fab. XXVI.) gesammelt hat, bezeugen das Gleiche. Jede
Klostergeschichte trägt wie jede Orts- und Landesgeschichte an sich
schon den Ansporn, den Boden, auf dem sich soviel zugetragen, in
Ehrfurcht zu schätzen. Ja die Liebe zu einem Orte oder einer
Persönlichkeit gibt erst eigentlich den Schwung, möglichst viel Material
zu sammeln und dem Gegenstand ein möglichst großes Verständnis
entgegenzubringen9,9.

4. Tätigkeit in Muri 1629—Ï^3I

a) Tätigkeit für Muri

Nach seinem Wegzuge von Pfäfers betreute P. Augustin die
Pfarrei Muri, die 1626 Seelen umfaßte. Sie machte ihm sehr viel
Sorge, als sich die Pest, die im Herbst 1629 in Luzern graßierte,
drohend näherte93. Um keine Mitbrüder anzustecken, nahm Stöck-

88 Aus den Antiquitates Nr. 83—84, aus den sonstigen Exzerpten Nr. 131, 150, 520,
610, 614, 735, 794, 839.

80 L, Nr. 227, 231 (Anm.) IL, Nr. 99 sachlich aus den Antiquitates, Seite 268.
60 Heer G., Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, Seite 328.
91 Heer, Seite 59—60.
92 Vgl. Wilmanns E., Geschichtsunterricht 1949, Seite 51, 239 mit Hinweis auf Urteile

von Forschern.
93 Fab. 103 zum 8. Oktober 1629.



i89

lin außerhalb des Klosters Wohnung. Wie es während der Pestzeit
zugegangen, meldet er uns selbst: «Ich hatte sehr viele, die von der
Seuche ergriffen wurden, aber viele genasen wieder, zu meinem
eigenen Erstaunen und nicht ohne Verdacht, daß durch die Fürbitte
des hl. Sebastian ein Wunder geschehen sei.»94 Ende Januar 1630
konnte P. Augustin wieder ins Kloster zurückkehren95.

Als Pfarrer arbeitete Stöcklin an der Murenser Geschichte.
Er hatte zusammen mit P. Dominik Tschudi vom Abte den Auftrag
erhalten, das seit dem Kappeier Kriege 1531 in Unordnung geratene
Archiv zu ordnen96. So bemühte er sich, die Anfänge der Abtei und
damit auch der Habsburger Dynastie zu erhellen und ein Verzeichnis

aller Konventualen, das sog. Mortilogium Murense, zu schaffen
(6. März und 31. Oktober 1630). Auch die sog. Reformationschronik

des Luzerner Hans Salat ließ er kommen (6. März 1630).
Ferner bedurfte er seiner früher aus den Werken Tschudis (f 1572)
gemachten Notizen (vgl. Kapitel I dieser Arbeit) und verlangte von
Pfäfers dessen Wappenbuch (Arma Nobilium). Es befindet sich, wie
wie Stöcklin schrieb, in seinem früheren Dekanatszimmer (6. März
1630)97. P. Winterlin mußte dann das Tschudische Werk auf Befehl
des Abtes abmalen (20. März und 2. August 1630)98. Neben diesem
allgemeinen Wappenbuch der Schweiz, das Tschudi für seine
Schweizerchronik herstellte, ließ Stöcklin auch noch ein rätisches Wappenbuch

(Arma Nobilium Rhaetiae) von Pfäfers kommen, das er damals
selbst in Chur bei Adam Salutz abmalen ließ und das offenbar auch
auf Tschudis Nachlaß zurückgeht99.

All seine diesbezgülichen Materialien vereinigte er 1630 zu einem
großen Folianten mit dem Titel: Miscella hystorica Monasterii

Murensis collecta (Papierhandschrift Nr. 313 im Kolle-

94 Fab. 103 zum 4. Januar 1630. Dazu Miscella hystorica Mon. Murensis 1630,
Seite 388—393 mit Bericht und einer Pestzeit-Ordnung, die aber nicht veröffentlicht
wurde, da die Krankheit unterdessen zurückging.

95 Miscella 1. c, Seite 388 und Fab. 103 zum 21. Januar 1630.
98 Kiem II, Seite 22.
97 16. Juni 1631: me nihil quantum memini in vestro Archivo Fabariensi deprehen-

disse a Quinque Cantonibus ad augmentum catholicae fidei vel preiudicium Pacis
Provincialis statutum et si quid esset Arcis Greplung cartophilacium certius haberet. Poterit
vero Rev. V. Pat. inspicere in meo volumine primo ea quae ex Tschudianis laboribus
nobis transscripsit b. m. Dominus Joannes Jacobus. Familien Jakob gab es in Schwyz,
Unterwaiden usw. HBLS IV, Seite 385.

98 Kiem II, Seite 108.
99 13. Mai 1631: Illum librum Insignium et Armorum Nobilium repetit solum ad

tempus Pater noster Winterlin, quem ego apud Adamum Salutz olim depingi curavi.
Saluz stammte aus der Churer Linie der Engadiner Saluz (geb. 1577). Als Zunftmeister
und Schriftsteller bekannt. Zinsli Ph., Politische Gedichte aus der Zeit der Bündner Wirren
igio, Seite 28—30, 38—46. Dazu noch Stöcklins Briefe vom 2. August 1630 und 2.
Januar 1631.



i go

gium Samen). Bis Seite 582 dürfte fast alles Stöcklins Arbeit sein.
Es handelt sich aber nur um ein vorbereitendes Dossier, sind doch
die Seitenblätter fast immer zweigeteilt, so daß leicht spätere Nachträge

und Anmerkungen beigegeben werden konnten. Bezeichnend
ist ja auch der Untertitel des Werkes: «Rasch zusammengeraffte
Zettel, die später zu Rate zu ziehen sind und einheitlich geordnet
werden müssen» (Subitaria Schedia, deinceps consulenda, concor-
danda et ordinanda). Am meisten fallen hier auf die vielen Jahrzeitbücher

und Nekrologien, die Stöcklin abgeschrieben oder exzerpiert
hat. Dabei benutzte er die Archive von Muri und Hermetschwil,
Boswil, Wohlen und Lunkhofen, Bünzen und Sarmensdorf, Villmergen
und Eschenbach, ferner St. Gallen, Chur und St. Blasien. Man staunt
über das antiquarische Interesse, das P. Augustin an den Tag legt,
zeichnet er doch römische Münzen und mittelalterliche Sarkophage
ab (vgl. Seite 147—234). Die gleiche Geistesweite zeigt er in
heraldischen Dingen, notierte er sich doch die Wappen von Äbten, Mönchen

und Dynastien nicht nur an Grabsteinen und Siegeln, sondern
auch an Fenstern, Textilien und Silbersachen. Tschudys Arma
Nobilium benutzte er vielfach. Auch in wirtschaftsgeschichtlicher
Hinsicht zeigte der Sammler Interesse, kopierte er doch des «Keln-
hoffs ze Boswil Rechtsammen», die 1343 erneuert wurden (Seite
338—347). In hagiographischer Hinsicht verdienen seine Notizen
über St. Burkard Erwähnung. P. Augustin gilt als «wohl der beste
Kenner der alten Burkardus-Überlieferung»100.

Schon gleich nach der Arbeit anerkannte man einige Zusammenstellungen

als wichtig an. So schrieb P. Caspar Winterlin die Tabulae
Defunctorum monasterii in Mure veterum membranorum et codicum
beneficio restitutae, also das sog. Mortilogium von P. Augustin
Stöcklin (1631) ab (Staatsarchiv Aarau, Hs. 4956). Ebenso kopierte
man die Anniversaria Monasterii Muriensis scripta Fr. A. Stöcklin

1631 (Staatsarchiv Aarau, Hs. 5917, Band II).
Die Miscella waren von größter Wichtigkeit für den bedeutenden

Murenser Historiker P. Anselm Wisenbach. In den Ecclesiastica
Monasterii Murensis 1688 sagt er ausdrücklich: «Aus dessen (Stöcklins)

Miscellanea habe ich sehr viel Licht und Material für das
vorliegende Werk erhalten.»101 In seinem späteren Annales Monasterii
Murensis 1027—1693 erwähnt er Stöcklin sogar im Titel selbst. Neben
den Dokumenten, die er selbst eingesehen, waren ihm die Notizen
des Abtes Dominik Tschudi und des P. Augustin Stöcklin die Quellen
seiner Zusammenstellung102. Ebenso beruft sich der St. Blasianer

100 Käppeli A., St. Burkard von Beinweil 1936, Seite 7, 20, 30, 41.
101 Ecclesiastica Mon. Murensis 1688, Seite 622: ex eiusdem Miscellaneis plurimum

lucis ac subsidii mihi in praesenti opere illuxit (Handschrift im Kollegium Samen).
102 Annales Mon. Murensis 1693. Titelblatt (Handschrift Kollegium Samen).



191

P. Marquard Herrgott 1737 auf das Necrologium von Muri, wie es
Stöcklin enthält, da unterdessen dessen Vorbild verloren gegangen
war103. Eine ausführliche Inhaltsangabe des ganzen Werkes besaß
der Berner Bibliothekar G. E. von Haller (f 1786)104. Stöcklins
Materialien blieben selbst noch für die Klostergeschichte von P. Martin
Kiem (2 Bände 1888—1891) eine nennenswerte Vorarbeit105.

b) Politische Einstellung

Stöcklins politische Einstellung während seines Murenser
Aufenthaltes 1629—1631 ist entschieden kaiserfreundlich, begreiflich,
da die Habsburger die katholische Sache verteidigten. Dazu müssen
wir uns noch erinnern, daß Muri ja eine alte Habsburgerstiftung ist.
Den Kaiser Ferdinand II. (1619—1637) nennt Stöcklin in seinem
Nymphaneum Fabariense, das 1631 in Dillingen gedruckt wurde,
ausdrücklich: Augustissimus et invictissimus Caesar noster (Seite 187,
189). Als der siegreiche Kaiser am 6. März 1629 das Restitutionsedikt
erlassen und am 22. Mai 1629 im Frieden von Lübeck die Dänen
gedemütigt hatte, stand Ferdinand gewissermaßen auf der Höhe seiner
Macht. Nun tobten die Franzosen freunde in der Eidgenossenschaft,

so daß Gefahr war, es könnten sich Luzern und Schwyz ganz
der Pariser Regierung verschreiben. Stöcklin meldet diese Ereignisse
ausführlich und lobt dabei die zurückhaltenden Kreise106. Der
französische Botschafter Bassompierre wußte aber die Sympathien der
Eidgenossen zu erringen, so daß ein Durchzug der Franzosen bereits
diskutiert wurde (4. Januar 1630). Darüber schien in Thalwil und
Zug große Freude zu herrschen. Weniger Gefallen fand daran das
päpstliche Rom. Im sog. Mantuanischen Erbfolgerkrieg (1628—1631
standen damals der Kaiser und Savoyen gegen Frankreichs Heere.
Deshalb schrieb der Papst, die Eidgenossen sollen ihre Waffen nicht
gegen Italien (d. h. gegen die Kaiserlichen), sondern gegen barbarische

Völker wenden (21. Januar 1630). Bassompierre wurde in
Luzern bereits feierlich empfangen. Stöcklin vermutete einen
französischen Coup (31. Januar 1630: nescio quid Galli coquant). Zu

103 Herrgott P. Marquard, Genealogiae Diplomaticae Habsburgicae Vol. III seu
Tomi IL Pars altera. Wien 1737, Seite 835—839.

104 Haller, Bibliothek der Schweizer Geschichte III, Nr. 1428 (Bern 1786).
105 Kiem I, Seite VI; II, Seite 100.
106 12. September 1629: animi exardescunt, quo spiritu Deus novit, militem vestrum

(nostrum?) Caesareum vicinum extinctum ire cogitant, nisi quidam zelum Dei zelantes
se pro muro opponerent. Lucernae Dominus Plebanus Oberheusli, Concionator Capu-
cinus et Pater Hugo Societatis, omnes très in cathedris vehementissime contra tumultuantes
et gallicae pecuniae et factionis homines détonant Stücklin nennt deren Gegner os
procasissimum und die zurückhaltenden Köpfe in Zürich boni quidam Tigurini.



192

gleicher Zeit betrieben die Franzosen im März 1630 ein Unternehmen,
um vereint mit den Eidgenossen den in Bünden verlorenen Einfluß
mit Waffengewalt wieder zurückzugewinnen107. P. Augustin war hier
sehr gespannt auf die politischen Ergebnisse (6. März 1630).

Daß Stöcklin alle politischen Nachrichten leicht erhielt, erklärt
sich aus der Lage seines Klosters. Muri lag nicht weit von Baden,
dem eidgenössischen Tagsatzungsort, entfernt, war aber auch nahe
bei dem katholischen Vorort Luzern und bei dem Sitz des französischen

Gesandten in Solothurn. Dazu kam noch die Nähe der politisch
bedeutsamen Zwinglistadt. So sah er oft Gesandte vorbeireiten
(13. Mai 1631). In Muri selbst fanden Werbungen für den bayrischen
Kurfürsten statt. Freilich erhielt dabei Hauptmann Bernhard
Christoph Giel von Glattburg, ein derber Haudegen, nur die Erlaubnis,
gute Strolche und arme Teufel zu dingen und nach Donauwörth
zu führen108.

Das Herz Stöcklins ereiferte sich noch mehr, nachdem die Schweden

in den Krieg eingriffen. Als Tilly im Frühling 1631 Magdeburg
erobern und dann am 6. August 1631 einen Angriff Gustav Adolfs
bei Werden abschlagen und gegen Kursachsen vorrücken konnte,
zeigte Stöcklin seine offene Freude109. Aber schon ein Monat später
wurde Tilly am 17. September bei Breitenfeld geschlagen. Den ersten
Eindruck dieser Niederlage schildert Stöcklin : «In Zürich sind wegen
der Niederlage Tillys, die 16 000 Menschen vernichtet haben soll,
Feiern veranstaltet worden. Überall rufen die triumphierenden
Fremdgläubigen schon vor dem Siege aus: Tilly sei von den Feinden
gefangen worden. Schreibt, sobald Ihr etwas Sicheres in Pfäfers wißt.
Unsere Nichtkatholiken werden bei diesem Gerücht kriegerisch und
ich weiß nicht, was die unteren Schichten überall mit den Unsrigen
anfangen.» (13. Oktober 1631.) Tilly war nun allerdings nicht
gefangen genommen worden, da einige tapfere Edelleute den verwundeten

Feldherren davor bewahren konnten. Aber die Niederlage war
tatsächlich groß. Als dann später noch weitere schlimme Nachrichten
kamen, daß der Schwede das Bistum Bamberg und Würzburg besetzt
habe und auch die Bischöfe von Eichstätt und Würzburg geflohen
seien, schrieb Stöcklin: «O daß doch alles falsch wäre» (Utinam
omnia falsa sint. 28. Oktober 1631). Er zitiert auch eine Prophezeiung,
wonach der Kaiser innerhalb zwei Monaten alles verlieren werde,
was er in zwölf Jahren mit seinen Waffen erobert habe. Der Kaiser
wurde schon im April 1631 durch den Frieden von Chierasco
gezwungen, seine Truppen aus Bünden zurückzuziehen; er führte dies

107 Haffter E., Georg Jenatsch 1894, Seite 244.
108 27. Juni 1631: non nisi licentiam habuit conducendi validos erronés. Vgl.

Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz 3 (1926), Seite 512.
109 Haffter, Seite 244—245.



193

im September durch110. Jetzt regten sich überall die Protestanten
und die Franzosenfreunde. Stöcklin schreibt: «Die blutige Niederlage
der Kaiserlichen macht unsere Haeretiker sehr kühn. Sie sollen den
Katholiken geschrieben haben, ob sie noch bei ihrer alten Meinung
beharren wollen; sie mögen daraufbald sieh äußern. In Zürich werden
Soldaten gesammelt, um sie, wie man erzählt, nach Rätien zu führen»
(28. Oktober 1631). Tatsächlich bewaffneten sich die Bündner und
erhielten auch eidgenössischen Zuzug; die Franzosen legten nun ihre
Hand auf das Land111.

c) Tätigkeit für Pfäfers

Obwohl Stöcklin in seiner Murenser Heimat ganz verwurzelt war,
lebte er doch mit der Hälfte seines Herzens auch hier für Pfäfers.
Das zeigte vor allem die Wurmsspacher Angelegenheit. Pfäfers hatte
seit dem 13. Jahrhundert Patronatsrechte auf das unter Wettingen
stehende Zisterzienserinnenkloster Wurmspach112. In den letzten
40 Jahren bestritt aber das Frauenkloster die Pfäferser Rechte und
die Äbtissin störte die Abgaben. Stöcklin begab sich deshalb schon
im Herbste 1629 zweimal zum Nuntius Rocci nach Luzern. Dieser
entschied dann Ende Dezember 1629 oder Anfang Januar 1630,
daß Wurmspach die Zehnten zahlen müsse, solange es nicht beweisen
kann, daß das Pfäferser Urbar unecht und ungerecht sei. Stöcklin
fügte hinzu, das werde erst dann möglich sein, wenn einmal «ein
Lamm einen Wolf hervorbringt» (usque dum agnus pariât lupum.
4. Januar 1630)113. Die Entwürfe zu einer Beilegung des Streites
beriet Stöcklin auch mit seinem gelehrten Mitbruder, dem Juristen
P. Dominicus Tschüdy (24. Januar 1630). Hinter Wurmspach stand
Wettingen, das indes auf Begehren der katholischen Orte eine
Visitation des Nuntius über sich ergehen lassen mußte und nun selbst

genug zu tun hatte (6. und 20. März 1630).
Auch in den Schwierigkeiten des Abtes Höslin gegen Pfäferser

Gotteshausleute suchte Stöcklin ermunternd einzugreifen. Er schreibt
ihm, er möge den «Abzug» der Bauern an den Stiftsgütern nicht dul-

110 17. August 1631: Quam avida aure nova 111. Pat. Vestrae excepimus de ilio, qui
ab haereticis nostris hactenus inversis litteris Deus vocatus fuerat, eumque Tillii manu
tandem non nihil tactum omnes intime congratulamur. Multa hic circumvolant de motibus
Helvetiae, magnae patriae nostrae, sed quam vera propediem apparebit. Quotidie apud
nos divertunt et pernoctant magni ex Cantonibus viri, verum nihil inaudio solidi, tanque
in Diogenis dolio vel in Aegiptii monachi excavato Cucumere aut bovis corio habitarem
Zum Anfang vgl. Deus Sued(us) Gustav Adolf.

111 Über die Einstellung Stöcklins gegenüber den Franzosen siehe Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 1949, Seite 300—304.

112 Wegelin K., Die Regesten der Abtei Pfäfers 1850, Nr. 82, 105.
113 Alle im Text erwähnten besonderen Briefstellen befinden sich, wie schon eingangs

der Arbeit erwähnt, im Cod. Fab. 103 des Stiftsarchivs St. Gallen.



194

den: «Ich staune über die angeborene Unverschämtheit Euerer
Bauern. Da muß man furchtlosen Herzens entgegentreten» (Impavido
pectore 28. Juni 1630).

Stöcklin stärkte auch den Abt Jodok von Pfäfers gegen den
Bischof Joseph Mohr von Chur, der Pfäfers visitieren und die
Exemption nicht anerkennen wollte (28. Juni und 28. September
1630). Zu allem Überfluß kam dann der Bischof von Augsburg, der
gegen die Exemption der süddeutschen Klöster arbeitete, zu einer
Badekur nach Pfäfers114. Stöcklin wittert wenig Gutes : «Der Bischof
von Augsburg wird vielleicht Unkraut säen und den Churer Bischof
wie einen kleinen Löwen abrichten und unterrichten, wie er Beute
machen kann.» (27. Juni 1631) Den Churer Dekan Caspar Sayn, der
sich besonders für das Hochstift einsetzte, charakterisiert Stöcklin
wenig klosterfreundlich; Sayn scheint sich «eiserne Hörner» (ferrea
cornua vgl. Mich. 4, 14) zugelegt zu haben (2. Januar und 17. August
1631). Was die geistlichen Rechte anbelangt, war unser Murenser
grundsätzlich der Ansicht, daß auch in hundert Jahren keine Verjährung

stattfinden könne, wie er einmal betreffend der St. Galler Rechte
sich äußerte. Nur ein «Gesetzeskrämer, der soeben in den hohlen
Mond verbannt worden ist, könnte das (eine solche Verjährung)
behaupten» (Quis Leguleius in Concavo Lunae recens exclusus hoc
asserat? 17. Februar 1631 Stöcklin mahnt aber auch den Pfäferser
Abt, die Disziplin des Klosters aufrechtzuerhalten und beispielsweise
die kleine Gewissenserforschung vor dem Mittagessen und das
Stillschweigen nach dem Abendessen an Regularfasten zu beobachten, da
es «jetzt den Religiösen sehr angenehm ist» (gratissima sunt. 17.
November 1630). Er freut sich sehr, als 1631 Reliquien des hl. Pirmin
nach Pfäfers kamen und gibt dem Abte Anleitung, deren Übertragung
mit den richtigen Zeremonien und entsprechendem Pomp zu
vollziehen (19. März und 16. Juni 1631

Die Verbindungen zwischen Muri und Pfäfers gestalteten sich
damals durch Pater Augustin sehr enge. Pfäfers sendet Wildpret, Muri
appetitanregende Engelwurz (6. Mai 1630). Stöcklin erbittet sich auch
für die schlüpfrigen Winterwege aus Pfäfers «Baarfuus Eisen» (9.
Januar, 26. Januar/Februar, 17. Februar, 19. März 1631). Anderseits
bemüht er sich wiederum um einen Gärtner für Pfäfers. Dabei schreibt
er das schöne Wort: «In meiner Freundschaft zum Kloster Pfäfers gibt
es nichts Erdichtetes und nichts Erheucheltes» (6. Mai 1630). Sogar
auf kunstgeschichtliche Beziehungen stoßen wir. Die Murenser ließen
die Pfäferser Monstranz abzeichnen, um ein Modell für die Pfarrei
Bünzen zu haben (28. Sept. 1630). Offenbar handelt es sich um die
spätgotische Turmmonstranz von ca. 1500, die 1747 nach Quarten kam115.

114 Kaiser J. Fr., Die Therme von Ragaz-Pfäfers 1869, Seite 144.
115 Rittmeyer D. F., Der Kirchenschatz des einstigen Klosters Pfäfers 1945, Seite 31
St. Galler Neujahrsblatt Band 85).



195

Sehr verdient machte sich Stöcklin um die Bibliothek. Nachdem
er 1631 Pfäfers besucht hatte, ermunterte er auf seiner Rückreise den
Pfarrer von Weesen, seine Bücherei dem Kloster zu schenken. Er hatte
ihm diesen Gedanken schon lange vorher nahegelegt (31. Oktober
1630). Da Stöcklin gute Beziehungen zu den Buchhändlern in Basel
und Zürich hatte, mußte er auch den Pfäfersern oft Bücher verschaffen.
Eine solche Sendung vom 2.Januar 1631 umfaßte z.B. alle Werke
vom Benediktinerabte Blosius (f 1566), dann den 1629 herausgegebenen

Orbis Phaeton (über die Zungensünden) vom berühmten und
bedeutendsten asketischen Schriftsteller Deutschlands, dem Jesuiten
P. Jeremias Drexel (f 1638), dazu die lyrischen Gedichte des lateinischen

Barockdichters P. Mathias Kasimir Sarbiewski (f 1640), ferner
ein nicht genauer bezeichnetes Werk über die Zelebration der hl. Messe
und endlich noch eine Tacitus-Ausgabe. Durch Vermittlung Stöcklins
erhielt Pfäfers auch die gesamten Werke des großen Barockgelehrten
Justus Lipsius (f 1606). Eine Rede des humanistischen Bischofs Giov.
Antonio Campano (f 1477), der Hofdichter des Papstes Pius IL war,
schrieb Stöcklin mit eigener Feder ab. Als die Pfäferser lange auf diese
Abschrift warten mußten, schrieb ihnen Stöcklin: «Ich sende den
Fisch, es fehlt nur noch der Schwanz, mit dem er vor allem schwimmt.
Wir werden ihn nächstens anleimen» (22. September, 13. und 28.
Oktober 1631. Dazu Brief Nr. 138 zu 1631)116.

Für das geliebte Pirminskloster betätigte sich Stöcklin auch
literarisch. Der Murenser Abt gab ihm die Erlaubnis, die Pfäferser
Antiquitates weiterzuführen und zu vertiefen. Deshalb ließ er sich wieder
Kopien über die Benefizien und Pfarreien von Pfäfers zuschicken
(30. Juli 1629). Vielleicht sandte er auch zu diesem Zwecke Zeichnungen

des Johannes Ardüser (f 1665), Ingenieurs in Zürich, die gestochen

werden sollten, falls sie Gefallen finden (4. September 1629).
Aber die vielen pastorellen Arbeiten einerseits und die Beschäftigung
mit der Murenser Geschichte anderseits ließen die Pfäferser Geschichte
nicht vorwärtsschreiten. Doch sollte wenigstens ein Teil seines früheren

Werkes nun vollendet und dem Drucke übergeben werden, nämlich

seine Ausführungen über das Bad.

5. Das Nymphaeum Fabriense 1631

Nachdem 1624/1625 das obere Badehaus durch herabfallendes Eis
und Geröll beschädigt wurde, trug man sich mit dem Gedanken, die
Quelle neu zu fassen. Stöcklin selbst korrespondierte darüber am

116 Früher hatte Stöcklin den Pfäfersern auch Zürcher Bibeln gesandt (vgl. Briefi .Mai
1631). Ebenso scheint die Badensis Disputatio impressa durch Stöcklin nach Pfäfers
gekommen zu sein. 28. Juli 1631.



ig6

22. Mai 1629 mit Ingenieur Johann Ardüser117. Als dann am 4.
Dezember 1629 auch das untere Badehaus durch Feuer vernichtet wurde,
entschloß sich Abt Jodok Höslin, die Quellen mehr ans Ende der
Schlucht zu leiten. Das Werk begann Ende Januar 1630118. Um die
neuen Badeeinrichtungen bekannt zu machen, verfaßte Stöcklin ein
populär-wissenschaftliches Badebuch, das zugleich im Stile der Zeit
ein humanistisch-barockes Lob auf die Quelle und das Kloster Pfäfers
sein sollte. Vermutlich war Abt Höslin der Anreger. Erst nachdem
Stöcklin im Oktober 1630 die neue Badeleitung selbst gesehen hatte,
taucht in seinen Briefen die Idee einer Quellenbeschreibung auf (elucu-
bratio fontis. 31. Oktober 1630). Der Pfäferser Prälat drang auf die
Veröffentlichung. Stöcklin selbst meinte : «Ich für meine Person wage
und wünsche keine Veröffentlichung, obwohl ich glauben möchte,
sofern mich nicht die Eigenliebe zu meinem (literarischen) Kinde
(partus) täuscht, es sei doch so, daß es das Licht nicht zu scheuen
braucht» (17. November 1630). Nach eifrigem Schaffen im
Spätherbste konnte er bereits am 2. Januar 1631 melden: «Ich habe das
Nymphaeum fertig». Immerhin schien doch noch nicht alles vollendet
zu sein. Unter den vielen Beschäftigungen wünschte er alle seine
Arbeiten auf eine Alphütte am Sardona-Gletscher im hintersten Calfei-
sental zu verzaubern: «Utinam essent mea onera in Calueisen im
Gletscher, im großen Spalt aut sub tecto illius casealis Tristili, quia
crucior in his occupationibus» (17. Februar 1631). Am 8. April 1631
mahnt er sich selbst zu geduldiger Ausdauer mit dem Hinweis: Ein
rennender Hund bringt nur blinde Jungen zur Welt (Canis festinans
caecos parit). Erst am 26. Mai 1631 konnte er sein Schlußwort
beenden.

Die Arbeit war ihm aber unterdessen sehr ans Herz gewachsen. Als
er das gebrauchte Hauptmaterial nach Pfäfers zurücksandte, fügte er
hinzu: «Ich liebe diese (Forscher-) Lampe, auch wenn sie Rauch
entwickelt» (amo enim hanc lampadem licet fumantem. 26.. Januar/
Februar 1631). Als der Pfäferser Prälat ihn fragte, welchen Lohn er für
seine Arbeit wünsche, gab er die schöne Antwort: «Nichts ist genügend.

Gedenket meiner in Eueren Gebeten und Opfern und besonders
in Euerer Kapelle der hl. Maria Magdalena» (17. Februar 1631)119.
Im gleichen Briefe steht er aber seiner Arbeit durchaus noch kritisch
gegenüber: «Was sehen wir, die wir durch unsere Eigenliebe ganz
erblindet sind? Alles Unsrige gefällt uns.» Er beteuert unter Berufung
auf sein Gewissen nochmals, daß ihm die Verschiebung oder auch
Unterlassung des Druckes gleichgültig ist (teste conscientia perinde

117 Zeitrschrift für Schweizerische Archaeologie und Kunstgeschichte 7 (1945), Seite 141.
118 Über die Zerstörungen 1624/25 und 1629 siehe Nymphaeum Fabariense, Dillingen,

1631, Seite 77—78, 147—154.
119 Zu Nihil satis est vgl. Seneca Epist. 7: satis est nullus.



197

est). Aber er bemerkt doch noch: «Ich freue mich, mit dieser
Ausarbeitung die Zeit fruchtbar angewendet zu haben und nicht nur das

Meinige geschrieben, sondern auch noch Besseres und Gelehrteres
von andern angeschlossen zu haben.» Wenige Monate nachher zeigt
er sich wieder wie früher ganz beseelt von seiner alten Arbeitsfreudigkeit

und seinem literarischen Eifer, berichtet er doch am 16. Juni 1631 :

«Ich werde schreiben, bis die drei Schreibfinger meiner Hand mit dem
Leibe absterben» (Scribam, donec isti très scriptorii mantis meae
digiti cum corpore moriantur).

Als sein Vorbild für das Nymphaeum nennt Stöcklin mehrmals den
belgischen Philologen und Historiker Justus Lipsius (f 1606), denn
er schrieb noch am 2. Januar 1631, Abt Höslin möge das weniger
Glückliche des Buches aus Lipsius ergänzen (ex Lipsio subinde eadem
verba et sensus). Bei ihm findet Stöcklin ähnliche Argumente, weshalb
er ihn besonders studiert hat (17. Februar 1631: Lipsium habuisse
familiärem ob similia argumenta, cum novum novi balnei librum
conscriberem). Ja, Lipsius ist ihm sein Lieblingsschriftsteller (13. Mai
1631 : Lipsius noster). Dessen Epistolae (ediert 1586—1590) empfiehlt
er den Pfäfersern dringend: «sie sind sehr süß; sie nehmen mich ganz
gefangen» (sunt suavissime me totum trahunt et absorbent. Brief
Nr. 138 im Sommer 1631, dazu 17. Februar 1631). Von den Werken
des Lipsius ist zunächst das 1605 zu Antwerpen erschienene Diva
Virgo Hallensis wichtig. Es zeigt einen chronologisch-historischen
Text, in den Oden und Carmina, auch solche des Verfassers, eingestreut

sind. Das alles ahmte Stöcklin nach. Indes weist das Buch des

Belgiers mehr Wundererzählungen und Gebetserhörungen auf. Die
Schlußanrede des Autors an die Mutter Gottes von Hall hat aber
Stöcklin diesem Vorbild entnommen, wenn auch nicht dem Texte
nach. Ähnlich gestaltet war auch das 1606 wiederum zu Antwerpen
edierte Buch des Lipsius : Diva Sichemiensis sive Aspricollis. Das Latein
ist wenigstens hier nicht schwer und zeigt viele Pleonasmen (detege,
solve aut frange) und Traductionen (colis colenda) und humanistische
Redewendungen (Magni magna Dei parens Maria). Das alles findet
sich auch ähnlich bei unserem P. Augustin. Indes sind in der Diva
Sichemiensis zahlreichere und interessantere Krankheiten beschrieben.

Man kann Stöcklin nicht zu den sogenannten Lipsianern rechnen,
die den Stil des Seneca und Tacitus noch antithetischer, kürzer und
ahnungsvoller gestalten und sich an ungewohnten Neologismen
erfreuten120. Stöcklin schreibt keinen geschraubten und dunklen Stil,
sondern im allgemeinen einen typisch barocken, rethorischen, indes

120 Allgemeine Deutsche Biographie 18 (1883), Seite 741—745. Historisch-politische
Blätter 1906, I, Seite 599 f. besonders 602. Unmittelbar zitiert ist Lipsius im Nymphaeum
nur Seite 172 mit lateinischen Homerversen. Ebenda Seite 174 erwähnt Stöcklin auch den
Seneca noster de Crypta Neapolitana (Epist. 57).



i98

klaren und sachlichen Stil. Bezeichnend sind zahlreiche Alliterationen,
Personifikationen und Apostrophierungen. Am meisten fällt natürlich
der Wortreichtum auf, der sich so gerne in zwei oder drei Verben
gefällt, wo eines an sich genügend wäre (foveo, faveo; volo, cupio,
voveo). Eher als an Seneca scheint sich Stöcklin an Cicero gebildet zu
haben, den ja auch Lipsius in seinen früheren Jahren als Vorbild
nachahmte. Das Nymphaeum ist viel zu eilig geschrieben und viel zu
topographisch-naturkundlich gehalten, als daß der Verfasser Zeit
gehabt hätte, sich in eleganten Perioden und poetischen Ergüssen zu
ergehen. Solche Form-Schönheiten finden sich meist nur am Anfang des

Buches, bei den Dedikationen, und am Schlüsse. Stöcklin sagt selbst:
wie es im Munde war, so ist es geschrieben, ohne die Texte zu
stilisieren (numquam relegi, ut in buccam, ita descripta 26. Januar/
Februar 1631).

Übrigens ist es interessant, daß Stöcklin damals Petrarcas Werk:
De utriusque fortunae remediis verlangte. Er wußte, daß in Pfäfers
zwei Exemplare davon vorhanden waren und wünschte sich nun eines
davon (gratissimum accideret 21. Januar 1630). Der italienische
Humanist war aber ein ausgesprochener Nachahmer und Bewunderer
Ciceros, vor allem Ciceros Reden121.

Zum vorneherein konnte sich Stöcklin durch Vermittlung des
Abtes Jodokus Höslin der Mitarbeit des berühmten und hochgeschätzten

Barockarztes Dr. Hippolit Guarinoniin Hall versichern. Der
Gelehrte besuchte die Quelle von Pfäfers persönlich122. So willkommen
Stöcklin die Abhandlung dieses mit Paracelsus verwandten Geistes

war, so schwierig gestaltete sich dessen genaue Lesung und Übersetzung

ins Lateinische. «Leichter könnte ich ackern als die Briefe des
Guarinonius lesen; schon acht Tage sitze ich an ihnen, habe aber noch
nicht alles verstanden» (17. Februar 1631)123. Stöcklin sagte schon
vorher, die Übersetzung werde mehr eine Überdrehung werden (fervet
versio mea, verius dicam torsio mea. 31. Oktober 1630). Diese Arbeit
«erledigt meine Kräfte und mein Gehirn» (evertit mihi vires et
cerebrum. Brief Nr. 138 Sommer 1631). Einigemal findet Stöcklin seine
Vorlage auch wenig kritisch. Erst gegen Ende der Arbeit wird sie
besser (magis criticus est et stoicisat. 1. Mai 1631). Die Verse brachte
unser Übersetzer ohne Metrum in das lateinische Gewand. Die weitere
Überarbeitung überließ er AbtJodok. Tatsächlich fehlen Versmaß und
Reim im gedruckten Büchlein nicht (Nymphaeum Seite 251). Dabei
handelte es sich nicht nur um die Abhandlung und die Verse des
bekannten Arztes, sondern auch um die Bemerkungen, die er zum Texte

121 Voigt G., Die Wiederbelebung des classischen Altertums 1859, Seite 23—-29.
122 Nyphyeum 213; Allgemeine Deutsche Biographie 10 (1879), Seite 83—85. Die

neuere hier nicht berücksichtigte ausländische Literatur bei Schreiber G, Gemeinschaften
des Mittelalters 1 (1948), Seite 32.

123 Vgl. Nymphaeum, Seite 208, 215.



!99

Stöcklins machte und die ebenfalls zu verarbeiten waren. «Wenn ich
unter meinen Beschäftigungen seufze und niedergedrückt dennoch
nicht zu Boden falle, will ich auch noch die Mühe auf mich nehmen,
die gelehrten eingestreuten Bemerkungen D. Guarinonis ins Lateinische

zu übersetzen» (19. März 1631). Die Ausdrücke des Tiroler Arztes

waren manchmal zu grob, als daß sie Stöcklin hätte übernehmen
können124. Trotz alledem ist unser P. Augustin für Guarinoni begeistert.

«Es ist unglaublich, wie viel mir seine Aussagen gefallen» (31.
Oktober 1630). Er preist ihn als «wunderbaren Geist» (mirabile
ingenium) und sieht in ihm den Propheten des Pfäferser Bades (17.
Februar 1631). Selbst die weiteren Werke des großen Makrobiotikers
interessieren ihn von nun an sehr (27. Juni 1631

Das Nymphaeum sollte aber nicht nur Guarinonis Urteil, sondern
auch das vieler älterer und neuerer Ärzte und Naturforscher vereinen.
Stöcklin wollte alle Autoren in seinem Buche «wie in einem Topf»
(velut in olla) vermengen, deshalb gab er auch in seinem Werke
anfangs ein Verzeichnis aller benützten Autoren (B 4; dazu Brief vom
26. Januar/Februar 1631)125. Die bedeutendsten kommen wörtlich zur
Sprache. Aber hier zeigt es sich, daß die verschiedenen Ärzte gegenteilige

Meinungen vorbringen. Die Uneinheitlichkeit der Aussagen
empfindet P. Augustin vielfach, kann sie aber nicht beheben. Darüber
regte sich vor allem Guarinoni auf, allein Stöcklin bleibt dabei. Auch
der Tiroler Wunderarzt kann ja, so führt unser Verfasser aus, «als
Mensch getäuscht werden. Auch er wird die Felsen und diese
undurchdringliche Quelle von Pfäfers nicht durchschauen können» (Brief
Nr. 138. Sommer 1631). Selbstverständlich ließ Stöcklin von seinen
Mitbrüdern in Muri und Pfäfers sein Werk durchgehen und
durchbesprechen. Er sandte es sogar dem bekannten Protestanten Johannes

Guler von Wyneck (f 1637), dem Landammann des
Zehngerichtenbundes und Historiker. Dieser setzte die Ungleichheit des
Stiles aus. Stöcklin achtete dieses freimütige Urteil. Indes erklärte der
Verfasser, diese Unebenheit komme von den verschiedenen Themen
und den mehrfachen Autoren her und sei nicht zu umgehen. Doch
erklärte Stöcklin : «Ich werde verbessern, was zu verbessern ist, wollte
ich doch in meinem Leben, ohne mich zu rühmen, lieber belehrbar als
halsstarrig sein.» Neben sachlichen Diskrepanzen gab es hinwiederum
manche Wiederholungen, was der Verfasser richtig daraus erklärt, daß
doch wieder die verschiedenen Autoren oft gleich dachten und daher
das gleiche Wort gebrauchten (19. März 1631).

Den Druck wünschte Stöcklin keinenfalls bei Akatholiken,
sondern entweder in Dillingen oder Augsburg. Er wies darauf hin, daß

124 ingratiora verba vitate vel ad modestiam redigite. Ege nequeo audire, i. Mai 1631.
125 Guleri iudicium de nostra lucubratione propter liberalitatem viri honoro. 19. März

1631. Guler war mit Abt Jodok von Pfäfers sehr befreundet. Nymphaeum Seite 163—166,
dazu 83—84.



200

Pfäfers auch schon früher bei Peter Mayer sei. Thesen in Dillingen
drucken ließ (19. März 1631). Stöcklins eigene Disputation erschien
ja auch eben dortiöig bei der WitweJoh. Maier. Dillingen zog schließlich

auch deshalb vor, weil dort Mönche von Muri studierten, die sich
dann um den Druck an Ort und Stelle interessieren konnten. Stöcklin
wollte ihnen gelegentliche Ausgänge aus dem Kolleg verschaffen. So
waren dann auch Fr. Bonifaz Maienberg und P. Martin Brunner in
dieser Hinsicht tätig. Die Wahl des Druckers — es war schließlich
Erhard Lochner — überließ Stöcklin dem Pfäferser Abt126. Immerhin
wünschte er sich schöne Typen (pulcher typus) und gutes Papier
(bona charta) und bestimmte auch die Form des Buches. Wenn einmal
das Büchlein gedruckt ist, so führt P. Augustin weiter aus, soll man es
nicht leicht gratis verteilen, sondern an die Badegäste verkaufen, damit
die Auslagen des Klosters Pfäfers gedeckt werden können (17. Februar
1631 und Nr. 138). Zum vorneherein rechnete Stöcklin auch mit der
Hilfe von P. Laurentius Forrer S. J., der dort seit 1612 als angesehener
Philosophie- und Moralprofessor wirkte127. Abt Jodok genoß ihn noch
in Dillingen als Lehrer128. Tatsächlich korrigierte dann aber ein
unbekannter Jesuitenpater, der Subpräfekt im Kollegium war, das ganze
Manuskript129. Darauf wurde es Christophorus Streborius S. J., Professor

und Kanzler der Universität, übergeben (28. Juli 1631, vgl. 7. März
1631). Dieser schrieb ausgerechnet am 31. Juli, dem Feste des hl. Ignatius,

seine Approbation, wie der fertige Druck beweist. Mithin wurde
das Büchlein in den Sommermonaten der Presse übergeben.

Neben dem lateinischen Nymphaeum ließ Pfäfers noch gleichzeitig
ein deutsches Badebuch im gleichen Verlage erscheinen: «Tractat
von deß überauß heylsamen, weitberühmten, selbst warmen unser
lieben Frawen Pfefers Bad» Dillingen 1631 (Exemplar in der Stiftsbibliothek

St. Gallen)130. Der Verfasser war Johann Kol weck, Sekretär
des Abtes Jodok Höslin, der aber in seinem auf den 26. Mai 1631
datierten Vorwort selbst daraufhinweist, daß er im wesentlichen Stöcklin
gefolgt ist. («Als hab ich mir vornemblich sehr wohl gefallen lassen,
den zierlich schönen lateinischen Tractat deß wolehrwürdig Gaist-
lichen unnd hochgelehrten Herrn Patris Augustini Stöcklin etc.»)
Besonders betont der Verfasser, daß er dasjenige, was «von dem newen
Bade ehrengedachter P. Stöckli coneipirt, auch in die Teutsche Ver-

128 13. April, 1. Mai, 16. und 27. Juni, 28. Juli, 5. August 1631.
127 17. Februar, 7. März, Brief Nr. 138, alle 1631. Über Forrer siehe Specht Th., Die

Matrikel der Universität Dillingen 1 (igii), Seite 244.
128 Nymphaeum, Seite 71.
129 Vielleicht war es P. Tissot. Siehe folgende Anmerkung.
130 5. August 1631 : Tebellio Dilinganus attulit duo Exemplaria germanica de vestris

Thermis, quorum unum transmitto a me pauxillum et obiter inspectum, oecurrunt quidam
etsi rari errores corrigendi in ultima pagella libri. Quid porro Pr. Tissotus agat circa Latinum

Exemplar, poterit Illustrissima Vestra Dominatio ex adiunetis ad nostrum P. Marti-
num datis intelligere. Dazu Brief vom 10. September 1631.



20I

sion gezogen». Daneben hat er die wohl in tirolischem Deutsch
geschriebene Abhandlung Guarinonis «in die Teutsche Sprach mit einem
hohen Stylo übersetzt». Tatsächlich zeigt das 304 Seiten umfassende
Büchlein nicht nur das gleiche Format und die gleichen Bilder, sondern
auch größtenteils wörtlich den gleichen Text und Inhalt. Einzig einige
lateinische Carmina sind durch neue und originale deutsche Gedichte
ersetzt. Auch fehlt das Register. Die Lesbarkeit erschweren die vielen
lateinischen Wörter, die im deutschen Texte verblieben sind. Vermutlich

war nicht nur der Sekretär des Abtes, sondern dieser letztere selbst
bei der Redaktion und Übersetzung tätig131.

Nehmen wir nun das kleine handliche Buch von etwas über 300
Seiten selbst in die Hand. Dieses Nymphaeum Beatissimae
Virginis Mariae Fabariensis wird durch verschiedene Episteln
eingeleitet. Darunter ist das siebenseitige Laus Dei, das Abt Jodok
schrieb, bemerkenswert, ein Dankgebet für die segenspendenden Wasser,

das fast nur aus Schrifttexten, welche auf die Pfäferser Quelle
gedeutet sind, besteht. Ein typisches Dokument der Barockmystik! In der
sechsseitigen Widmung Stöcklins an Abt Jodok gesteht der Verfasser,
daß er in seinem siebenjährigen Aufenthalte in Pfäfers (1623—^29)
die Quellen studiert habe und nun hauptsächlich auf den Wunsch des
Pfäferser Prälaten (hortatu potissimum) seine Ergebnisse veröffentliche.

Damit wollte er Pfäfers und dessen Abte sich dankbar zeigen:
«Du vor allem hast mich, bevor und nachdem Du den Thron des Ruhmes

erreicht und unter die Fürsten gesetzt wurdest, wie einen leiblichen

Bruder, einen Helfer Deines Amtes und gleichsam als Dein zweites

Dich-Selbst behandelt, erduldet, ja um nicht mehr zu sagen als
einen Höheren verehrt» (ut Maiorem coluisti). Schöneres hätte Stöcklin

von seinem damaligen Mitbruder und Oberen nicht sagen können.
Zwischen diesen beiden Widmungen sind vier Gedichte

eingestreut. P. Dominik Tschudi, Lizentiat der Rechte, preist die Quelle,
welche durch das Licht zweier Sonnen erhellt wird, durch Abt Jodok
und Pater Augustin. Der erstere leitete die Quellen ab, die zweite
verschaffte ihnen einen Weg durch sein gelehrtes Buch. Das zweite
Gedicht ist von P. Martin Stöcklin, dem Bruder von P. Augustin, dem
Abte Jodok gewidmet. Es lobt Pfäfers, dessen Erde Salz, Erz und Gold
besitze, das nun durch die Quelle nutzbar gemacht werde. P. Martin
unterschreibt sich nicht als Verfasser im eigentlichen Sinne, sondern
nur als Anspieler (allusit). In der Tat hat dieses Carmen P. Augustin
selbst in Zusammenarbeit mit P. Bonaventura Honegger gemacht und
zwar nach einem Epigramm des Humanisten Giov. Ant. Campano
(f 1477) auf das neu erfundene Alaun132. Das dritte lateinische Gedicht
stammt von einem Landsmanne des Abtes Jodok, vom Glarner Priester

131 Vgl. Brief vom ig. März 1631.
132 17. Februar und 7. März 1631.



202

Adrian Bachman. Es verbindet die ähnlich lautenden Formen Iodocus
und locus Scherz). Das vierte Poem richtet der Pfäferser P.
Wilhelm Jonas an P. Augustin selbst. Es ist die formvollendetste aller hier
dargebotenen Oden. Die Werke der Antike, die hohen Mauern Babylons,

die Statuen des Jupiter und des Apollo, die Königsburg des
Cyrus sind zu Ruinen geworden. Jetzt gilt es die Wunder der Natur
und Kunst in den Pfäferser Bädern zu bestaunen, welche die Feder
Stöcklins in einer Weise beschrieb, die ewiges Lob verdient (aeviterna
laus est). Der Dichter wünscht dem Verfasser das Alter des Nestor und
einen Sitz im Olymp:

O vive longa saecula et Nestoris senectam!
Et fata mox Olympicis in sedibus futurus

Wenn irgendwo der Barockhumanismus ganz deutlich sichtbar im
Nyphaeum wird, dann in diesen Versen.

Das ganze Werk teilt sich in zwei Teile ein : der erste handelt über
die alten Thermen, der zweite Teil über die soeben errichteten. Äußerlich

wird diese Zweiteilung auch dadurch noch betont, daß zwei Bilder

die Abschnitte markieren : das erste stellt die Muttergottes mit dem
Jesuskinde dar, welches gerade die vom Felsen sprudelnden Wasser
segnet. Die Legende lautet: Beatissima Virgo Maria Fabariensis, Salus
Infirmorum, Consolatrix Afflictorum. Das zweite Bild stellt die
büßende Maria Magdalena in einer Höhle dar. Der Begleittext ist ein
Gebet : Pia mater et humilis, Naturae memor fragilis, In huius vitae
fluctibus, Nos rege tuis precibus. Die Höhle der hl. Maria Magdalena

wurde Ende 1628 entdeckt und so benannt, weil sie derjenige der
hl. Magdalena in Marseille ähnlich war. Am 26. Juni 1630 wurde sie
dieser Heiligen geweiht (Nymphaeum Seite 153, 178). Die beiden
Bilder gehen in ihren Gesamtlinien wohl auf Stöcklin selbst zurück.
Er wünschte diese Themata und sandte dazu auch dem Abte Jodok
Entwürfe (imaginem adumbratam). Dazu gab er den Rat, sie durch
P. Forer in Augsburg bei Daniel Manasser stechen zu lassen, was dann
auch geschah, wie die signierten Stiche des Buches zeigen (Brief
Nr. 138)133.

Wenden wir uns nun dem historischen Teile des Werkes zu. Stöcklin

unterscheidet gut zwischen Quellentdeckung (traditionsgemäß
ca. 1038) und Quellausnützung (um 1240). Seine philologische Ader
erkannte auch, daß der Name Pfäfers von Fabaria und nicht von
Piper Pfeffer abzuleiten ist (Seite 13). Hier zeigt er sich seiner
Sache also sicherer als in den Antiquitates. Die ganze Schlucht schildert

Stöcklin im Sinne eines Humanisten, dem es der Schauer des

133 Über ihn Spamer Ad., Das kleine Andachtsbild vom 14. bis 20. Jahrhundert 1930,
Seite 185.



203

Berges und die Größe des Wasserfalles und die Klarheit der Quelle
angetan haben. In der Begeisterung fließen ihm Hexameter in die
Feder, die an Vergil und Ovid gemahnen134. Wen das Rauschen der
Tamina am Einschlafen hindert, der achte auf die «wunderbare Musik»

(mirabilis musica) des Wassers und bete summend eine Cantilene
oder einen Psalm, und die Harmonie ist da. Oder er erforsche sein
Gewissen und bereue seine Sünden, und der Schlaf wird ihn bald
umfangen (Seite 48—50). Während er den ersten Ratschlag aus Fabritius
entnahm, spricht in letzterem der barocke Seelsorger Stöcklin selbst.

Die Ansichten Guarinonis, den er hier einen ausgezeichneten
Geometer nennt (excellens geometer), über den Fortschritt der Erosion
seit der Süntflut usw. läßt Stöcklin auf sich beruhen: «Ich will es nicht
leugnen, auch wenn ich in vielem im Ungewissen bleibe» (Seite 27—
36)-

Bezeichnend für den humanistischen Einschlag des Buches sind die
vielen folgenden Gedichte. An der Spitze steht das langatmige Poem
des Charles Paschal (f 1625), des Gesandten Ludwigs XIII. bei
den Drei Bünden (1604—1614), das übrigens schon in Gulers Raetia
1616 gedruckt war. Es vergleicht Pfäfers mit dem antiken Kaiserbad
Baiae am Golf von Neapel. Stöcklin gibt wohlweislich dem Leser einen
Wink, diese Poesie zu übergehen, falls er daran keine Freude findet
(si fastidiat Lector, transvolitare per me concessum). So werden
antifranzösische Liebhaber des Buches nicht stark in Erregung gebracht.
Ein Franzosenfreund aber war Oberst Johann Guler von Wynegg

(f 1637), dessen kurzes Gedicht Stöcklin als ein hervorragendes
Werk (egregium poema) preist, obwohl diese Distichen über «die
Flüssigkeit des Apollo» keineswegs dichterisch sind. Aber der Verfasser
war ein so angesehener und charaktervoller Mann, daß seine Stimme
zugunsten des Bades wohl gehört zu werden verdiente135. Ihm schließt
sich ein Gedicht des böhmischen Geschichtsschreibers und Dichters
Kaspar Brusch (f 1559) an, der von Lindau, wo er als Schulmeister
wirkte, 1548 nach Bünden kam und jedenfalls Pfäfers besuchte. Er
schildert es als nicht ferne vom «immer schneebedeckten Calanda»
(nivibusque Calandam perpetuis tectam) und vom «deutschen Rheinfluß»

(a Germani flumine Rheni). Dieser letztere Ausdruck ist für den
patriotischen und deutsch denkenden Mann bezeichnend136. Auf dieses

wohl aus einer gedruckten Ausgabe stammendes Carmen folgt ein
kurzes von P. Bonaventura Honegger, Mönch in Muri und

134 Nymphaeum, Seite 16. Hie spelunca cubat usw. Zu nam pumice vivo et saxis validis
nativum duxerat arcum vgl. Metamorphosen Ovids III, Vers 159—160: nam pumice
vivo et levibus tophis nativum duxerat arcum. Ferner Nymphaeum, Seite 62 über Quelle :

Purior argento usw.
135 Obwohl Protestant, verteidigte Guler im Strafgericht von Tusis 1618 den

Angeklagten Nikolaus Rusca. Allgemeine Deutsche Biographie 10 (1879), Seite 115—118.
136 Allgemeine Deutsche Biographie 3 (1876), Seite 453—-455.



204

Baccalaureus in der Philosophie, der auch später als Abt noch Pfäfers
als Badestätte zu schätzen wußte137. Und zuletzt bietet Stöcklin noch
«Nektar» an, einige Verse, die der bedeutendste damalige Arzt der
Ostschweiz, Dr. med. Sebastian Schobinger von St. Gallen, der
gelehrte fürst-sanktgallische Stiftsmedicus, an den Abt Jodok am
26. März 1631 geschrieben hatte138. Er sagt, Pfäfers sei unter den
Badestätten das, was der Phönix unter den Vögeln und der Löwe unter den
Tieren sei. Natürlich gibt er aber den Rat, nur unter ärztlicher Leitung
zu baden (Consilio medici his vtere; certus eris).

Den Reigen der eigentlichen und ausführlichen Quellenbeschreibungen

eröffnet der Zürcher Chorherr Felix Hemmer li (f 1458),
der freilich bemerkt, daß der Glauben des Volkes oft vielleicht mehr
helfe als das Quellwasser, was Stöcklin als Aberglauben ansieht (Seite
88—92). Daraufhin folgen die Ärzte des 16. Jahrhunderts zuerst
Martin Ruland (f 1602), der Leibarzt Kaiser Rudolfs II. (S.93-94),
dann der weitgewanderte Wilhelm Fabritius (f 1634) von Hilden
(bei Düsseldorf), der vielleicht in der Schweiz lebte (Seite 96—101).
Er besuchte 1610 die Pfäferser Quelle mit dem polnischen Fürsten
Janutius Razivili, der auch seine Heilung fand. Im Anschluß daran
nennt uns Stöcklin noch verschiedene erfolgreich behandelte Patienten
(Jakob Wallier, Goldschmied M. Josef von Solothurn, Johannes von
Diesbach von Bern, Anton Vezerein von Nürnberg). An diese
medizinischen Ausführungen reiht der Autor den Bamberger Domprediger
und Weihbischof Dr. theol. Friedrich Forner (f 1630) an, der in
seinen zuerst 1618 und dann wieder 1630 erschienenen Condones in
Psalmum Miserere auch das Lob von Pfäfers nicht vergaß139.

Aus der Nähe kann P. Augustin das Zeugnis des Zuger Arztes
Dr. Paul Wickhard anführen (Seite 103—106)140. Hier fügt Stöcklin

wiederum verschiedene Heilungen aus den letzten zwei Jahrzehnten
bei (Abt Michael Saxer, Abt Jodok Singisen von Muri, Dr. Zacharias

Beeli von Chur, Peter Künig von München usw.). Die Berichte
nehmen sich oft aus wie Texte von Mirakelbüchern eines Wallfahrtsortes.

Hier sei auch erwähnt, wie sehr die Gelehrten über das eigentliche
Wesen der Pfäferser Quelle uneinig waren. Während die einen wie
Paracelsus, Fabritius und Guarinoni keinen oder wenigstens keinen
bedeutenden Gehalt an Schwefel, Erz und Mineralien annahmen,
sprachen Kaspar Brusch, Martin Ruland, dann Leonhard Fuchs und

137 Brief 7. und ig. März. Dazu Kiem II, Seite 32—34.
138 Historisch-biographisches Lexikon 6 (1931), Seite 227.
139 Hier gibt Stöcklin die Quelle selbst genau an. Über Forner sowie über Ruland,

Paracelsus und Fabritius siehe Allgemeine Deutsche Biographie s. v.
149 Stöcklin erhielt Wickards Ausführungen ,die vom 5. Januar 1631 datieren, auf

Vermittlung von Dr. Beeli hin, lernte indes den Verfasser auch persönlich kennen. Briefe
vom 2. und 9. Januar, 17. Februar 1631.



205

der Basler Arzt Leonhard Thurneysen (f 1596) die entgegengesetzte
Meinung aus141. Noch 1631 nahm Dr. Barth. Moser, der Begleiter
des Augsburger Bischofs, Badeleim mit und bewies dann mit Hilfe
anderer Augsburger Ärzte, daß im Pfäferser Wasser Salpeter, Eisen,
Schwefel und Gold enthalten sei142. Ebenso umstritten war damals
auch die Frage, warum die Quelle im Winter nicht fließe. Unser
Verfasser erwähnt verschiedene Meinungen und schließt dann bescheiden :

der Schöpfer wollte, daß wir die Natur bewundern, keineswegs aber
ergründen können (admirari, scire autem nequaquam voluit). Stöcklin

entscheidet sich also in diesen damals so heiß umstrittenen Fragen
überhaupt nicht. Er enthält sich «nach Art der Akademiker der definitiven

Entscheidung. Es mögen, wie es im Sprichwort heißt, die
Schwäne singen, während die Dohlen schweigen.» (Seite 72)

Kulturgeschichtliches Interesse hat der Abschnitt über den
Gebrauch der Quellen (Seite 123—143). Am 1. Mai alten Kalenders
beginnt die Saison. Einige sitzen oft Tag und Nacht in dem Wasser
und riskieren so gesundheitliche Schäden, da ja jeder Exzeß, wie
Guarinoni sagt, schlechte Folgen hat. Trinkereien und Zechereien sind
untersagt. Auch Leprosen nahmen Bäder, doch nicht mit durchschlagendem

Erfolg. Guarinoni meint, sie hätten auch noch innerliche
Anwendungen machen sollen. Für Pestkranke wünscht Stöcklin und
Guarinoni ein eigenes Heim, was der Pfäferser Abt auch zu errichten
verspricht. Hier betont Stöcklin mit Guarinoni deutlich, daß das Wasser

auch ferngeleitet werden kann, so nach Valens und Ragaz, wenn
auch dadurch die Dämpfe des Wassers nicht mehr wirken können.
1596 wurden zwölf Lägel nach Luzern gebracht, wo eine Aristokratin
darin nicht ohne Nutzen badete, wie Oberst Ritter Rudolf von Pfyffer
an Stöcklin berichtet hat.

Den zweiten Teil des Buches über die neue Ableitung der
Quellen eröffnet der schon genannte St. Galler Arzt Dr. Heinrich
Schobinger mit seinen Distichen, in denen er daraufhinweist, daß
die Pfäferser Quelle in einer grauenerregenderen Höhle verborgen sei
als die Stygischen Wasser des traurigen Avernersees, auf denen Äeneas
in die Unterwelt fuhr und die der Verfasser des Gedichtes selbst gesehen

hat (Seite 145—146). Die Ausführungen, die vom 19. Mai 1631
datieren, sind als geschichtlich Mitteilungen über die neue Quellfassung

nicht unwichtig (Seite 147—206). Die Wasserschlucht kannte
Stöcklin zudem aus eigener Anschauung. Er erzählt, wie er früher
viel zu Winterszeit mit Fuß-Eisen bewaffnet zusammen mit einem
kräftigen Begleiter durch die Schlucht nach Valens ging, um dort in
der Seelsorge zu arbeiten. Dabei schwebte er immer in Todesgefahr,

141 Über Thurneysen, den das Nymphaeum, Seite 66 irrig Tuniser, im Register aber
Turniser medicus nennt, vgl. Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz VI, Seite 783.

142 So nicht Stöcklin, sondern Kaiser J. Fr., Ragaz-Pfäfers 1869, Seite 144.



2o6

zitterte an Knie und Herz und flehte zum Himmel «wie eine kleine
Schwalbe» (Isaias 38, 14). «Selbst ein Atheist wird hier laut rufen,
daß es noch einen Gott gibt». Auch einer, der wie Horaz ein «seltener
und wenig eifriger Verehrer der Götter» (Ode I. 34) ist, wird zu
den Himmlischen seufzen (Seite 174—175). Daß Stöcklin im Lobe
zu rhetorisch und schwunghaft wird, ist dem barocken Zuge der
Zeit nachzusehen. Die beiden Franziskaner Anselm und Petrus,
die vom hl. Lande über Ägypten und Griechenland auch nach
Pfäfers gekommen waren, behaupteten, nie so etwas wie die Pfäferser
Thermen gesehen zu haben143. Mit Horaz betrachtet Stöcklin die
Herleitung als monumentum aere perennius (Ode III, 30) und bricht
in die Apostrophe auf Abt Jodok aus: «O dreimal glücklicher
Antistes! Dir ist alle Kreatur verpflichtet» (Seite 182). Oberst Johannes
Guler schrieb bereits in seinem Gratulationsbriefe vom 17. Mai
1630: die neue Ableitung der Quellen sei «eine ungeheure Wohltat
für das menschliche Geschlecht» gewesen (Seite 163). Damit noch
nicht genug! In einem Gedichte vom 26. Mai 1630 singt der über
Siebenzigjährige «hocherfreut seinen Schwanengesang» (exultabun-
dus cecinit hoc Cygnaeum) über die Quelle, die Apollo bis jetzt «in
furchtbaren Schlünden abgeschlossen», indes nun dem jetzigen Leiter
von Pfäfers geöffnet hat. Er begrüßt Abt Jodok als «heiliger Antistes,
Zierde der Welt» (O sacer Antistes, Mundi flos. Seite 183—184).
Der Pfäferser Mönch P. Beda Fink, später des Abtes Jodok
Nachfolger, sieht die «goldenen Jahrhunderte» von Pfäfers zurückkehren.
Die Tugenden des Abtes haben all dieses Glück verdient. Abt Jodok
aber ließ zu Ehren der hl. Dreifaltigkeit ein großes Dankfest
abhalten (Seite 184—185). Gleichsam der offensichtliche Segen für
die neue Quelleitung war die Heilung des im August 1630 in Pfäfers
weilenden Franz Peter König, des bekannten Söldnerführers im
Dreißigjährigen Kriege144.

Das neue Hospiz für die Badegäste wurde vom Architekt Johann
Zeller am 3. Juni 1630 vertraglich beschlossen und bereits im Juli darauf

durch den Murenser Abt grundgelegt. In diesem Baue gab es nun
auch Duschen. Während im alten Bade beide Geschlechter miteinander

badeten, waren sie nun im neuen getrennt. Es sollte überhaupt
ein christlicher Geist überall herrschen. Die Wohnungen und Zimmer
waren durch Heiligennamen bezeichnet. Und die Quelle selbst trug
eine marianische Inschrift: BEATISSIMA VIRGO MARIA,
FABARIENSIS. / SALVS INFIRMORUM. / CONSOLATRIX AFFLIC-
TORUM. Offenbar gefiehl eine solch katholische Anschrift nicht

143 Nymphaeum, Seite 177: nihil vero simile vidisse quales sunt Fabariae Thermes
Miraculosiores esse Pyramidibus Aegypti et vere esse plus quam miraculum mundi. Dazu
Briefe vom g. Januar und 17. Februar 1631.

144 Nymphaeum, Seite 186—189. Dazu Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz 4
(1927), Seite 523.



207

allen, weshalb Stöcklin hier mit Schriftbeweisen und mit Berufung auf
den Katechismus vom Canisius den Inhalt dieser Anrufung
rechtfertigt (Seite 197—205).

Drei große Anhänge machen das Badebuch noch wertvoller.
Zuerst der Tractat Guarinonis (Seite 207—253), der in der
philosophierenden Art dieses Zeitalters reichlich mit Aristoteles argumentiert.

Stöcklin enthält sich des Endurteils : «Urteilt Ihr selbst, Ihr
Philosophen und Lyzeisten» (Stoa et Lycaeum iudicate!). Indes lobt
er den Haller Arzt, der so «fromm, ernst und nachdrücklich»
geschrieben habe und bittet Gott, diesen Mann noch lange zu erhalten.
Formell ist die lateinische Übersetzung des Tractates, der sich eine
kurze Strecke auch als Gespräch zwischen Leser und Doktor gibt,
beachtenswert, werden doch gerne interessante und neue
Wortzusammensetzungen gebraucht (condocefacere, frigefactio, cacodaemon).
Anschließend gibt Stöcklin die Ratschläge von Dr. Zacharias Beeli
von Bellfort (Seite 252—271). Dieser stammt aus dem Churer
Zweig des berühmten Davoser Häuptergeschlechtes und war seit 1608,
also volle 22 Jahre, im Sommer auch Badearzt in Pfäfers145. P. Augustin

Stöcklin kannte ihn sehr gut von Pfäfers her, wo er ihm Pillen zur
leichteren Verdauung (pro evacuando corpore) verschrieb. Selbst in
Muri verlangte er noch die Pillen-Rezepte Dr. Beelis146. Da dieser
Arzt eigentlich der erfahrenste Cicerone für Badegäste war, betrachtete

der Verfasser dessen 1630 geschriebenen Traktat als «den besten
Wein», der bis zum Schlüsse aufbewahrt werden mußte. «Die sehr
gelehrte und sehr nützliche Epistel krönt das ganze Werk glänzend.»
Stöcklin fürchtet nur, daß er dessen medizinische Terminologie zu
wenig fachmännisch ins Lateinische übersetzt habe147. Was die Natur
der Quelle betrifft, so glaubt Dr. Beeli, daß sie keinen Schwefel
enthalte, sondern Gold, Silber, Kupfer und Salz. Die Wärme komme
nicht vom Schwefel, sondern aus verborgenem Feuer in dem Gesteins-
innern. Das Wichtigste seines Berichtes sind natürlich die verschiedenen

Ratschläge zum Baden.
Als letzter Teil des Buches figurieren die Vorschriften der

Quellbenutzung (Leges Thermarum) vom 10. Mai 1630 (Seite
272—282), die Abt Jodok erließ. Darin finden sich viele volkskundliche

Einzelheiten. Am meisten bieten die Strafbestimmungen. Wer
Ohrfeigen und Faustschläge austeilt, büßt das mit zehn Denaren. Wer
Schwert, Dolch oder Messer braucht, wird auf Gut und Leben
angeklagt. Es muß überhaupt jeder seine Waffen abgeben, ansonst er zu
einem Pfund Denare verurteilt wird. Wer das Wasser verunreinigt

145 Nymphaeum, Seite 255. Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz 2 (1924),
Seite 6g.

148 Briefe vom 14. Dezember 1623, 22. Januar 1624, 26. August 1628, 12. September
162g, 24. Januar 1630.

147 26. Januar/Februar 1631.



208

durch Erbrechen oder Entleerung, zahlt zwei Denare. Dem Anzeiger
wird das Badegeld erlassen. Wer sich Ausgelassenheiten in Worten
oder Gesten gegen Weibspersonen erlaubt, schuldet zwei Pfund
Denare. Schamlose Leute werden im Wiederholungsfalle gefesselt
abgeführt. Trunkenheit wird mit vier Pfund Denaren geahndet. Neugläubige

dürften ihre Lehre nicht ausüben und auch nicht irgend jemanden

zur Diskussion darüber einladen. Während des dreimaligen An-
gelus-Läuten hat alles zu schweigen, ansonst eine Buße von drei Pfund
Denare gezahlt werden muß148. In echt höfisch-barocker Weise sollen
alle Gäste nach Würde und Alter Platz im Bade finden149. Es muß alles
vermieden werden, wodurch irgendwie «auch nur leicht die höchste
Majestät Gottes hier beleidigt wird, wohl aber soll sie gelobt und
gepriesen werden für ihr außerordentliches Geschenk einer so höchst
heilsamen Quelle, der nämlich auf dem Erdkreis kaum etwas ähnlich
ist». Bei unfreundlicher Behandlung wird den Gästen erlaubt, das
Haus zu wechseln. Bei sofortiger wie auch späterer Heilung sollen die
Patienten in erster Linie den Wirt darüber orientieren. Zuletzt folgen
noch einige Statuten für die Badepräfekten (Praefecti Thermarum),
die täglich dreimal den Angelus zu läuten haben. Sie sorgen auch für
das Licht, das Tag und Nacht in den Thermen brennen soll (vgl.
Regula S. Benedicti Kap. 22). Ihre Sache ist es auch, zweimal in der
Woche, am Mittwoch und Samstag, die Badestatuten vorzulesen.
Verdächtige Bettler sollen sie forttreiben. Die Wirte sollen einander
nicht die Gäste durch Schmeicheleien oder List wegschnappen,
ansonst sie zehn Pfund Denare als Strafe riskieren. Insbesondere wird
ihnen ans Herz gelegt, für die Reinheit der Weinfässer bedacht zu sein.
Für ihre Mühen sollen sie einen schicklichen Preis festsetzen150.

Am Schlüsse des Buches wendet sich der Verfasser in Gebetsform
an die Muttergottes, die Patronin von Pfäfers, um sie für das Kloster,
das Bad und die Badegäste um Schutz zu bitten. Nicht ohne
Ergriffenheit liest man diese Zeilen (Seite 287—290, datiert vom 1. Mai
1631) auch heute noch, in denen Stöcklin als «unglücklicher Sünder»
(ego infelix peccator) seine tiefe Verehrung zur Pia Fabariae Mater
zeigt, die er in echt humanistischer Form begrüßt als Augusta Dei
Genitrix Salve, Fave, aber dann doch als sicherer Theolog das letzte
Wort nicht ihr, sondern Gott selbst widmet : «Lob dem Gotte, der das
Wasser erschaffen» (LAVS DEO AQVARUM CREATORI).

Dem Texte folgt zuletzt eine zweiseitige Übersicht über die Kapitel
und dann ein Index Rerum von gut einem Dutzend Seiten, der freilich

sehr unvollkommen ist. Guarinoni wünschte einen doppelten In-

148 Darüber auch Nymphaeum, Seite 7g—80, 278, 283.
149 Seite 279, 282.
150 In seinem Briefe vom 16. Juni 1631 machte Stöcklin den Abt Jodok darauf

aufmerksam, daß die Pfäferser Wirtsleute nicht so hohe Preise verlangen sollen.



2og

dex, also wohl einen für die Orts- und Personennamen und einen für
die Krankheitsnamen151. Stöcklin fand das sehr mühevoll. Er ließ nur
einen Index machen, in dem indes unter dem Sprichwort morbi ein
dreiseitiges Verzeichnis der Krankheitsnamen angebracht ist. Das
Buch hat ferner Marginalien, in welchen kurze Inhaltsangaben
oder auch benützte Bücher angegeben sind. Guarinoni gab dazu
Anleitungen. Man solle sie auf eigenen Zetteln der Handschrift beigeben
und mit spanischem Wachs befestigen152. Indes wollte Stöcklin nicht
zuviele Randnoten haben : «Mit zuvielen Marginalien das Buch
anzufüllen, macht keinen schönen Eindruck, doch mir scheint auch das
beste, von Zeit zu Zeit das Wichtigere. zu notieren; ich weiß nämlich,

wie das den Lesern sehr angenehm war und sein wird»153.
Zum Schlüsse legen wir uns noch die Frage vor, wie sich das

Nymphaeum 1631 zu seiner Urfassung in den Antiquitates 1628
(Cap. XXI. Seite 417—472) verhält. Der erste Teil des Nymphaeums:
De antiquis Fabriae Thermis (Seite 1—143) ist materiell und zum
größten Teil auch formell identisch mit den entsprechenden Kapiteln
der Antiquitates (De celeberrimis Fabriae Thermis). Die historischen
Notizen und medizinischen Urteile, angefangen von Bruschius bis
Fornerius und von Theophrast bis Fabritius waren alle schon 1628
gesammelt. Hinzu kamen einzig die freilich sehr wichtigen Ausführungen

des Zürcher Humanisten Felix Hemmerlin (Malleolus) und die
neueren ärztlichen und naturwissenschaftlichen Abhandlungen von
Guarinoni, Wickard und Beeli. Stöcklin hat sonst nur neuere Ereignisse

(Heilungen) nachgetragen und verschiedene Carmina, jedoch
nicht dasjenige von Paschalis, hinzugefügt. Indes führte der Verfasser
im Nymphaeum die rechtlichen Privilegien der Abtei auf das Bad
nicht so weitläufig aus, wie er dies mit Hilfe von chronikalischen und
urkundlichen Belegen in den Antiquitates gemacht hatte (461—466
Dominium Thermarum, 466—468 De Immunitate Thermarum). Neu
machen mußte Stöcklin selbstredend den zweiten Teil des
Nymphaeums: De Fabariensium Thermarum derivatione (Seite 145—290).
Indes gehen Kapitel XX und XXI über die Leges Thermarum (Seite
272—287) mit ganz wenig Änderungen auf die Antiquitates zurück
(Seite 468—472) ; die dort angegebenen Badevorschriften von Abt
Johann Jakob von Mosheim vom 1568 und diejenigen des Abtes
Michael Saxer von 1603 übernahm Abt Jodok Höslin 1630 ziemlich
genau154.

Erst so wird es erklärlich, daß P. Augustin innerhalb so kurzer Zeit
sein Nymphaeum schreiben konnte.

151 17. Februar 1631, ferner 26. Januar/Februar 1631.
152 17. Februar 1631.
153 26. Januar/Februar 1631.
154 Die Badeordnung von 1603 hat E. Branger publiziert im Schweizerischen Archiv

für Volkskunde 1905, Seite 150—154.



210

6. Die Vorarbeiten zur Disentiser Klostergcschichte

Stöcklin wurde 1631 Administrator der Abtei Disentis, welche er
auch als Abt 1634—1641 regierte. Mit ihm erst nahm die tridentini-
sche Reform Fleisch und Blut an. Wie in Pfäfers und Muri, so
studierte er auch hier, seinem alten inneren Drange folgend, die
Geschichte des Hauses und der Landschaft und zwar umsomehr. als er
schon in Pfäfers sein Interesse für die Disentiser Klostergeschichte und
die rätische Historie bezeugt hatte (Kapitel I). Schon in seinem
Briefe vom 11. Januar 1632 spricht er von seinen Miscellania de
rebus Disertinensibus, unter welchen er zunächst nur die
Brevierlektionen über die hl. Placidus und Sigisbert und seine Notizen über
die Disentiser Mönche im Liber Viventium verstand155. Diese Sammlung

vervollkommnete sich immer mehr, ist aber nie zu einem
vollständig abgerundeten Geschichtswerke ausgewachsen. Doch sind alle
diese Arbeiten wichtiger als seine Studien zur Geschichte von Muri
und Pfäfers, weil hier in Disentis der Klosterbrand von 1799 wichtiges
Material vernichtete.

Abt Bundi (f 1614) hatte seine Klosterchronik aus den alten
Brevierlektionen, der Tradition und den Einträgen der Rechnungsbücher
zusammengestellt. Die alten Urkunden konnte er nicht lesen, notierte
sich aber doch deren Inhaltsangaben aus den Dorsualnotizen. So blieb
Bundis Chronik eigentlich im wesentlichen nur ein natürlich
wertvoller, aber doch sehr trockener Abtskatalog. Auch Stöcklin beginnt
offensichtlich mit dem Äbteverzeichnis, das sich auf den jeweils in den
Urkunden vorkommenden Abtsnamen stützt (vgl. Litera hie). Von
den drei erhaltenen Äbtelisten geht aber eine noch weiter, indem sie
bereits das sprachgeschichtliche Moment einbezieht und durch die
Bezeichnungen wie Rhaetus, Lombardus, Germanus, Suevus in die
Reihen der Äbte Leben und Bewegung bringt. So hat Stöcklin auch
als erster die Walserwanderung im Bündner Oberlande und im Kloster

erkannt156. Solche sprachgeschichtlich-nationale Aspekte sind
gerade für die Humanisten Italiens und Deutschlands typisch157. Die
Tatsache, daß früher auch nicht-romanische Äbte und Mönche und
zwar in beträchtlicher, ja überwiegender Zahl in Disentis lebten, war
ihm wichtig, weil der Disentiser Rat zu sehr seine nationalen Rechte
betonte und den Landessöhnen vor allem die Abteiregierung zuhalten
wollte158.

155 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 194g, Seite 297—300 über die
klostergeschichtlichen Studien 1631—1634.

156 Verzeichnis in ED, Seite 5—6. Dazu Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1933,
Seite 423—427, 435 f., 450; ebenso 1936, Seite 371—374-

157 H. Finke, Weltimperialismus und nationale Regungen im späteren Mittelalter 1916,
Seite 38—42. Joachimsen P., Renaissance und Humanismus 1930, Seite 24.

158 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft 1948, Seite 53 f.Zeitschrift
für Schweizerische Kirchengeschichte 1948, Seite 48; ebenso 1949, Seite 266—268, 288.



211

Stöcklin suchte dann aber weiter alles Material zusammen und
stellte eine Klostergeschichte nach Äbten auf. Von dieser ist uns aber
nur ein bewußter Auszug erhalten in dem Breve Chronologium
quorundam Abbatum Disertinensium. Noch deutlicher als
Erweiterung eines Abtskataloges gibt sich der Untertitel zu erkennen :

Breve Chronologium quoad aliquos praedictorum abbatum159.
Seine Auswahl betont der Verfasser auch, wenn er sich bei Abt Lucius
Anrieh (i 551) auf anderweitige Ausführungen beruft (ut alibi dictum)
und gerade diesen besonders hervorheben will (ut paulo fusius loquar
de eo). Zum vorneherein ist es daher nicht berechtigt, Stöcklin
Unterlassungen vorzuwerfen, wie man das getan hat160. Er übergeht
sowohl für das Kloster Rühmliches wie auch weniger Rühmliches.
Erinnert sei, daß er folgende positive Tatsachen nicht anführt: das
Leben der hl. Placidus und Sigisbert, die Auffindung von deren
Reliquien bzw. die Wallfahrt der Bündner nach der Schlacht an der Calven

nach Disentis 1499, der Besuch des hl. Karl Borromaeus usw.
Entsprechend bedeutet es nichts, wenn er die Unterstellung unter Brixen
im 11. Jahrhundert und die ganze Glaubensspaltung, d. h. nicht nur
den abgefallenen Abt Martin Winkler, sondern überhaupt die Äbte
dieser Zeit bis 1551 (Jodokus Kreyer, Leonhard Feurer, Paul Nicolai)
überspringt. Wir gehen mit Heer vollständig einig, wenn er sagt:
«Der Zweck dieser Arbeit scheint eine Zusammenstellung der
Freiheiten und Privilegien zu sein»161. Doch wird man mehr vom Thema
als von der Tendenz der Schrift sprechen können, da ja sachlich die
Urkunden tatsächlich die Freiheit der Abtei zur Genüge darlegen.
Sicher unterstreicht der Verfasser auch den pragmatischen Charakter
seiner Zusammenstellung, indem er den auf die Rechte der Abtei
wenig bedachten Abt Lucius Anrieh (1551—1566) in tadelndem
Sinne behandelt, indes den auf Wahrung seiner Privilegien eifrigst
hinarbeitenden Abt Jakob Bundi (1593—1614), soweit es gerechte
Kritik ertrug, belobigte162. Bundi gehörte zu den von der Obrigkeit
eingesetzten Äbten, für die Stöcklin aus begreiflichen Gründen sonst
wenig Sympathie haben konnte.

Die Arbeit ist indes keineswegs rein juridischer Art; sie führt Bundis

Chronik in manchen Dingen weiter. Zunächst knüpft er, wie Heer

159 Es steht mir nur eine Kopie aus dem Archiv Muri-Gries aus neuerer Zeit im
Stiftsarchiv Disentis zur Verfügung. Zur Datierung vgl. Seite 27: Haec ex ore domini Joannis
Castelbergii Anno 1633. Die Erzählung ist bis 1631 fortgeführt. Am Schluße desFasziekels
figuriert die Strafrede Stöcklins 1634. Also wird man die Arbeit 1633/34 datieren können.

169 Heer, Mabillon 1. c. Seite 71: «die kritische Zeit eines Martin Winkler wird kurzweg

unterschlagen». Über Winkler siehe Brevis Chronologia Nr. 60 sowie ebenfalls auf
Stöcklin fußend Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seite 24g—250.

181 Heer 1. c.
162 fuit alias frugalis et prudens paterfamilias, dignus quoque abbatia, quod ad temporale

spectat regimen, si canonice misset assumptus. Hie porro abbas erat ferventissimus in
recuperandis monasterii juribus et privilegiis, vigilantissimus in retinendis.



212

schon erkannt, an diese an und erzählt den Einfall der Ungarn oder
Hunnen, vor welchem der Sarkophag der Klosterpatrone geflüchtet
wurde163. Dann fügt er, was Bundi unbekannt war, die Verbrüderung
mit Pfäfers (ca. 880) aus dem Liber viventium hinzu, freilich mit viel
zu vielen Mönchsnamen164. Das Frühmittelalter sieht unser Verfasser
überhaupt als «die Morgenröte» der Klostergeschichte an und
bemerkt freudig: «Gott sei gelobt! Unserer Einöde fehlen weder Rosen
noch Lilien.» Trotzdem behandelt Stöcklin den h. Adalgott sehr
kritisch, stellt er es doch als unsicher dar, ob dieser Benediktiner von
Einsiedeln oder Zisterzienser war. Sehr viel Material weist das 15./16.
Jahrhundert auf. P. Augustin erzählt uns hier auch Ereignisse der
engeren und weiteren Landschaft (Lawine auf die Plazikirche in
Disentis 1458, Brand von Chur 1479, Brand von Brigels 1493)166.

Selbstredend ist die Arbeit nur ein Anfang gewesen. In den
Jahrzahlen finden sich noch manche Ungenauigkeiten und in der Darstellung

manche Anachronismen, da die Abtsnamen nicht immer zu den
Urkunden passen. Stöcklin hat in Ermangelung von Material einige
Äbte zu lange regieren lassen. Anderseits wird die Bedeutung des

Chronologium dadurch hervorgehoben, daß wir besonders über das

15. und 16. Jahrhundert viele wichtige Nachrichten durch diese Chronik

oder Äbteliste erhalten haben und daß wir erst heute durch dieses
Opus auf den vollen oder doch fast vollen Text zweier mittelalterlicher
Urkunden gekommen sind (Urkunden 1237 und 1421. Siehe die
Tabelle!).

Eine umfassendere und ergänzende Arbeit stellt die Brevis
Chronologia Monasterii Disertinensis dar, die nichts anderes ist als ein
Regestenwerk des Disentiser Archivs und der damals bekannten Dokumente

außerhalb des Klosters. Es enthält 78 bzw. 87 Nummern. Das
war ja immer Stöcklins Freude, kurz den Inhalt der Urkunden zu
notieren, ohne dabei auf Formelles Gewicht zu legen. Die ersten
Nummern insbesondere ausgenommen und manche Versehen
abgerechnet, ist das Werk eine sehr wertvolle und brauchbare Sammlung.
Wichtig sind darin wiederum die rechtsgeschichtlichen Zusammen-

183 Ante Hungarorum irruptionem, ut prosequar scriptoris reverendissimi coepta,
Desertinam convallem etc. Seite 2. über den Wiederaufbau des Klosters und die Rückkehr
der Reliquien: quo tempore adhuc nondum se explorasse ait scriptor Nec restau-
rationis tempus adhuc constat ipsi. Seite 3.

184 Darüber Müller L, Die Anfänge von Disentis ig3i, Seite 34—35, g4—95. Nach
dem Chronologium geht die Disentiser Reihe, die 300 umfaßt, bis Adalpero episcopus
und Alexander benefactor. In Cod. Fab. XXVI, fol. 280V sind nur 94 Klostermitglieder
angegeben und zwar so: Praestantius 94, Orsicinus 93, Rotto diac. 92, Avitus presb. 91.
Das stimmt ziemlich genau.

185 Chronologium, Seite 18: Anno 1479 combusta fuit urbs Curiensis, ita ut tertia pars
civitatis vix remanserit. Nach Poeschel, Kunstdenkmäler Graubübdens 7 (1948), Seite 9
sank 1464 die ganze Stadt, einige Häusergruppen ausgerechnet, und 1574 ein Drittel der
Stadt in Asche. Zum Brand von Brigels 1493, siehe Poeschel 4 (1942), Seite 343.



213

Stellungen, die er gegen die Angriffe des Hochgerichtes Disentis und
des Hochstiftes Chur verfaßt hatte. Im wesentlichen schätzte Stöcklin
das Beweismaterial richtig ein, so daß seine Thesen heute noch als
richtig anerkannt werden müssen. Stöcklins sonstige juridischen
Schriften greifen natürlich stark auf die hoch- und spätmittelalterlichen

Rechtszustände zurück, welche freilich im 16. Jahrhundert
durch die sozialen und religiösen Umwälzungen (Ilanzer Artikel 1526)
in Frage gezogen wurden166. Doch ist es immerhin begreiflich, daß
er nun die früheren feudalen Rechte wiederherstellen wollte, denn
gerade zu seiner Zeit setzte sich seit dem Vertrage von Lindau 1622
so etwas wie eine Restauration der katholischen Kirche im Bündnerlande

durch167. Übrigens merkte sich Stöcklin vieles, nicht um es zu
urgieren, sondern um es nur zu notieren, wollte er doch dem Senate
von Disentis zeigen, daß das Kloster wirklich auf manche Rechte
verzichtet hatte168.

Als eine Ergänzung zu Stöcklins rechtshistorischen Arbeiten können

die Documeta authentica von 1639 betrachtet werden, welche
alle Urkunden sammelten, die irgendwie die italienischen Besitzungen
und Pensionen betrafen. Sie hatten den Zweck, beim sogenannten
Mailänder Kapitulat vom 3. September 1639 für die Abtei verschiedene

Vorteile herauszuholen169.
Auf hagiographischem Gebiete behandelte Stöcklin das letzte und

ausführlichste Mal die Klosterpatrone in seinem Opus: Gesta
SS. Placidi et Sigisberti 1635. Es weicht zwar von der Tradition
wenig ab, bringt indes manches Material zur Geschichte der
Verehrung. Viel mehr kritischen Geist weisen Stöcklins Animad-
versiones von 1639 auf, welche den gesamten Heiligenkalender der
Churer Kirche umfassen und die weite Aufgeschlossenheit des Abtes
belegen170.

Auf den Sammlungen und Regesten Stöcklins beruht dann zu
einem nicht geringen Teil die Darstellung P. Adalbert de Funs in
seiner Synopsis genannten Klosterchronik (ca. 1696). So hat Stöcklin
überall die Grundlagen zu den hochbarocken Klosterchroniken gelegt,
in Pfäfers für Suiter, in Muri für Weißenbach und in Disentis für de
Funs.

166 Weiteres siehe Bündnerisches Monatsblatt 194g, Seite 20g (Légitima Informatio),
Seite 215 (Brevis Chronologia), Seite 217 (Exemptio Disertinensis), Seite 242 (Responsio
Abbatis), Seite 252 (Syllabus ecclesiarum). Jahresbericht der Historisch-antiquarischen
Gesellschaft 1948, Seite 76 (Responsio ad resolutionem). Ischi 1950 (Syllabus castrorum).

187 Vasella in Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1947, Seite 328.
188 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 1949,

Seite 92—93.
169 Darüber im Ischi 1950.
170 Über Stöcklins hagiographische Tätigkeit siehe Schweizer Beiträge zur Allgemeinen

Geschichte, Jahrgang 1950.



214

Urkundenkopien und ausführlich Regesten in den Sammlungen
Stöcklins :

Bündner Urkundenbuch bzw. Thommen,
Urkunden zur Schweizer Geschichte aus

österreichischen Archiven usw.

BU Nr. 17
BU Nr. 16; Thommen I, Nr. 12

BU Nr. 151
BU Nr. 331; Thommen I, Nr. 12

Thommen I, Nr. 21 ; Mohr, Cod. dipi. I.
Xr. 150

Mohr, Cod. dipi. I, Nr. 214 Regest
Unediert171

Mohr, Cod. dipi. II, Nr. 115
Thommen II, Nr. 528

Thommen IV, Nr. 489
Thommen V, Nr. 1

Thommen V, Nr. 179
Thommen V, Nr. 338
Mohr, Regesten von Disentis, Nr. 255

Unediert174
Eichhorn, Episcopatus Curiensis 1797,

Nr. 130

Jahr Stöcklin

765 Cod. Fab. XXVI. f. 177
766 Doc. auth.
993 Chronologium

1154 Doc. auth.

118=, Doc. auth.

1237
1304
1404

Mohr. Regesten von Disentis Nr. 162 1408

Unbekannt und Unediert172 1421
Thommen IV, Nr. 116 145°
Thommen IV, Nr. 347 1466
Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft

von Graubünden 1941, Seite 169 1472
Ebendort, Seite 173173 '477

'479
1480
1489

¦499

•5Ï5

Chronologium
Chronologia Nr. 28
Doc. auth. Regest im

Chronologium
Chronologium und

Chronologia Nr. 44
Chronologium
Doc. auth.
Doc. auth.

Chronologium
Chronicon Disertinense von

van der Meer
Doc. auth.
Doc. auth.
Doc. auth
Doc. auth.

Doc. auui.

Doc. auth.

171 Dazu Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1933, Seite 48, Anmerkung 2.
172 Die Grafen Johannes und Donat sowie Freiherr Caspar von Sax-Misox verpflichten
sich nach einem Urteil des Freiherren Heinrich von Rhäzüns dem Kloster jährlich

25 Mark für die Abtei-Rechte im Blenio zu geben (Literae hie sunt. Datum Ao. 1421 die
martis post sanct Galli) 21. Okt. 1421. Der Zusammenhang gut bei G. Hofer-Wild,
Herrschaft und Hoheitsrechte der Sax im Misox 194g, Seite 48—52.

173 Die Voll-Urkunde siehe nun Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1946,
Seite 311.

174 Dazu Bündnerisches Monatsblatt 1941, Seite 277.



21

Auch in archäologischer Hinsicht ist Stöcklin, der ja gerne
seine Materialien mit Zeichnungen versah, wichtig, denn er
beschreibt uns erstmals ausführlich den Sarkophag der hl. Placidus und
Sigisbert, was dann unsere Klosterchronisten Ende des 18. Jahrhunderts

wieder beachteten175. Die kunstgeschichtlich-archäologische
Betrachtung fehlte auch sonst nicht, war er doch derjenige, der erstmals
auf die Öffnung des Grabes des hl. Adalgott drang176.

Erst die neuere rätoromanische Geschichtsschreibung des 19.
Jahrhunderts begegnete Stöcklin mit großen Vorbehalten. Caspar
Decurtins sprach erstmals 1881 «von der leidenschaftlich erregten
Stimmung, wie sie in der Brevis Chronologia und im Chronologium
Abbatum überall hervortritt»177. Auch hob schon Decurtins hervor,
daß Stöcklin «den von den Laien gewählten Äbten keineswegs gewogen

ist»178. Decurtins, dem staatskirchliche Ideen nicht immer ganz
fern lagen, sah jedenfalls in Stöcklin denjenigen Mann, der die
Oberherrschaft der Cadi über das Kloster am radikalsten bekämpfte. Im
Sinne des großen Trunser Politikers spricht auch Dr. Gion Cahannes
von der Tendenz der Stöcklinschen Arbeiten. Der Abt wollte den
Beweis führen, daß Disentis «immer ein immunes und unmittelbares
Stift gewesen, somit weder dem Bischof von Chur noch dem
Hochgerichte Disentis in irgend einer Weise unterworfen sei»179. Im großen
und ganzen sind aber die rechtsgeschichtlichen Thesen des Abtes
Augustin wirklich durch Urkunden erhärtet. Wenn Cahannes weiter
sagt, das Kloster sollte «als Inhaber des größten Grundbesitzes und
Träger der staatlichen Autorität das Land beherrschen und
demselben zugleich dienen», dann muß man sich sofort fragen, was unter
Dienen verstanden ist. Auch in der Barockzeit war der Äbt noch Fürstabt

und der Inhaber der Gewalt. Sowenig als irgendeine andere Abtei
auf deutschschweizerischem Gebiete war das Kloster dem Volke
untergeordnet, sondern schon seit dem Frühmittelalter unabhängig
und selbständig. Cahannes spricht von der «ziemlich einseitigen
Behandlung» und «bekannten Voreingenommenheit» Stöcklins gegen
die von den Laien eingesetzten Äbte (1538—1634). Dessen Berichte
scheinen ihm «mit starken Farben» aufgetragen. Es ist für Weltgeistliche

immer schwierig, klostergeschichtliche Zustände zu beurteilen.
In diesem Falle war der verdienstvolle Churer Kanonikus vielleicht
doch in seinem Urteile nur allzu milde, während Abt Augustin in der

175 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seite 220, 224. Auch sonst ist Stöcklin
benutzt, so Seite 185, 249—250.

178 ED, Seite 49—50.
177 Cuorta Memoria ed. Decurtins im Archivio glottologico Italiano 1881, Seite igg.
178 Bundis Klosterchronik ed. Decurtins 1888, Seite 20—21.
179 Cahannes G., Das Kloster Disentis seit dem Ausgange des Mittelalters bis 1584.

Brunn i8gg, Seite 7—8, 57. 6g, 8g, 107.



2l6

Hitze des Kampfes und in seiner rein kirchenrechtlichen Einstellung
wohl zu weit ging (vgl. Brevis Chronologia Nr. 71)180.

Doch müssen wir Cahannes wie Heer durchaus beistimmen, wenn
sie die Methode Stöcklins als in sich nicht vollkommen betrachten.
Nach Cahannes ist Stöcklin «insbesondere hinsichtlich der Daten
oft ungenau». Heer mahnt, Stöcklins «zahlreiche Kopien auch heute
teilweise mit Vorsicht» zu benützen. Diese Tatsache erhellt ja auch
aus den Urkundenkopien der Antiquitates, die wir deshalb ausführlich
besprochen haben. Ebenso nimmt Stöcklin in seine Urkundenregesten
oder Abschriften da und dort auch seine Vermutungen hinein, wie
vorher dargelegt wurde. Ähnlich lauten auch andere Kritiken, die sich
nur auf bestimmte Darstellungen oder Einzelarbeiten beziehen, so
wenn die Antiquitates Fabarienses in gewissen Teilen kritisiert werden,
oder das Burgenverzeichnis181.

Wir müssen immer die Gesamtarbeit des Mannes betrachten und
zwar nicht von unserem heutigen Standpunkte aus, auch nicht von
dem der Mauriner und Bollandisten allein, sondern von demjenigen
der damaligen Zeit. Wenn man eben hier die Chronik Bundis (f 1614)
in Betracht zieht, der die Urkunden nicht las, und dann die vielen
Auszüge und Nachrichten Stöcklins vergleicht, dann erst wird klar,
was er geleistet hat. Selbst Mabillon lobte ja, wie wir gesehen, die
Antiquitates und das übrige Schrifttum Stöcklins182.

7. Lebensende und Nachwirkung

Stöcklin trug in zehn Jahren die ganze Last des Klosterregierung
zum großen Teil nur auf seinen eigenen Schultern. Bei der kleinen
Zahl der Mönche und der Wichtigkeit der Sache übernahm er gleich-

180 Ähnlich wie Cahannes urteilte auch Heer G, Johannes Mabillon und die Schweizer
Benediktiner ig38, Seite 5g—61, 71—72. Das negative Urteil erklärt sich aus der ungenügenden

Material-Basis, standen doch Heer weder die Miscella Murensia noch die Animad-
versiones zur Verfügung. Die Größe der Arbeit verhinderte auch die genauere Analyse
des Cod. Fab. XXVI und des Breve Chronologiums, worüber wir eben hier ausführlicher
handelten. Dazu Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1949, Seite 297 und
Schweizer Rundschau 1950, Seite 60—62.

181 Haffter E., Georg Jenatsch i8g4, Seite 421: «Der Verfasser ,ein fleißiger aber
ungenauer Compilator, welcher namentlich in chronologisher Beziehung eine_jteihe von
Irrtümer beging, bespricht in Cap. XI» der Antiquitates usw. «Im übrigen zeigt sich dieses

Opus (Rusca-Biographie von Abt Höslin) als ebenso ungenaues Machwerk wie dasjenige
Sröcklins.» Darüber Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1950 und Schweizer
Beiträge zur allgemeinen Geschichte 1950. Das Burgenverzeichnis von Stöcklin findet Poeschel
E., Das Burgenbuch von Graubünden 1930, Seite 236 als «höchst unzuverlässig». Darüber
vergleiche aber Ischi 1950, Seite 103—106.

182 Mabillonii Iter Germanicum ed. 1717, Seite 25: Inter codices recentiores habetur
liber de antiquitatibus monasterii Fabariensis ubi multa scitu digna refert. Plura alia
scripsit eleganter et accurate Abbas ille dignissimus.



217

saiu fast alle Ministerien selbst. Er machte den Novizenmeister,
dann den Custos (Groß-Sakristan) der Kirche, erfüllte die Pflichten
eines Archivars, indem er die Dokumente des Klosters eifrigst
sammelte und nach Möglichkeit ordnete, sorgte als getreuer Bibliothekar
für Errichtung einer neuen Büchersammlung. Dann führte er selbst
aufs genaueste Rechnung für den ganzen Haushalt und die
Landwirtschaft, wie es ein Ökonom nicht besser hätte erfüllen können.
Dazu ließ er es sich nicht nehmen, oft in der rätoromanischen Sprache
zu predigen und der Jugend Christenlehre zu erteilen, um mit dem
Volke in Verbindung zu bleiben und die Landschaft im Glauben zu
bestärken183. Nicht zu vergessen der Kampf gegen das Hochgericht
Disentis und das Hochstift Chur und nicht zuletzt gegen die 1631
auslogierten reformhinderlichen Mönche. Ein heroischer Zwei-,
ja Dreifrontenkrieg! Eine gute Hilfe hatte er indes immer an P. Franz
Letter, den er bezeichnenderweise einmal sein eigenen Mund und
die Ergänzung seines Briefes nennt184. Erst gegen Schluß seiner
Regierung teilte Abt Augustin die Arbeit etwas mehr unter seine
Mitbrüder auf, verfaßte er doch damals die verschiedenen Pflichtenhefte
für die Klosterämter185. Daher ist es begreiflich, daß er für seine Schriften

und Briefe auch die Nachtzeit benützte und oft schnell zu arbeiten

sich verpflichtet fühlte. Daher die nicht seltenen Bemerkungen
in seinen Briefen wie: in profunda nocte, pene obdormiscente manu,
intempesta nocte, in acervo negotiorum, dazu die vielen cito, raptim
und sogar raptissime.

183 Miscellanea van der Meer, Stiftsarchiv Einsiedeln R 91, Miscellanea van der Meer,
Band 8, Seite 412: Enconium 111. Augustini Stöcklin, Principis et Abbatis Desertinensis abs
IH. Adalberto II. de Medel, aut Augustini Discipulo aut saltem monacho coevo, qui
Augustino post annos 14 in Regimine successit. Posteris relictum a P. Fintano Birchler
p. t. Decano Desertinensi descriptum. Si pro laboribus absolvendis, quos intra sui Regimi-
nis annos in monasterii sibi commissi bonum exantlavit atque perfecit, triginta Augustino
abbati alios annos assignasses, neque hos etiam sufficientes adhuc credere potuisses. Nam
Oeconomiam satis molestam per se ipsum minutissime administravit, Novitios et Professos
tam in disciplina quam in litteris docuit et instruxit, documenta Monasterii undequaque
collegit, descripsit et in ordinem pro possibili redegit, jura monsterii tam ecclesiastica

quam forensia per extensum scriptis commendavit, comparata sibi ad stuporem Rhaetorum
lingua conciones frequentiores ad populum habuit, juventutem christianam edocuit doctri-
nam, saecularium puerorum scholas restituit atque adauxit; in ecclesiastico ornatu tum
remittendo tum ampliando, in Regalium renovatione Juriumque et Privilegiorum con-
firmatione obtinenda subivit sumptus Monasterio huic admodum graves et multos. Biblio-
thecam tum per Conventuales Parochos hinc inde dispersam atque dilapsam tum a militi-
bus et incendio vel dilaceratam vel consumptam alia coempta supplevit. Et his aliisque
irremisibiliter intentus, infirma et plurimum et aegra valetudine detinebatur.

184 meum os et epistolae complementum. Fab. 103, Nr. 21 zum 18. Juli 1635.
185 Auf der Novizenmeister-Ordbung steht die nicht ursprüngliche, aber doch sehr alte

Datierung: Anno 1640 circiter. Dazu stimmt die Zitation von Tamburini A., De jure
Abbatum et aliorum Praelatorum, 3 Bände, Lyon 1640. Auch das Sakristeiverzeichnis
stammt von 1641, könnte freilich auch erst nach Stöcklins Tod verfaßt sein. Bündnerisches
Monatsblatt 1917, Seite 287.



2l8

Diese ausgedehnte Wirksamkeit schwächte seine ohnehin nicht
starke Natur sehr. Von Zeitgenossen wird ausdrücklich berichtet,
daß er in seinem Wirken oft durch Krankheiten gehemmt wurde186.
Nach der Tradition des 18. Jahrhunderts litt Stöcklin überdies noch
an den Beschwerden eines Kropfes187. Schon in Pfäfers mußte er von
Dr. Zacharias Beeli Pillen nehmen188. Auch durch Bäder in Fideris
und Pfäfers suchte er sich zu stärken. Ende 1633 besuchte er wegen
Lähmung eines Armes das Pfäferser Bad189.

Bei dieser schonungslosen Ausnützung seiner Kräfte mußte Stöcklin
mit einem unerwarteten Ende rechnen. Am 29. September 1641,

dem Feste des hl. Michael, nahm er noch die Profeß von P. Joscius
German ab, scheinbar noch bei Kräften, am folgenden Tage war er
bereits eine Leiche. Ein Schlag hatte seinem Leben ein Ende gemacht.
Er zählte erst an die 50 Jahre. «Unter Tränen und Wehklagen aller»
begrub man ihn in der Martinskirche190.

Wie kein Abt seit Peter von Pontaningen und Christian von
Castelberg erntete Stöcklin allseitige Anerkennung. Selbst
Landrichter Conradin von Castelberg lobte die damalige Klosterdisziplin191.

Ranutius Scotti, Nuntius 1630—1639, pries ihn 1642 als
einen Mann, der «außerordentlichen Eifer entwickelte, um die
Schwierigkeiten zu überwinden, die Ökonomie zu organisieren, die
Immunität zu verteidigen und den Frieden mit den Bündnern zu
wahren»192. Der hochgebildete und tiefsehende Fort. Sprecher
(f 1647) nennt Stöcklin einen «in allen Wissenschaften des Altertums

gelehrten, zumal in der Geschichte und den Sprachen wohl
erfahrenen Mann»193. Der Murenser P. Anselm Weißenbach hält
1688 dafür, daß unser Abt unter die Gründer der Abtei Disentis
gesetzt werden könne194. Aber nicht nur außerhalb des Klosters,

188 Siehe das oben zitierte Encomium des Abtes Adalbert II.
187 p placidus a Spescha ed. Pieth-Hager 1913, Seite 44.
188 Fab. 103, Nr. 126 zum 24. Januar 1630: Quaeso curet mihi aliquot pilulas ab

Domino D. Belino transmitti, quales mihi Fabariae semper dederat, cum reeepto pro
sanitate, si possibile sit.

189 Fab. 103, Nr. 50 zum 11. Dez. 1633: prae manuum ex nupero lethali morbo
contrada

190 Synopsis 1641. Brevis Chronologia Nr. g3. Die Beerdigung scheint am 1. Oktober
schon vollzogen worden sein. MD I. 45. Wenzini Descriptio ed. Decurtins 1882, Seite 26.
Das Necrologium von 1810 zum 30. September 1641 bringt erst in einem späteren und
sicher irrigem Eintrag Brigels als Ort des Todes (Brigelli mortuus et sepultus).

191 licet nulla sit querela de praesenti. MD I. 47.
192 Scotti R., Helvetia Sacra 1642, Seite 112.
193 Sprecher, Geschichte der bündnerischen Kriege und Unruhen ed. C. v. Mohr II

(1857), Seite gg. Sprecher meldet auch, Abt Augustin hätte das Burgerrecht von Disentis
erworben. Wohl dadurch, daß er Früstabt wurde.

194 Ecclesiastica Monasterii Murensis 1688, Seite 649: demum iustis ac indefessis suis
laboribus inter Fundatores istius coenobii numerari meruit. Exhaustisque corporis viribus
mortuus est mundo die ultimo Sepembris Anno 1641, tametsi per labores suos Disertinae,
Fabariae ac Muri aeternum nomen et praeconium reliquerit.



219

sondern auch innerhalb der Abteimauern war man für Stöcklin
noch lange begeistert. Interessant ist, wie gerade die rätoromanischen
Äbte, die ja auf seinem Fundamente weiterbauten, ihn hoch
einschätzten. Adalbert II. de Medell (1655—1696) meint, wenn man
das Werk des Abtes Augustin betrachtet, so müßte man ihm nicht
nur zehn Regierungsjahre, sondern noch dreißig dazu geben, doch
auch diese vierzig wären nicht genügend, um sein Wirken zu
erklären195. Adalbert III. de Funs lobt in seiner Klosterchronik (ca. 1696)
Stöcklin als einen Mann «von bewunderungswertem Wissen, Eifer
und Frömmigkeit». Besonders hebt er dessen Pflichtenhefte für die
einzelnen Ämter gebührend hervor, die er heute noch beobachtet
wünschen möchte196. In einem Briefe an Mabillon sandte er
Abschriften Stöcklins aus dem Pfäferser Archive, wünchte sie aber wieder
zurück, da diese Schriften «wie Gemmen von uns aufbewahrt
werden»197.

Da Stöcklin die Exemption vom Bischof und die Unabhängigkeit
des Stiftes von der Cadi herbrachte, muß ihn P. Maurus Wenzin
(f 1745) in seiner Cuorta Informatiun mehrfach erwähnen198. Der
Rheinauer Pater Fintan Birchler, der 1785 nach der Resignation
des Abtes Kolumban Sozzi als Dekan die inneren Verhältnisse des
Klosters wieder bessern sollte, findet nicht Worte genug, um Abt
Augustins Verdienste hervorzustreichen: «O daß doch Disentis
mehrere Stöcklin gehabt hätte oder jetzt noch hätte. In der Tat
zähle ich den Illustrissimus Stöcklin unter die hervorragendsten
Zierden von Disentis, die im Verlaufe der 12 Jahrhunderte das
Bündnerland erhellt haben. Die Sache ist sogar so, daß es an beiden
Mitteln (an geistlichen und weltlichen) seit der Zeit Stöcklins niemals
gefehlt hätte, sondern daß alles wohlgeordnet geblieben wäre, wenn
die Nachfolger Stöcklins an Tugend, Klugheit, Rechtlichkeit und den
übrigen Geistesgaben gleichgekommen wären.»199 Auch P. Augustin
a Porta, dessen Klostergeschichte 1797 im Drucke erschien, wünscht
zwar gelegentlich einmal eine größere Genauigkeit in Stöcklins
Arbeiten, lobt ihn aber doch als einen «scharfsinnigen Erforscher des
Altertums» (sagacissimus antiquitatum indagator) und als einen
«fleißigen Geschichtsschreiber» (industrius Polyhistor)200. Selbst P.
Placidus Spescha (f 1833), der sonst den deutschschweizerischen Reform-

195 Siehe das oben zitierte Encomium Adalberts.
198 Synopsis 1641.
197 Brief vom 31. Oktober 1697. Bibl. Nat. Mss. fr. 19650: nam huius Abbatis nostri

sapientissimi Manuscripta gemmarum instar a nobis conservantur.
198 Cuorta Informatiun 1748, Seite 9—11, 24—25 (Zweite Auflage).
199 Miscellanea van der Meer R gi, Band VIII, Seite 412 am Schluße des Encomium.
200 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Seite 250, 263—264. Dazu Seite 224:

utinam Stöcklinus quos vidit caractères fideliter depinxisset (betreffs Inschriften des Plazi-
sarkophages).



220

patres anderer Kloster sehr wenig hold ist, betrachtete den Murenser
Administrator und Abt als einen «vortrefflichen Mann», freilich nur
deshalb, weil «er die Landessprache liebte und hochschätzte und
weil er sich, welches ein Wunder war, gänzlich zu naturalisieren
wußte». Immerhin schilderte Spescha ausführlich und anerkennend
auch die verschiedenen Erfolge Stöcklins, worunter das männliche
Auftreten gegenüber der Cadi zugunsten der freien Abtswahl am
meisten hervorgehoben ist201. Noch 1817 erinnerte man sich, daß
einst Stöcklin selbst predigte und Christenlehre hielt. Aus dieser
historischen Reminiszenz heraus übernahmen dann die Mönche die
Pfarrei Disentis202. Ja, das Andenken an P. Augustin begeisterte einen
anderen Murenser Mönch, der das wiederum abgesunkene Kloster
zu heben hatte, den Prior P. Benedikt Prévost, den späteren verdienten
Abt (1880 bzw. 1888—1916). So lebte Stöcklin mit Recht als der
große Reformabt des Klosters bis in unsere Tage weiter.

Müßte man ihm ein Programmwort schreiben, es könnte nicht
anders lauten als das Wort Vergils, das er einmal selbst zitierte:
Tu ne cede maus, sed contra audentior ito (Aen. 6, 95) Gib den
Unheil nicht nach, sondern tritt ihm nur um so mutiger entgegen!

201 piacidus a Spescha ed. Pieth-Hager 1913, Seite 44—48.
202 Acta Capitularia II, Seite 148 zu 1817.

Paß- und Beurlaubungsscheine des Samadner Chirurgen
Andreas Dusch (geb. 1664)

Von Prof. Dr. med. A. Fonio, Bern

Vor dem ersten Weltkrieg war noch anno 1914 das Reisen
unbeschwert. Ohne Reisepaß und Visum konnte man die Landesgrenzen

nach allen Himmelsrichtungen unkontrolliert überschreiten, nur
Rußland machte eine Ausnahme, man prallte auch damals schon
am eisernen Grenzvorhang an und mußte seinen Paß vorweisen. In
unserer fortschrittlichen Zeit nach zwei Weltkriegen ist die
Paßkontrolle wieder eingeführt, den bisherigen Visumszwang fängt man
zögernd an abzubauen!

Um das Jahr 1690, vor drei Jahrhunderten war man ebensoweit,
doch existierte damals noch kein Visumszwang. So hatte der
Samadner Chirurg, der ältere Andreas Dusch, als er, um sein Erbe
anzutreten, nach dem «Aengadin» in «Pündten» reisen mußte, sich die


	Augustin Stöcklin : ein Beitrag zum Bündner Barockhumanismus

