
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1949)

Heft: 9

Artikel: Elemente der christlichen Kultur in den Ortsnamen Graubündens

Autor: Schorta, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur September Nr. 9

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

1 ERSCHEINT JEDEN MONAT <

Elemente der christlichen Kultur in den Ortsnamen
Graubündens

Von Dr. Andrea Schorta, Chur

Vorbemerkung: Die vorliegende Skizze ist die leicht abgeänderte
Fassung eines Vortrages, gehalten vor dem «Schweizerischen Romanistenverband»

anläßlich der 85. Jahresversammlung des Vereins Schweizerischer
Gymnasiallehrer am 9. Oktober 1948 in Chur. Wir verzichten auf die
nachträgliche Anbringung von erläuternden Fußnoten, da clas Thema demnächst
in den einleitenden Exkursen zum zweiten Bande des Rätischen Namenbuches

ausführlich behandelt wird.

Der Versuch, den historischen Ablaufder Christianisierung Rätiens
anhand der Orts- und Flurnamen näher aufzuhellen als dies durch die
Patrozinienforschung möglich ist, müßte mangels ausreichenden
Quellenmaterials für die vortellonische Zeit von vornherein scheitern. Keine
Orts- und Flurnamen, außer etwa Silva Martis die spätere Luzien-
steig und Furtunes (< fortuna möglicherweise ein durch die Sankt
Hilarienkirche abgelöster Fortunatempel lassen erkennen, wie die .Aus¬

einandersetzung der christlichen Lehre mit dem heidnischen Glauben
auf unserem Boden sich abspielte. Die Erwähnung des Bischofs Asinio
von Chur im Jahre 451 ist ein vereinzelter Lichtstrahl in völliges Dunkel.

Die Klostergründungen im 8. Jahrhundert (Cazis um 700, Disentis
und Misteil um 750, Müstair-Münster um 780-790) fallen schon in die
Zeit längst vollzogener Christianisierung, was dann durch die Klageschrift

des Bischofs Victor III von Chur an Kaiser Ludwig den Frommen

über den Verlust von mehr als 200 Kirchen an die Grafschaft
Rätien bestätigt wird.



266

Daß diese imponierende Zahl von Gotteshäusern in Übereinstimmung

mit der christlichen Umwelt Graubündens aus der Gemeinschaft
der Heiligen auch bereits ihre bestimmten Schutzpatrone hatten,
beweisen uns das Testament des Bischofs Tello vom Jahre 765, die Churer
Privaturkunden des ausgehenden achten Jahrhunderts, sowie das
Reichsurbar vom Jahre 831 mit aller Deutlichkeit. Für die Ortsnamenforschung

ebenso wichtig aber ist die weitere Tatsache, daß nämlich
das schon recht stark entwickelte unbewegliche Kirchengut, d. h. die
Wiesen und Äcker, den Namen des Kirchenpatrons auch bereits
tragen. So nennt das Tellotestament für Sagogn nicht nur das Patrozinium

St. Columban, sondern auch einen ager sancti Columbani, ein pratum
sancti Columbani, einen ager sancti Martini, ein pratum sanctae Mariae usw.
Aber nicht Sagogn allein, sondern ebensosehr in Fellers, Obersaxen,
Ilanz, Castrisch, Rueun und Schnaus reihen sich die nach Heiligen
benannten Güter in stattlicher Zahl aneinander. Für Chur übermitteln

uns die karolingischen Privaturkunden das gleiche Bild. Nun sind
hier freilich die Heiligennamen nicht vollständig zu Flurnamen
erstarrt. Vielmehr hat es den Anschein, als stünden sie noch gleichsam
als Inhaber des Gutes, das vielleicht noch anders benannt ist, da. Der
Prozeß der Flurnamengebung hat eben erst begonnen. Nichtsdestoweniger

trägt die bündnerische Landschaft schon zu Beginn des

9. Jahrhunderts auch im Spiegel der Flurnamen unverkennbar christliches

Gepräge.
Es müßte eine reizvolle Aufgabe sein, anhand der vielen im

Rätischen Namenbuch vereinigten Flurnamen Graubündens der
Entwicklung dieser kirchlichen Toponomastik in unseren Tälern zu folgen
und zu beobachten, wie sie sich bis zum Höhepunkt der Reformation
im ausgehenden 16. Jahrhundert zu einem weit verzweigten, stattlichen

Bau entwickelt, dann aber, wenigstens in den Gemeinden mit
protestantischer Bevölkerung, allmählich, aber unaufhaltsam
verkümmert. Im Rahmen eines Vortrages aber müssen wir uns darauf
beschränken, in einigen allgemeinen Umrissen zu zeigen, wie dieser
kirchlich-christliche Einschlag auf unsere Flurnamen geartet ist, und
daß die Untersuchung derselben auch für die Geschichte des Landes
schöne Resultate verspricht.

Die ältesten Zentren kirchlichen Lebens in unserem Kanton sind
Chur mit seinem seit 451 bezeugten Bischofssitz und seinem ins S.Jahr¬
hundert hinaufreichenden Kloster St. Luzi, sowie das Benediktinerkloster

Disentis. Beide, der Hof und das Kloster Disentis blieben noch
durch das späte Mittelalter hindurch schlechterdings die Gotteshäuser
Graubündens. Die alte lateinische Genetivfügung casa dei > rom.
Cadi als Bezeichnung für das Kloster Disentis und für das ihm
gehörende Gebiet des gleichnamigen Kreises ist der sprechendste Beweis
für die kulturelle und allerdings auch politische Bedeutung dieses
Zentrums. Aber auch der bischöfliche Hof zu Chur trug ursprünglich wohl



267

im ganzen Bistum diesen Namen, der sich dann auf das dem Bischof
auch politisch unterstellte spätere Gebiet des Gotteshausbundes, im
Engadin Lia da la Chadè genannt, ausdehnte.

Die Entwicklung eines Klosternamens zum Dorf- und Gemeindenamen

ist etwas im ganzen christlichen Abendlande so Geläufiges, daß
es auch in Bünden nicht auffallen kann. Für die Aufteilung unseres
Alpengebietes in Kleinräume ist aber bezeichnend die Existenz von
nicht weniger als vier bis fünf Ortsnamen, die ihre Herkunft auf ein
Kloster zurückführen: Müstair, deutsch Münster, für das alte
Monasterium in Tuberis, für das um das Kloster entstandene Dorf wie für
das ganze Münstertal, Muster, deutsch Disentis, für die Benediktinerabtei

am Vorderrhein und Misteil am obern Ende der Schynschlucht
für das im 12. Jahrhundert eingegangene Monasterium Impedinis. Alle
drei Gründungen des 8. Jahrhunderts setzen das alte lateinisch-griechische

Wort monasterium fort, während das erst um 1220 gegründete
Klösterlein im Prätigau, rom. Claustra, deutsch Klosters, genannt, aus
dem damals üblichen von lat. claustrum abgeleiteten Appellativ
seinen Namen schöpfte.

Ein bisher noch ungelöstes Problem ist die zeitliche Datierung
sowie die Feststellung der genauen Bedeutung des Wortes coenobium
in Churrätien. Wir werden wohl annehmen dürfen, daß es auch hier
Kloster bedeutete. Der Burgname Tschanüff, der wie der Vorarlberger
Ortsname Schnifis, urkundlich um 820 Senobio genannt, von Robert
von Planta auf coenobium zurückgeführt wurde, wäre somit der
einzige Zeuge für die Existenz eines frühmittelalterlichen Klosters in Ra-
mosch. Da auch Ramosch, deutsch Remüs, ein aus der kirchlichen
Sphäre stammender Name ist und, wie die urkundliche Form
Heremuscia (12. Jahrhundert) beweist, auf *eremusia zu *eremus zurückgeht,

dürfte sich dieser heute so einsame Ort, die Heimat des heiligen
Florinus, einst eines regen kirchlichen Lebens erfreut haben.

Dagegen ist es unwahrscheinlich, daß Monstein bei Davos, falls es
wirklich aus monasterium erklärt werden darf, einmal ein Klösterlein
oder eine Klause besessen hat. Es kann ja als Senntum oder als Meierhof

des Klosters Mistail auch zu diesem Namen gekommen sein, gleich
wie das im Urbar von Sigbant Plattner genannte Lehen des Klosters
Cazis in Pitasch noch heute Prau de Cazis heißt. Ob - um bei Cazis zu
bleiben - der dortige Flurname Claustra vedrà wirklich den Standort
des früheren Klosters anzeigt, ist mehr als zweifelhaft. Das Volk hat ja
auch sonst in morsches, von mittelalterlichen Meierhöfen herstammendes

Gemäuer Schlösser und Klöster hineingedeutet.
Es ist durchaus nicht auffällig, daß die Appellativa für Kirche und

Kapelle nicht in gleichem Maße wie die Bezeichnungen für Kloster zu
Flurnamen erstarren konnten. Ihre Zahl war ja schon zu Beginn des
8. Jahrhunderts so hoch, daß die Benennung einer Ortschaft mit dem
bloßen Wort «Kirche» oder «Kapelle» die irrtumsfreie Verständigung,



268

die ja für das Aufkommen eines Namens Vorbedingung ist, erschwert
gewesen wäre. So sind es dann immer besondere Verhältnisse, die das
bloße Wort basilica, Oratorium oder cappella zum Ortsnamen
werden lassen. Die einzige bündnerische Nachbarschaft, die hier etwa
erwähnt werden kann, ist Baselgia, offiziell Segl, deutsch Sils-Baselgia,
genannt. Ob hier die im Zentrum der Nachbarschaften Grevasalvas,
Maria und Fex gebaute Kirche ursprünglich allein stand oder ob sie
sich zu einer bereits bestehenden Siedlung namens Segl gesellte, ist
nicht ermittelt. Fest steht aber, daß heute der Name Baselgia nur für
den Verkehr innerhalb der Gemeinde genügt : in Zuoz spricht man nie
von Baselgia allein, sondern stets von Segl oder von Segl-Baselgia.

Häufig ist Baselgia in ganz Bünden als Flurname und als Name
des Dorfteils, wo die Kirche steht. In relativ später Zeit, wo neue
Kirchengründungen zu den auffallenden Seltenheiten zu zählen
begannen, entstanden Namen wie Talkirch in Safien, Neukirch ebendort
und bei Obersaxen und traten auch in Gegensatz zu den etwas häufigeren

Baselgia vedrà Altkirch in Disentis, Scheid, Mon, Lantsch, die
aber stets Flurnamen von rein lokaler Bedeutung blieben.

Aus dem gleichen Grunde konnten sich auch Oratorium und
cappella nicht zum Ortsnamen entwickeln. Oratorium war auch in Bünden,

wenigstens in rheinisch Bünden, der Vorläufer von cappella. Das
geht aus einer der schon erwähnten Privaturkunden aus der
Karolingerzeit deutlich hervor, denn es wird darin eine «vinea qui voca-
bulum est ad oraturium» in Trimmis erwähnt. Heute fehlt in der
bündnerischen Toponomastik davon jede Spur. Cappella aber fand dank
seiner Vitalität als Appellativ in der Form chapella im Engadin und
caplutta in rheinisch Bünden auch in der Namengebung ihren würdigen
Platz. Zum Namen für einen Hof oder Weiler aber wurde es ein einziges

Mal, nämlich in S-chanf.
Noch eines weiteren mittelalterlichen Namens für Kapelle sei hier

gedacht, nämlich des Abkömmlings von ad sanctum Martyrium,
alträtoromanisch San Marteiri. Während die Bedeutung von Martyrium
und marturetum in Frankreich und in der Westschweiz vor allem dank
der umfassenden Arbeiten von P. Aebischer und H. Glättli als abgeklärt

gelten darf, tappen wir vorläufig, was Oberitalien und das alt-
rätoromanische Gebiet anbetrifft, noch vollständig im Dunkeln. Wann,
wo und aufweiche Weise sich ad sanctum Martyrium vom Namen für
Märtyrerkapelle (mit Grab oder Reliquie) zum Namen für Kapelle
oder Bildstock schlechthin entwickelte, ist nicht ermittelt, ebensowenig
wie sich tirolisch-bayrisch Marterl Bildstock zu den romanischen
Namen verhält. Um so größeres Gewicht kommt der Tatsache zu,
daß der Namentypus ad sanctum Martyrium in der Form von San
Martaila im Engadin und im anschließenden Münstertal inkl. Stilfser-
tal nachweisbar viermal bezeugt ist und wenigstens in zwei Fällen nur
eine Wegkapelle bezeichnet haben kann. Für die Datierung des Na-



26g

mens ist wichtig, daß in Ardez die ehemalige Kapelle San Martaila
eben dort errichtet worden war, wo ein großer Schalenstein für die
einstige Ausübung heidnischer Kulthandlungen zeugt. Gleich wie auf
der Luziensteig in der ehemaligen Silva Ädartis Marswald) der
heidnische Marskultus durch die Verehrung des Märtyrers St. Luzius
unterbunden wurde, gleich wie an den Quellen von St. Moritz der Märtyrer

St. Mauritius heidnische Opferbräuche verdrängen helfen sollte,
so haben im Gebiete der alten Grafschaft Tirol Märtyrerkapellen in
den Christianisierungsprozeß eingegriffen. Für die Bedeutungsentwicklung

von San Martaila nicht nebensächlich ist, daß in Stills der
Name Samalaira den Wiesen neben dem Friedhof zukommt. Es sind
also ähnliche Vorgänge wie in der Westschweiz und Frankreich zum
mindesten als denkbar zu betrachten. Auf die Bedeutung der San-
Martaila-Namen (je ein weiterer befindet sich in Tschierv und in Val
S-charl) für die Abklärung der Zusammenhänge zwischen dem Bistum
Chur und dem Erzbistum Aquileja in frühchristlicher Zeit habe ich an
anderer Stelle schon hingewiesen.*

Der recht schwachen Gruppe von Namen, die vom nackten Wort
basilica, cappella oder sanctum martyrium abgeleitet sind, steht eine
weit mächtigere Gruppe von Siedlungsnamen gegenüber, die auf clen
Namen des Heiligen, dem die Kirche oder Kapelle geweiht war,
zurückgehen. Man möge, um sich dieser Tatsache bewußt zu werden,
einmal bloß die Namen unserer politischen Gemeinden in Erinnerung
rufen: Santa Maria im Münstertal und Sta. Maria in Calanca, Santa
Domenica ebendort, San Vittore im untersten Misox, dann St. Moritz im
Engadin, St. Peter im Schanfigg, St. Peters- oder Valsertal, St. Antonien
im Prätigau, St. Martin im Lugnez und (als ganz vereinzelter Fall eines
Heiligennamens ohne das Beiwort Sankt) Feldis aus (St.) Hypolitus.

Noch viel häufiger aber tritt ein Heiligenname als Name eines kleinen

Weilers oder eines Hofes auf. Man denke etwa an Sogn Roc im
Medels, Sogn Gions, Sogn Piaci in Disentis, Sogn Benedetg in Somvix, Sant
Agta in Scharans, San Nicla in Tschlin und viele andere. Man darf füglich

behaupten, daß die Benennungen von Siedlungen nach einem
Kirchenpatron durch Jahrhunderte hindurch einem Bedürfnis des
Volkes entsprach, einem Bedürfnis, das wenigstens in Bünden die
Romanen mehr als die Deutschen empfanden; denn sie sagen noch Nos-
sadunnaun Unsere Frau für Einsiedeln, Sogn Bieder für Feldkirch, Sogn
Pieder für Vais. Daß aber auch heute noch diese symbolische
Unterstellung der ganzen Siedlung unter den Schutz des Ortsheiligen spontan

erfolgt, ersehen wir aus der unter unsern Augen sich vollziehenden
Umbenennung von Caverdiras bei Disentis in Sontg Antoni, von Tga-
manada bei Vrin in Sogn Giusep, von Puzzatsch bei Vrin in Sogn Valentin

und dergleichen mehr.

* Schweizerische Sprachforschung, Bern, H. Lang, 1943, Seite 23.



270

Wie sehr man geneigt war, Patrozinium und Siedlungsnamen
miteinander zu identifizieren, mögen auch die durch bloße Klangwirkung
des Anlauts bedingten Schreibungen Sankt Maden für Samedan, Sankt
Pün für Sapün bei Langwies und Sankt Laschg für Selaschg in Safien
beweisen. Doch hier hat bereits nicht mehr fromme Übung allein die
Hand im Spiele, sondern ebensosehr der Hang zur Namendeutung,
der seit der Zeit des Humanismus nie ganz zur Ruhe kam.

Nach der Erwähnung der Klöster, Kirchen und Kapellen sei hier
noch der Hospitien, jener Stätten christlichen Glaubens und christlicher

Nächstenliebe gedacht, die schon im Frühmittelalter sich der
Wanderer und der Armen annahmen. Auch ihre Anfänge reichen
in Graubünden wie diejenigen der Kirchen und Klöster zum mindesten

in das 8. Jahrhundert hinauf; denn in seiner Eingabe an Kaiser
Ludwig den Frommen vom Jahre 823 beklagt sich Bischof Viktor
auch über die Zerstörung der Fremdenherbergen, deren es, nach dem
Wortlaut der Urkunde zu schließen, schon mehrere gegeben haben
muß. Mit der Restitutionsurkunde vom Jahre 849 wird nun wenigstens

eine dieser Herbergen, nämlich das Xenodochium sancti Petri, wieder
hergestellt. Über den Standort dieses Hospizes hat bisher nicht Klarheit

erlangt werden können. Auf dem Septimer erbaute erst Bischof
Wido um 1100 das Hospitale Sancti Petri. Es wird sich dort also kaum
ein altes, inzwischen eingegangenes Hospiz befunden haben. Die von
verschiedenen Forschern als Standort in Erwägung gezogenen Prada-
Tiefenkastel, Vais oder gar Disentis kommen m. E. dafür nicht ernstlich

in Betracht. Bevor von der Ortsnamenforschung her die Abklärung

des Problems erhofft werden darf, muß man sich fragen: Wrie
lautete der volkstümliche alträtoromanische Name für Xenodochium,
und in welchen Flurnamen bzw. Ortsnamen könnte er vielleicht
fortleben? Das griechisch-lateinische xenodochium scheidet aus, da es in
den romanischen Sprachen nirgends volkstümlich geworden ist. Auch
hospitium ist nie zu größerer Vitalität gelangt. Der Name Ospiz für
einen Dorfteil in Zernez ist jüngeren Datums, ebenso natürlich die
Hospize auf den Pässen Bernina, Flüela usw. Somit bleibt nur mehr
Hospitale zurück. Dieses erscheint im ältesten Engadiner Drama,
nämlich in der romanischen Bearbeitung von Gengenbachs «Zehn
Altern» vom Jahre 1560 als hübsdel, was eine lange erbwörtliche
Entwicklung voraussetzt. Auch der Malixer Flurname Prau de Spadai de Cur-
wald aus den Urbarien des Domkapitels von 1375 (Seite 69) weist auf
volkstümliche Entwicklung. Es besteht somit die Hoffnung, hospitale
auch in den Bündner Ortsnamen zu finden. In der Tat enttäuscht uns
eine Durchsicht der Namenlisten des Namenbuches nicht: Einen ersten
sichern Zeugen haben wir im Dorfnamen Lostallo im Misox. Ableitung
von stalla ist aus lautlichen und formalen Gründen ausgeschlossen.
Dafür aber paßt die volkstümliche Form Lustal ausgezeichnet zu
hospitale. Angesichts der überraschend großen Zahl von Os/)edale-Navaen



271

in Italien scheint mir diese Etymologie über jeden Zweifel erhaben.
Unser Xenodochium sancti Petri kann aber damit aus sachlichen
Gründen wohl kaum gemeint sein. Suchen wir längs der für das Bistum
viel wichtigeren und stärker begangenen Julier-Septimerroute, so löst
sich das Rätsel überraschend leicht. Der unterhalb von Beiva (Bivio)
gelegene Hof Stalvedro, rom. Stalveder, kann nichts anderes als Hospitale

vetere bedeuten, denn wie bei Lostallo, so scheidet auch hier
stabulum Stall), das romanisch stavel ergeben hätte, als Etymon
automatisch aus. Wir wagen aber noch einen Schritt weiter zu gehen.
Der geeignetste Ort für eine Herberge am Nordfuß des Passes dürfte
zweifellos an der Weggabelung Bivium gelegen haben. Für diesen Ort
kennen wir ja heute noch neben dem romanischen Bevi, Beiva auch das
vorwiegend von Deutschbündnern gebrauchte Stalla. Das Reichsurbar
vom Jahre 831, in dem der Name «stabulum Bivio» vorkommt, darf uns
nicht zu der Annahme verleiten, es stecke in Stalla ein altes stabulum.
Letzteres ergibt in Bünden, wie gesagt, durchwegs stabel, stavel. Die
Form des Reichsurbars ist also eine offenbare Latinisierung eines
späteren Kopisten. Es läßt sich durchaus die Ansicht verteidigen,
«stabulum Bivio» des Reichsurbars stehe für «0stai Bevi» aus älterem ho-

spitale ad Bivium. Die erst im 14. Jahrhundert auftretende Form Stalla
ist m. E. nichts anderes als eine spätere Umdeutung von Stai aus hospi-
tale. Geschichtlich würde sich diese aus unserer Annahme resultierende

dreistufige Entwicklung des Xenodochium sancti Petri so
erklären :

1. Stalveder ist eine der von Bischof Victor III. im Jahre 823 als zer¬
stört gemeldeten Herbergen.

2. Nach der Restitution von 849 wird das Xenodochium wieder auf¬

gebaut, jedoch nicht am gleichen Ort wie früher, sondern etwa
20 Minuten weiter oben an der Wegkreuzung, am Bivium.

3. Der Bau des Hospizes auf dem Septimer durch Bischof Wido um
das Jahr 1100 käme also einer Verlegung desselben von Bivio auf
die Paßhöhe gleich.
Die Zahl der Klöster und Einsiedeleien, Hospitien, Kirchen und

Kapellen, die auch in den Ortsnamen bleibende direkte Spuren
hinterlassen haben, ist, besonders wenn man die zu Namen erstarrten
Patrozinien herbeizieht, sehr ansehnlich.

Ihr Einfluß blieb aber, auch toponomastisch gesprochen, nicht auf
dem Punkte beschränkt, wo sie aufgerichtet sind oder waren. Im
Gegenteil bildete sich um jedes derselben ein bald stärker, bald schwächer
hervortretender, bald enger, bald weiter Kreis von Flurnamen, deren
bestimmendes zentrales Element eben diese Gotteshäuser sind. So hat
Disentis neben seinem romanischen Namen Mustt'r und seinem Claustra

für den Klosterbezirk noch ein Curtin della Claustra für einen Baum-
garten, einen Mulin della Claustra, die Klostermühle, ein Davos Claustra



272

für einen Wiesenkomplex. In Klosters, wo das Klösterlein zur
Reformationszeit einging, erhielt sich der Name Mönchalp, in Scuol, wo früher

das nach Marienberg auf der Malserheide versetzte Kloster stand,
die Alp Tamangur aus gelehrtem attegia monachorum, in Churwalden

der Klosterhof und der Klosterwald. Wer wollte ferner alle die auf
gleiche Weise von baselgia, chapella und caplutta abgeleiteten
Namen, die bald auf Besitzverhältnisse weisen, bald auch einfach
lagebestimmend sein wollen, hier aufgezählt wissen! Es genüge, wenn wir
zusammenfassend hervorheben, daß solche Einzelheiten, so unscheinbar

sie vom etymologischen Standpunkt sein mögen, oft entscheidend
sind für die Ermittlung der Standorte alter^verschwundener Kirchen,
für die Eruierung in Vergessenheit geratener Patrozinien usw. So läßt
sich mit großer Wahrscheinlichkeit der Nachweis erbringen, daß sich
in Igis um das Jahr 841 eine Damianskirche befand. Über die Lage
dieser Kirche kann nun wohl nur der im 17. Jahrhundert erloschene
Flurname Baselgätscha (d. h. die alte Kirche aus basilicacea) bei
Marschlins einigen Aufschluß geben. Ähnlich verwertbare Fälle sind nicht
selten. Häufiger ist jedoch der Fall, wo ein Flurname das Patrozinium
einer Kirche bewahrt, die, sei es infolge der Reformation, sei es aus
anderen Gründen, ihren Heiligen verloren hatte. Es ist beispielsweise
durch keine urkundliche Nachricht überliefert, welchem Heiligen die
Kirche von Lavin geweiht war. Der Flurname San Güerg in der Nähe
der Kirche hat uns ein St. Georgs Patrozinium vermuten lassen. Die
Bestätigung dafür ergab sich dann auch aus der Tatsache, daß die
Bestellung des Landammanns für das alte Gericht Sur Tasna am Sankt
Georgstage bei Lavin stattfand. Es liegt nahe, hier Landsgemeinde
und Kirchweih zugleich zu vermuten.

Aus der Fülle des Stoffes sei nur noch ein interessantes Patro-
ziniumsproblem herausgegriffen. Zwischen Salouf (Salux) und
Parsonz (Präsanz) im Oberhalbstein befindet sich auf rund 1500 m. ü. M.
der Hof Salaschigns. Der Name erscheint u. W. erstmals in einer
Urkunde vom Jahre 1531 (Gemeindearchiv Parsonz Nr. 14) als Sa-

laschintzg, sodann 1536 (ibid. Nr. 19) in der Form Salaschyns. Im
Pfrundrodel von Parsonz vom Jahre 1619 heißt der Hof Salasing im
berg. Gestützt auf die Namen Salischinas in Sumvitg, Salischina in
Vrin, Salescin in Poschiavo könnte man unbedenklich auch für
Salaschigns von einem lat. salicinum «Weidenbestand», Ableitung
von Salix «Weide» ausgehen. Bei näherer Prüfung läßt sich jedoch
diese Etymologie nicht halten. Auf dem Hofe steht eine um 1508
den Heiligen Bartholomäus und Mauritius geweihte Kapelle (E.
Poeschel, Kunstdenkmäler Graubündens III, Seite 257). Als weiterer
Titel tritt 1509, 1543, 1564 auch St. fnnozenz auf, verschwindet aber
später vollständig. Dieses merkwürdige Auftauchen und Versinken
eines dritten Titels erhält durch Zuziehung der urkundlich überlieferten

Flurnamen eine willkommene Klärung. Im Urbar vom Jahre



273

1467 finden wir auf fol. 75 b folgende Eintragung für Salouf: Item
IIII mannmad wysen vor dem stadel ze sant luschient, die gand ze
Rod mit der Collony ze sant luschient. Und ibid. fol. 83 steht: Item
collonia da sant luschient hat ze sant luschient II Juchart, stoßt allent-
halb an die waid. Item IIII Mannmad wisen vor dem stadel zu sant
luschient, die megt die Collony ain jar, vnd der Mayger von Salux
das ander jar, stost oben an sant luschient gut, vnden an sant Joris
gut.* — Endlich wird in einer Urkunde vom Jahre 1477 (Bischöfliches

Archiv) für die gleiche Gegend ein sant Laschienten huß genannt.
Mit Sant Laschient kann nur Sankt Innozenz gemeint sein.

Gleich wie Gaudentius zu Gadient, Viventius zu Fient wird, so erklärt
sich auch Laschient als geläufige spätmittelalterliche Schreibform für
gesprochenes Laschientg. Das anlautende L statt N aber verrät sich
sofort als Anlehnung an Lurintg < Laurentius, dem Patron der
Pfarrkirche im benachbarten Riom. Wir besitzen also in den drei
genannten Namensformen den sicheren Beweis dafür, daß St. Innozenz
lange vor den Heiligen Bartholomäus und Mauritius in Salaschigns
verehrt wurde; die volkstümlich entwickelte Form des Titels spricht
sogar für sehr hohes Alter.

Das allmählige Zurücktreten des ursprünglichen Patrons könnte
mit der Verlegung des Gotteshauses vom Platz Baselgia, wo es

ursprünglich stand, nach Salaschigns in Zusammenhang gebracht werden

und zwar in der Wreise, daß die neue Kirche zwei neue Titel
erhielt, während St. Innozenz zunächst noch am alten Bau haften
blieb. Den völligen Untergang des Patroziniums aber verursachte der
Umstand, daß Sankt Innozenz in der volkstümlichen Form San-
laschintg, Salaschintg auch zum Hofnamen geworden war (vgl.
collonia da sant luschient im Urbar von 1467) und im romanischen
Gewände, besonders in der Pluralform Salaschigns (vgl. dazu Sogn
Gions in Muster), seine Herkunft vom alten Kirchenpatron nicht
mehr verriet. Salaschigns bei Parsonz verdankt somit seinen Namen
nicht einem alten Weidenbestand wie Salischina in Vrin und Salescin
in Poschiavo, sondern kirchengeschichtlichen Vorgängen.

Wo Heiligennamen auf Fluren übertragen sind, auf denen die
einstige Existenz einer Kirche oder Kapelle nicht in Frage kommt,
deuten sie, wie schon das Tellotestament zeigte, kirchliche Besitzesoder

Lehensverhältnisse an. Diese Verhältnisse können aber auch
durch andere sprachliche Mittel zum Ausdruck gebracht werden,
besonders dann, wenn der kirchliche Grundbesitz ausdrücklich zum
Unterhalt der Pfrund, des Geistlichen, dient. Es heißt dann einfach
Pfrundgut, rom. dulezi, lat. dotalitium, ein Wort, das in zahlreichen
Flurnamen Bündens erhalten ist. Älter als dotalitium ist in ähnlicher
Bedeutung beneficium, das als Banvais-ch in mehreren Flurnamen wie-

* Freundl. Mitteilung von Hochw. Herrn Archivar Battaglia.



2 74

derkehrt. Das Wort zeigt in seiner romanischen Form deutliche
Anlehnung an rom. ovais-ch, «Bischof». Das mag daher rühren, daß
namentlich die bischöflichen Lehen in Bünden lange mit beneficium
bezeichnet wurden. In späterer Zeit traten an Stelle von dotalitium und
beneficium für Pfrundgut Umschreibungen wie bein pervenda zu prae-
benda, «Pfrund», deshalb Cultira della Parvenda in Schlans, Clis della
Parvenda in Ruschein u. a. Besonders im Engadin aber brauchte man
statt pravenda gerne das Wort plain aus plebe im gleichen Sinne. Er da la
Plaiv in Guarda, Pra da la Plaiv in Sent waren also auch Pfrundgüter.
Aber das Volk liebt im allgemeinen solche abstrakte Begriffe wie
Pfrund nicht.Es betrachtet ein Pfrundgut als das Gut des Pfarrers und
bezeichnet es deshalb lieber als (AHera Wis (Seewis, Trimmis), ___._-
gaden (Avers) in Romanisch-Bünden Prau dil Prè (Razen), Ada dil Pré
(Breil) usw. Auch die übrigen Würdenträger aus der Hierarchie
der Kirche : der Kaplan, der Domherr, der Chorherr, der Bischof, der
Abt, die Äbtissin, der Mönch, die Nonne, der Kapuziner und der
Küster, sie alle haben in den bündnerischen Flurnamen ihre festen
Vertreter.

Kirchliches Lehngut mit besonderen Verpflichtungen waren auch
il Pra da las Lbladas (aus oblata) in Zernez und das gleichbedeutende
Nefeis aus nebula Oblate) in Chur, welche einen Zins zugunsten
des Meßopfers leisteten. Hierher zählen wir unbedenklich auch il Pra
dal Vinadi in Sent aus vinaticum, «Weinopfer», dann die verschiedenen

Madinas aus (missa) matutina, den Weinberg Completer in Malans,
dessen guter Tropfen nach dem Willen des Stifters auf dem Hof nach
der Komplet genossen wurde. Endlich sei noch des Chomp dal Sain, d. h.
Glockenackers, in Ramosch gedacht, dessen Pächter oder Lehensmann
wohl für den Unterhalt einer Glocke (Fett, Riemen und Seile) zu
sorgen hatte. Solche Grundstücke sind in Zernez heute noch vom übrigen
Kirchengut ausgeschieden.

Der christliche Gottesdienst beschränkt sich nicht auf die Gotteshäuser

allein. Am Wrege, auf erhöhten Punkten laden zahlreiche
Kreuze und Bildstöcke zur Andacht ein. Hundertfach sind die Fälle,
wo eben diese kleinen Kultorte das bestimmende Element für die Na-
mengebung wurden. Feldkreuze, Kruzifixe, Bildstöcke, Gedächtniskreuze

an Unfallstellen, ja auch Gedenktafeln, sie alle bleiben oft
Jahrhunderte lang durch das Mittel der Flurnamen im Gedächtnis
des Volkes erhalten, und recht oft könnte niemand mehr die Stelle
bezeichnen, wo ein bestimmtes namengebendes Kreuz oder ein
Bildstock genau gestanden haben. So erhalten diese Namen manchmal
allein Einzelheiten der kirchlichen Terminologie, die sonst durch die
geschichtliche Entwicklung, besonders die Reformation, vollständig
weggeschwemmt sind. Ich denke an den Namen Sanchet für eine
lawinengefährdete Stelle am Weg über den Paß dal Fuorn bei Zernez,
der allein die Beweislast zu tragen hat, daß einst der Bildstock, die



275

Wegkapelle, auch im Engadin wie im Oberland sonchet (dim. zu sanctus)

hieß. Auch alte Prozessionswege, die alten Routen, auf denen
die Leichen von weither zum Talfriedhof getragen oder geführt wurden,

Rastplätze, wo man die Leiche für eine Weile niederlegte, alles
das sind Dinge, die aus einer gut ausgebauten Flurnamensammlung
noch herausgelesen werden können und auf die Lokalgeschichte ungemein

befruchtend wirken.
Die bisher beleuchtete kirchliche Toponomastik rankt sich

um das, was wir etwa «den durch die Sinne wahrnehmbaren Besitz
der christlichen Kultusgemeinde» nennen könnten. Die Kultstätten
vom Kloster bis zum Gedächtniskreuz sind in der Landschaft
gegenwärtig; sie sind, wenn auch für eine beschränkte Zeitspanne, ein Teil
derselben. Ihr toponomastischer Niederschlag ist deshalb eine
Selbstverständlichkeit.

Ein letzter Abschnitt soll nun noch versuchen, nachzuweisen, wie
auch der geistige Inhalt der christlichen Religion die Landschaft
um uns zu beseelen vermochte. Übergehen wir also die bildlichen
Übertragungen von Kirche, Kloster, Turm, Kanzel, Orgelpfeifen auf
irgendwie ähnlich geartete Felsgebilde, um für dieses Kapitel Zeti
zu gewinnen.

Die Vorstellungen vom Heiligen Land und von den heiligen Stätten

der Bibel, die ein Sohn der Berge auf Grund einer einfachen
Unterweisung gewinnt, sind bedingt durch die ihn umgebende, eng
begrenzte Welt. Aber nicht nur das Heilige Land, sondern auch das
durch die Kirche verkündete und geschilderte Jenseits kann er sich
am besten aus seiner durch eigene Anschauung bekannt gewordenen
Umgebung vergegenwärtigen. Umgekehrt überträgt er dann die
Namen aus dem Heiligen Lande, ja auch diejenigen von Himmel, Hölle
und Fegfeuer auf die Gebiete, die nach seinem Vorstellungsvermögen
mit ihnen irgendwie übereinstimmen. Im einzelnen können diese
Namensübertragungen verschiedene Gründe haben; auf alle Fälle wäre
es falsch, sie stets als Scherze und Witze deuten zu wollen. Auguste
Longnon hat in seinem bekannten Werke über französische Ortsnamen
bewiesen, daß die Übertragung geographischer Namen aus dem Heiligen

Lande im Anschluß an die Kreuzzüge beliebt war. Keine Urkunde
klärt uns leider darüber auf, ob der Dorfteil Bethlehem in Razen-Rhä-
züns, das Gut Jerusalem in Luzein, die nur aus einer Urkunde von 1350
bezeugte Vinea Emaus in Jenins, der Jordan in Küblis, der Dorfteil
Egipta in Malans und endlich die Dorfgasse Filistinra in Andeer auch
nur lose mit diesen so aufwühlenden mittelalterlichen Kreuzzügen in
Verbindung gebracht werden dürfen.

Auf alte Prozessionswege und möglicherweise auch auf
mittelalterliche Passionsspiele gehen Calfariberg, romanisch Crucifichada in
Samnaun und Kraizberg im romanischen Tarasp zurück. Das Ziel einer
Prozession dürfte auch der Tabor, die Anhöhe hinter dem Kloster Pfä-



276

fers gewesen sein; denn man betrachtete im Mittelalter den Tabor-
berg östlich Nazareth als den Berg der Verklärung Christi. Im Gegensatz

zum Olberg in Trimmis schließt die Lage des Munt Olivet in Val
Chamuera bei La Punt jede Anknüpfung an alte Kulthandlungen aus.
Hier scheint eine Übertragung des in Italien häufigen Namens Monte
Oliveto durch einen italienischen Hirten stattgefunden zu haben,
ähnlich wie Ponte dei sospiri in Venedig auf eine Brücke in Roveredo
übertragen worden ist.

Die wenigen, aber bedeutungsvollen geographischen Namen des

Heiligen Landes, die wir hier auf unser Bergland übertragen sehen, sind
nicht das einzige Namengut, dessen Elemente aus der Heiligen Schrift
geschöpft worden sind. Das symbolische Jammertal der Psalmisten hat
in Wiesen als Jammertäli sichtbare Gestalt angenommen. Romanisch-
bünden kennt mehrere Vais da Larmas (Uors, Cumbel, Susch) ; von
unseren berühmten 150 Tälern ist jedes dreißigste ein Jammertal!
Biblische Reminiszenzen liegen zweifellos auch dem Namen «die
sieben Jungfauen», las 7 Dunschallas für die Felszacken am Segnespaß
zugrunde. Im Säntisgebiet sehen die Appenzeller in einer mit drei
Giebeln gekrönten Felswand gegenüber dem Fählensee die Verkörperung
der Dreifaltigkeit. Der Bergwanderer ist auch geneigt, dieses eigenartige
Felsgebirge als einen Altar mit offenen Flügeln anzusehen.

Der Altar ist übrigens in der bündnerischen Toponomastik stark
vertreten. Wir kennen nicht nur einen Piz Uter in Samedan, einen
Crap Uter in Ardez, sondern, was hier von besonderer Wichtigkeit ist,
dreimal, nämlich in Disentis, in Flem und in Riom die merkwürdige
Bezeichnung «Davos gVAltar», hinter dem Altar. Es wurde hier der
verlorene Raum hinter dem Altar in der katholischen Kirche zum
Benennungsmotiv für abgelegene verlorene Winkel im Hochgebirge.
Diese Tatsache gibt uns den Schlüssel in die Hand zum Verständnis
des Namens Davo Dieu für ebenfalls abgelegene Alpweiden. Man hat
dieses merkwürdige Davos Dieu schon lange richtig mit «Hinter
Gotterbarm» übersetzt. Aber man hätte gerne gewußt, wie ein solches
Benennungsmotiv, das sich durch seine Verbreitung als alt erweist,
entstehen konnte. Das Rätsel löst sich auf einfache Weise: Wenn wir «Davos

Dieu» Hinter Gott und Davos gfAltar einander gleichsetzen
und annehmen, daß der verlorene Raum hinter dem Altar einmal
auch Davos Dieu geheißen habe, so wird der Name als Übertragung
aus dem vertrauten begrenzten Raum der Kirche wie la scantschala, die
Kanzel, ils orgels, die Orgelpfeifen, leichter verständlich, als wenn man
glaubhaft machen möchte, Davos Dieu bezeichne einen Ort, wo selbst
Gott nichts mehr zu suchen hat.

Doch nehmen wir nach diesem notwendigen Abstecher in die
konkrete Sphäre des Kirchenraumes den Faden wieder auf: Das primitive
Vorstellungsvermögen sucht das Jenseits immer wieder irgendwie und
irgendwo auf dieser Erde. In Namen wie Totentäli in Alvaneu, Toten-



277

töbeli in Grüsch, Val da Morts in Mon, Plan dils Morts in Wergenstein
und an zahlreichen andern Orten berühren sich christliche
Jenseitsvorstellungen und heidnischer Geisterglaube. Der Altchurer glaubte,
seine sündigen Mitbürger müßten im Scaläratobel hinter dem Fürstenwald

auf das jüngste Gericht warten. Solche mehr oder weniger tief
wurzelnde Vorstellungen mögen nicht nur den Totentälern, sondern
auch manchen der vielen bündnerischen Namen mit Höll oder fnfiern
zugrundeliegen. Aber nüchternerweise wird man zugeben müssen, daß
es sich ebenso oft um eine weniger tief wurzelnde bildhafte Übertragung

handelt für einen düsteren schaurigen Ort, für einen Ort des
Grauens. Noch häufiger, wenn nicht immer, ist auch das Paradies,
deren es in Bünden mindestens fünfzehn gibt, einfach ein Name für
einen hübschen, lieblichen Ort, wo man gerne weilt. Für Paradies
steht manchmal Himmel, so der Lüener Himmel, als Scherzname für eine
schöne Maiensäßlage — bekannter ist der Nenziger Himmel im Vorarlberg

-, in romanisch Bünden Crest de Tschiel in Laax, Crap Tschel in
Silvaplana. Ganz anderer Art ist der ironisch gemeinte Roßhimmel in
Furna, wo die Pferde an abschüssiger Stelle leicht abstürzen, der
Lammschihimmel von Safien, wo das gleiche Schicksal die Lämmchen
erreichen kann, und endlich der Parvis de Tgons, die «Hundsschipfe»
in Domat-Ems.

Beim Studium der Orts- und Flurnamen, die ihre Entstehung der
christlichen Kirche und der christlichen Vorstellungswelt verdanken,
gewahrt man recht bald, daß es unmöglich ist, dieses Gebiet gegen
das Nachbargebiet des Volksglaubens und Aberglaubens abzugrenzen.

Schon die erwähnten Totentäli sind Grenzfälle. Noch mehr aber
sind es die Vais dal Diavel, d. h. die Teufelstäler, dann die Teufelssteine,
die Tüfelsckuchi in Malans, Tüfels Fridhof in Sufers, Tüfels Chilchli in
Haldenstein. Die Kirche aber leugnete auch nicht die Existenz der
Hexen; sie stellte sich ihnen vielmehr als einer gefährlichen Realität
mit ihrer ganzen Macht entgegen. So seien denn hier auch die Plans da
las Strias, die Hexenböden, die Tanzböden, auf denen sie sich wie auf den
Plauns dal Barlot nächtlicherweile mit dem Teufel zum Reigen einfanden,

wenigstens erwähnt. Hier weiter auszuholen aber wollen wir uns
versagen, im Bewußtsein, am Rande eines Gebietes zu stehen, dessen
Stoffreichtum hier nicht zu bewältigen wäre.

Gleichsam als Rückzug auf festeren christlichen Boden möchte ich
noch einer Gruppe von Namen gedenken, die ihre Herkunft dem
christlichen Kalender, bzw. dem Kalenderjahr verdanken.
Die hohen christlichen Feiertage, und der Sonntag überhaupt, sind
Ruhetage, an denen der im Freien tätige Bauer seine Arbeit auf das
durch die Wartung der Tiere bestimmte Mindestmaß reduziert. Auch
der Alphirte aus katholischen Gemeinden ist bestrebt, sich an solchen
Tagen so weit wie möglich von der Arbeitslast zu befreien. Er treibt
deshalb sein Vieh auf die Sunntigsweid (so in Versam, Sufers, Seewis,



278

Fläsch), an den Sunntigbärg in Furna, Conters, Says, auf die Blaisch da
Dumengias in Lavin, Pas tg de Dumengias in Trun usw. Für den höchsten
Feiertag des Monats August, Maria; Himmelfahrt, sind in manchen
Alpen besondere Weiden aufgespart, wo dank besonders günstiger
örtlicher Verhältnisse oder des reichen, unberührten Futtervorrats das
Vieh leicht zu hüten ist. Auf diese Weise kann der Oberhirte seine
Herde für einen halben Tag dem Zuhirten überlassen und zum
Gottesdienst und zu einigen Stunden fröhlicher Geselligkeit ins Dorf reisen.
Solche Plauncas de Nossadunna gibt es in Medels, Tujetsch, Disentis,
Trun usw. auf vielen Alpen. Die Solvers della Vigelgia aber sind Wreiden,
auf die das Vieh an der Vigili, am Tage vor Maria. Himmelfahrt,
getrieben wurde oder heute noch wird. Es wäre nun überaus lohnend,
auch die nach Heiligen benannten Weiden, aber auch Wälder und
Privatgüter, im Hinblick aufdieses Benennungsmotiv genauer zu
untersuchen. Hinter mehr als einem Namen, den man zunächst für die
Patrozinienforschung nutzbar machen möchte, steckt vielleicht eine
solche heute gegenstandslos gewordene und deshalb nicht mehr
verständliche Zeitangabe, ein Datum, an dem der so benannte
Geländeausschnitt eine besondere Aufgabe zu erfüllen hatte.

Die Flurnamen, die soeben von Marias Himmelfahrt als hohen
Feiertag hergeleitet wurden, entstammen alle der Surselva. Das ist
kein Zufall. Die geradezu üppige kirchlich-katholische Flurnamenwelt
ist eine in dieser Landesgegend immer wieder beobachtete Tatsache.
Sie bestätigt, daß wir — auch toponomastisch gesprochen - in Bünden
neben einigen stark gemischten Gebieten eine typisch katholische
Landschaft in der Surselva, Surmeir, Misox-Calanca und eine ebenso
ausgesprochen reformierte Landschaft im Engadin, Prätigau, Schanfigg,

Schams, Rheinwald haben. Zwar sind die meisten Namenschichten
über das ganze Land verteilt, und es würde kaum gelingen,

Namenreihen zusammenzustellen, die im protestantischen Gebiet ganz
fehlen. Aber es ergibt sich doch mit aller Deutlichkeit, daß die katholische

Kirche mit ihrer stark in Erscheinung tretenden Aktivität auch
nach außen, nicht nur ein altes Erbe zähe bewahrt, sondern auch stets
von neuem auf die Landschaft Einfluß nimmt. Die kirchliche Namenschicht

ist deshalb in katholisch Bünden ein sehr lebendiger Bestandteil
des Namenschatzes überhaupt, während sie im protestantischen

Gebiet typischen Reliktcharakter trägt.

Ungemein tiefgreifender aber als diese Unterschiede, die Bünden
konfessionell in zwei Landschaften scheiden, sind diejenigen in der
ältesten Schicht unserer Kirchensprache, die Rätien von Oberitalien
trennen. Sie sind schon vor dreißigJahren von Jakob Jud, dem Meister
der historisch untermauerten Sprachgeographie in seiner Abhandlung
«zur Geschichte der bündnerromanischen Kirchensprache» (49. Jah-



279

resbcricht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden,

1919), souverän und endgültig beleuchtet worden.

Eine Warnung Andreas Rudolf von Plantas

an den Bundesrat im Siebziger-Krieg
Von Hermann Böschenstein. Bern

Am 23. September 1870 richtete Andreas Rudolf von Planta von
Chur aus nachfolgend mitgeteilten Brief1 an Bundesrat Carl Schenk.
Der Unmittelbarkeit, Kraft des Ausdrucks und Selbständigkeit des
Urteils des «größten bündnerischen Staatsmannes seiner Zeit»2
sollen diese einleitenden Erläuterungen keinen Abbruch tun. Es geht
eine eigenartig anziehende Wirkung von den Reden und Schriften
dieses keinem System und keiner Partei verschriebenen und doch
so grundsatztreuen Bündners3 aus, dessen Sehergabe selbst da, wo
ihm der Erfolg zu Lebzeiten versagt blieb, ungewöhnliche Einsichten
verrät. Der Brief enthält Bündnerisches und Eidgenössisches.
Was ihn über Zeitbedingtes und Lokalpolitisches hinaushebt, ist die
Sicherheit, mit der Planta frühzeitig und vor der Bismarckschen
Reichsschöpfung den Bundesrat vor unüberlegten Absichten4 warnte.
Planta stand am Anfang der 50er Jahre, als der deutsch-französische
Krieg dem Vernunft- und fortschrittsgläubigen Jahrhundert die
schwere Erschütterung versetzte, die in Kundigen wie Jacob Burckhardt

dunkle Ahnungen über die Zukunft Europas aufsteigen ließ.
Kurz zuvor hatte Planta, trotz seines vollen Mannesalters bereits ein
Veteran von 1848, eine Wiederwahl in den Nationalrat abgelehnt,
in der er erst 1876 zurückkehren sollte. Zeit seines Lebens ein
unabhängiger, nur für das Wohl seiner Bündner und Schweizer Heimat
kämpfender Mann, brachte er seine Empfindungen scheinbar im
leichten Gesprächston, in Wirklichkeit von tiefer Sorge erfüllt, zu
Papier. Drei Wochen zuvor hatte die Armee Napoleons III. die

1 Der Brief und zwei weitere aus dieser Zeit fanden sich im handschriftlichen Nachlaß
von Bundesrat Carl Schenk; sie sind im Besitz des Verfassers.

2 Friedrich Pieth, Bündner Geschichte, Chur 1945.
3 Dr. P. C. von Planta, Andr. Rud. von Planta, Ein republikanischer Staatsmann,

Zürich i8g3.
4 Vgl. hierzu u. a. Gagliardi, Geschichte der Schweiz, 3. Band, Zürich-Leipzig, 1939;

Hs. Schneider, Geschichte des Schweizerischen Bundesstaates, Zürich 1931 (5. Band
Dierauer); Bundesblatt 1871, II., Seite 766 ff.; Geschichte der Schweiz (Nabholz, von
Muralt, Feller, Bonjour), 2. Band, von Edgar Bonjour, Zürich 1938. Paul Schweizer,
Geschichte der schweizerischen Neutralität, Frauenfeld 1895; Edgar Bonjour, Geschichte
der schweizerischen Neutralität, Basel 1946. Dr. C. Benziger, Les représentations
diplomatiques étrangères en Suisse de 1789 à 1927, in «Bulletin Consulaire Suisse», 1928 ff.


	Elemente der christlichen Kultur in den Ortsnamen Graubündens

