
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1946)

Heft: 2

Artikel: Disentis im Lichte der Romantik (1800-1880)

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54

Disentis im Lichte der Romantik (1800—1880)
Von P. Iso Müller

Die Reisenden der gläubigen Barockzeit zeigten für das bene-
diktinische Leben der Abtei Disentis volles Verständnis und
verneigten sich in Hochachtung vor der Kulturarbeit des
Gotteshauses. Als aber Ende des 18. Jahrhunderts die Jünger der

Aufklärung an den Klostermauern vorbeizogen, da standen sie
staunend still und schüttelten ihr Haupt. François Robert, ein
französischer Geograph und persönlicher Freund Voltaires,
betrachtete den „äbtlichen Palast" (le colosse abbatial) als ein
„Ärgernis" und eine „Beleidigung der Menschheit". H. L.
Lehmann aus Magdeburg schrieb dieses Urteil in seiner Darstellung
der „Republik Graubünden" (1797—99) nach und machte aus der
Klostergeschichte eine chronique scandaleuse. Der Berner Karl
Kasthofer empfand 1821 „ein besänftigendes Gefühl", daß der
„Palast der Äbte", den die Franzosen 1799 mit Kanonen
beschossen und mit Feuer stark beschädigt hatten, immer noch nicht
instand gesetzt werden konnte. Der gelesenste Schriftsteller der
Schweiz in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, Heinrich
Zschokke, stellte in seinen verschiedenen Werken das Kloster in
wenig erfreuliches Licht. Die Mönche haben „nur" das Christentum,

nicht aber die Kultur gebracht, darum seien die rätoromanischen

Einwohner noch „Halbwilde". Besser wäre es, wenn der
Mönchspalast wieder zur Bethütte, der Fürstabt wieder zum
Einsiedler würde, wie es der hl. Sigisbert war. So oder ähnlich klingen
die meisten Beschreibungen des klösterlichen Disentis bis etwa um
1840. Dabei fehlt es fast immer nicht nur an Blick für die
mönchischen Werte von Disentis, sondern auch oft an Verständnis für
das rätoromanische Bauernvolk sowie die geheimnisvolle Schönheit

der bündnerischen Hochalpen und Schneegebirge1.

1. Anfänge einer neuen Einstellung
Unterdessen wehte ein anderer Geist durch die Lande. P.

Plazidus a Spescha entzauberte seit etwa 1782 durch seine
alpinistischen und geographischen Forschungen Gegend und Gebirge
des Vorderrheintales und erschloß Kultur und Sprache der Bünd-

1 Näheres in Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 1945 S. 215 f.



55

ner Romanen den wissenschaftlichen Kreisen2. Von P. Plazidus
hat der in Zürich niedergelassene Schlesier Dr. med. Joh. Gottfried

Ebel (1764—1830) seine ausführlichen Berichte über die
geschichtliche Wirksamkeit der Abtei, ihre politische und kulturelle
Bedeutung. Wie preist der Trunser Pater nicht die Aussicht vom
Kloster aus in die Tavetscher und Medelser Berge, ins
Vorderrheintal „hinab über Chur hinaus bis an den Rätikon" Am liebsten

bleibt sein Auge auf dem Scopi haften. „Der vom Kloster aus
sichtbare Valaca, Nachbar des Scopi, ist ein merkwürdiger
Wetterprophet. Wenn die Wolken über dieses Felsenhorn südlich und
westlich herstreichen, sich erniedrigen und um dasselbe sich
festsetzen, dann erfolgt immer Regen." Erst recht lebendig wird aber
Pater Plazidus, wenn er von seinen Bergwanderungen oder von
seinen Strahlerfahrten ins Massiv des Tödi und der Oberalp
erzählen kann. Ganz beredt sind seine Ausführungen über die
rätoromanische Sprache, für deren Grammatik und Aussprache er
Verständnis wecken möchte und deren Geschichte und Literatur er
gut kennt und begeistert lobt. Er glaubt sogar, das Vaterunser,
Ave Maria und der Glauben seien als Übersetzungen ins Romanische

„ebenso alt wie Annahme der christlichen Religion selbst"
Wie immer man auch diese Notizen in Ebels bekanntem Buche
werten mag, sie gaben doch ein einigermaßen sachliches und
wohlwollendes Bild der Landschaft und des Klosters, und zwar im
Gegensatz zu den aufklärerischen Schriftstellern3.

Spescha hat aber noch mehr Verdienste. Er war es, der die
Künstler zuerst in das Gebiet der Cadi rief. 1817 schenkte uns der
Zürcher Maler JohannLudwigBleuler die erste und bisher
künstlerisch beste Darstellung des Klosters und seiner Umgebung.
Zu Füßen der alpinen Majestäten liegt in romantischem Zauber
eines Sonnenaufganges die Disentiser Gottesburg. Auf Bleuler
folgten der Basler Birmann (1821) und der Toggenburger Isenring

(1823), die sich jedoch nur für die Landschaft interessierten.
Die Abtei aber stellten zwischen 1830 und 1846 künstlerisch dar
der Badenser Ägichus Federte und der Schwyzer David Alois

2 Pieth-Hager, P. PI. a Spescha 1913 S. LXXV ff, 461 f, 493 f.
3 Ebel J. G., Anleitung die Schweiz zu bereisen. Dritte Auflage. 1

(1809) 271—277; 2 (1809) 450—459; 3 (1810) 393; 4 (1810) 106. Dazu
Pieth-Hager, P. PI. a Spescha 1913 S. XXIII, LXXXXI. Über den
Besuch von Napoleons Brüdern siehe ebenda S. 174.



56

Schmid, ferner G. Adolf Müller (1836) und Tomblason. Die Bilder
der letzten beiden fanden durch die Stiche des Engländers Henry
Winkles starke Verbreitung'.

Das gleiche Interesse für Land und Volk teilte mit Spescha ein
deutscher Emigrant, Josef von Gör res, der 1820 von der
Oberalp her nach Disentis kam und in Truns P. Plazidus „beinahe
einen ganzen Tag über das rätische Wesen zu befragen hatte".
Sechs Jahre später, während deren er sich zum überzeugten
Verfechter der katholischen Kirche durchgerungen hatte, erinnerte
sich Görres wieder seines Alpenweges und der Klostermauern, an
denen er vorbeigezogen: „Disentis trauert in seinen Ruinen." Das
war das kurze und doch sympathische Wort, mit dem er Dorf und
Kloster erwähnt5. In Truns, wo sich Spescha und Görres
getroffen, feierte wenige Jahre darauf ganz Graubünden am 30. Mai
1824 die vierte Jahrhundertfeier des Grauen Bundes.

In den Festliedern und Gedichten traten die sagenumwobenen

Gestalten der Bündnergeschichte, wie Adam der Camogasker
und Caldar vom Schamsertal, die berühmten Helden der Eidgenossenschaft

Teil, Winkelried und Fontana bedeutend mehr in den

Vordergrund als der Hauptstifter des Bundes, Abt Petrus von
Pontaningen6. Immerhin aber lebte doch der geschichtliche Sinn
durch dieses Säkularfest wieder auf und damit auch die große
Vergangenheit des Klosters. So entwarf bald darauf der Deutsche

Georg WilhelmRöder, der 1820—38 an der Churer Kantonsschule

wirkte, sowohl in seiner „Kleinen Bündnergeschichte" von
4 Siehe nähere Angaben bei Müller L, Disentis im Spiegel der

Reiseberichte des 18. Jh. Zeitschrift „Disentis" 1944 S. 96. Das Bild von
Schmid im Kloster Einsiedeln, von Müller in Zschokke H., Die
klassischen Stellen der Schweiz 1836. Zur zitierten Arbeit über die
Reiseberichte des 18. Jh. ist noch nachzutragen, daß Johannes v. Müller am
20. Oktober 1797 in Truns war. Später zog er, wie ein Brief vom ,10.
Dezember aus Mainz besagt, über die Oberalp : „Hierauf bei schlechtem
Wetter den Obern Bund hinauf, und wider jedermanns Rat über den
halb Manns hoch mit Schnee bedeckten Crispait nach Ursern." Müller
J. v., Sämtliche Werke ed. J. G. Müller 5 (1810) 200. Über Truns Müller
Joh. v., Der Geschichten Schweizerischer Eidgenossenschaft Dritter Teil.
1825 S. 267—271, über Tello idem 1 (1824) 187.

5 Schellberg W., Görres' Ausgewählte Werke und Briefe 2 (1911)
312, 337. Dazu Renner A., Josef Görres und die Schweiz 1930 S. 73.

6 Pieth-Hager S. 15, 181 (wichtig), 501—505. Fry K., Der Trunser
Ahorn 1928 S. 12—14, 116—127. Über Pontaningen nur 121, 124.



57

1831 wie in seinem mit P. C. v. Tscharner herausgegebenen
größeren Werke „Der Kanton Graubünden" (1838) ein verständnisvolles

Bild von der Wirkkraft der Stiftung des hl. Sigisbert : „Die
Abtei Disentis wurde für Landbau und Gesittung des Volkes eine
Pflanzschule, von ihr gingen Christentum, Anbau des Tales Ursern,
Straßenbau und Ordnung des bürgerlichen Lebens aus."7
Pontaningen ist der „ehrwürdige Abt, den alle ehrten und liebten"
Trotz der stark protestantischen Einstellung entdeckt der Leser
keine abschätzigen Urteile über das Kloster, wie etwa im
gleichzeitigen Schrifttum von Heinrich Zschokke9.

Für Röder, der aus Caub am Rheine (Hessen-Nassau) stammte,
wie für Görres, dessen Heimat Koblenz war, bedeutete der Rhein
im Sinne der Freiheitskämpfer und der Burschenschaft „Deutschlands

heiligen Strom"10. Das gilt auch für den Bonner K a r 1 S i m -

rock, den bekannten Dichter und Erforscher des germanischen
Mittelalters. In seinem 1838—40 erschienenen Werke über „Das
malerische und romantische Rheinland" führt er aber den Leser
nicht nur zu dem „von himmelhohen Felsen umstarrten" Toma-
see, sondern auch zu den weißen Klostermauern von Disentis. Das
erste Stift am Rhein ist nicht, wie Kaiser Maximilian meinte, das
Bistum Chur, sondern eigentlich die Abtei Disentis. Simrock
erzählt uns, wie der hl. Sigisbert in die „Wildnis Hohenrätiens" kam
und vom hl. Plazidus reich beschenkt wurde. Auch von Schuld
und Sühne der Victoriden ist die Reden. Ebenso begeistert für die

7 Röder-Tscharner, Der Kanton Graubünden 1838 S. 22.
8 Röder, Kleine Bündnergeschichte 1831 S. 54. Dort S. 17: „Dieses

Kloster wurde bald der Sammelplatz frommer Männer, welche das Volk
umher in der christlichen Lehre, im Ackerbau und andern nützlichen
Kenntnissen unterrichteten."

9 Röder-Tscharner, Der Kanton Graubünden 1838 eifert S. 39—42
in der Schilderung der Glaubensspaltung stark gegen „hierarchischen
Geisteszwang" und „römische Machtbegier". Röder trat 1835 gegen die
Gründung des Doppelbistums Chur-St. Gallen im Auftrage der Regierung

auf. Seine Werke im Hist.-Biogr. Lexikon der Schweiz 5 (1929)
664. Ausführliche Biographie dieses ehemaligen Theologen bei Jecklin

D., Röder G. W. 1873 S. 7—30.
10 Näheres Fleig H„ Die Schweiz im Schrifttum der deutschen

Befreiungszeit 1813—1817. Basel 1942 S. 23—28.
11 Simrock K„ Das malerische und romantische Rheinland (Leipzig

ohne Jahr) S. 21, 29, 44. Für die Rheinbegeisterung sehr wichtig S. 8/9,
20. Die Datierung aus Brummer F., Lexikon der deutschen Lichter und
Prosaisten des 19. Jh. 3 (1888) 330.



Wiege des „deutschen Stromes" wie für das Benediktinerheim an
dessen Ufern ist ein geistig ähnlich eingestellter Deutscher: Ignaz
Christian Schwarz.

2. Ignaz Christian Schwarz
Mit dem Bamberger Romantiker Dr. Ignaz Christian Schwarz

(f 1844), der 1838—42 Professor der Literatur und Geschichte an
der katholischen Kantonsschule in Disentis war, beginnt in der
äußeren Wertung der Benediktinerabtei ein eigenes Kapitel. Das
in Disentis geschriebene Werk „Wanderbilder von den Quellen des

Rheins bis zum Rheinfalle" (Schaffhausen 1843) zeichnet erstmals
Landschaft und Kloster ebenso ausführlich wie liebevoll1. Die
stumpfen Farben der kalten Aufklärung ersetzt er bewußt und
überzeugt durch die leuchtenden der gemütvollen Romantik. Das
zeigt sich schon in der Schilderung des Abteigebäudes. Schwarz
findet die Bezeichnung „Mönchspalast", die sein Landsmann
Zschokke gebraucht, als „sehr übertrieben und unpassend". Denn
der Sitz der Disentiser Benediktiner steht „doch in sehr bescheidener

Größe da, von einfacher Bauart und, näher beschaut, selbst
nicht ohne architektonische Fehler". „Das Innere des Klosters ist
einfach und weit entfernt von jener Pracht und Fülle, die man in
anderen Instituten der Art, z. B. in Einsiedeln usw. findet." Disentis
wurde eben im Franzosenjahr 1799 weit mehr in Mitleidenschaft
gezogen als die übrigen Klöster. Dann führt der liebenswürdige
Bamberger seinen Leser durch clas Kloster, stellt uns Abt Adalgott
Waller vor : „seinem Charakter nach ein frommer Waller durch
dieses Erdenleben, der, zwar ohne Gelehrsamkeit, wie er selbst in
kindlicher Einfalt bekennt, aber durch christliche Demut und
innige Religiosität seinen Mitbrüdern das würdigste Vorbild ist."
Von der Klausur her betreten wir den Chor : „er ist schön und
zweckmäßig eingerichtet, mit einer Orgel versehen und hat für
noch mehr Mönche Platz, als im Kloster vorhanden sind." „Die
Kirche ist einfach und edel und hat für den Eintretenden etwas
Erhebendes ; nur an den Altären befinden sich, wie überhaupt in
den meisten Kirchen dieses Landes, schnörkelhafte Überladungen."

1 Müller Iso, Das Wirken des Bamberger Romantikers J. Chr.
Schwarz in der Schweiz. Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 1945 S. 66
bis 99.



59

Auch die Marienkirche, „die älteste Kirche des Oberlandes",
vergißt unser Laienprofessor nicht. „Sie ist tief in die Erde selbst

hineingebaut, daher ihr Inneres sehr feucht. Ihre Einrichtung ist
sehr einfach; sie hat nur einen Hauptaltar mit dem Bildnisse Marias

und eine Orgel nebst Predigtstuhl." Seinen Gang durch das

Kloster schließt unser Cicerone mit dem Gesamturteil : „So steht
hier in den Hochtälern Rätiens noch eines der ältesten Gotteshäuser

da, geachtet und geliebt vom Volke und nicht ohne Nutzen
für dessen Bedürfnisse."2 Dann führt uns der feinfühlige Franke
an das Fenster, zeigt die Häuser des Dorfes und die Kapellen der
Hügel, beschreibt uns „die große, schöne Talebene mit ihrem
frischen Lebensgrün, bunten Blumenschmelz". Mit Vorliebe richtet

er seine Augen ins südliche Medelsertal : „Am Himmel frisches
Blau ohne Wölkchen, die Berge strahlen majestätisch mit ihren
Kronen von Eis und Fels." Reizend ist auch der Blick nach Osten
ins Vorderrheintal gegen Chur : „Noch einmal öffnet sich das
glänzende Alpentheater, die Schneehäupter der Berge erglühen in
sanfter Purpurglut gleich Rosenwangen einer Jungfrau."3 Wenn
einmal in der Literatur, so ist hier Kloster und Landschaft in ein
romantisches Frührot getaucht. Man kann die Schilderungen von
P. Maurus Wenzin (f 1745) bis P. Maurus Carnot (f 1935)
durchgehen, nirgends sind die wechselnden Stimmungen der ganzen
Landschaft von Tavetsch bis Truns mit all ihren Abstufungen mit
so feinem Pinsel und mit so verschwenderischen Farben
festgehalten. Einzig in der Schilderung der Gletscher und Firnen ist
ihm P. Plazidus a Spescha überlegen1. Und noch mehr als die
Landschaft sind ihm die Kirchen und Kapellen lieb, die überall den
frommen Sinn des einfachen Bergbauern verkünden. Wie Stolberg,
Chateaubriand und die übrigen Romantiker schätzt er das gläubige
Volk, das betend und singend zu seinen Heiligtümern wallfahrtet.

2 Wanderbilder S. 17—20.
3 Wanderbilder S. 20—26.
4 „Die grauenhafte Majestät" der „eisgewölbten Himmelsburgcn",

die „furchtbare Totenstille" der „ewigen Eispaläste", die Nebelwolken,
die „wie schauerliche Grabesgeister herumschleichen", ja sogar die
„Silberdecke des Schnees" im Tale mit ihrer „ernsten melancholischen
Ruhe", all das läßt in Schwarz keine eigentlich frohe Stimmung
aufkommen. Wanderbildcr S. 4/5, 11, 25/26. Die Reise zum Tomasec ist
neuerdings auch in der Zeitschrift „Disentis" 1945 S. 64—71 wieder
abgedruckt worden.



6o

Endlich schlägt der gelehrte Bamberger Schriftsteller vor uns
die Chronik des Klosters auf und schildert uns wie in einem
großen Historiengemälde, was sich seit den Tagen des hl. Sigisbert

am jungen Rheine Wichtiges zugetragen hat5. Die hochpolitische

Rolle der Äbte Johann von Ilanz im 14., Peter von
Pontaningen und Johann Schnagg im 15. Jahrhundert ist ausführlich
dargelegt. Sehr ansprechend, ja ergreifend erzählt der Verfasser
das weitreichende Wirken des 'religiösen Abtes Christian von
Castelberg. Kurz, aber treffend berichtet unser Geschichtsschreiber

von Abt Augustin Stöcklin (-j- 1641), dessen Frömmigkeit und
Gelehrsamkeit er gebührend hervorhebt. Dieser Nachfolger des
hl. Sigisbert hat das Kloster erst eigentlich wieder disziplinar
erneuert und selbständig gemacht. Hier bricht nun aber der Faden
der Geschichte fast plötzlich ab, denn es fehlte dem Schreiber der
Abstand und das Interesse für die herrliche Zeit der Disentiser
Barockblüte. Einzig die bewegten Tage des Franzosenjahres 1799,
die übrigens schon Heinrich Zschokke in seinen verschiedenen
Schriften reichlich behandelt hatte, kommen noch zur Darstellung.
Doch auch so ist das Bild der Disentiser Geschichte sehr
reichhaltig, weil Schwarz ausgiebig die gedruckten Chroniken von
Guler (1616) bis Eichhorn (1797), aber auch offensichtlich
handschriftliche Quellen wie die Synopsis von Abt Adalbert (1696) und
die Beschreibung der Disentiser Landschaft von P. Maurus Wenzin
(ca. 1740) verwenden konnte. Die Darstellung ist aber keineswegs

einseitig zusammengestellt, da die weniger glücklichen Perioden

nicht verschwiegen werden. Der Abfall von Abt Martin
Winkler mit drei seiner Mönche zum Protestantismus im 16. und
die Vernachlässigung der Disziplin unter Abt Sebastian von Castelberg

im 17. Jahrhundert sind ausdrücklich betont. Schwarz ist
auch keineswegs für die Kulturarbeit von Disentis restlos
begeistert : „In bezug auf Kunst und Wissenschaft finden wir keine
so ausgezeichneten Vorbilder wie in manchen andern Klöstern, die
vom Geiste deutscher Bildung durchdrungen waren." Unser Historiker

weiß also, daß Disentis weder die Bedeutung von Reichenau
noch die von St. Gallen hatte. Desto mehr belobigt aber unser
Zensor, was für „die tätige Menschenliebe und das praktische
Christentum" getan wurde. Die Christianisierung und die Bodenkultur

sind ein Verdienst der Abtei. Schwarz nennt das Kloster
Wanderbilder S. 32—54, dazu S. 5—9.



6i

„die Mutter" des Landes. Ferner glaubte der wohlwollende
Verfasser sagen zu dürfen, daß das Gotteshaus trotz einiger
„Entartungen, die tief in den Eingeweiden des klösterlichen Organismus

herumwühlten", doch „großenteils mit 'regem Eifer" den
mönchischen Idealen nachgestrebt habe. Das monastische Leben ist
nach unserm Bamberger „stille Betrachtung göttlicher Dinge,
Verherrlichung des Herrn im Gebet und Gesang, Ausübung guter
Werke". Schließlich erwähnt der Romantiker noch das bilderreiche

Wort eines französischen Benediktinerabtes aus dem 12. Jh.,
des Petrus Cellensis (*j- 1183), dem das Kloster nichts weniger
bedeutete als „eine Felskluft der Abtötung, eine Übungsstätte der
Seelen, ein Netz zum geistlichen Fischfang, eine Schule
himmlischer Weisheit". Eine gleich warmherzige und werbekräftige
Chronik des Klosters wie von Professor Ignaz Christian Schwarz
hat nach mehr als einem Jahrhundert erst wieder P. Maurus Carnot

unter dem Titel „Disentis, das erste Heiligtum am Rhein" im
Neuen Einsiedler Kalender 1894 geschrieben. Der Bamberger und
der Disentiser Poet reichen sich die Hände: beide waren Lehrer
der deutschen Literatur und allgemeinen Geschichte, beide
begeisterte Jünger der Romantik.

3. Viktor von Scheffel und Theodor von Mohr
Während die Abtei in den ersten Jahrzehnten des 19.

Jahrhunderts eine aufwärtsstrebende Periode erleben durfte, begann
sie um die Jahrhundertmitte langsam abzusinken. Der Klosterbrand

von 1846 war die Einleitung dazu. Da damals der Radikalismus

ein Kloster nach dem andern aufhob, 1841 Muri und
Wettingen, 1848 St. Urban, Fischingen und Ittingen usw., schien auch
dazu von außen her der Untergang des rätischen Gotteshauses
besiegelt zu sein. Die „Neue Illustrierte Zeitschrift
für die Schweiz" von 1849, deren Redaktion Fr. Tschudi in
St. Gallen zusammen mit den beiden konservativen Protestanten
Jeremias Gotthelf und Abraham Fröhlich betreute, erhob nun ihre
Stimme, um für die Abtei zu werben. Sie schildert die Kulturarbeit
des Gotteshauses unter den Einheimischen, deren Sitten anfänglich
denen der „Halbwilden" glichen. Die Mönche weckten den Sinn
für Menschenwürde, Landwirtschaft und Bildung. Dann weist die
Zeitschrift auf das schwere Unglück hin, das Disentis 1799 und



62

nun wieder 1846 getroffen: „Nur die kahlen Mauern der Kirche,
der zwei Türme und der andern Gebäulichkeiten blieben stehen.
Ob diese und inwieferne sie wieder hergestellt werden können, das
weiß der liebe Himmel; denn der Stern der Klöster scheint am
Glaubenshimmel erloschen zu sein."1

Daß bald schon wieder an der Restauration der ausgebrannten
Klosterhallen gearbeitet wurde, konnte wenige Jahre darauf der
erst fünfundzwanzigjährige Viktor von Scheffel feststellen.
Im September 1851 lenkte er seine Schritte über die Oberalp und
gelangte müde nach Disentis, wo er „am Fuße der weitaufsteigenden

Klostermauern" eine sichere Herberge fand. Mit
„würzigem Valtelliner und zartem Gemsbraten" bringt er wieder Frische
in seine „müden Knochen"2. Aber wir vernehmen nun nicht die
studentisch-fröhlichen Töne, die er später in seinem Gaudeamus
(1868) anstimmte, sondern seine geschichtlich-sprachlichen Kenntnisse,

welche er sich in seinen Universitätsjahren neben der
leidigen Jurisprudenz angeeignet hatte. Daß das Gebiet von Disentis
und Tavetsch früher „Wildnis und Wüstenei gewesen, in die nur
der keltische Urbewohner jagend oder viehhütend vordrang, zeigt
der Name des Klosters — Desertina — Einöde, sowie die Namen
der talab gelegenen Dörfer Sumvix und Surrhein (summus vicus
und summum Rheni), deren Häuser einst die letzten Vorposten der
Talbewohner waren". Die Kultur brachten dann die Missionare :

„Der unvergleichlich sichere Blick der ersten Diener der Kirche
wählte diese Wildnis aus, um von hier aus dem Kreuze und der
christlichen Kultur auch die Quellen des Vorderrheins und die
wilden Seitentäler dienstbar zu machen."

Natürlich reizte es den Historiker, sich das Haus des hl. Sigisbert

näher anzusehen: „Im Kloster, wo zur Zeit nur zehn Bene-

1 Neue Illustrierte Zeitschrift für die Schweiz 1 (1849) 87/88.
Unterzeichnet ist der Beitrag von „B t". Da der Verfasser aus persönlicher

Erfahrung von Gesprächen mit Bauern im Medels erzählen kann,
dürfte er ein Bündner gewesen sein (Badrutt In unserem Texte lassen
wir die Reise von Ingenieur W. Rey aus Genf 1846 als belanglos weg.
Siehe dessen Werk: Les Grisons ct La Haute Engadine 1850 S. 22/23.

2 Aus den Rhätischen Alpen. Rciscbilder von J. V. v. Scheffel. Neu
herausgegeben von Jos. Demont (ohne Jahreszahl) S. 7—10. Scheffel
reiste in Begleitung von Prof. Ludwig Lläusser von Heidelberg. Allgem.
Deutsche Biographic 30 (1890) 784.



63

diktinerpatres versammelt sind, waren überall noch die Spuren des

Brandes ersichtlich, der vor wenigen Jahren dasselbe wieder
heimgesucht hatte. In Zellen und Refektorium war emsiges Arbeiten
von Schreinern und Zimmerleuten ; auch waren Sachkundige
beschäftigt, die Zellen mit den eigentümlich alttraditionellen Öfen
zu versehen." Vom Kloster ging's in die Kirche: „Die nicht alte
Klosterkirche, vom letzten Brand zwar nicht versehrt, hat an Architektur

oder Denkmälern nichts Bedeutendes." Scheffel ist einer
der wenigen, die an der Abteikirche kein Gefallen hatten. Der
romantischen Begeisterung für das Mittelalter entsprachen einzig
die romanischen Abteikirchen und die gotischen Kathedralen. Des
Dichters Lieblingszeit ist ja das io. Jahrhundert, in welchem sein

„Ekkehard" (1855) lebte. Doch zeigen die wenigen Seiten, die
der damals noch unbekannte Beamte in Säckingen in der
„Allgemeinen Zeitung" von 1851 über diese Reiseerlebnisse im Bündner

Oberlande veröffentlichte, immerhin das Wohlwollen für die
Geschicke des abgelegenen Bergtales und für das stille Leben nach
Benedicti Regel.

In der Zeit, als der deutsche Dichter die Ufer des jungen Rheins
begrüßte, studierte an der Klosterschule ein interessantes Brüderpaar

: Placidus Plattner aus Untervaz (1834—1924), der spätere
Professor, Historiker und Regierungsrat, sowie sein Bruder S a -

muel (1838—1908), später Fürsprech und Redaktor. 1851-53
besuchte der ältere sicher die 5. und 6. Klasse, der jüngere indes
die 1. und 2. Wie Placidus noch selbst an P. Maurus Carnot
erzählte, waren es diese beiden Brüder, welche eines Tages kühn
die drei Galgensäulen, diese Sinnbilder alter Barbarei, im nahen
Walde stürzten. Doch nicht diesen Streich erzählen uns die „Bunten

Blätter" (2. Aufl. 1899 S. 59) von Samuel Plattner, sondern
den „ersten Abschied seines Lebens", die Fahrt in die Klosterschule

nach Disentis, „voll Wanderlust und Jugenddrang" :

In weiter Talesöffnung steht ein Kloster,
Stumm halten Wacht ringsum die Alpengipfel
Und schauen nieder auf den weißen Bau
Dort lebt ich unter Freunden und Genossen
Dem Studium der Alten und der Neuen
Als fröhlicher Student fünf volle Jahre.
Mit Homer stand ich kampfentbrannt vor Troja,
Und mit Odysseus irrt ich auf dem Meere.



64

Aber nicht nur der blinde Sänger, sondern auch der zarte Vergil
mit seinem Quos ego und der feiste Horaz mit seiner Rätienhymne
stellt sich uns wieder vor. Auf den Brettern des Studententheaters
spielte man „Zriny", bei dessen Heldentod unser Dichter „weinte
wie ein Ungar vor Begeisterung". Als Samuel später, 1865, seine

„Gedichte" veröffentlichte, feierte er gleich im ersten „Peter Pon-

taning" und mit ihm die rätische Freiheit und seine geliebte Heimat.

Von den Bergen ging die Freiheit ins Tal hinunter:
O du Rheinstrom hoher Freiheit,
Walle weiter durch die Lande,
Walle fort bis in das Meer

Was uns Plattner besungen, Scheffel erzählt und Schwarz liebevoll

ausgemalt haben, die Geschichte Rätiens, des Grauen Bundes
und de_ Klosters, all das war nur aus der bereits vorhandenen
Geschichtsliteratur herausgeholt und neu geformt. Die ausgetretenen

Pfade verließ erst Theodor von Mohr (1794—1854).
Nach anfänglich theologischen und später juristischen Studien zog
dieser Engadiner nach Chur, wo er als Rechtsanwalt und Politiker
ein reiches Wirkungsfeld fand. Daneben sammelte er schon längst
systematisch die Quellen zur bündnerischen Geschichte. Am
wichtigsten ist sein Urkundenwerk „Codex diplomaticus", dessen zwei
Bände 1848 bis 1854 erschienen und die bis zum Jahre 1360 gehen.
So lernte Mohr auch die Urkunden unserer Abtei kennen. Er
suchte aber überhaupt alle Notizen über das Kloster ausfindig zu
machen. Sie kamen 1853 als „Regesten des Stiftes Disentis" heraus.

Im Gegensatz zu den übrigen von ihm geleiteten „Regesten
der Archive in der schweizerischen Eidgenossenschaft" (1848—54)
schließt unser Historiker darin nicht mit 1520, sondern geht bis
Mitte des 17. Jahrhunderts. Die Barockzeit selbst bleibt aber bei
Mohr wie schon bei Schwarz unberücksichtigt. Aber auch so ist
das Werk zusammen mit den Urkunden des Codex diplomaticus
grundlegend für die Disentiser Geschichte, weil der unermüdliche
Forscher aus vielen Quellensammlungen schöpfen konnte, die sich
außerhalb des vielfach geschädigten Klosterarchivs befanden. Damit

hat Mohr eigentlich che Schicksale der Abtei quellenmäßig
festgestellt und in den Gesichtskreis der Öffentlichkeit gerückt.
Während hundert Jahren hat man sich über das alte Disentis aus
Mohrs Regesten unterrichten lassen.

(Fortsetzung folgt)


	Disentis im Lichte der Romantik (1800-1880)

