
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1944)

Heft: 11

Artikel: Von Bündner Burgensagen

Autor: Poeschel, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur November 1944 Nr. 11

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT JEDEN MONAT -

Von Bündner Burgensagen*
Von Erwin Poeschel, Zürich

Die Burgensagen sind verhältnismäßig junge Gebilde, denn sie
setzen die Zerstörung der Festen, um die sie wuchern, ja das

Vergessen der Ursachen ihres Unterganges offenbar voraus, und
daher können auch die ältesten dieser Dichtungen erst am Ende des

Mittelalters in dem schon modernden Schutt des feudalen Wesens
gewachsen sein. Aber die meisten werden noch viel später, im
vollen weißen Tageslicht einer entzauberten, an die unbedingte
Suprematie des Erkennbaren und der realen Tatsachen glaubenden

Zeit entstanden sein. Und deshalb sind sie für uns als Dokumente

einer vom Erkenntnisdrang nicht zersetzten bildnerischen
Kraft der Volksphantasie besonders anziehend. Da sie zudem
behangen sind mit merkwürdig gewirkten, rätselhaft bestickten
Gewandresten aus uralten mythischen Truhen, so erkennen wir aus
ihnen immer wieder, wie hinter dem dünnen Hag christlicher
Vorstellungen die ausgewiesenen heidnischen Naturgeister lange noch
verführerisch singend und mit der Stimme des Windes seufzend

* Abgedruckt mit freundlicher Bewilligung des Verfassers aus der
,Neuen Zürcher Zeitung" vom 4. und 5. März 1930.



334

umherstrichen. Ihre ängstlich suchenden Augen hatten auch in
den Burgensagen rasch die unbewachte Tür erspäht, durch die
sie in das verlorene Heim zurückschlüpfen konnten.

Die Sage unterscheidet sich von dem Märchen durch ihre lokale
Gebundenheit. Sie hat ihren örtlich genau bestimmten Boden, hier
das bizarr zerbrochene Burggemäuer, das schutzlos und ohnmächtig

gewordene Sinnbild wilder Kraft. Wie kam es so, wer tat ihm
das an Wenn die Geschichte stumm bleibt, füllt die Erfindung
behend die Lücke. Material liegt bereit, wandernde Erzählungen,
tief eingewurzelte alte Vorstellungen, und wie man in frühmittelalterlichen

Mauern antike Architekturtrümmer, Kapitelle, Archi-
travstücke, ja Torsi von Figuren verbaute, so werden hier nicht
nur feststehende Handlungsmotive, sondern auch fertige Gestaltentypen

in die Bresche der Überlieferung gefüllt.
Sieht man genauer zu, so gehen alle unsere Bündner Burgensagen

ihrem nächsten seelischen Antrieb nach auf das gleiche
Spannungsverhältnis zurück: auf das in der Erinnerung
weiterlebende Gefühl des Bedrückten, des Untergeordneten, des menschlich

und sozial Benachteiligten gegen den bevorzugten Stand. Aber
was daraus erwuchs, steht unter verschiedenen Vorzeichen: dem
negativen der Vergeltung, der Berauschung an der Vernichtung
dessen, der an dieser Zurücksetzung schuld war. Es sind
Bildträume eines Klassenressentiments, wie wir heute wohl sagen würden,

nachgeholte imaginäre Ausgleichungen einer Benachteiligung
in der Wirklichkeit. Der Hauptakteur dieser Sagen ist der harte
Vogt, der vom aufgebrachten Volke zertreten wird. Das positive
Vorzeichen aber trägt jene Gruppe, in der die Wünsche des Volkes,
selbst des Glanzes der Ritterherrlichkeit teilhaftig zu werden, Bild
und Gestalt werden. Findet also in jenen von Gewalttat und Rache
brandrot erleuchteten Geschichten der Ausgleich der Spannung
durch Vernichtung des andern, so hier durch Erhöhung des eigenen
Wesens statt. Und diese Wunschträume nun kristallisieren sich
vornehmlich zu zwei Symbolen : einem der materiellen Sphäre
angehörenden, dem Schatz, und einem höheren Idol, dem sinnverwirrend

schönen und blütenhaft zarten Burgfräulein.
Es ist also kein Wunder, daß sich die mit Rebellion und

Burgenbruch endenden Sagen besonders an solche Schlösser heften,
bei denen nach dem wirklichen Verlauf der Ereignisse eine
unheroische Aufgabe und ein langsames Zerbröckeln wahrscheinlich



335

ist. Denn gerade diesen wenig anschaulichen und über einen langen

Zeitraum hinsiechenden Vorgang will die bildhaft denkende
Volksphantasie durch ein verdichtetes Ereignis ersetzen. So wird
nicht etwa die Bärenburg, die Hauptfeste des Schamser Tales,
über deren Zerstörung wir unterrichtet sind, sondern das benachbarte

Fardün zum Sitz jenes tyrannischen, die Saaten des Bauern
zerstörenden Vogtes, den Johann Caldar zwingt, den Brei auszu-

essen, in den er gespuckt. Es ist ein langer Zug glücklicher und
verfemter Zwingherren, die so von der Volkserzählung geschaffen
wurden : der Herr von Ems, der dem Landmann die Ochsen
ausspannt und die Marchsteine versetzt, der von Wackenau, der die
Kornfelder verheert, Cuno von Rialt, der wie der Ritter von Frac-
stein und der bischöfliche Vogt auf Guardaval sich an den
dunkeläugigen Mädchen des Tales vergreift, Zechbrüder und Heckenfischer,

wie Hans von Bramberg und der Ritter von Bernegg.
Die Gestalt dieses düstern Ritters nun wächst sehr bald über

das irdische Maß hinaus und beginnt sich Züge von dem durch
das Kreuz vertriebenen Gott zu borgen. Es ist der alte Sturm- und
Wettergott, mit dem sich seine Erscheinung vermischt, der
entthronte Hauptgott der heidnischen Zeit, der nun in vielerlei Gestalt
und unter unzähligen Namen als wilder Jäger, Führer des Nacht-
gejeides, Schimmelreiter, Höllenreiter, Rodensteiner, Roland, ja
unterm Königsmantel des großen Karl oder, christlich umgedeutet,

als Teufel durch die Volkssagen geistert. Es ist an den Vögten
und Rittern unserer Burgensagen deutlich zu erkennen, daß sie
durch den Dunstkreis dieses wilden Windgeistes hindurchgegangen
sind. Von ihm haben sie das düster Großartige und Flammende
der Erscheinung, die Jagdleidenschaft, die ihnen so tief im Blute
sitzt, daß der verfluchte Ritter von Greifenstein jammervoll
klagend mit dem glühenden Bogen ewig durch die Schluchten irren
muß. Auch erscheinen die kühnsten dieser Herren immer als
Reiter und, vom aufgebrachten Volk umstellt, jagen sie wohl mit
ihrem aufgepeitschten, schäumenden Gaul über den Burgfelsen
hinaus in den Abgrund, wie die letzten Ritter von Lichtenstein,
Solavers oder Hoch-Rialt. Hier taucht schon deutlich das Bild
des wilden Jägers vor uns auf, der auf dem Sturmroß durch die
Lüfte jagt, und noch weiter schreitet die Sage in das Übernatürliche

hinein, wenn sie von dem Lichtensteiner berichtet, er sei mit
des Teufels Hilfe bei dem waghalsigen Sprung heil geblieben. Der



336

Wackenauer gar vermag sich in einen Lindwurm zu verwandeln,
und als er endlich zugrunde gegangen ist, da zeigt er als Rauchsäule

aufsteigendes Unwetter an und enthüllt so sein wahres Wesen
eines Sturmgeistes.

Im nordischen Mythus ist es bisweilen eine Elfe, die der
göttliche Jäger hetzt und die er mit hartem Griff vor sich auf das Roß
wirft. Und ebenso sehen wir Kuno von Hoch-Rialt das geraubte
Mädchen über den Sattelknauf werfen, um mit gellendem
Frohlocken in den Abgrund zu sprengen. Gerade diese Sagen aber,
in denen der um Felsecken heulende Sturm, der dumpfe Chor-

gesang von brausendem Wald und dunkel orgelndem Wasser, von
krachenden Stämmen und donnernden Steinen mitklingt, stimmen
so sehr zu der wilden Szenerie der Bündner Burgen, daß sie uns
kaum mehr als unfaßliche Begebnisse erscheinen, sondern als
handelnde und leidende Landschaft.

Wie also die Volkssage dem Ton, aus dem sie ihre Gestalten
knetet, mythische Erde beimengt, so stellt sie auch ihr Schicksal
in mythische Luft und nimmt vor allem die Form der Vergeltung
aus dem uralten Vorstellungskreis, der sich um den heidnischen
Seelenglauben rundete. Danach geht die Seele, die Unrecht litt
oder Unrecht tat, nach dem Tod nicht in ein ewiges Reich ein,
sondern sie irrt noch einige Menschenalter lang unbehaust umher
als Wind, als Wolf oder auch als Wiedergänger. Und der lemuri-
schen Schar dieser Nachtgespenster, aller der hohläugigen, bleich-
wangigen, seufzenden Revenants von Ermordeten und Mördern,
Meineidigen und Kindsmörderinnen, den Ungeborenen, den Baumund

Forstfrevlern fügen die Burgensagen noch den ruhelosen Geist
des harten und ungerechten Zwingherrn an. So spukt in Ems der
letzte Ritter um die Marchsteine, die er versetzt, im Tobel von
Castiel muß der Bernegger die Verirrten mit Fackeln geleiten, da
er sie im Leben ins Verderben gelockt, und die Seele Hans von
Brambergs, der an einem mißglückten Jagdtag nur aus ungestilltem

Bludurstt einen armen Mann erstach, ruft in Sturmnächten
aus dem Wald. Der von Wackenau faucht nächtens als Drache,
und der Herr von Rosenberg, der die Tochter von ihrem Geliebten
getrennt und beide zugrunde gerichtet, jagt auf feurigem Roß um
die Trümmer der Burg. In Hohenbalken geistert ein wehrhafter
Mann in voller Rüstung und streut Gold aus, erpreßtes und er-
wuchertes Gut, das ihm den ewigen Schlaf raubt.



337

In aufreizendem Reichtum bis an die Ellenbogend wühlend,
pflegt die Sage überhaupt den Ritter recht gern zu sehen, eine

Vorstellung, die mit der wirklichen, sehr dürftigen Höhlenexistenz
vieler unserer rätischen Herren recht wenig gemein hat. Zum
verdichteten Symbol dieses ritterlichen Glanzes nun ist der Schatz

geworden. In ihm floß alles zusammen, um was das Volk in der
Einbildung noch nachträglich den Ritter beneidete, der Besitz an
barem Geld, schönen Waffen, Gewändern, Geweben und Geschirr,
er gleicht dem Goldklumpen in einem Schmelztiegel, der in einem
faustgroßen Stück den Metallgehalt eines Berges von Geschmeide
konzentriert.

Diese Schatzsagen bilden wohl die häufigste Form der
Burgmären, und was man von ihnen aufgezeichnet findet, ist sicher
nur ein Teil der Geschichten, die noch lebendig im Volke umgehen.
Den sichtbaren Beweis dafür bilden die Gruben und Trichter im
Schutt, auch mühsam ins Mauerwerk getriebene Breschen, Spuren
von heimlichen Schatzgräbern, die jeder Burgenforscher kennt.
Der Schatz, den Sonntagskinder wahrnehmen, arme Hüterjungen,
spielende Kinder, oder der unter dem Hufschlag eines Pferdes
plötzlich aufglänzt, ist meist in altertümlichem Kessel geborgen,
oft jedoch auch in riesigen beschlagenen Truhen verwahrt. Und
da er ja versenkt sein muß, um dem unbegnadeten Auge verborgen
zu bleiben, so war dem Einsickern von Motiven aus Unterweltsmythen

ein Spalt geöffnet. Dazu gehört vor allem der glutäugige
Hund, der knurrend auf der Kiste liegt, brandrot in Olzate, weiß
mit scharlachnem Halsband in Räzüns, ein Genosse des Höllenhundes

ohne Zweifel, aber auch das Schwein, das mit dem säug-
lingsfarbenen Glücksferkelchen unserer Silvestersinnigkeiten nichts
gemein hat. Blutrot, wie es in dunklem Gewölbe hinter einem
Gitter von Pedenale gesehen wurde, ist es das Nachtgespenst und
Hexentier schreckhafter Märchen. Auf Fracstein taucht dann auch
der im Innern der Erde hausende Lindwurm auf, dessen Privileg
es seit alters ist, auf funkelndem Gold zu liegen.

Es gibt einen Volksbrauch, Nußschalen oder Geldstücke im
Wurzelwerk von Obstbäumen zu vergraben, um sie zu kräftigerem
Wachstum anzuregen. Diese merkwürdige Gleichsetzung einer
Frucht mit dem toten Metall kehrt auch in unsern Schatzsagen
wieder, wenn sich — wie auf Ehrenfels und Hohenrätien — Nüsse
in Dukaten verwandeln, Früchte also, die im nordischen Mythus



338

als Fruchtbarkeitssymbole geachtet wurden, in Geld, dem Sesam
für tausend ersehnte Genüsse. Es ist offenbar die beiden
zugeschriebene zeugende Kraft, die sie in der Vorstellung verbindet
und befähigt, die Gestalt zu tauschen.

Nicht immer ist es gemünztes Gold, das den vergrabenen Schatz

bildet, mehrere Male, so in den Sagen von Felsberg, Vaz, Nieder-
juvalt und Oberruchenberg, ist auch ein goldenes Kegelspiel dabei;
und dieses häufige Wiederkehren des gleichen Requisites zeigt uns,
daß es sich hier sicherlich nicht um eine spontane Erfindung,
sondern um ein feststehendes Motiv handelt. Die Frage nach dem
Sinn aber hat uns ganz offenbar die Zahlensymbolik zu beantworten.

Das Kegelspiel ist hier wohl nichts anderes als die sinnfällig
verkörperte Neunzahl, dreimal die heilige Drei also, die auch in
der Dreieinigkeit nach vielen Wandlungen Gestalt wurde. Im
germanischen wie im griechischen Moirenglauben tief verwurzelt,
behielt die Drei durch alle Zeiten ihre magische Kraft, und in unsern
Märchen und Volksbräuchen übt in unverhüllter Hindeutung auf
die drei Schicksalsgöttinnen die Dreizahl in unzähligen
Anwendungen, als drei Schwestern, drei Wünsche, drei Kammern, drei
Tiere, drei Ähren, ihre Zauberkraft. Auch in einer unserer
Burgsagen, der von Obervaz, erscheint die einfache Dreizahl neben der
potenzierten, der Neun: das verwunschene Fräulein, zu dessen
Füßen dies neungliedrige Spielzeug liegt, kann durch drei Küsse
eines reinen Jünglings aus der Haft erlöst werden, in der sie ein
schwarzer Hund gefangen hält. Mit großer Stärke aber tut sich
die magische Kraft der gewaltigen Neun in der Sage von
Oberruchenberg auf. Das Kegelspiel kommt hier aus dem Reich der
Naturgeister, es ist ein Geschenk der Elfenkönigin an die Burgfrau,

die ihr bei der Entbindung die leichte Hand geliehen. Es
entstammt also jenem freundlichen und gutgesinnten Bereich der
kleinen Naturdämonen, der schleierhaften Mond-, Luft- und
Nebelgeister, und dient dazu, ihre dienstwillige Hilfe in allen Nöten zu
beschwören. Aber es ist gefährlich wie alle Gaben der Dämonen,
und in der mißbrauchenden Hand eines wüsten Urenkels jener
milden Frau verwandeln sich die Kegel in neun fürchterliche
Giganten ; es schließt also nicht nur die hilfreichen, sondern auch
die zerstörenden Naturkräfte auf, deren kolossale Verkörperung
die mythischen Riesen sind. Unter ihren Fäusten stürzt die Burg
zusammen und begräbt den Ritter mit seinen Kumpanen, seine



339

Tochter aber, ein liebliches Widerbild ihrer Ahnin, wird zu den
Elfen entrückt.

Aber man darf bei den Märchen- und Sagenmotiven über der
Frage nach ihrer Bedeutung nicht ihren rein poetischen Wert
vergessen, ihre Aufgabe als Ausdruckselement, als Farbfleck und
Schmuckmittel im Gesamtbild der Erzählung. Und da ist nun
dieses Kegelspiel aus purem Gold, diese um ein gemeinsames
Zentrum in gleichen Abständen in einer Figur von gleichen Seitenlängen

und gleichen Diagonalen aufgestellten, kantenlosen, rund
gedrehten Gebilde ein zierliches, funkelndes Bild einer blanken
kleinen Vollkommenheit.

Das Kegelspiel ist damit das leblose Gegenstück zu der Wunschgestalt

des Burgfräuleins, in der die Phantasie des in harter Arbeit
vorzeitig alternden, derbhäutigen und wetterharten Volkes sich die
ideale Verkörperung eines gepflegten, blumenhaft zwecklosen, die
Tage mit träumerischen Liedern, mit Kämmen, Baden, Spielen und
Tanzen ohne Last und Schuld vertändelnden Daseins geschaffen
hat. In unsern Burgensagen sind diese Jungfrauen zu Hüterinnen
der unterirdischen Schätze bestellt, zu denen sie den Schlüssel
verwahren; sie tragen helle Gewänder, haben weiße Haut und
goldenes Haar, sind meist über alle Maßen schön, und wenn einmal
von einer alten Frau erzählt wird, wie in der Sage des Maienfelder
Schlosses, so hat sie doch eine betörende Stimme. Auch diese
Gestalt wurde in unsern Sagen nicht neu geschaffen, sondern wie
eine antike Plastik aus dem Schutt uralter Schichten gehoben; sie
ist die verspätete Erscheinungsform einer Naturgöttin, einer Frau
Holla oder Berchta der „Glänzenden", oder wie sonst ihr Name
sei. Ihre Herkunft aus dem Frühlingsmythus bezeugt die Sage
von Friedau noch ziemlich deutlich: die hier umgehende
weißgekleidete Jungfrau muß die Schätze sonnen, die in den
unterirdischen Gewölben hegen, und ist erst dann erlöst, wenn sie un-
belauscht alle ihre Herrlichkeiten ans Licht gebracht hat. Fast
unverhüllt liegt in dieser anmutigen Erzählung das Aufsprießen
der winterlich gefangenen Welt aus den dunklen chthonischen
Gewölben zu neuem Glänze da. Diese Winterhaft ist der naturhafte
Hintergrund auch der Verwunschenheit, von der diese weißen
Schlüsselfrauen alle gefesselt sind, die sich in Stummheit äußert
oder einem ziellosen Irren und Klagen, und von der sie nur irgend
ein Zauber oder ein Schlüsselwort erlösen kann. So sind sie die



340

zarten Geschwisterblüten all der huldreichen Wesen, die unsere
Märchen verklären, der BergJungfrauen und Alpgöttinnen, die in
Kristallpalästen wohnen und die Hirten betören, und jener Fee
auch, der ein Ritter von Remüs verfiel. Sie lockte ihn nach ihrer
Höhle im Val dAssa, wo die Frau des Ritters, die ihrem Gatten
gefolgt, die beiden in w.eltvergessendem Schlummer fand. Sie
schnitt der schönen Schläferin eine Strähne ihres korngelben Haares

ab, um dies Zeichen ihres Mitwissens eines Tages dem
ruhelosen Gatten vorzuweisen. Darauf erhielt sie von ihm das Wort,
die verführerische Bergfrau künftig zu meiden. Er blieb auch
standhaft, obwohl die Verlassene so sehr weinte, daß ihre Tränen
durch das Gestein drangen. Seither können wir denken, daß es

Tränen einer klagenden Schönen sind, wenn wir im Frühsommer
über die Wangen der Berge das Firnwasser rinnen sehen.

Die Verteilung der Zunftgüter von Chur
1802 und 1803

Von Alfred Rufer, Bern

Zu den Einrichtungen der alten Schweiz, die von der Revolution
von 1798 und der Helvetik weggefegt wurden, gehörten auch die
Zünfte. Die Zünfte waren nicht bloß berufliche Genossenschaften
der Gewerbetreibenden in den Städten gewesen, die als solche
gewisse Vorrechte gegenüber den Nichtbürgern, den Hintersassen
und Fremden, und gegenüber der Landbevölkerung genossen,
sondern sie stellten auch politische Körperschaften dar, die, wenigstens

in den souveränen Hauptstädten der Kantone Basel, Bern,
Freiburg, Luzern, Schaffhausen, Solothurn und Zürich, mehr oder
weniger aktiven Anteil am politischen Leben ihrer Republik
nehmen konnten. Die Helvetik beseitigte alle wirtschaftlichen
Vorrechte, und die Zünfte fielen der Gewerbefreiheit und der Demokratie

zum Opfer. Sofort tauchte auch die Frage der Verteilung
des Zunfteigentums unter die Zunftgenossen auf ; einzelne Zünfte


	Von Bündner Burgensagen

