
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1944)

Heft: 8

Artikel: Comander als Prediger

Autor: Jenny, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur August 1944 Nr. S

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT JEDEN MONAT

Comander als Prediger
Von Wilhelm Jenny, Pfarrer, Chur

Comander sagte einmal von den Aposteln Jesu Christi: „Nun
die Helden hatt der Herr ußgschickt, die durch sin Wort alle
Nationen, alle Ort und Fürsten beredtint, das Wort Gottes uß
spreitind, dem Herren zufurtind in sin Rych mitt predien.
Also sind sy gegen aller Welt sighafft Helden bliben."

Die Bedeutung der Predigt für die Völker ist damit in kurzen
Worten umrissen. Man kann ja nicht leugnen : Die Schriftpredigt
gehört zu den grundlegenden Phänomenen der abendländischen
Kultur. Aber zugleich auch zu den am wenigsten bekannten. Zu
den grundlegenden: Ohne die Botschafter Christi, ohne die
Missionspredigt und die Gemeindepredigt ist ein christliches Abendland

nicht denkbar. Altgriechisches Wesen läßt sich darstellen
ohne ein Wort über die Kultrede. Abendländische Geschichte kann
nicht erzählt werden, ohne daß der Macht gedacht wird, die von
den Predigern ausging. Die großen Wortgewaltigen und in ihrem
Gefolge das Heer der unbekannten Soldaten der Schriftverkündigung,

sie bilden zusammen die eine schöpferische Zone
abendländischer Kultur. Nicht die Heilige Schrift unmittelbar, sondern
die Verkündigung der Schrift in der Predigt ist die Lehrmeisterin
der christlichen Welt geworden.

Trotzdem gehört die Geschichte der Predigt zu den am wenigsten

bekannten und gewürdigten Teilen unserer Geschichte. Das
hängt zusammen mit Schwierigkeiten verschiedener Art, die sich
der Historie in den Weg stellen.

Zunächst ist zu bedenken, daß die Predigt, die ihrem Wesen



230

treu ist, ein Ereignis völlig unliterarischer Art ist. Sie bewegt sich
in der Sphäre des Unmittelbaren. Sie will den Hörer ergreifen,
erschüttern und erbauen, eben durch das Mittel des lebendigen
Wortes und in jenem Kontakt von Mensch zu Mensch, vom
Prediger zur Gemeinde, der ebenso wichtig wie unfaßbar ist. Die legitime

Wirkung einer solchen Predigt ist darum eben nicht die
Aufzeichnung, sondern die Umkehr, die Reue, die Tränen, oder aber
die Glaubenstat, der Aufbruch des Willens und die Kette der
folgenden Entschlüsse, die „Frucht", wie Jesus sagt. Von vielen der
ergreifendsten und folgenschwersten Predigten wissen wir darum
eben nur die Wirkung auf die Hörer und vielleicht noch einige
wenige inhaltliche Notizen. So ist uns von jener entscheidenden
Predigt, die Bernhard am Hang des Stadthügels von Vézelay hielt,
fast nichts bekannt als die ungeheure Bewegung der Herzen, der
weltgeschichtliche Entschluß zum Kreuzzug. So ist uns wenig mehr
überliefert von der Predigtserie, die Zwingli im Berner Münster
hielt, als eben der Entschluß von Rat und Volk, die Kirche zu
erneuern.

Freilich wissen wir über viele andere Reden berühmter Lehrer
genauen Bescheid. Es gibt eine fast unübersehbare Fülle von
Predigtbänden aus alter und neuer Zeit. Aber es ist von vielen als
klassisch gerühmten Predigten zu sagen, daß sie nicht mehr im
strengen Sinn Predigten sind, sondern eher literarische Kunstwerke.

Das gilt schon von den großen griechischen Vätern. Ambo
und Tribüne wurden bisweilen verwechselt, wie später so oft Kanzel
und Katheder.

Gerade dann also, wenn wir glauben, in der Predigtgeschichte
festen Boden unter den Füßen zu haben, und uns auf genaue
Überlieferung der Verkündigung stützen wollen, entgleitet uns das
Thema. Wir geraten unversehens in die Dogmengeschichte oder
in die Literaturgeschichte hinüber, irregeleitet durch den breiten
Fluß unserer Quellen. Dort aber, wo in machtvoller Predigt
Geschichte gemacht wird, wo die Herzen umgeschmiedet werden
in der Glut der großen Volksprediger, wo lebendige Gemeinden
wachsen durch volksnahe Lehrpredigt, da fließen die Quellen
spärlicher. Die Wirkung ist uns bekannter als das Wirkende.

Die Fälle sind nicht häufig, in denen uns gute, einigermaßen
vollständige Nachschriften von Predigten aus der Hand von
Zuhörern erhalten sind. Noch seltener sind ausführliche Vorbereitungen

der Prediger selbst. Die Konzepte, die uns überliefert sind,



231

enthalten meist nur mehr oder weniger ausgeführte Dispositionen,
und auch diese fast immer in lateinischer Sprache. Wir erfahren
durch sie also nichts über die Ausführung im einzelnen. Nun
beruht aber die Kunst der Predigt zu einem wesentlichen Teil
gerade in diesem Wie des Stils und des Vortrags. Gerade hierüber
lassen solche lateinischen Konzeptionen alle Fragen offen.

Eine der ganz seltenen Ausnahmen von dieser Regel bilden
die Predigtentwürfe Comanders aus den Jahren 1545 und 1546,
die der Verfasser dieser Zeilen unter den LIandschriften der
Kantonsbibliothek in Chur entdeckt und als von Comander stammend
nachgewiesen hat*. Diese kostbaren Predigtmanuskripte
unterscheiden sich von ähnlichen zeitgenössischen Papieren einmal
dadurch, daß sie durchgehend deutsch geschrieben sind. Sodann
enthalten sie nicht bloße Dispositionen, sondern sind von einer
solchen Ausdehnung, daß sie schon nahe an die gehaltene Predigtform

heranreichen. Endlich sind sie nicht für den Druck bestimmt,
auch sonst nicht als allgemeine Musterpredigten verfaßt, sondern
so völlig für die konkrete, einmalige Situation der Churer
Gemeinde geschrieben, daß wir durch sie an dem seltenen Erlebnis
teilnehmen können, einen großen Prediger der Vergangenheit im
Gespräch mit seiner Gemeinde fast unmittelbar zu hören. Wir
haben hier Predigten im echtesten und besten Sinne vor uns ;

Predigten, die keinen andern Zweck verfolgen, als eben Predigten zu
sein ;dic keine Nebenabsicht durchschimmern lassen, sondern sich
mit gesammelter Kraft konzentrieren auf das große Werk, Christi
Wort der Gemeinde lebendig zu machen.

Wohl enthalten sie nicht den vollständigen Wortlaut der
Predigten. Durchgehend findet sich am Schluß kleinerer oder
größerer Abschnitte das „etc.", das andeutet, daß sich der Prediger
die Freiheit wahrte, den geschriebenen Entwurf beim mündlichen
Vortrag zu erweitern. Das Konzept ist in raschem Tempo verfaßt
und nicht durchkorrigiert. Es wollte also nicht etwa abgelesen
sein im Gottesdienst, sondern diente nur als Gerüst für den Vortrag

der Predigt. Dennoch ist es mehr als nur Fragment. Es läßt
uns nicht bloß die Gesamtkomposition der Predigten erkennen,
sondern zeigt uns auch greifbar den Stil des Prädikanten. Mit
eindrücklicher Lebendigkeit steht an Hand dieser Aufzeichnungen der
Zeuge Comander vor uns. Wir sehen nun anschaulich Art und
Inhalt seiner Verkündigung vor uns.

* Siehe hiezu den Aufsatz in „Zwingliana" 1944 Heft 2.



232

Daß uns ein solcher Einblick gerade in die Predigtarbeit des

Churer Reformators vergönnt ist, bedeutet für den Historiker in
mehrfacher Hinsicht eine Genugtuung.

Die Entdeckung ist uns vor allem deshalb lieb, weil sie uns
endlich einen konkreteren und unmittelbareren Eindruck vom Wirken

Comanders gibt. Bisher war unsere Kenntnis seiner Persönlichkeit

doch recht lückenhaft und ungenügend. Alle Forschungen
der letzten Jahrzehnte haben wenig Wesentliches zu dem Bild
hinzufügen können, das uns die ersten Historiker der Bündner
Reformation gegeben haben. Und man weiß ja, wie wenig
vollständig dieses Bild ist.

Sodann ist für die Predigtgeschichte die genaue Kenntnis
Comanders von besonderer Bedeutung, weil wir hier den Predigttypus

der Schule Zwingiis in originaler Weise kennenlernen. Wir
waren hiefür bisher auf indirekte Zeugnisse angewiesen. Zwingli
selbst hat seine Predigten ohne Aufzeichnungen meditierend
vorbereitet. Nachschriften seiner Reden sind uns nicht erhalten.
Einige von ihm in Druck gegebene „Predigten" (sie sind in der
neuen Volksausgabe unter diesem Titel zusammengefaßt) geben
nicht eigentliche Predigten wieder, es handelt sich dabei vielmehr
um Traktate, die zwar aus gehaltenen Predigten herausgewachsen
sind, in der nachträglichen Bearbeitung aber Form und Umfang
einer Predigt ganz abgestreift haben. Sie sind auch gerade darum
nicht typisch für die reformierte Kanzel, weil sie nicht bestimmte
Bibeltexte auslegen, sondern in der Art von theologischen
Abhandlungen einzelne zeitgemäße Themata bearbeiten. Comander
aber dar fman gerade wegen der Strenge seiner Schriftexegese als
besten Vertreter reformierter Predigtauffassung bezeichnen. An
seinem Beispiel läßt sich nun erkennen, wie sich die Schule Zwing-
lis und seiner Freunde auf der Kanzel auswirkte.

Damit soll nicht gesagt sein, daß Comander schlechthin als
Schüler Zwingiis zu betrachten wäre. Zwar gehört er theologisch
zu dem süddeutsch-schweizerischen Kreis, der typisch verschieden
ist von Luther; Comander ist auch ohne Frage durch die Schriften

seines Zürcher Freundes beeinflußt, — aus seinen Predigten
läßt sich das nachweisen. Als Prediger aber ist der Reformator
von Chur eine Gestalt eigener Prägung, unabhängig von Zwingli,
im wesentlichen wahrscheinlich geformt vor dessen Auftreten. Es
ist zu bedenken, daß Comander nicht erst unter dem Einfluß der
Zürcher oder der Wittenberger Reformation zu predigen begann.



233

Der Anstoß hiezu liegt weiter zurück, wie im folgenden Abschnitt
gezeigt werden soll. Auch die Anregung zu intensiverem
Schriftstudium verdankte Comander nicht erst dem Zürcher Leutpriester.
Beide haben dieselbe vielmehr gemeinsam und gleichzeitig
empfangen im Basler Gelehrtenkreis.

Wenn man den Predigttypus Comanders kurz charakterisieren
will, wird man sagen müssen, daß sich in ihm die beste spätmittelalterliche

Predigttradition mit der jungen reformatorischen
Schrifterkenntnis und Schriftverkündigung verbinden. Wir versuchen im
folgenden, die Umrisse dieses neuen Typus aus seiner Entstehung
zu begreifen und uns die Einflüsse klarzumachen, die auf den
jungen Comander einströmten in den Jahren, als er sich vorbereitete

auf das Priesteramt.

Die Schule des Predigers
Als geistige Heimat des vorreformatorischen Comander muß

Basel gelten. Nicht nur hat sich der junge Maienfelder an der
Basler Artistenfakultät seine philosophisch-theologische Bildung
geholt und dort seine Studien mit dem Baccalauréat abgeschlossen,
er muß überdies, was uns in diesem Zusammenhang wichtiger ist,
durch die Basler Predigtpraxis für sein Priesteramt Wesentliches

gewonnen haben.
Der oberrheinische Kulturkreis ist durch seine religiöse

Lebendigkeit ausgezeichnet und besitzt auch in der
Predigtgeschichte seinen besondern Rang. Vom sogenannten Schwarzwälder

Prediger, einem unbekannten Gelehrten des 13.
Jahrhunderts (wenig später als Berchtold), der als einer der ersten
deutsche. Predigten (in oberbadischem Dialekt) als homiletisches
Hilfsbuch publizierte, bis zu Tauler und Gritsch hat diese
Landschaft immer wieder bedeutende Prediger hervorgebracht. Aber
nicht nur durch solche einzelne Gestalten ist der Basler Kreis
führend geworden, sondern daneben ebensosehr durch die Institution

des Predigtamtes. Man darf sich ja keineswegs vorstellen,
daß es im Mittelalter eine allgemeine sonntägliche Predigt in allen
Pfarrkirchen gegeben hätte. Das Priesteramt wurde nicht ohne
weiteres auch als Predigtamt betrachtet. Und wenn auch auf
Kirchenversammlungen die Pflicht der Verkündigung immer wieder
eingeschärft wurde, so wurde die Ausführung solcher Verord-



234

nungen ebensosehr immer wieder vernachlässigt. Zum guten Teil
scheiterte die Durchführung einfach am Bildungsstand des Klerus.
Denn die Predigt erforderte nicht nur eine besondere Schulung,
sondern auch ein gewisses Maß allgemeiner Bildung. Im einzelnen
gehen die Ansichten darüber, wie es im späten Mittelalter mit der
Häufigkeit und dem Wert der Predigt der Pfarrgeistlichkeit und
der Ordensleute bestellt war, auseinander. Offenbar lagen die
Dinge auch verschieden von Diözese zu Diözese.

Gewiß ist, daß im 15. Jahrhundert die Dringlichkeit einer
Hebung des Predigtwesens in jeder Hinsicht erkannt wurde und
zu bestimmten Reformen führte. 1438 wurde durch das Konzil zu
Basel der Beschluß gefaßt (d. h. ein früherer erneuert), es sei jeder
Domkirche zur Pflicht zu machen, für die Bildung des Diözesan-
klerus und die Unterweisung des Volkes einen Prediger anzustellen.
Während man nun z. B. in Chur erst ein gutes halbes Jahrhundert
später von der Durchführung dieses Beschlusses hört, wurde in
Basel schon 1459 ein Prediger in sein Amt an der Kathedrale
eingeführt.

Es handelt sich bei dieser Prädikatur um ein neues Amt,
unterschieden vom Plebanat (Leutpriesteramt) : Weder der Messedienst
noch die Seelsorge ist damit verbunden. Allein auf Predigtarbeit
wird der Gewählte verpflichtet. Häufig, so wird ausdrücklich
gesagt, soll der Domprediger dem Volke das Wort Gottes verkündigen

: am Sonntag, Montag, Mittwoch, Freitag jeder Woche ; in
der Advents- und Fastenzeit täglich. Außerdem soll er von Zeit
zu Zeit den Klerus versammeln zu einer lateinischen Predigt ; er
soll theologische Vorlesungen und Disputationen veranstalten. Er
ist also einerseits Gemeindeprediger, anderseits verantwortlich für
die theologische Fortbildung des Klerus. Dementsprechend heißt
er concionator ac praeceptor (Prediger und Lehrer). Wie hoch
man von diesem Amte denkt, zeigt sich darin, daß man auf den
deutschen Universitäten nach einem geeigneten Mann Umschau
hält. Nicht irgendeinem schlagfertigen Volksredner will man die
Münsterkanzel anvertrauen ; man verlangt vom Prediger wohl die
Gabe volkstümlicher Rede, zugleich aber auch solide Bildung
theologischer und allgemeiner Art. Das Beste, was die Kirche zu geben
hat, soll in dieses neue Amt gelegt werden.

Und nun finden wir eine Reihe bedeutender Namen in der
Münsterprädikatur. Da ist als erster der gelehrte Johannes
Kreuzer; vom Straßburger Münster her wird er berufen. Sein



235

Nachfolger ist der feurige Wilhelm Textoris, zugleich Professor
der Theologie an der Universität. Neben diesem amtet kürzere
Zeit als Leutpriester der später als Prediger zur Berühmtheit
gelangte Johannes Geiler von Kaisersberg. Dann finden wir als

Münsterprediger Johannes Heynlin, zu dessen Ehren die heute
noch bestehende Kanzel im Münster gebaut wurde. In ihm
begegnet uns nun der Mann, den wir indirekt als den Lehrmeister
Comanders zu betrachten haben.

Heynlin (Johannes a Lapide) muß zu den großen Gestalten
des spätesten Mittelalters gezählt werden. Ein Mann von umfassender

Bildung — er hat ein ganzes Jahrzehnt an der Sorbonne
gelernt und gelehrt und daselbst alle Grade durchlaufen —, ein
aufgeschlossener Geist von großer Tatkraft — er gehörte zu den
Gründern der ersten Pariser Buchdruckerei —, ein Christ von
brennendem Glaubensernst, ein Lehrer, dem es gegeben war, in wunderbarer

Einfachheit und Bildhaftigkeit zum Volke zu sprechen, ein
Mahner von kühner Unerschrockenheit, das alles vereinigte dieser
große Charakter. Auch sein Bild freilich ist überschattet von der
seltsamen Unruhe dieser erregten Epoche, und mit den Besten
seiner Zeit verfällt er auf der Höhe seines Wirkens einer resignierten

Stimmung. Verzweifelnd an der Möglichkeit der Kirchenreform,

zieht er sich in die Basler Karthause zurück und stirbt
in der Stille dieses Hauses ein Jahrzehnt später, kurz bevor
Comander den Basler Boden betritt.

Comander hat diesen Mächtigen also nicht mehr erlebt. Aber
er ist durch dessen Schüler Johann Ulrich Surgant in clas Erbe
eingetreten. Surgant ist einer der wenigen vorreformatorischen
Gemeindepfarrer, von denen wir ein deutlicheres Bild haben. In
dreißigjähriger Wirksamkeit (1472—1503) hat er die kleinbasle-
rische St. Theodors - Gemeinde in jenem entschlossenen Ernste
Heynlins geleitet. Er ist überdies bedeutsam geworden durch seine
Schriften, in denen er Studenten und Pfarrern Anweisung für
Schule und Amt gibt. In seinem „Manuale Curatorum" (Handbuch

für Pfarrer) sind Geist und Methode Heynlins niedergelegt.
Die Überzeugung vom Wert und der Größe des Predigtamtes
leuchtet aus diesem Buche, clas in vielen Auflagen von 1503 an
erschienen ist. Comander kann in Basel Surgant noch gehört, er
muß sein Manuale gekannt haben. Bis in kleine Äußerlichkeiten
der Anlage seines Predigtbuches erkennt man die Ratschläge Sur-
gants.



236

Endlich muß eines dritten Mannes gedacht werden, der zwar
in den Jahren, da Comander seine Studien in Basel absolvierte,
nicht mehr in Basel wirkte, dessen Name aber in aller Munde
war: Johannes Geiler. Auch Geiler kam wie Heynlin von einer
wissenschaftlichen Laufbahn her, auch er hat sich in reifen Jahren
ganz dem Predigtamte verschrieben, auch er lehrte zeitweise in
Basel, und die Basler taten alles, um ihn später für die Münster-
prädikatur zu gewinnen. „Die helle Posaune Straßburgs" nannte
man ihn. Trotz allen Erfolgen, die dieser gewaltige Redner davontrug,

ist auch er berührt vom Zeichen der Resignation, die uns
bei Heynlin so erschütternd begegnet. Die Wirkung seiner
Verkündigung aber ging weiter. Viele seiner Predigten und Predigtreihen

sind in mehr oder weniger authentischer Form gedruckt
worden. Und es ist kaum anzunehmen, daß Comander sie nicht
kennenlernte.

Wir fassen zusammen und halten fest, daß eben in den
Jahrzehnten vor Comander das Prädikantenamt geschaffen wurde, ein
Amt, das ganz um die Wortverkündigung kreist, ein Amt, das
zudem junge Priester zum Predigtdienst zu schulen hatte. Wir haben
in diesem Amt Männer kennen gelernt, die in verzehrendem Eifer
sich dem Dienst am Wort widmeten. Männer, die nicht mehr wie
einst Brugman oder Berchtold als Wanderredner das Volk durch
ihre Bußpredigten erschütterten, um dann weiterzuziehen, sondern
die in ausdauerndem Lehrdienst Gemeinden zu bauen suchten, die
aber dennoch sich die prophetische Unabhängigkeit der Verkündigung

wahrten und nie die Hoheit ihres Amtes zu jener Abhängigkeit

von den Wünschen und Stimmungen der Gemeinde erniedrigten,

die die Predigt so erfolgreich-unfruchtbar machen kann.
Wie groß die Bedeutung der Basler Münsterprädikatur über

den Stadt- und Bistumskreis hinaus wurde, ist aus der Einzelheit
ersichtlich, daß der Konstanzer Bischof schon 1465 denen unter
seinen Diözesanen Ablaß zusagt, die Basler Münsterpredigten
hören, und zwar von Anfang bis zu Ende hören Ferner aus der
Tatsache, daß in Basel nach 1500 eine ganze Reihe weiterer Prädika-
turen an andern Stadtkirchen errichtet wurden. Jetzt erst entstehen
in diesen Kirchen, die so gar nicht als Predigtkirchen gebaut wurden,

die steinernen Kanzeln. — Auch die Churer Martinskanzel ist
erst nachträglich errichtet worden, 1558, im Jahre nach Comanders
Tod, gleichsam als Denkmal für das Ansehen, das der Reformator
der Predigt gegeben hatte.



237

In den entscheidenden Jugendjahren also, da sich das geistige
Gesicht eines Menschen deutlicher zu bilden pflegt, erlebt Comander

das Aufblühen eines Amtes, das die besten Energien der Zeit
in sich sammelt, und das mit junger Tatkraft zurückgreift auf das

erste und wichtigste Amt der Urkirche: das der Verkündigung
des Wortes. Für einen jungen Menschen, einen lebendigen Geist,
konnte es nichts Schöneres, Ergreifenderes geben, als sich diesem
Amte zu widmen und zu solchem Dienste sich heranbilden zu lassen.

Wenn uns mehr Raum zur Verfügung stünde, müßte nun die
Predigt der Heynlin, der Geiler und ihrer Zeitgenossen nach ihrem
Gehalt und ihrer Methode dargestellt werden. Es wäre zu prüfen,
wie weit sich Comander als von ihnen abhängig erweist. Wir können

zusammenfassend nur sagen, daß es keinen geschlossenen
Predigttypus dieser Zeit gibt. Die scholastische Methode ist im
Zerfall, die Homilie mischt sich mit ihr, dringt aber doch nicht
recht durch, die Forderung der betonten Volkstümlichkeit läßt neue
Mittel aufkommen, bringt aber ihrerseits die Würde der Predigt
in Gefahr. So kraftvoll auch die neue Predigtbewegung ins kirchliche

Leben eingriff, sie vermochte doch nicht eine neue Methode
der Predigt zu schaffen, oder konsequent die alte Homilie zu
erwecken. Dieser Mangel, der an sich nicht so schwer wöge, hängt
zusammen mit einem inhaltlichen. Wie groß und redlich auch der
Ernst war, mit dem das Predigtamt erneuert wurde, es fehlte
der Bewegung im Grunde das Wesentliche: die klare Stellung zur
Schrift. Denn nur als Schriftpredigt kann die Predigt der Kirche
auf die Dauer gedeihen.

Wenn für die ältere Generation um 1500 eben an diesem Punkte
der tiefere Grund für jene Resignation liegt, die Heynlin zum
schweigenden Karthäuser machte, so wurde es der jungen
vergönnt, gerade hier, zunächst in aller Stille, durchzubrechen zu einer
neuen Erfüllung des Predigtamtes.

In Basel begannen in jenen Jahren, als Comander die Artistenfakultät

besuchte, zwei Gelehrte ihre Vorlesungen: Thomas
Wittenbach, von Biel, der in Tübingen zum Doktor der Theologie
promoviert war, und Conrad Pellikan, ein Elsässer, einer der wenigen
gelehrten Hebraisten der Zeit. Pellikan amtete als theologischer
Lektor am Barfüßerkloster, Wittenbach als Dozent an der
Universität.

Pellikan hatte sich durch ingeniöses Selbststudium, unabhängig
von Reuchlin, zu einem der ersten Kenner des Hebräischen heran-



238

gebildet. Eine friedliebende Natur von größter Bescheidenheit,
von rastloser und selbstloser Hingabe an die Erforschung der
heiligen Schrift, ist dieser stille Gelehrte zunächst philologisch, dann
auch theologisch zu einem selbständigen Verständnis der Bibel
gekommen. Wie er die hebräische Sprache fast ohne Hilfsmittel aus
ihr selbst zu verstehen lernte, so lernte er das Lauschen auf die
biblische Verkündigung ohne fremde Stimme, die Erklärung der
Schrift durch die Schrift. Die Frucht seines immensen Fleißes
ist niedergelegt in den sieben Folianten seiner Commentaria
Bibliorum, „des einzigen aus der Reformationszeit hervorgegangenen

Kommentars über das Gesamtgebiet der alttestamentlichen
und neutestamentlichen Schriften". Von seinen Erkenntnissen sei

nur das eine erwähnt, claß er schon 1512 in einem Gespräch mit
Capito die Transsubstantiationslehre ablehnte. In aller Stille ist
hier ein neues Verständnis der heiligen Schrift, unabhängig von
aller mittelalterlichen Schulmethode, unabhängig auch von Luther,
herangereift.

Ähnlich steht es um Thomas Wittenbach. Ihm gibt Leo Jud,
der Freund und Mitarbeiter Zwingiis 1539 das Zeugnis, claß er
zuerst durch ihn eingeführt worden sei in clas genuine Verständnis
der heiligen Schrift. Die Stelle lautet (nach der Übersetzung im
Bernischen Mausoleum I, 98) : „Under welchem Lehrmeister
(Wittenbach) Zwingli und ich zu gleicher Zeit um das Jahr Christi
1505 zu Basel studiert haben und von ihm formiert worden sind.
Und das zwar nit nur etwan in den Sprachen und freyen Künsten,
die ihm ungemein wol bekant waren, sondern auch in der
Göttlichen Warheit der heiligen Schrift selbst. Denn wie dieser Mann
neben trefflicher Beredsamkeit sehr schärften Verstands ware, so
hat er vieles, das in nachfolgenden Zeiten von anderen ans Tageslicht

gebracht worden ist, vorher gesehen und vorgesagt, als zum
Exempel von dem päpstlichen Ablaß und andern Dingen, womit
der römische Papst die einfaltige Welt nun schon etliche
Jahrhundert bethöret hatte. Von diesem Mann nun, als aus einer rechten

Quelle der Warheit und Gelehrtheit haben wir geschöpft alles
was wir von gründlicher Gelehrtheit besitzen und das alles haben
wir ihme zu danken. Von einem so großen Mann ist der Samen
der wahren Religion in Zwingiis Herz geworffen und er ange-
spohret worden, die h. Schrift zu lesen und hingegen die
betrügerische Possen zu verwerffen etc."

Dieses Zeugnis ist uns wichtig, weil im Freundeskreis Zwingiis



239

auch Comander verkehrte. Wenn wir auch durch positive
Überlieferung nichts wissen von einer Berührung Comanders mit
Wittenbach und Pellikan, so ist doch undenkbar, daß der Maienfelder
Student in Basel mit Zwingli verkehrte, aber nichts von den
gelehrten Biblizisten vernommen hätte. Schon aus psychologischen
Gründen wäre eine solche Annahme abwegig, da man ja weiß,
wie lebhaft der Student allezeit auf neue Erscheinungen reagiert.

Es ist durch die überragende Bedeutung Luthers allzusehr
verdunkelt worden, daß vor und neben ihm andere Geister selbständig
zu ähnlichen Erkenntnissen gekommen sind. So hat etwa in Frankreich

Faber Stapulensis schon 1512 in seinem Paulusbrief-Kommentar

wesentliche Erkenntnisse Luthers vorausgenommen. Nur
durch solche Vorarbeit ist ja auch die Gewalt und Spontaneität des

Echos zu erklären, das Luthers früheste Schriften sofort fanden.
Wer aber zaudern wollte, uns in der Annahme zu folgen, daß

Comander schon während seines Basler Aufenthalts mit dem neuen
Geist des Schriftstudiums in Berührung kam und dadurch auch
inhaltlich evangelische Erkenntnis kennen lernte, der sei auf eine
andere vorlutherische Erscheinung hingewiesen, die nachweislich
Comander bekannt war. Es geht aus dessen Predigten hervor, claß

er die Paraphrasen cles Erasmus zum Neuen Testament kannte.
Ein so fleißiger und lernbegieriger Mann wie er wird aber nicht
gewartet haben, bis diese Erläuterungen veraltet waren, sondern
er wird sie bald nach ihrem Erscheinen, also etwa 1 513 oder 15 14
kennen gelernt haben.

Daß sie ihm lieb wurden, zeigt sich darin, daß er sie noch
dreißig Jahre später bei der Predigtvorbereitung zu Rate zieht.
Vielleich: darf man auch die Exegese Comanders, die sich scharf
abhebt von der Luthers, auf den Einfluß des großen Humanisten
und seiner Paraphrasen zurückführen. Man findet bei Comander
nicht die gewaltige Einseitigkeit Luthers, es ist nicht alles auf
ein einziges Zentralthema bezogen wie bei diesem. Comander ist
ausgeglichener und folgt treuer den verschiedenen Seiten der
biblischen Verkündigung. Er hat die große Kunst gelernt, völlig
einzugehen auf den Text und sich durch denselben leiten zu lassen.
War es nicht vielleicht gerade die Schule des Erasmus, die ihm
die Größe eines solch gleichmäßigen Gehorsams zeigte

Damit haben wir nun freilich über die engere Studienzeit
Comanders hinausgegriffen in jene Jahre, da er als Priester in Äsch-
lismatt (Escholzmatt) amtete, Jahre, über die wir bis jetzt nichts



240

wissen, als daß sie neben den Amtsgeschäften mit intensivem
Schriftstudium ausgefüllt gewesen sein müssen. Denn als bewußter

Schriftprediger geht Comander aus dieser Periode seines
Lebens hervor.

Wir sehen somit in der Basler Zeit Comanders schon das
Fundament gelegt für den spätem hervorragenden Prediger. Aus der
vorreformatorischen Welt hat er mitbekommen das Bild der Prä-
dikatur ; er hat die Größe und Macht des Predigtamtes gesehen,
er hat sich von Surgant sagen lassen, „daß die Predigt am meisten
beiträgt zur Bekehrung des Menschen", er hat Männer von hohem
Rang der Bildung sich verzehren sehen im Dienst der Verkündigung.

In der frühreformatorischen Zeit ist ihm geschenkt worden
ein neues Vertrauen zur heiligen Schrift, ein neues Verständnis
ihrer Genügsamkeit, eine klare Methode ihrer Auslegung. Aus diesen

zwei Elementen, vertieft durch die Schriften Luthers, wächst
dann jene Predigergestalt des spätem Comander, die sich völlig
hingibt in der Leidenschaft der Schriftverkündigung.

Die Predigt ist im Wirken dieses Mannes alles. Sie ist das

gewaltige Zentrum seines Schaffens. In ihr wird der Kampf aus-
gefochten um die Erneuerung der Stadt, die ihm anvertraut ist.
In ihr spricht der Lehrer und Seelsorger, der Prophet und der
Wächter, der Vater der Armen und der Tröster der Bekümmerten,
der Staatsmann und der Hirte. In ihr werden alle Verhältnisse
und alle Sorgen des Gemeinwesens in das Licht des ewigen Wortes
gestellt. Die Predigt dieses Unerschrockenen ist das Gewissen der
Stadt. In ihr und an ihr fallen die Entscheidungen. Das Wort
Gottes ist das Schicksal Comanders, Comanders Predigt wird zur
Schicksalsmacht seiner Gemeinde.

In den folgenden Abschnitten versuchen wir nun, nach einigen
wesentlichen Gesichtspunkten den Inhalt der Verkündigung
Comanders darzustellen.

Der Schriftprediger
Die Kirche wußte immer mehr oder weniger deutlich, daß die

Predigt Schriftpredigt sein müsse. Auch im Mittelalter finden wir
fast stets der Predigt einen Text, auch Vorspruch oder Thema
genannt, vorangestellt. Die Frage ist nun aber, wie diese Aufgabe



241

und Forderung der Schriftverkündigung in der Predigt erfüllt
wird.

Savonarola klagte einmal : „Unsere Prediger haben die heilige
Schrift verlassen und sich der Astrologie und Philosophie ergeben
und predigen diese auf den Kanzeln. Die Weltweisheit machen sie
zur Königin und behandeln die heilige Schrift wie eine Magd ; sie
predigen Weltweisheit um gelehrt zu erscheinen, nicht um sie zur
Auslegung der heiligen Schrift zu benützen." Es wird hier also
nicht darüber Klage geführt, daß die Bibel überhaupt nicht
benützt würde, sondern darüber, daß sie in der Predigt zur Magd
erniedrigt wird. Sie wird zwar viel bemüht, aber eben im Sinn einer
Dienerin. Sie muß zudienen bei der Behandlung der These oder
des Themas, das der Prediger gewählt hat und auszuführen
gedenkt. Sie liefert zunächst einen Vorspruch. Dieser ist aber nicht
gemeint als Gegenstand der Auslegung, als Wort, um das die
Gedanken kreisen und das sie erforschen werden, sondern eher im
Sinn eines Mottos. So hielt Geiler von Kaysersberg eine Serie von
sieben Predigten über den „Hasen im Pfeffer" mit dem Text
Sprüche 30,26 „Die Hasen sind ein Volk ohne Stärke und bauen
doch ihre Wohnung in den Fels". In diesen Predigten werden die
frommen Menschen, und insbesondere die Klosterleute, mit dem
Hasen und dessen vierzehn Eigenschaften verglichen, von denen
eine oder mehrere je in einer Predigt durchgenommen werden.
Hier bedeutet der Text weiter nichts als eine Anregung für den

Prediger zu einem phantasievollen Vergleich. Das tat Geiler auch
öfters, z. B. in den fünfzehn Predigten über das Kinderspiel „Herr
König, ich diente gern", oder in den siebzehn Predigten über den
Löwen, die er hielt, als auf der Straßburger Messe einst ein Löwe
zur Schau gestellt worden war.

Ähnlich verhielt es sich mit den Schriftzitaten im Verlaufe der
Predigt. Es gehörte zu den Methoden der scholastischen
Lehrweise, also auch zur scholastisch bestimmten Predigt, daß jede
Aussage und These gestützt werden mußte mit Autoritäten. Neben
Kirchenvätern und Philosophen wurden Worte von Propheten und
Aposteln angeführt, um einer Ansicht Gewicht und Gültigkeit zu
verleihen. Diese dienende Funktion teilte die heilige Schrift also
mit andern Autoritäten, mit den Vätern, dem kanonischen Recht,
der Ratio, wenn sie auch unter diesen als die vornehmste galt.

Als Magd erscheint die Bibel vollends, wenn wir sehen, wie sie

ausgelegt wurde. Besonders an den historischen Texten übte der



242

Theologe mit Vorliebe die hohe Kunst der Allegorese. Ihm genügte
es nicht, ein Wort nach seinem einfachen Schriftsinn zu nehmen,
es mußte in vier- oder fünffachem Sinn gedeutet werden. Die
Allegorie war ein Tummelplatz für die Phantasie und für spielerischen

Geistreichtum. Bei Geiler z. B. muß man die Geschicklichkeit

bewundern, mit der er die schlichtesten und natürlichsten
Angaben der Bibel geistlich deutet und die Dispositionen für seine

Predigten daraus schöpft. So leitet er aus der Bemerkung des

Evangelisten (Mk. 6,39), daß die Leute sich lagerten auf das grüne
Gras, einen siebenfachen religiösen Sinn ab und gestaltet nach
diesen sieben Punkten seine „Grasprecligt". Arendt, ein katholischer

Predigthistoriker, spricht im Hinblick auf diese Methode von
„unrichtiger und willkürlicher Auslegung und Anwendung vieler
Schriftstellen" und fügt bei: „Man wird den Eindruck nicht los,
daß eine Anzahl Prediger die Schriftstellen lediglich als Stütze
ihrer vorgefaßten Meinung verwenden und entgegenstehende
Schwierigkeiten auf dialektischem Wege beseitigen."

Wenn man sich clas Bild der spätmittelalterlichen Predigt vor
Augen hält, ermißt man erst ganz die Weite des Weges, den
Comander über seine einstige Schule hinaus getan hat. Besonders
an der Methode des Schriftgebrauchs wird der Unterschied deutlich.

Comander hat mit all den genannten Abarten und Unarten
gründlich und grundsätzlich gebrochen. Für ihn ist die Bibel nicht
Magd, sondern Königin. Sie hat nicht mit einzelnen Sätzen die
Thesen der Theologie zu stützen, vielmehr gehört ihr das souveräne.
Lehramt, und die Theologie hat ihr zu dienen. Die Schrift muß
nicht durch Allegorien interessanter und geistreicher gemacht werden,

sie will nur in ihrem Wortsinn stehen gelassen sein und in
ihrer originalen Gestalt leuchten und würzen. Nicht interessant
und geistreich will sie sein, sondern lebendig und wirksam.

Ihre königliche Stellung gibt Comander der Schrift zurück,
indem er einmal nicht nach Themen sucht, sondern sich durch sie

Sonntag für Sonntag das Thema geben läßt. Fortlaufend legt er
ganze biblische Bücher aus. Damit ist alle Willkür in der Wahl
cles Lehrstoffes ausgeschlossen und so weit als möglich die Pflege
von Lieblingsgedanken beschränkt. Man ist bei der Lektüre dieser
kontinuierlichen Auslegung erstaunt über den Reichtum und die
Vielseitigkeit des Lehrinhalts. Das ist freilich nur dadurch möglich,

daß sich der Prediger Comander auch wirklich beugt unter
den Text und ihn in seinem ganzen Umfang zu Recht kommen läßt,



243

selbst dann, wenn er ihm unbequem sein könnte. In der Strenge
der exegetischen Disziplin zeigt sich der hohe Ernst seiner
Auffassung vom Predigtamt. Er ist ganz Diener am Wort.

Das erste Anliegen Comanders bei der Vorbereitung auf die
Predigt ist, den Text sprachlich, geschichtlich und theologisch richtig

zu erfassen. Eine bedeutende, ernste Arbeit geht seiner Predigt
voraus. Man erkennt aus seinem Manuskript, wie er mit dem

griechischen Neuen Testament arbeitet, wie er neue und alte
exegetische Literatur beizieht, wie er eine lexikalische Crux behandelt,
wie er an einer geschichtlichen Stelle den Josephus sprechen läßt
und anhand desselben den Text erläutert. Man erfährt, wie er die
Kirchenväter zu Rate zieht und einmal Luther das Wort gibt. In
all diesem ernsten Studium, in dem die erreichbaren Mittel der
Wissenschaft dienen müssen, geht es um nichts anderes als um
die Eruierung des originalen Schriftsinnes. Was wollte der Evangelist

sagen, das ist die entscheidende Frage. Es geht nicht darum,
wieviel Geheimnisse man in den Text hinein projizieren kann,
sondern einzig darum, jene Dinge klar zu erkennen, die Lukas sagen
wollte.

Nun genügt es freilich dem Reformator nicht, den Text wort-
und sinngemäß'aus der Ursprache erfaßt zu haben. Sein Auftrag
ist ja nicht eine exegetische Vorlesung, sondern Predigt. So

beginnt denn jetzt die weitere große Arbeit, clas verstandene
Evangelistenwort zu einem gegenwärtigen, aktuellen Ruf werden zu
lassen. Und hier wird man vor allem die eigentümliche und ganz
persönliche Leistung unseres Reformators zu suchen haben; hier
begegnet uns die Kunst eines Meisters. Ohne den Text zu quälen,
versteht es Comander, das historische Wort zu einem zeitgenössischen

werden zu lassen. Er braucht keine langen Umwege, keine
spielerische List, um dem alten Wort eine junge Kraft zu geben,
als sei es eben für die Churer Situation gesprochen.

Man kann diese hervorragende Fähigkeit der Vergegenwärtigung

erklären aus der Beherrschung der Volkssprache, aus einem
starken Kontakt mit der Gemeinde, aus einer unbestechlichen
Menschenkenntnis, man trifft damit den Kern der Sache noch nicht.
Das was letztlich den Predigten Comanders die gewaltig
angreifende Wucht, die satte Farbe und die leidenschaftliche
Eindringlichkeit gibt, das ist das Bewußtsein des Predigers, Gottes
Wort zu verkündigen.

Für ihn ist die heilige Schrift Gottes Wort, das ewig gültige,



244

lebendige, geoffenbarte Wort des verborgenen Gottes. Wirklich
Gehört dieser erfahrene, kritische Mann zu den Naiven, die so

ganz und gar nicht idealistisch an eine spezielle Offenbarung
Gottes im biblischen Wort glauben Ja, wenn man will, zu diesen

Naiven, oder besser gesagt zu der zeitlosen Reihe der Großen, der
Augustin, Dante, Calvin, Pascal, Hamann, die zusammen mit der
zeitlosen Reihe der namenlosen Kleinen berührt sind vom Worte
des Größten: „So ihr nicht umkehret und werdet wie die Kinder

...". Comander weiß es, daß er abseits steht von den
aufgeklärten Weisen seiner Epoche, abseits der Philosophie, die sich
allezeit so gewaltig aufbläht im Bewußtsein, modern zu sein und
doch nur einen alten Hochmut auffrischt, von dem es heißt: „Ihre
Weisheit ist zur Torheit geworden." Im Gegensatz zu den Liber-
tinern in seiner Gemeinde (man erkennt sie in manchen Stellen
der Predigten deutlich in ihrem Renaissance-Liberalismus und
ihrer eitlen Skepsis) steht Comander mit einer kindlichen Eindeutigkeit

und Ergriffenheit dazu, daß in der heiligen Schrift Gott zu
seinen Geschöpfen spricht. Und er sagt es immer wieder in scharf
geprägten Formulierungen, daß wir ohne dieses ewige Wort unser
Ziel verfehlen und unser Leben sinnlos machen. Wie das tägliche
Brot haben wir Gottes Wort nötig, sonst ist alles Laufen umsonst,
auch alles moralische Rennen und alle spießbürgerliche Gerechtigkeit

Umsonst ist alle Philosophie, die am geoffenbarten Worte
vorbeigeht und einen höhern Weg zur Wahrheit zu kennen meint.
„So man suchen will das Heyl unseres Lebens ussert Gott und
sinem Wort, ist grad als so man mitt eim Sieb Wasser schöpfen
wölt." Oder in einer andern Predigt: „Wie dan ein Hußgsind
nitt kan on das Salz sin, als wenig als ouch on Für und Wasser,
als wenig wirt der Mensch mögen sin Leben gstalten nach Gottes
Willen one sin Wort." Schlechthin unentbehrlich ist also die
Schrift für die sinnvolle Gestaltung des Menschenlebens.
Verschmäht sie einer, so wird er einem unruhig flatternden Vogel
gleich : „Wie die Vögel hin und har in Lufft flügend und nienen
kein rüwige Statt hand, also stat es um die Menschen one das Wort
Gottes und Glouben: hand nienen kein Nistung. Wan sy beraubt
sind des Wort Gottes, sind sy unstät wie die Vögel, wüssend nitt
wo uß, werdent übel bheischt, ire Seelen nit gspißt." Kurz und
bündig sagt der Prediger einmal vom Worte Gottes : „On disses
Mitel der Mensch gar nit leben mag."

Das Wort Gottes wird nun vom Prediger nie bloß als eine Lehre



245

dargestellt, sondern stets als ein dynamischer Faktor. Es wohnt
im Wort erleuchtende, angreifende und gestaltende Kraft. Er
erleuchtet wie Feuer: „Das Für vertribt die Dunkle und Finsternus,
daß sich1 der Mensch in der Finsternus nitt letze, an Stock und
Studen stose und in Gräben fall. Dan das sind die Stock und Dorn
am Weg, und Mistgüllen: Gyt, Wucher, Hurey, Mord, Todtschlag,
Diebstal, Trunkenheit und ander derglichen, damit man sich letzen

mag. Das Für lüchtet, verzert die Dorn und Studen, zeigt dir
dSünd an, mag das unrein nitt dulden, verkündt dir Besserung und
Nüwerung des Lebens. Ja es laßt dich die Sünd wüssen, die du
nitt für Sünd hast. Also tut es dir die Ougen uff, daß du dich nitt
letzist in der Finsternus, in Gräben und Wasser fallist. Darum ist
das Wort Gottes ein Kertzen, die da brünt und lüchtet unseren
Füßen, daß wir gar nitt ummkomind und verderbind."

Mit der erleuchtenden Kraft hat sich das Wort nicht erschöpft.
Es wohnt in ihm ein verzehrender, reinigender Wille. Und es geht
von ihm schöpferischer Antrieb aus. Ohne das Wort Gottes ist der
Mensch gleich einem, „der an der Kelti stat, irqgstarrend die Hend,
daß keinr nüt kan arbeyten nach etwas guts ußrichten, wirt ganz
zitrechtig So bald aber das Wort Gottes zu uns kumpt, und wir
zu im, so werdent wir erwärmet, erhitzget gegen Gott und den
Nechsten, guts ztunde Das uns Gott in sinem Wort heißt, das

gilt by uns : den Nechsten lieben, nachlassen, nit nyden und hassen.
Und das uß der Ursach, daß du empfinst und weyst, wie dir Gott
gnädig und barmherzig ist xin, zu verzychen, guts zu bewisen und
ztun, ja gegen allen Sünder."

In diesem Zusammenhang dürften zwei Mißdeutungen berichtigt

werden, die einem in Darstellungen der Reformation, und zwar
von dieser und jener Seite, immer wieder begegnen.

Da ist zunächst die Ansicht, die Reformatoren hätten den
Menschen befreit von der Bevormundung durch kirchliche Dogmatik
und Ethik und ihn an das Gewissen gewiesen als an die entscheidende

Instanz. Bei Comander wird man auch nicht den Sehern
einer solchen Ansicht finden. Er spricht wohl vom Gewissen, aber
nie so, als könnte es zur Quelle der Erkenntnis oder zur
Richtschnur für unser Handeln werden. Er gibt der „Conscientz" nur
eine richterliche Funktion. Nie aber kann das individuelle Gewissen
aus sich heraus Wahrheit finden. Die Grundlage, auf die Comander
das persönliche und das gemeinschaftliche Leben des Menschen
baut, ist allein die heilige Schrift. Sie ist die Quelle wahrer Er-



246

kenntnis und sie ist die maßgebende Norm für unser Handeln.
Sie allein ist uns von Gott gegeben als Kanon, als Richtschnur.
„Darum wirt das Wort Gottes ouch verglicht eim Cirkel, Richt-
schyt, Winkelmäs oder Raanschnur. Ab denen Stucken nun grose
Büw werdent uffgricht und gmachet. Die brucht nun der Zimer-
man nit nun zu eim Huß oder LIolz, sunder zu villen. Also der
Schumacher hatt ein eyniger Leyst, darüber er vili hundert Schuyen
macht. Also hatt nun der allmechtige Gott ein ewigs Richtschyt,
Winkelmäs und Leyst. Das ist sin Wort, darüber alle Menschen
formiert werdent. In dem Wort nun steit er allen Volkeren sin
Grcchtikeyt, Warheyt und Fromkheyt für, darzu Ermannungen und
Straff."

Der andere Irrtum, der einem in der Literatur immer wieder
begegnet, behauptet, die Reformatoren hätten das Verständnis der
Bibel der persönlichen Willkür ausgeliefert. Nur die Kirche könne
maßgebend die Schrift interpretieren. Wenn ihre Autorität
aufgehoben werde, zerfalle das Bibelverständnis in subjektivistischer
Exegese.

Hiezu muß nach dem Studium Comanders und nach dem
Vergleich seiner Predigten mit denen seiner vorreformatorischen
Schule, also etwa Gcilers oder Heynlins, gesagt werden, daß er
Schriftexegese und -Verkündigung gerade eben befreit hat von
einer ungehemmten Willkür, von einem subjektivistischen
Gebrauch, bei dem es eigentlich nur noch eine Frage der persönlichen
Phantasie war, was man aus der Schrift herauslas und sie sagen
lassen wollte. Comander hat den Zauberstab der Allegorese
weggelegt; er ist von einer subjektivistischen zur eigentlich kirchlichen
Exegese zurückgekehrt.

Wenn eingewendet wird: bei dieser wissenschaftlichen
Auslegungsmethode, wie sie Comander übte, seien eben doch Differenzen

von einem Theologen zum andern möglich, so muß gesagt
werden : gewiß ; solche Differenzen nämlich, wie sie etwa zwischen
Hieronymus und Augustinus (z. B. über Gal. 2) bestanden. Wie
ist aber diese Differenz beigelegt worden? Nicht durch Beschluß
einer Kirchenversammlung oder päpstliches Dekret, sondern durch
geduldige, gewissenhafte, fromme Weiterarbeit am Text. Eine
andere Einigkeit als die alte Kirche kannte, darf auch eine Tochter,
wenn sie nicht zur Usurpatorin werden und sich politischen Mächten

und deren Gewaltmethoden gleichschalten will, nie begehren
oder erzwingen.



247

Comander wollte weder der Vernunft, noch dem Gewissen, noch
der Kirche eine kritische, autoritative Stellung über der Schrift
zubilligen, sondern er verlangte und übte die Beugung unter das

göttliche Wort als unter die schöpferische und eigentlich
kirchenbildende Macht.

Der Ch ris tus p re dig e r

Wenn wir im strengern Sinn nach dem Inhalt der Predigt
Comanders fragen, ist zu sagen, daß die Christusverkündigung das
zentrale Anliegen des Predigers ist. Was Christus ihm ist und
wie er darum ringt, ihn in seiner Größe und umfassenden Bedeutung

seiner Gemeinde zu zeigen, das erhellt schon aus den vielerlei
Beinamen, die er dem Erlöser gibtt.

Er nennt ihn „unsern Leermeyster", den „Herrn und Schul-
meyster", den „Prediger und obersten Richter"; er spricht vom
„Wegfürer Christus", vom „Künig und Hußvatter" ; er heißt ihn
„LIerr und Llouptman, unser Künig, Herzog und Erlöser; Heyland
und Helffer der ganzen Welt ; unser einiger LIerr und Küng" u. s. f.

Jesus Christus ist für Comander der Inbegriff der apostolischen
Predigt, er ist der Schlüssel zum ganzen Heil. Ohne Umschweife
sagt er: „Alles was usserthalb dem Mittel Christi, unsers LIerren,
uffgricht wirt, zerschmelzt, wirt durchs Für verschluckt, gfrcsscn."

Der Christus, den Comander verkündigt, ist jener der Apostel:
das A unci clas O, Anfang und Ende des LIeils. Es ist der Christus,
den Johannes predigt : der Logos, das ewige Wort, das im Anfang
bei Gott war, von göttlicher Art, das nun Fleisch geworden ist.
Es ist der Christus, den Paulus zeigt: der Sohn, der sich selbst
entäußerte, Knechtsgestalt annahm und gehorsam wurde bis zum
Tode am Kreuz. Es ist der Christus, den die Synoptiker schildern :

der Messias, der in Niedrigkeit auftritt und doch seine verborgene
Gewalt und Hoheit schauen läßt. Es ist der Christus, den alle>

apostolischen Zeugen verkündigen : der Menschensohn, mächtig
erwiesen durch Wort und Tat, mächtiger geworden durch seine

Auferstehung, der Herr seiner Gemeinde, zur Rechten der Majestät
sitzend, durch den Vater bestimmt zum Richter aller Welt, wenn
das Ende dieses Äons anbrechen wird.

Die ganze Spannweite der biblischen Christusverkündigung findet

sich wieder in der Predigt Comanders. Obwohl uns die Fest-



248

tagspredigten fehlen, die uns das spezielle Wort zur Fleischwer-
dung, zum Leiden und Auferstehen des Herrn geben würden, kann
man doch nicht von Lücken im Christusbilde Comanders sprechen.
Denn die Aufgabe, den Erlöser zu predigen, ist ihm nicht nur an
einigen Festtagen Überbunden. Das ganze Jahr hindurch begleitet
sie ihn. Und stets hat er das ganze mächtige Gewölbe des Werkes
Christi dabei im Auge.

Es ist, wie wir sahen, nicht der blasse Gott der Philosophen,
den Comander verkündigt, sondern der im biblischen Wort sich
bezeugende Gott. Es ist, fügen wir jetzt bei, nicht ein philosophisch
reduzierter Christus, den er predigt, sondern der alle Vernunft weit
hinter sich lassende Kyrios der Apostel. Es ist nicht der freundliche

Lehrer aus Nazareth, der das schlichte Evangelium der
Menschenliebe brachte, der verständigerweise keine Wunder tat, der
vernünftigerweise nicht auferstand, der nur infolge eines Irrtums
am Kreuze starb, der nur infolge einer schweren Selbsttäuschung
vom nahen Gottesreich sprach, um den dann später, nach der
Katastrophe des Karfreitags, ein Legendenkranz gewunden wurde.
Nicht eine solche seltsam reduzierte Christuslehre, die von dem
erstaunlichen Dogma, daß nur das Mittelmäßige und einem
Stubenmenschen gut verständliche wirklich sei, ausgeht, wird von
Comander verkündigt. Aber auch nicht die andere Lehre, die
behauptet, Christus müsse täglich wieder geopfert werden und die
sein Werk zudem ergänzt werden läßt durch die Werke einer Fülle
von Nothelfern. Mit unerbittlicher Deutlichkeit prägt Comander
gemäß dem Hebräerbrief ein, daß Jesus ein für allemal geopfert
ist und genug getan hat. Daß sein Opfer voll gültig ist und keiner
Zugabe bedarf. „Der Herr Jesus hatt syn Blut einmal am Crütz
vergossen; das nun gnugsam ist, aller Welt dSünd abzweschen."
Nichts sonst vermag den belasteten Menschen zu reinigen. „Wans
amiglieli were, daß du das ganz Meer uff dich güssist, möcht es
dich nitt darvon (von der Sünde) reyngen." „Mit semlichen Worten

und Sprüchen wirt der Gleubig underricht und giert, daß er
allein durch das Mittel unsers Herrn Jesu Christi erlanget ewige
Sälikeyt, und nitt durch sin oder eins andren Verdienst, sunder
durch die Gnad des Herren. Dan er ist darum Mensch worden,
glitten, erützget, ufferstanden, sinen Jungeren so offt erschinen,
zHimel gfaren etc. Darum werden wir grechtferget durch sin
Lyden und Blutvergießen. Darum ie volget, daß er allein anzbetten
ist etc." Durch Christus allein wird dem schuldigen, unruhigen



249

Menschen Frieden zuteil. „Damm, wann du begerst Friden in diner
Conscientz und Trost diner Seelen, solt nitt zu Sant Andreas louf-
fen, zu S. Bartholome etc., sunder allein zum Herren Jesu Christo.
So du dan den annimpst, vertruwst und anrüffst, so wirst du Friden
erlangen by Gott dem Vater. Dan disser ist unser rechter Frid."

Wie Comander das Lehramt Jesu schildert, wie er die Wundertaten

versteht und in ihre Absicht eindringt, wie er die Feinheiten
der Gesprächführung Jesu erkennt, wie ergreifend er die suchende
Liebe und das Erbarmen des Heilandes einprägt, das alles gibt
den Predigten Comanders eine große Spannung und Wärme.
Nicht durch irgendwelche sensationellen Mittel, wie sie in der
mittelalterlichen Volkspredigt beliebt waren, wird die Aufmerksamkeit

des Hörers wach erhalten, sondern durch die große Eindringlichkeit,

mit der das Hauptthema der christlichen Predigt bezeugt
wird : die Erlösung in Christus.

Der Prediger der Reformation

Daß Comander Reformationsprediger ist, muß nicht erst gesagt
werden. Wie er es ist, ist der Untersuchung wert.

Die Klage über die ungeheure Säkularisation der Kirche in
allen ihren Formen ist längst vor der Reformation von vielen Kanzeln

mit einer Kühnheit ausgesprochen worden, die uns in Staunen
setzt. Es ist beispielhaft, wenn auf dem Konzil zu Konstanz ein
Prediger ausrief: „Das ist dein Verderben, o Rom, du Mutter aller
Städte: von dir geht aus das schlechteste Beispiel, Nepotismus
und Simonie herrschen, durch dein Regiment wird Tugend und
Sitte auf der ganzen Welt zugrunde gerichtet ; du bist der Ruin
der Kirche. Vale ergo urbs Roma!" Und der große
Straßburger Münsterprediger Geiler steht nicht allein mit seiner
bittern, ungeschminkten Kritik der Geistlichkeit. Was Erasmus sagt
über die Ordensleute, das sagt er nicht als Einsamer, sondern als
Mund der Einsichtigsten seiner Zeit.

Comander nun gehört nicht zu jener Art von tapfern Männern,
die dann ein mutiges Wort wagen, wenn andere vorangegangen
sind und die Zustimmung der Menge gefunden haben. Er ist auch
nicht zu jenen Rhetoren zu zählen, die laut und kühn die Kritik
an fremden Gewalten üben, im eigenen Hause aber in Vorsicht



250

und Nachsicht sich hüllen, die das Verderben in der Nähe schonen,
um eben sich selbst zu schonen.

Wohl fehlt in der Predigt Comanders die Polemik gegen Rom
nicht. Es sitzen unter seiner Kanzel noch so viele Unentschiedene,
claß er der Auseinandersetzung mit der römischen Kirche nicht
ausweichen darf. Einen viel breitern Raum aber nimmt in seinen

Predigten das Ringen um die Neugestaltung seiner Gemeinde
ein. Der Bußruf an die, die sich evangelisch nennen, die Kritik
am eigenen Gemeinwesen, die Forderung der Neuwerdung an
denen, die reformiert sein wollen, clas macht die LIauptsubstanz
seines Auftrages als Reformationsprediger aus. Denn um Genesung
und Erneuerung aus dem Evangelium geht es ihm in seinem
Wirken.

In den Augen Comanders heißt das noch nicht evangelisch sein,

wenn man zur Predigt geht statt zur Messe, wenn man an die
Gnade Christi glaubt statt an das Verdienst der Werke, im übrigen
aber in der alten Sorglosigkeit weiterlebt. Der Erlöser Christus,
der sich des hilflosen, heillosen, kranken Menschen annimmt und
ihn heilt, will herrschen über den Geheilten. Er will ihm nicht
nur vergeben und ihm innern Frieden verschaffen, sondern ihn
auch äußerlich auferbauen zu einem neuen Geschöpf. Christus will
nicht nur eine Gemeinde haben, die ihn anbetet, sondern ihm mit
Freuden dient in einem gereinigten Wandel. Comander sieht im
Evangelium ein läuterndes Feuer, das sich durch alle Bezirke des
Lebens durchbrennt und alle Gottlosigkeit ausscheidet.

So sehen wir denn den Prediger als Wächter über seiner
Gemeinde. Er ruft die Schläfrigen, er warnt die Geizigen, er straft
die Liederlichen ; er erinnert die Beamten an ihre Pflicht, die Hausväter

an ihre Verantwortung; er weist die LIerren zur Gerechtigkeit,

die Dienenden zur Gewissenhaftigkeit. Gegen die Kriegslust
der Jungen und die Lauheit der Alten, gegen verschwenderische,
arbeitsscheue Arme und gegen filzige Reiche, gegen die Trunksucht

der Männer und die Modesucht der Frauen richtet er sein
warnendes Wort. Er kämpft gegen die Lüge, man sei reformiert,
während man doch Gottes Wort gering schätzt und sich seiner
reformierenden Kraft entzieht. Gegen den Wahn, man habe sich
des Zeremonienwesens entschlagen, während man doch das
Zeremoniell der Gelage und ihrer Genüsse mit abergläubiger Wichtigkeit

feiert. Gegen das lose Geschwätz von Freiheit, mit dem man
Zuchtlosigkeit meint ; gegen alle Schlagworte, die verdecken sol-



251

len, daß man sich der Herrschaft Christi entschlägt. Reformation
ist für Comander nicht der Abbau kirchlicher Lehren und Riten,
sondern der Aufbau eines nach Christi Befehl und Verheißung
ausgerichteten Hauses. Sein Hauptkampf gilt nicht dem römischen
Joch, sondern jenem Libertinismus, der die Abschüttelung des

römischen Joches zum Vorwand nimmt, um sich bequem einzur
richten in der Welt und auch nach dem Joche Christi nicht mehr
zu fragen.

Greifen wir aus dem Rahmen der Erneuerungspredigt eine

Einzelfrage heraus und fragen wir nach dem Wort des Reformators

zur Staatsführung und Staatsordnung. Dieses Thema wird
mehrmals im Laufe des Jahres berührt, und der Prediger spricht
jedesmal so deutlich zu seinen Mitbürgern, nicht zum Fenster hinaus,

daß es für uns lehrreich sein kann, sein Wort zu erwägen.
Die erste Beobachtung, die sich dem heutigen Leser der

Preidigten aufdrängt, ist die, daß Comander kein Lobredner der
Demokratie ist. In einer Zeit wie der unsrigen, da so viel rühmender
Balsam auf die demokratische Schweiz fließt, daß man fürchten
muß, dieses Geschöpf könnte unter so viel Öl zur Mumie werden,
oder es könnte am Selbstlob ersticken, wird es nicht ganz unnötig
sein, dies zu sagen: Comander spricht nirgends von einem
prinzipiellen Vorzug der Demokratie. Er ist vor allem auch nicht der
Meinung, die Demokratie sei ohne weiteres der Rechtsstaat, während

etwa die Aristokratie oder die Monarchie ebenso gewiß mit
Tyrannei zusammenhingen. Der Churer Prediger sieht und sagt
deutlich, wie gerade in der Demokratie sich die Willkür
breitmachen kann, die nur anders geartet aber nicht weniger gefährlich

ist als die Willkür eines monarchischen Tyrannen.
In einem kleinen Staatswesen besteht immer die Gefahr, daß

Amtleute und Richter in Abhängigkeit von ihrer Wählerschaft
geraten und deshalb nicht wagen, die Gesetze unparteiisch zu
handhaben. Die Gefälligkeiten, die Nachsicht und Milde, die diese Ratsleute

und Vögte üben gegenüber ihren Mitbürgern, die Volkstümlichkeit,

die sie damit erwerben bei ihren Zunftgenossen, all das

bringt die Hoheit des Rechtes in Gefahr. Daneben hat Comander
besonders gegen die Käuflichkeit im öffentlichen Leben
aufzutreten. In allen Ämtern sieht er die Inhaber auf der Lauer nach
Geld. Wie schwach ist doch das starke Geschlecht, wenn der Gulden

lockt Wie weich wird der tapfere Volkstribun, wenn seine

Popularität droht in Gefahr zu kommen Wie zahm werden die



252

Helden, die gegen die Tyrannei des Türken wettern, wenn es um
die Hausmacht und die Großwesire ihrer Zunft geht Mit besonderer

Schärfe rügt der Prediger die Bestechlichkeit der Richter
und die Ausnützung der Waisen durch Schirmvögte.

Auch in diesem säkularen Gebiet der Verwaltung macht nun
aber Comander nicht säkulare, staatspolitische Motive gegen den
Amtsmißbrauch geltend, sondern er erinnert auch jetzt an das
Wort und Vorbild Christi. Von ihm sagt er zu jener Erzählung
des Gastmahls bei einem vornehmen Juden : „Er laßt sich nitt mitt
eim Schlack abkouffen, als leyder under uns Menschen sind, die
um ein Mal, Maß Wyn, Stuck Fleysch, schmutzige Suppen, um
den onmechtigen, stinkenden Kaatsack, nümen dörffend dWarheyt
sagen. Oder das noch böser ist: da man um einer Suppen willen
dWarheit Grechtikeyt verkoufft, verbriefft, versiglet, Gott und das

Evangelium an dAx gibt. Und semlichs mus man merteils denen

anzeigen, die in Gricht, Radt und in Empteren sind, Vogt sind
Witwen und Weyßlinen, item Verwaltungen hand in Gmeinden,
daß sy lugind und sich des Herren Byspil behelffind, der sich nitt
um der Spys willen lies abkouffen. Der sich nun also laßt biegen

durch Schenkine, Miet und Gaben und feit ein ungrechts
Urteil, daß sin Gwüßne darwiderschreyt, der ist nitt me ein Richter,
sonder ein Umkerer und Zerstörer des Grichts, ein falscher Richter."

Der Prediger weiß aber wohl, daß die Zerrüttung eines Staates
nie allein aus der Nachlässigkeit, Verantwortungsscheu und
Bestechlichkeit der Beamtenschaft herrührt. Der Zerfall des Rechtes

ist stets zu gleichen Teilen bedingt durch das Verhalten des
Volkes und das der Regierung. Wo wird eine Regierung auf die
Dauer schwach sein, wenn nicht die Bürger diese Schwäche wollen
erzeugen, oder wenigstens ausnützen Die zerstörende Wirkung
ist gegenseitig. Darum hat der Prediger seine Aufgabe noch nicht
erfüllt, wenn er den Regenten ins Gewissen redet. Ebenso deutlich

muß er das Volk an seine Mitschuld erinnern.
Es gibt spezifisch demokratische Übel, mit denen ein Volk seine

eigene, freie Ordnung zugrunde richten kann. Dazu zählt
Comander einmal die Geringschätzung der Obrigkeit. Zu Römer 13

fügt er bei: „Uß diesen Worten sehend wir, was Ampt ein Ober-
keyt hat. Darlegen was wir iro schuldig sind: daß mir sy nitt
halten sollend als Fußlunpen, sunder alle Eer und Zucht bewysen."
Ein andermal mahnt er: „Christus leert uns, ouch den Eerenlüten



253

ir gebürliche Eer erwisen, als : einr Oberkeyt, alten betagten Eeren-
lüten. Und fürnemlichen lernent hie die Jungen uß dem Bott Gottes

den Alten und Fürgsetzten Eer bewisen. Und (Christus) leert
nitt hie ein Unordnung in der Welt, daß ein ielicher tüy was er
well, sunder man soll Zucht und Bscheydenheit in allen Dingen
halten."

Wir schließen diesen Abschnitt mit einem lapidaren Satz des

Prädikanten, der zeigt, wie scharf er die Gefahren eines
Volksstaates erkannte, der in der Übertreibung der Freiheiten bisweilen
hart an Anarchie streifte : „Ein frygs Volk kann nit one Oberherren
syn."

Prediger der Reformation war Comander. Es mag deutlich
geworden sein, daß damit nie eine Entfesselung der Kräfte, eine

Freigabe der Normen, eine Lockerung des Gehorsams gemeint
ist. Reformation bedeutet für Comander vielmehr die Rückkehr
des gesamten öffentlichen und privaten Lebens unter die Zucht
und Verheißung des Wortes Christi. Daß Er der Herr werde in
allen Gebieten, das ist das Ziel aller Arbeit des Prädikanten.

Mit diesem Ziel vor Augen muß er nun freilich zum Kampf
antreten gegen ein Heer von widerstrebenden Kräften. Man erlebt
in den Predigten die Schwere dieser Auseinandersetzung. Comander

zitiert da und dort mit überlegenem Freimut die Kritik, die
an seinen Predigten geübt wird. Diese Kritik atmet den Geist der
italienischen Renaissance, jenes Libertinismus, der mit der
Reformation Luthers nichts zu tun hat, sondern als eigenste Frucht
am Baum der mittelalterlichen römischen Kirche gelten muß. Man
erkennt aber auch die Spekulanten, die glaubten, im Rahmen der
Reformation ihre Geschäfte zu machen, und nun, da sie ihren
Irrtum einsehen, ihren Groll ausgießen über den Führer der Erneuerung.

Wir sehen die Romantiker, die Spiritualisten, die Täufer
mit ihren schwärmerischen Programmen. Neben dieser ganzen
vielgestaltigen, anonymen Schar von Unzufriedenen und von Gegnern

steht die größere Menge der Lauen und Halben, die zwar die
Predigt hören, aber sogleich erzürnen, wenn das Evangelium sie
direkt trifft und sie zur Entscheidung und zur Umkehr nötigt. „Vili
hörend das Wort. Sobald man inen aber den Eyßen anrührt, so
sprechend sy ouch : der Tüfel hats erdacht. Ja, der Tüfel hat uns
des Evangelii beradten. Es ist nun Pfäffentant."

Dieser ganzen knirschenden, unwilligen, bequemen Masse
gegenüber, die zwar evangelisch sein will, aber die Reformation



254

des Evangeliums fürchtet und lästert, steht Comander wie eine
eherne Mauer. Nichts läßt er abmarkten vom Evangelium, weder
von der Verkündigung noch von der Forderung, weder von der
Lehre noch vom Gebot. Er wähnt nicht, die Widerstrebenden
gewinnen zu können durch Entgegenkommen und Erleichterungen.
Er meint nicht, der kleinen Schultante Vernunft Konzessionen
machen und der sittlichen Trägheit den Weg ebnen zu müssen. Er
ist nicht der Mann der Vermittlungsvorschläge.

Er ist der Bote Christi, Herold des Wortes, und nicht Krämer.
Seiner Gemeinde die Einladung zum Reiche Christi zu verkündigen,

ihr die heilenden Kräfte des Erlösers zu vermitteln, dazu
ist er gesandt. Wo aber die erbarmende Hand Gottes ausgeschlagen

wird, da hat der Prediger den Auftrag, die andere, die schreckliche

Reformation zu verkündigen: die Reinigung der Welt im
großen Gericht.

Mit eindringlicher Herzlichkeit mahnt er die Gemeinde, die
Gnadenzeit zu nützen und die Hilfe des Erlösers anzunehmen. Er
läßt es seine Hörer aber auch wissen, daß dies Angebot Gottes
nicht unbefristet ist. Wer zögert, wer nein sagt, der eilt dem
Gericht entgegen.

Es ist in der Verkündigung der Gnade bei Comander nichts
von der verwaschenen, kraftlosen modernen Predigt der Liebe
Gottes, die beinahe das Selbstverständliche geworden ist. Gnade
hebt sich bei ihm scharf ab vom dunkeln Hintergrund des Zornes
Gottes. Es bebt ein gewaltiger Gerichtsernst durch die Predigt
Comanders. Mit prophetischer Leidenschaft mahnt er zur Umkehr,
ehe der dunkle und furchtbare Tag kommt. „Heute, heute
bekehret euch, denn der Tag ist nahe!"

Wenn wir bedenken, daß nur vier Jahre nach den Predigten,
aus denen wir einiges schöpften, jene grauenhafte Katastrophe
über die Stadt Chur hereinbrach, die Pest, in der zwei Drittel
aller Einwohner dahingerafft wurden, dann wird auch der kritische
heutige Leser der Predigten das Lächeln über den Unheilspropheten

bleiben lassen und etwas vom bittern Todesernst der
Sendung Comanders verspüren. Spüren auch, wie diese Predigt, die
vor vierhundert Jahren die Gemeinde zu St. Martin bewegte, heute
noch und heute wieder von höchster Gültigkeit ist.

„Gott schützt, schirmpt und bhütet uns vor aller Unbill, das

mus man ie bekenen, sunderlich in der Eydgnoschafft. So wir



255

aber undanckbar sind, sin Wort durächtend, Propheten tödten,
so müsen wir ouch ußgrüt werden. Nobis omnibus dictum !"

Eine eingehendere Darstellung des Predigers Comander soll im
Herbst 1944 erscheinen unter dem Titel „Der Hirte". Dieses Buch wird
den vorliegenden Aufsatz vor allem durch eine Fülle von Zitaten aus
den noch ungedruckten Predigten Comanders ergänzen und das Bild
des Reformators abrunden.

Felix M. Diog
1764—1834

Von Columban Buholzer, Disentis

Es mag den Leser des Monatsblattes interessieren, etwas über
den bekannten Porträtmaler F. M. Diog zu vernehmen, insbesonders

darum, weil derselbe seine Jugendzeit im Bündnerland
verlebte und seine Mutter eine Bündnerin aus Tavetsch war.

Der Geburtsort Diogs war Andermatt ; die Glieder dieser
Familie waren dort nicht Bürger des Tales, sondern nur Beisassen.
Der Name Diog scheint etwas fremd und ungewohnt. Der Vater
schrieb sich Diogg und Diog. Das Geschlecht stammt aus dem
Livinental, dem einstigen urnerischen Untertanenland ; es ist über
den Gotthard eingewandert. Ein Diog erhielt 1556 das Lanclrecht
von Uri1.

Der Großvater unseres Felix war von Beruf Schreiner und wie
es scheint ein wohlhabender Mann. Sein Sohn wurde ebenfalls
Schreiner und verlegte sich später auch auf Llolzschnitzerei von
Altarteilen, die er auch bemalte und vergoldete.

Er heiratete 1760 eine Bündnerin mit Namen Katharina
Deflorin aus Tavetsch. Dieses waren die Eltern unseres Malers
Felix M. Diog, der am 1. Juli 1764 in Andermatt das Licht der
Welt erblickte.

Felix M. war kaum zwei Jahre alt, als eine große Heimsuchung
über Andermatt kam. Am 9. September 1766 brach im Dorfe Feuer

1 Hugelshofer, F. M. Diog, 1940, S. 9.


	Comander als Prediger

