
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1943)

Heft: 8-9

Artikel: Disentiser Reliquienübertragungen in der Barockzeit

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2o6

zige Möglichkeit zum Aufstieg — hat die Alp Sursass von Sent

aus jedenfalls nur vorübergehend bestoßen werden können. Sie
wechselte ihre Pächter im Laufe der Jahrhunderte mehrmals und
dient heute als Schaf- und Galtviehalp der Gemeinde Mals. Im
Jahre 19io wurde von Inner-Uina weg ein bequemer Fußweg durch
die Felswände angelegt, der bis zur Pforzheimer Hütte auf Gebiet
der Gemeinde Schlinig führt und von da aus als Zugangsstraße
zum obern Etschtal gedacht war. Die seither eingetretenen
Kriegsereignisse haben die neue Straße veröden und verfallen lassen,
während der Plan einer Nord-Süd-Verbindung durch das Uinatal,
welche im Mittelalter sicher bestanden hat, gewiß auf lange Zeit
hin seinen Dornröschenschlaf fortsetzen kann.

Disentiser Reliquienübertragungen in der Barockzeit
Von P. Iso Müller

Drei große Reliquienfeste bilden den Höhepunkt der Disentiser
Barockzeit : die Translation des hl. Purpurin, eines Katakombenheiligen

aus Rom 1671, die Erhebung (Elevation) des Disentiser
Abtes St. Adalgott 1672, und endlich die Translation des zweiten
Katakombenheiligen, des hl. Theophil 1673.

1. St. Purpurin
Das entscheidende Erlebnis des Abtes Adalbert II. de Medell

war sein Aufenthalt in Rom. Dort hatte er sich in die thomistische
Scholastik versenkt, seine Dissertation über die hl. Dreifaltigkeit
geschrieben und daher auch zeitlebens die Lehren des Aquinaten
mit Vorliebe hochgehalten. Dort sah er auch die großartigen
neuen Kirchen und Paläste der Barockzeit, den Gesù und den
Lateran, was ihn nicht zuletzt anregte, Kloster und Kirche seines
Heimatklosters im modernen Barockstile vollständig neu zu bauen.
In Rom durfte der Abt jene ehrwürdigen Stätten der altchrisit-
lichen Märtyrerzeit betreten, die auf jeden Besucher den tiefsten
Eindruck machten: die Katakomben. Zuerst hatte man 1578 einige
Stollen des Priscilla-Coemeteriums an der Via Salaria nova
entdeckt. Seit 1593 widmete sich dann Antonio Bosio unermüdlich
der Erforschung dieser heiligen Stätten. Er berichtet uns, wie man
1599 die Gebeine der hl. Caecilia unter dem Altare ihrer Kirche



207

in Trastevere wiederfand. Seitdem nahm das ganze christliche
Abendland an der Entdeckung der Katakomben lebhaften Anteil.
Immer mehr Gräber wurden geöffnet und deren Reliquien
überallhin versandt. Wer wünschte nicht ein Andenken an diejenigen
zu haben, die einst ihr Blut für Christus vergossen hatten Nicht
nur über die Alpen, selbst über die Meere, in die neugewonnenen
Erdteile verschenkte die Papststadt ihre Katakombenreliquien.

Unter der Regierung Alexanders VII. (1655—67) fand die
Durchforschung des Coemeteriums der hl. Cyriaca statt, das

zur Rechten der Tiburtinischen Straße auf dem Ager Veranus bei
S. Lorenzo liegt, dessen Titelheilige auch hier begraben lag. Aus
diesen Katakomben stammen viele Reliquien, die damals mit großer

Begeisterung aufgenommen wurden, so die Gebeine des hl.
Eugen (1655) in Engelberg, des hl. Remigius (1661) in Stans,
Peregrinus (1661) in Fischingen, des hl. Nazarius (1669) in
Schwyz, des hl. Vitalis (1669) in Einsiedeln, des hl. Pancratius
(1671) in Wil.

Abt Adalbert II. wollte da nicht zurückbleiben2. Die Vermittlung

übernahm Feiice Paradiso, der Sekretär und Auditor Federico

Borromeos. Der letztere hatte 1654—65 die päpstliche
Nuntiatur in der Eidgenossenschaft inne und spielte auch nachher als
Patriarch von Venedig und Staatssekretär an der römischen Kurie
eine nicht unbedeutende Rolle, so daß er 1670 die Kardinalswürde
erhielt3. Vermutlich nicht ohne Schutz dieses Kirchenfürsten konnte
Felice Paradiso dem Abte 1670 aus den Katakomben der hl.
Cyriaca den Leib des jungen hl. Purpurin und Reliquien seiner hl.
Mutter Eliona verschaffen. Am 23. September 1670 verließen
die sorgfältig verpackten Reliquien die Ewige Stadt, um zunächst
nach Lugano zu kommen, wo sie der Archiprete Francesco Bellas
zuhanden nahm. Von Lugano gelangte das Heiltum über den
Lukmanier nach Disentis. Die römischen Reliquien betrachtete man
als „großen Trost der ganzen Disentiser Bevölkerung", da man

1 Stückelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1

(1902) nr. 900ff. 2 (1908) nur 2442ff. Über den hl. Eugen siehe Hunkeler
L., Die hl. Patrone von Kloster und Talschaft Engelberg 1941 S.29—37.

2 Texte darüber in Synopsis ad 1670, ferner P. Zacharias da Salo,
La Glisch sin il Candelier 1685, Part XII. S. 171—172 (Notatiuns am
Schlüsse, 1687 geschrieben).

3 Über Borromeo siehe Pastor L., Geschichte der Päpste 14 (1929—
1930) 600, 620, 640, 643. Eubel C, Hierarchia catholica IV (1935) 77.
Borromeo starb 1673.



208

nun „eine so großen und neuen Fürbitter vor der göttlichen Majestät

erhalten hatte"1. Darum wurde den Reliquien auch eine kostbare

Fassung zuteil. Das Fest der Translation oder „Einbeglei-
tung" sollte am darauffolgenden St. Placitage, am II. Juli 1671

stattfinden. Zu diesem wichtigen Tage lud das Kloster den
apostolischen Nuntius in Luzern, Odoardus Cibo (1670—79) ein, um
den Vertreter jener Stadt gegenwärtig zu haben, in welcher der
hl. Purpurin einst gelitten hatte und begraben lag. Neben dem

päpstlichen Gesandten erschienen der Churer Domdekan Dr.
Mathias Schgier und der Churer Generalvikar Franziskus Tini5. Von
überallher kamen geistliche und weltliche Persönlichkeiten und vor
allem eine „unzählbare Volksschari's. Wohl zu diesem Anlasse
stach P. Adalgott Dürler ein kleines Andachtsbild des hl. Purpurin
in Kupfer7.

2. S t. Adalgott 1672

Kaum war das Fest verklungen, als man bereits für die nächste
St.-Plazifeier eine neue Reliquienübertragung ins Auge fassen
konnte. Die Katakombenfunde hatten angeregt, auch auf eigenem
Boden die Gräber der Seligen und Heiligen zu suchen. So öffneten
die Einsiedler Benediktiner 1659 das Grab des hl. Adalrich auf
der Ufnau und 1662 das Grab des hl. Gerold in der vorarlbergischen

Propstei St. Gerold1. Diesem Beispiele folgten auch die
Engelberger Mönche, indem sie 1663 die Gruft des sei. Adelhelm
und 1664 den Sarg des sei. Konrad von Seldenbüren, ihres Stifters,

erhoben2. Diese Funde verfehlten ihre Wirkung auf Disentis

nicht. Am 1. Juli 1671 verordnete Abt Adalbert II. Fasten
und Gebet an, um die Reliquien des hl. Adalgott zu finden.
Man wußte, daß dieser Disentiser Abt im Kreuzgang sein früher
viel verehrtes Grab hatte und zwar auf der rechten Seite der Pforte,
die in die Martinskirche führte. Der Abt befahl nun, hier die Mauer

* Salo 1. c. 172.
5 Der Verfasser der Synopsis (zu 1670) nennt nur den Generalvikar,

nicht den Domdekan mit Namen, weil er ein Parteigänger Clau Maissens,
also der bischöflichen, nicht der äbtlichen Partei war. Tuor Chr. M.,
Reihenfolge der residierenden Domherren 1905 S. 38,48.

6 Syn. 1671 innumerabili populo undique concurrente.
7 Einziges Exemplar im Kloster Engelberg.
1 Stückelberg I. nr. 919, 944—45 II. nr. 2470—2473. Das Datum

1662 Juli 28 für die Erhebung des hl. Gerold bei Ringholz P. Od., Kurze
Geschichte von Einsiedeln 1900 S. 71. 2 Stückelberg I. 950, 953.



209

auszubrechen. Während der eine Teil des Konventes bei diesen
Arbeiten anwesend war, betete der andere in der Marienkirche um
glücklichen Erfolg. Und richtig 1 Schnell und leicht fand man
das Grab des Abtes. Es lag eine Stufe höher als die Schwelle der
Kirchentüre. Es handelte sich um eine eigentliche Gruft (crypta).
In der Kirchenmauer bef(and sich eine schöne und lange Platte,,
unter welcher der Sarkophag aus Holz bequem Platz hatte. Er
maß in der Länge etwa 70—77 cm, in der Breite und Höhe je 20
bis 22 cm3. Eine große Überraschung war es dann, als beim Öffnen

des Reliquiars ein angenehmer Duft sich verbreitete, der die
Anwesenden erquickte.

Hören wir den Bericht des Augenzeugen P. Adalbert de Funs :

„Viele zerflossen vor lauter Freude in Tränen, wurden beinahe in
Verzückung erhoben, von jubelnder Begeisterung erfaßt und
unaussprechlicher Herzensfreude erfüllt. Kein Klostermitglied gab
es, das nicht sofort n,ach der Auffindung dieses heiligen Schatzes

herbeigeeilt, ja sogar schnell herbeigerannt wäre, um wenigstens
noch ein bißchen von diesem Balsamdufte in seine Nase hinein
riechen zu können" Auch der Disentiser Pfarrer w;ar Zeuge dieses

angenehmen Geruches. Die Anwesenden betrachteten diesen

parfum de la sainteté als ein wunderbares Zeichen des Himmels,
daß es sich wirklich um einen Heiligen handle5.

In frühchristlicher und mittelalterlicher Zeit legte man nicht
selten aromatische Stoffe in das Grab von verehrungswürdigen
oder heiligmäßigen Persönlichkeiten6.

3 Die Fundberichte in Syn. 1671, ferner Salo 1. c. Quinta Part S. 189,
wonach die Länge treis palmas e mesa, Höhe und Breite d'ina palma
de moun war, quei ei liunga d'in bratsh e mesa tiarza, lada et aulta d'ina
tiarza, del brats mesira de Cuera. Dazu Proprium Sanctorum Monasterii
Disertinensis 1690 S. 181. P. Placidus a Spescha ed. Pieth-Hager 1913
S. 53 spricht von dreitätigem Fasten, wohl eine Fehldeutung aus pri-
diano ieiunio zu tridiano.

4 Synopsis 1671.
5 Salo, Quarta Part 288, Quinta Part 190 : in tal benefeci e gronda

mervegliusa gratia. Proprium Disertinense 1690 : caelestis quaedam
miri odoris fragrantia, quae circumstantes mirifice afficiebat.

6 Stückelberg E. A„ Der „Geruch" der Heiligkeit. Schweiz. Archiv
f. Volkskunde 22 (1919) 203—205. Müller I. in Zeitschrift f. Schweiz.
Archäologie u. Kunstgeschichte 2 (1940) 193—194. Aus der Zeit des
hl. Adalgott seien hier erwähnt: das Grab eines Basler Bischofs des
12. Jahrhunderts, das Grab des sei. Burkard von Beinwil aus dem 12./
13. Jahrhundert, eröffnet 1619. Käppeli A., St. Burkart von Beinwil in



2IO

Abt Adalbert II. nahm aber die Reliquien nicht heraus, sondern
ließ sie unberührt, verschloß die Gruft wieder und reiste am andern
Tage, am 2. Juli 1671, zusammen mit P. Adalbert de Funs
unverzüglich nach Chur, um den Bischof darüber zu benachrichtigen.
Das Konzil von Trient hatte nämlich in seiner 25. Sitzung im
Jahre 1563 ausdrücklich bestimmt, daß neue Reliquien nur nach
Prüfung und Zustimmung des zuständigen Bischofs verehrt werden
dürfen7. Bischof Ulrich de Mont (1661—92) zeigte sich sehr
erfreut und zwar umso mehr, als die Disentiser glaubten, der hl.
Adalgott sei nicht nur Abt von Disentis, sondern auch Bischof von
Chur gewesen, was freilich ganz irrig war8. Aber auch als alter
Disentiser Klosterschüler interessierte ihn der Fund9.

Zur Besichtigung der Reliquien bestimmte er in seinem Namen
den Dekan des Oberländer Kapitels, Christian d'Arpagaus, und
zwei Weltpriester1». Sie besorgten ihren Auftrag am 10. Juli und
erlaubten auch sofort die Erhebung und Überführung der hl.
Gebeine an einen würdigeren Platz. Dies geschah noch am gleichen
Tage, jedoch nur still und geheim, gegen Abend. Am andern Tag
war nämlich das Placidusfest, an welchem der hl. Purpurin
feierlichst seinen Einzug halten sollte, wozu ja der Nuntius herbeigekommen

war. Die Auffindung des hl. Adalgott war nicht auf dieses
Fest erwartet und vorbereitet. Das sollte erst am nächsten Placi-
feste im Jahre 1672 stattfinden. Diese neue Feier sollte wenn möglich

noch reicher und feierlicher gestaltet werden. Die Disentiser
Barockmönche erwiesen sich als höchst kluge Organisatoren.

Tatsächlich bereitete man die kommende Translation schon das

ganze Jahr hindurch mit nicht geringer Anstrengung vor11. Bischof
Ulrich de Mont kam selbst zum Feste, hielt während seines Pon-
tifikalamtes in seinem feierlichen Ornat die Lobrede auf den hl.

Geschichte und Legende (1927—28) S. 17. Dazu vergi. W. Durandus
(t 1296) Rationale divinorum officiorum : liber I., cap. 7 de altaris conse-
cratione: ponuntur reliquiae in capsella cum tribus granis thuris et sie
reconduntur in sepulchro, wonach also einige Weihrauchkörner oder
balsamische. Stoffe auch den Altarreliquien beigegeben wurden.

7 Concilii Tridentini Canones et Decreta. Paris 1832 S. 212.
8 Müller I. in Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 50

(1932) 194—200.
9 Syn. 1635.
10 Über Arpagaus, Pfarrer in Lumbrein 1638—81, siehe Jahresbericht

d. Hist.-antiquar. Ges. v. Grbd. 1919 S. 188.
11 Ingens apparatus per integrum annum factus est. Syn. 1672.



21 I

Adalgott als auf seinen Vorgänger. Zum Feste waren mehrere
Kanoniker von Chur, alle Pfarrer und Geistlichen des Oberländer
Kapitels erschienen. Das Vierwaldstätter Kapitel war durch seinen
Dekan Johannes Melchior Imhof vertreten12. Da der hl. Adalgott
vom Kloster Einsiedeln stammte, lud Disentis den Fürstabt Augustin

II. Reding zur Feier ein13. Statt seiner erschien dann aber
P. Basiüus Stricker, Dekan des Klosters, der ebenso wie Dekan
Imhof ein Vertreter der Barockfrömmigkeit war14. Von Einsiedeln
kam auch P. Josef Dietrich, ein sehr guter Organist, der jedenfalls
das Fest mit seiner Kunst verschönern durfte15. Aus dem italienischen

Sprachgebiete war Philipp Emanuel Rusconi, Archipresbyter
in Bellinzona, zur Feier herbeigeeilt16. Neben diesen
hervorragenden Gästen fanden sich aber noch viele andere Persönlichkeiten

von Stand und Rang ein, dazu „unzähliges Volk, wie Disentis
bis zu diesem Tage noch nie gesehen hatte", wie uns P. Adalbert
de Funs berichtet17. Man hörte die romanische, deutsche und
italienische Sprache18.

Die Reliquien ließ man in einen neuen kostbaren und reich
verzierten Sarkophag einschließen. Drei Tage lang lag dieser
Reliquiensarg auf einem leichten Gerüste zur öffentlichen
Volksverehrung im Chore der Martinskirche ausgestellt. Zahlreich fand
sich das Volk ein, zumal nach P. Adalbert „weder Zeichen noch
Wunder fehlten, die das gläubige Volk aneiferten, unter frommen
Seufzern Gott innig zu loben, der sich in seinen Heiligen so wunderbar

zeigt".
Vermutlich hat das Fest die Canzun de S. Adalgott

veranlaßt. Gedruckt liegt sie freilich erst 1685 vor19. Das Lied besteht

12 Gisler Fr., Die Pfarrherren von Altdorf 1931 S. 17—18. Hist.
Neujahrsblatt Uri 6 (1900) lOff.

13 Mitteilungen d. hist. Vereins d. Kt. Schwyz 22 (1911) 21, wonach
der Einsiedler Abt am 8. Juli nach Altdorf abreiste. Vielleicht wurde
er krank oder sonst verhindert, so daß er nicht nach Disentis kam,
obwohl er es beabsichtigte.

11 Syn. 1672. Henggeler P. R., Profeßbuch der Abtei Einsiedeln
1933 S. 304.

15 Syn. 1672 Henggeler 1, c. 325.
16 Syn. 1672. Dazu Geschichtsfreund 90 (1935) 272 Genealogische

Tafel.
17 Syn. 1672: cum innumerabili populo, quantum in earn diem

Desertina numquam viderat. Ebenso Salo S. 190.
18 Salo S. 190. Proprium Monasterii Disertinensis 1690 S. 181.
19 Zuerst im Licderbüchlein : Canzuns devotiusas da cantar enten



212

aus 32 Strophen zu je vier Versen. Das Versmaß ist nicht das

gleiche wie beim Plaziliede, besteht es doch aus einem Auftakt
und drei Trochäen (Vus Creatiras tuttas). Hingegen sind die
Reime gleich angeordnet (abab). Die Wortwahl weist auf eine
nahe Verwandtschaft mit dem Plaziliede hin, besonders geht die
Strophe 9 auf Strophe 6 des Plaziliedes zurück, ferner viele Einzelheiten

: wie der hl. Placidus kam der hl. Adalgott in diese Wildnis
(Str. 13), auch die doppelte Inful erinnert stark an die Infel des
h. Sigisbert (Str. 14), wie dieser liest er in frommer Andacht die
hl. Messe (Str. 19). Auch einzelne Reime gemahnen an das Plazi-
lied (paupradat, survencia, tier nus, prusameing, niebel), ebenso
wie manche typische Wörter (gniffla, flissi, grond scazzi). An
Germanismen sind zu merken : papir (Str. 2), naradats (Narrenpossen),
flissi (Str. 4). Das St. Plazilied dient also wohl als Vorbild20.

Das Lied reicht aber nicht an die Schönheit des Plaziliedes heran,

schon aus dem Grunde, weil die Adalgott-Legende, sofern man
überhaupt von einer solchen sprechen kann, mit der Plazi-Legende
nicht zu vergleichen ist. Das Gedicht hat wenig oder keine Handlung,

weilt zu sehr auf Allgemeinplätzen. Wie unbeholfen und
umständlich sind beispielsweise die ersten sechs Strophen Als reine
Füllstrophen entpuppen sich Strophe 2 und besonders 21. Das
zuweilen holprige Versmaß und die Länge des Gedichtes bestärken
noch den ungünstigen Eindruck. Anderseits darf doch die eine
oder andere Strophe als nicht unglücklich betrachtet werden. Die
beiden Schlußstrophen sind für das Ziel des Liedes wichtig.

Hier einige Proben, die P. Odilo Zurlinken ins Deutsche
umgegossen hat :

Str. 14 Duas Gnifflas port el era, Zwei Infein dürft' er tragen
Cun gronda raritat ; — Wer hat das je gehabt —
Essent Vuesc de Cuera, Chur sah ihn als Bischof ragen,
A de Moster Avat. Und Disentis als Abt.

baselgia, erschienen in Cumbels bei Gion Gieri Barbisch, dann in
Zacharias da Salo, La Glisch sin il Candelier 1685 S. 386—388, ferner
in der Consolaziun von 1690 S. 210—216, nach welcher Ausgabe hier
zitiert ist. Zum Ganzen Gadola G. im Ischi 29 (1942) 67—74.

20 Die Verwandtschaft der beiden Lieder hat unabhängig auch Dr.
G. Gadola erkannt (siehe Ischi 1942 S. 73). Daß das Lied für 1672
verfaßt wurde (Gadola S. 69), ist möglich, aber nicht sicher. Strophe 27
erwähnt merkwürdigerweise selbst das Jahr 1672 als Auffindungsdatum.
Vergi. Str. 29 gliez onn.



21

Str. 19 Las Messas e fieua,
Cun gronda devoziun;
E cauldameing bragieva,
Fient el oraziun.

Str. 31 S. Adalgott zun niebel.
A grond Amie de Diu :

Dal ciel sur tiu char pievel,
Adina vardi giù.

Str. 32 Tras tia soingia vrbida,
O bien soing Adalgott :

Nus pauper poecons gida,
Enten la nossa mort. Amen.

Zur Messe schritt voll Sehnen
Und Andacht zum Altar,
Und brachte Gott mit Tränen
des Betens Opfer dar.

Sankt Adalgott, du Treuer,
Des Herrn geliebter Freund,
Entzünd der Liebe Feuer
Im Volk, das hier vereint.

Bei Gott als Fürsprech walte
Für all' in unserm Bund,
Uns hoffnungsfroh gestalte
Die letzte Erdenstund.

Aber nicht nur die redende Kunst, auch die bildende suchte den

Heiligen zu verherrlichen. In Disentis fehlen die genaueren Spuren
wohl nur deshalb, weil manche Bilder im Brande von 1799
zugrunde gingen. Als 1687 unser Klostermaler Fridolin Eggert am
Chorbogen von Maria-Licht den marianischen Triumphzug
malte, hat er gerade hinter St. Bernhard den hl. Adalgott gemalt.
Er ist zwar als Abt und nicht als Bischof gekennzeichnet, also als
Abt von Disentis, allein die Stellung hinter dem großen
Zisterzienser möchte doch eben darauf hinweisen, daß es sich um den
des 12. Jahrhunderts handelte, der ja auch nach Strophe 7 des

Adalgott-Liedes ein Schüler des hl. Bernhard war. Eggert Jhat

ihn als Genosse des hl. Maurus einherwandeln lassen, daher konnte
er ihn nicht anders malen. Erst hinter ihnen folgen die Bischöfe
Adalbert und Anselm. Ein Bild des hl. Adalgott in der Kapelle
St. Jakob in Quoz bei Disentis dürfte sicher nach der Auffindung
der Reliquien entstanden sein. Ganz unbekannt sind die Anfänge
der St. Adalgott-Kapelle vor Val im Somvixertal, von der heute
nur noch kleine Überreste vorhanden sind. Erwähnt wird sie in der
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts21.

Auch das Klos te r Einsiedeln vergaß St. Adalgott keineswegs.

Schon auf einem Stammbaum des Stiftes, der um 1600

gemalt ist, wahrscheinlich von P.Andreas Zwyer (f 1616), und
heute im Einsiedler Klostergang beim Supriorat hängt, figuriert
er unter den Klosterheiligen. Nach der Auffindung von 1672, an
die ja das Kloster Einsiedeln seine Vertreter gesandt hatte, nahm

21 Wenzini M. (f 1745), Descriptio Brevis Desertinensis ed. Decurtins

1882 S. 20: deinde ad Porta, ubi capellula D. Adalgotto Episcopo
Curiensi et Abbati Desertinensi consecrata est.



214

die Verehrung noch zu. Um 1685 entwarf Br. Fridolin Thum-
eisen von Mariastein einen neuen Stammbaum des Stiftes, den
Kilian in Augsburg in Kupfer stach. Darauf findet sich unser
Heiliger ebenfalls. Im heutigen Refektorium des Klosters
Einsiedeln findet sich ein großes Gemälde (197X110 cm) des hl.
Adalgott, das um das Jahr 1708 vom Zuger Barockmaler Johannes
Brandenberg (1661 —1729) geschaffen wurde. War Brandenberg
der tüchtigste und schwungvollste der Zuger Barockmaler, so
Cosmas Damian Asam (1686—1739) einer der glücklichsten und
erfolgreichsten Künstler der ganzen Barockzeit. Dieser bayrische
Hofmaler schmückte seit 1724 die Einsiedler Klosterkirche mit
großartigen Fresken. Rechts vor,n im Kirchenschiffe, in der ersten
Wölbung über dem Altar des hl. Sigismund, findet sich unter den
Einsiedler Heiligen auch St. Adalgott eingereiht. Auf der
gegenüberliegenden Seite, über dem Mauritiusaltar, sind auch die Disentiser

Klosterheiligen Placidus und Sigisbert dargestellt22.
Die Translation des hl. Adalgott am St. Placifest 1672 ist der

Höhepunkt des Disentiser Barockerlebnisses. Der neue römische
Katakombenheiüge und das Erscheinen des Nuntius stempelte
zwar das Placifest von 1671 ebenfalls zu einer religiösen und
eindrucksvollen Festfeier, allein der 11. Juli 1672 übertraf doch
sichtlich alle früheren Hochfeste nicht nur an äußerer
Prunkentfaltung und Zahl der Teilnehmer, sondern auch an innerem
Gehalt und tiefer Anteilnahme. Es handelte sich eben um einen
einheimischen Heiligen, der schon längst als Abt von Disentis und
Bischof von Chur verehrt war, wie sein Canzun hervorhebt. Der
Ruf nach eigenen Heiligen war damals ganz am Platze !23 Darum
war eben das Disentiser Hochfest von 1672 die Mitte der Barockzeit

im Bündner Oberland, nur zu vergleichen mit der Einsiedler
Engelweihe von 1659, an welcher der römische Märtyrer Placidus
überführt wurde, oder mit der Translation der Pankratius-Reli-
quien nach der Äbtestadt Wil am 25. April 16722'. Was einst der

22 Alle diese Notizen und teilweise neuen Identifikationen verdanken

wir dem Einsiedler Stifsarchivar P. Rudolf Henggeler. Kleine Bilder
davon bei Kuhn A., Der jetzige Stifsbau Maria-Einsiedeln 1913 S. 106.
Henggeler R., Führer durch die Stiftskirche Einsiedeln 1924 S. 47.

23 Henggeler R., Profeßbuch von Einsiedeln 1933 S. 305, wonach
P. Josef Dietrich den Asketen P. Basil Stricker mehr schätzt als die
römischen Märtyrer : „man bringe vili heylige Leiber von Rom aus in
unser Land, diser were Ihnen vili lieber".

21 Henggeler R., Die Katakombenheiligen der Schweiz in ihren bild-



215

Besuch des Kardinals und Mailänder Erzbischofs Carlo Borromeo
1581 in Disentis für das 16. Jahrhundert bedeutete, das war ähnlich
das Adalgott-Fest an St. Piaci 1672 für das 17. Jahrhundert.

Die Übertragung eines zweiten Katakombenheiligen am Sankt
Placifeste 1673 bildete gleichsam den Abschluß der Festzeit,
welche mit der Translation des hl. Purpurin 1671 begonnen hatte.

3. St. Theophil 1673

Wiederum unter Papst Alexander VII. (1655—67) waren die
Priscilla-Katakomben im Norden der Stadt an der Via Salaria nova
ausgegraben und ausgenützt worden. Die Coemeterien der hl. Priscilla

gehören zu den ältesten Friedhofanlagen an dem Tiber. Aus
ihr kamen 1665 der hl. Antonius nach Neu St. Johann, 1669 der
hl. Vincenz nach Einsiedeln, der hl. Valentinus nach St. Gallen,
ferner 1671 der hl. Dionisius und 1672 der hl. Erasmus wiederum
nach St. Gallen. Gerade die Klöster des hl. Gallus und des hl. Meinrad

legten einen reichen Reliquienschatz an. Einsiedeln hatte sich
bereits bis 1674 nicht weniger als sieben Heiligenleiber aus den
Katakomben verschaffen können1. Da wollte Disentis nicht hint-
anstehen. Der Vermittler war dieses Mal der Mailänder Erzbischof
Alfonso Litta, der seit 1664 Kardinal, in Rom äußerst gute
Beziehungen hatte2. Er verschaffte dem Kloster aus den Priscilla-
Katakomben den Leib des hl. Theophilus. Am 7. Oktober 1672

ging die kostbare Sendung von Rom nach Disentis ab3. Am
folgenden Plazifeste, am 11. Juli 1673, trug man die kostbar gefaßten
Reliquien in der Prozession herum. Abt Adalbert II. ließ zu Ehren
des Heiligen eine Glocke bei Francesco Subtilis in Varese gießen.
Diese Theophilus-Glocke sprang aber bald und wurde der Pfarrlichen

Darstellungen. Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie u.
Kunstgeschichte 1 (1939) 156, 174. Eberle O., Barock in der Schweiz 1930
S. 84 f. 95 f.

1 Stückelberg 1. c. I. nr. 960ff. II. nr. 2477ff.
2 Pastor L. v., Geschichte der Päpste 14 (1929—30) S. 395, 613,

635, 963. Eubel C, Hierarchia catholica 4 (1935) 237 Litta war 1664
Cardinal in pectore (publiziert 1666), gestorben 1679.

3 Syn. 1673. Salo Part XII S. 172. Syn. spricht von reliquiae seu
corpus S. Theophili, Salo von S. Chierp Leib). Die Daten der Abfahrt
von Rom sind für Purpurin und Theophil aus Salo genommen und
standen wohl auf den römischen Authentiken, welche auch die Syn.
in beiden Fällen erwähnt, ohne ihr Datum anzugeben (Syn. 1670 u. 1673).



2l6

kirche von Disentis verkauft1. Seit 1685 legte man neuen
Klostermitgliedern bei ihrer Profeß den Namen Purpurin oder Theophil
bei5.

Für die drei Heiligen, deren Reliquien verehrt wurden, ließ
Abt Adalbert II. liturgische Feste einführen. Der heilige
Adalgott erhielt sein Fest am 3. Oktober, da er an diesem

Tage auch als Bischof von Chur gefeiert wurde. Der Tag hat
insofern Berechtigung, als er für den Churer Bischof des 12.
Jahrhunderts sicher stimmt, welcher jedoch mit dem Abte von Disentis
zu Beginn des 11. Jahrhunderts nicht zu verwechseln ist6. Das
Officium war ein Fest Duplex II. classis, jedoch alles aus dem
Commune Confessorum Pontificum genommen, ausgenommen die
Lesungen der 2. Nokturn über das Leben des Heiligen, in welchen
seine Erhebung 1671 nicht übergangen wird.

Ebenfalls ein Fest des gleichen Ranges (duplex II. Classis) war
das Andenken des Märtyrers Purpurin, des ersten Katakombenheiligen

in Disentis, das am 3. September begangen wurde.
Antiphonen und Psalmen sind dem Commune unius martyris entnommen.

Die Lesungen der 1. Nokturn stammen aus dem Anfang des

Jakobusbriefes (1, 2 omne gaudium existimate, cum in tentationes
varias incideritis), die Lesungen der 2. Nokturn bestreitet der
hl. Ambrosius (Tantus Christi testis pretiosus)7, während Sankt
Augustinus das Matthäusevangelium (9, 10 Nihil est opertum, quod
non revelabitur) in einer Homilie erklärt (Admonent nos eloquia
divina)8. Ein einfaches Duplex-Fest stellt am 28. Februar die Feier
des hl. Theophil us dar, wobei wiederum Antiphonen und
Psalmen aus dem Commune unius Martyris genommen sind, die
Lesungen aus dem Jakobusbrief, wie am Purpurinfeste. Die zweite
Nokturn enthält einen Sermo des hl. Bernhard (Pretiosa in con-
spectu Domini mors Sanctorum eius), der auf den hl. Clemens

4 Syn. 1673. Nicht in besonderer Weise dem hl. Purpurin und dem
hl. Theophil gewidmet ist ein barocker Reliquienschrein mit Säulen,
der kleine Reliquien von verschiedenen Katakombenheiligen enthält
(S. Deodatus, S. Ignotus usw.). Vielleicht stammt er von Br. Petrus Soler
(t 1724), dem vielbeschäftigten und begabten Kunstschreiner. Über ihn
Curti P. N. im Bündnerischen Monatsblatt 1938 S. 193—198.

5 Schumacher Ad., Album Desertinense 1914 S. 92.
6 MGH Necrologia 1 (1887) 163, 280, 622, 640, 652.
7 Sermo 55 De ss Nazario et Celso nr. 9. Migne, Patrologia latina

17, 718.
8 Migne 39, 426 sq.



217

(23. Nov.) abgeschnitten ist9. Das Matthäusevangelium (10, 34
N olite arbitrari quia venerim pacem mittere) erklärt der hl.
Johannes Chrysostomus (Hom. 36 in Matth. Non veni pacem dn
terram mittere. Quomodo igitur praecipit). Diese Officia wurden
jedenfalls bald nach den Translationen verfaßt und dann auch
in dem Proprium Sanctorum Monasterii Disertinensis, das 1690
in der Klosterdruckerei gedruckt wurde, öffentlich bekannt
gemacht10.

Nachdem man das Officium der Katakombenheiligen
eingeführt hatte, wünschte man in der Klosterkirche einen Altar der
römischen Märtyrer zu errichten. Das große Altarbild stellte auf
Wunsch des Klosters eine Reihe von Heiligen dar : auf dem linken
Vordergrunde hält ein jugendlicher Heiliger, geziert mit dem
Lorbeerkranz, die Palme des Martyriums, es ist wohl der hl.
Purpurin, der ja als Fürbitter der Kinder angerufen wurde. Dann
folgt der hl. Thomas von Aquin, ein Buch in der Hand, die Sonne
auf der Brust, Mitra und Stab, die er ausgeschlagen hatte, zu
Füßen. Wir wissen, daß Abt Adalbert II. den Aquinaten besonders
verehrte. Neben dem Scholastiker steht der hl. Gallus mit dem
Wecken, den er dem Bären gab. In der Mitte des Bildes, vor einem
Turm, erscheint die hl. Barbara mit dem Schwerte, die Schützerin
der Sterbenden. An die hl. Martyrin schließt sich St. Kolumban an,
erkenntlich an dem Tiere zuseinen Füßen. Auf dem linken Vordergrunde

steht wiederum ein Katakombenheiliger, vermutlich der
hl. Theophil. Es war sehr schwierig, diese sechs Heiligen, die ja
nichts miteinander zu tun hatten, in einem Halbkreis miteinander
zu vereinen. Die schwarzen Gestalten des hl. Thomas, Gallus und
Kolumban wirken etwas schwer, doch bringen die theatralisch
bewegten und farbigen Katakombenheiligen am Bildrande und
St. Barbara in der Bildmitte etwas Bewegung hinein. Über dem
Kreis der Heiligen schweben drei Engel, die das Bild nach oben
abschließen. Im Vergleiche zum schwungvollen Josefsbilde (1701

9 Homilia 9 in Evang. n. 7. Migne 76, 1109. Die Identifizierung
der Offizien verdanke ich der Güte des HH. P. Dr. Germain Morin OSB.,
Fribourg.

10 Exemplar (bisher einziges) in der Romanischen Bibliothek des
Klosters Disentis S. 70 (Theophil), 172 (Purpurin), 179 (Adalgott).
Nach S. 1 wurde 1675 das Officium Gloriosissimi Nominis in Disentis
eingeführt ; um diese Zeit wohl auch die übrigen Officien der genannten
Heiligen. Bei Salo, Tractât XII. S. 173 ist 28. Febr. für Theophilus
ebenfalls angegeben.



2l8

auf dem Pendant-Altar ist unser Altarblatt von strenger Steife und
ernster Schwere. Man möchte fast glauben, es sei schon um 1685

gemalt worden11. Dann wäre das Bild freilich viel früher als der
Rahmen, der nach dem Wappen zu schließen erst unter Abt Gallus
Deflorin (1716—24) hergestellt worden ist. Dieser glänzend
vergoldete Holzrahmen mit S-förmigen Ornamenten und fein gegliederten

Akanthusblättern ist eine gute Leistung. Aber auch hier
fällt auf, daß der Rahmen, wie schon das Bild, im Verhältnis zum
Josefsaltar (1701), viel schwerer und massiger erscheint12.

Die Verehrung der drei Disentiser Heiligen Purpurin, Adalgott
und Theophil förderte das große Werk des italienischen Kapuziners

Zacharias da Salo: La Glisch sin il Can de lier.
Es erschien 1685 bei Gion Gieri Barbisch in Cumbels. In 1150
Seiten schildert das vielgelesene Handbuch die Geschichte und
Organisation der Kirche, vor allem das Leben des Heiligen.

P. Zacharias leistete in den rätoromanischen Landen das, was
auf deutschem Sprachgebiete der Kapuziner P. Martin Cochem
(f 1712) und der Prämonstratenser P. Leonhard Goffine (f 1719),
beides Rheinländer, mit ihren Schriften gewirkt haben. In seinem
Werke nehmen die beiden Klosterheiligen Placidus und Sigisbert
einen breiten Raum ein (Quart Part S. 299—310). Salo bringt vom
hl. Adalgott, dem Zisterzienser des 12. Jahrhunderts, eine ausführliche

Lebensbeschreibung, in welcher die Auffindung der Reliquien
besonders genau geschildert ist (Quinta Part S. 187-190). Das Buch
weist auch die „Canzon degl Soing Adalgott" auf, deren zwei letzte
Strophen den Heiligen für einen guten Tod anrufen (oben S. 213).
Gerade diese Strophen möchte der Pater jeden Tag gebetet wissen

11 Sicher ist Wolfgang Muos, der Maler des Josefsaltars, nicht hier
am Werke gewesen, da das Bild für ihn zu wenig bewegt und zu farblos
wäre. P. Fridolin Eggert malte gewöhnlich viel manirierter. Ob P.
Adalgott Dürler vielleicht in Frage kommt, ist kaum zu entscheiden,
da wir von ihm nur Stiche zum Vergleiche haben. Übrigens starb P.
Fridolin 1709 und P. Adalgott 1708, so daß sie nicht in Frage kämen,
wenn das Bild mit dem Rahmen gleichzeitig gemacht wurde, was immerhin

doch möglich wäre.
12 Die Altartafeln stammen aus der Formenwelt des Louis seize.

Das Antipendium aus Cordobaleder (17. Jahrhundert), war früher in
der Kirche von Cumbels (Lugnetz). — Der ganze Altar heißt heute
Theophilsaltar und enthält folgende Reliquien: Rei. S. Purpurini M.,
S. Galli A., S. Clementis P. M. Früher stand auf der Leuchterbank ein
Reliquiar, weshalb der Rahmen unten stark verletzt war. Die Mensa
ist gemauert.



219

(Quarta Part S. 386—388, Quinta Part S. 190). Im letzten Teile
seines Buches, der erst 1687 gedruckt wurde, spricht der Verfasser
mit aller Hochachtung von Abt Adalbert II. und seinem Neubau,
und erwähnt dann auch die beiden Disentiser Katakombenheiligen
und zwar in recht ausführlicher und ansprechender Art (Part XII
S. 165, 171 —173). Zweifelsohne geht dieser Nachtrag unmittelbar
auf Disentiser Anregung hin. Hier erscheint der hl. Pupurin als

Schutzpatron der kleinen Kinder. Der seeleneifrige Kapuziner
formt gelegentlich den Namen des hl. Purpurin in den des
bekannteren Heiligen Pirmin und den Namen Eliona in den der hl.
Emilia um. Zweifellos hat der fromme Pater mit seinen begeisterten

Zeilen den Kult der drei Disentiser Heiligen stark verbreitet.

4. Die Echtheit der Katakombenheiligen
Während die Disentiser zu Ehren ihrer Heiligen Offizien

beteten und Altäre errichteten, erhob Johannes Mabillon (fi 707
der gelehrte Mauriner und kritische Historiker, nach persönlichen
Studien in Rom 1698 Einspruch gegen die Leichtgläubigkeit, mit
welcher die Katakomben ausgeplündert wurden1. Aber die Disentiser

schienen für die ernsten Bedenken ihres sonst so geschätzten
französischen Mitbruders kein Verständnis zu haben. Doch hierin
waren sie nicht allein, die ganze katholische Barockwelt sah in den
ausgegrabenen Leibern nur Reliquien von Märtyrern, die unter
den römischen Kaisern für ihren Glauben ihr Blut hingegeben
hatten.

Die Märtyrer der Verfolgungszeit wurden sehr hoch geehrt,
ihre Gräber mit Sorgfalt behütet, ihre Namen in die Dyptichen,
deren man sich bei der hl. Messe bediente, und in die Martyrolo-
gien aufgenommen. Papst Damasus im 4. Jahrhundert gab sich
redliche Mühe, alle Heiligengräber genau zu erforschen und
festzulegen2. Wie Hunderte von anderen Katakombenheiligen, die in
der Barockzeit ausgegraben wurden, so finden sich auch St.
Purpurin und St. Theophilus weder in irgend einem historischen Mar-
tyrologium noch in irgend einer auch nur traditionellen Aufzeichnung.

Nach den Christenverfolgungen benutzte man die Katakomben

allgemein als Begräbnisstätten für alle Christen, deren Zahl
1 Heer G., Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938 S. 335,

wonach die Schrift Mabillons ebenfalls nach Disentis gelangte.
2 Grossi-Gondi F., Principi e Problemi di Critica agiografica. Atti

e Spoglie dei Martiri. 1919 S. 103—112, 145\ 168, 179—180.



220

sich ja bedeutend vermehrte3. Auch das mahnt zur Vorsicht. Im
8./9. Jahrhundert wurden die Katakomben nochmals systematisch
erforscht und viele Heiligenbilder in die Kirchen der Stadt Rom
erhoben, so die Überbleibsel der Päpste Cornelius, Lucius und
Felix, der Heiligen Petronilla, Félicitas und Caecilia. Man erbaute
den hl. Leibern oft neue Ringkrypten, so S. Prassede, S. Quatro
Coronati, S. Crisogono, man sandte Reliquien schon damals ins

ganze Abendland, nach Seligenstadt, Prüm und Soissons. Die
Katakomben waren nun ausgebeutet, meldete doch Papst Gregor IV.
827 dem Bischof von Mainz Otgero, er habe in den Katakomben
gesucht, aber nichts gefunden4.

Umsomehr überrascht es, daß nun seit dem 16. Jahrhundert
Hunderte von bislang ganz unbekannten römischen Märtyrern in
den Katakomben entdeckt wurden. Das kam daher, daß man aus
Unkenntnis Inschriften und Zeichen auf Gräbern irrig deutete. M
wurde in Martyr aufgelöst, auch wenn es anders zu lesen war
(mensis, manibus), S wurde zu Sanctus in unserm heutigen kanonischen

Sinne gedeutet, auch wenn es nur eine Ehrenbezeigung war
(sanctae memoriae)5. Vor allem galt die Palme auf dem Grab-
deckel als Zeichen des Martyriums, und doch hatte schon Muratori
1741 nachgewiesen, daß die Palme auch in Friedenszeiten auf
christlichen Gräbern gezeichnet wurde, eben als Symbol des
geistigen Sieges über die Leidenschaften. Schließlich war die Palme
einfach Grabornament6. Auch die Blutampullen sind allein kein
sicheres Zeichen des Martyriums. In ihnen befand sich oft nur
irgend ein Oxyd, entstanden durch die Zersetzung des Ampulleninhaltes

oder des Glases. Nach so vielen Jahrhunderten ist die
Substanz des Blutes schwer festzustellen. Zudem wissen wir, daß
auch Weihwasser und Oblationswein in solchen Vasen war. Wenn
aber diese Grabampullen wirklich Blut enthielten und dazu das
Grab und der Heilige wirklich historisch erfaßt werden können, so
ist ein vernünftiger Zweifel kaum begründet7. Allein sowohl bei

3 Schnyder W., Die Reliquien u. Rcliquienbeigaben der Katakombenheiligen

in der Schweiz, in Acht Studien zur christlichen
Altertumswissenschaft und zur Kirchengeschichte 1937 S. 96.

4 Grossi-Gondi 127—132, 136, 152—153, 161.
5 Schnyder W. in Acht Studien I. e. 97ff. Egli E., Die christlichen

Inschriften der Schweiz vom 4.—9. Jahrhundert 1895 S. 38.
6 Grossi-Gondi 148—150. Schnyder 98, wonach der Palmzweig auch

auf heidnischen und jüdischen Gräbern vorkommt.
7 Grossi-Gondi 150—157, Schnyder 99.



221

Purpurin wie Theophilus fehlt das vollständig. Wenn auch eine
Palme auf ihrem Grabe gewesen wäre, wie das Altarblatt vielleicht
antönt, so kann das noch nicht als Zeichen des Martyriums
angesehen werden.

Aber wir wissen ja, daß unsere beiden Heiligen aus den
Katakomben der hl. Cyriaca und der hl. Priscilla stammen Diese
Angaben sind unzuverlässig, da erst die neuere Katakombenforschung
mit Joh. Baptist Rossi (1822—94) an der Spitze die Verwirrung
in den Bezeichnungen behoben und die Grabstätten genau
abgegrenzt hat8. Zudem sind die unterirdischen Coemeterien ja von
allen Christen benutzt worden. Existierten aber nicht für unsere
Heiligenreliquien in Rom ausgestellte Authentiken9 Gewiß, aber
sie haben keinen Wert, weil der Praxis der römischen Behörden,
auch der seit 1669 gegründeten „Kongregation der Ablässe und
Reliquien" jegliche Kritik abging. Aber, vielleicht war auf dem
Grabe eine Inschrift mit dem Namen des Märtyrers, denn wieso
wissen wir, daß der erste Heilige Purpurin und der zweite Heilige
Theophil geheißen hat? Gerade die Namen der Heiligen
sind sehr verdächtig. Wir wissen ausdrücklich, daß man in Rom
den vielen Gräbern von Unbekannten einfach Namen gab, die auf
jeden Märtyrer passen, so Justus, Candidus, Victor, Deodatus10.
So ist auch Purpurin ein allgemeiner christlicher Deutungsname.
Wie Candidus an die schneeweiße Unschuld des Heiligen
erinnerte, so Purpurin an das purpurrote Blut, das er vergossen. Dieses
adjectivische Attribut purpureus zu sanguis kommt beispielsweise
auch in einem Martyrerepigramm des Papstes Damasus vor11.

Hingegen findet sich in der lateinisch-christlichen Literatur purpurinus
nur als Adjectiv, nie als Personennamen, wohl ein Zeichen, daß
er ein barocker Taufname ist. St. Purpurin galt als Patron für
die Kinder und St. Eliona galt als dessen Mutter, weil wohl beide
Skelette, ein größeres und ein kleineres, in einer Gruft gefunden
wurden.

8 Schnyder 102.
9 Syn. 1670 spricht ausdrücklich von den authenticis literis et instru-

mentis desuper erectis, ebenso Syn. 1673. Daher weiß wohl auch Salo,
Part XII S. 171 das Datum, an dem die Reliquien des hl. Purpurin von
Rom abgesandt wurden, und ebendort S. 172 auch dasjenige für
St. Theophilus. Siehe oben S. 215 Anm. 3.

10 Grossi-Gondi 193—194.
11 Grossi-Gondi 151 vergi. 174—175.



222

Schwieriger ist der Name Eliona zu erklären. Herr Dr. U.
Hubschmied, Küsnacht-Zürich, sieht ihn als hebräisch an. Das
erste Glied El deutet auf den Namen Gottes, wie er in Elias,
Eliachim, Elisabeth enthalten ist, das zweite vielleicht auf Taube,
ähnlich wie im Namen des Propheten Jonas. Doch würde der
Name „Taube Gottes" richtig und vollständig Jonaël lauten, ähnlich

wie Israel und Nathanael. Eljona, d. h. Gott als Taube, also
der hl. Geist, wäre als ein trinitarisch-hebräischer Name bei den
ersten Christen doch sehr auffällig. Eine andere Möglichkeit
besteht darin, daß er auf den ähnlichen, nicht gleichen hebräischen
Männernamen Elioenai zurückgeht, der im Alten Testament öfters
sich findet (1 Paralipomenon 3, 23—24; 4, 36 usw. 1 Esdras 8, 4;
10, 27). Er hat die Bedeutung: zu Jahwe sind meine Augen
erhoben12. Leider fehlen die Belege für eine heilige Eliona, soBst
hätte man schließlich an eine christlich gewordene Jüdin denken
können. Gerade weil der Name wohl hebräischen Ursprungs ist,
aber doch nicht genau hebräisch klingt, wird man ihn als barocken
Deutungsnamen betrachten.

Ganz klar aber ist der Name Theophilus. In der hl. Schrift
(Lukas 1, 3; Apostelgeschichte 1, 1) und in der frühchristlichen
Zeit begegnet er uns vielfach13. Wie kein anderer Name ist er
christlicher Deutung fähig. Jeder Heilige konnte als gottliebend
bezeichnet werden. Darum wurden gerade Katakombenheilige
gerne mit diesem Namen beschenkt14. Noch mehr! Den anonymen
Heiligen des unterirdischen Rom gab man mit Vorliebe die Namen
bekannter römischer Stadtmärtyrer und übernahm dann deren
Legenden und Festtage. Deshalb behaupteten die Mailänder, den
Leib der hl. Caecilia zu haben, während doch dieser eigentlich
in Rom lag und dort erst 1599 ganz aufgefunden wurde. Bekam
einer den Namen Valerius, so glaubte man gleich, er sei der
Bräutigam der hl. Caecilia, der enthauptet wurde. Daher übernahm
man dessen Fest15. So geschah es auch mit dem Disentiser
Katakombenheiligen. Man hielt ihn, nach dessen Namen zu schließen,
für den stadtrömischen Martyr Theophilus, der zusammen mit Ma-

12 Dc Vit, Totius Laninitatis Lexikon 8 (1868) 709. In der Eliona-
Frage stand mir P. Pirmin Willi, Exegesprofessor in Disentis, mit seinen
sprachlichen Kenntnissen beiseite.

13 Lexikon f. Theologie'und Kirche 3 (1931) 424; 10 (1938) 82—85.
14 Stückelberg I. S. LXXXV.
15 Grossi-Gondi 192—194.



223

carius, Rufinus und Justus im römischen Martyrologium am 28.

Februar eingetragen ist16. Deshalb feierte man auch in Disentis
das Fest des Katakombenheiligen genau am 28. Februar17.

Die Disentiser Barockmönche sind in den Katakombenfunden
das Opfer einer großen Täuschung geworden. Ihre Reliquiensucht
hat sie zu weit geführt. Aber das war eben der Zug der ganzen
Zeit : man wollte sinnfällig die Glaubensfreudigkeit zeigen und der
inneren Begeisterung einen entsprechenden äußeren Ausdruck
verleihen. Geduldiges Forschen und genaues Prüfen war der Barockwelt

nicht gegeben. Die Kritik eines Mabillon blieb selbst seinen
französischen Mitbrüdern unverstanden18. Aber wir dürfen nicht
damit die ganze Zeit mit einem negativen Vorzeichen versehen.
Gerade das größte aller Disentiser Barockfeste vom Jahre 1672
hatte einen historisch sicheren Untergrund, an dem nie gezweifelt
wurde: die Persönlichkeit des Reformabtes St. Adalgott im 11.

Jahrhundert. Sein Grab war auch schon seit mehreren Jahrhunderten

verehrt. Und was die Disentiser Mönche schließlich im
guten Glauben auch durch die Verehrung der Katakombenheiligen
im Grunde eigentlich wollten, das war : die Märtyrer der jugendlichen

Kirche als unsere Vorbilder preisen und denjenigen loben,
der die Stärke der Märtyrer war, Gott. Diese glaubensfreudige
und gottinnige Gesinnung des 17. Jahrhunderts verdient unsere
Beachtung und Anerkennung.

16 Martyrologium Romanum 1922 S. 48, 410.
17 Wir übergehen hier die andern späteren Katakombenheiligen,

deren Reliquien in Disentis aufbewahrt sind: in der großen Kirche ein
Empireschrein von 1811 (Crus S. Upni Mart, ex proprio cum nomine
reperti), dessen Name vielleicht ein alter ist, ferner ein gleicher Empireschrein

von 1811 für das Haupt des hl. Valentin (Caput Sancti Valen-
tini Mart.). In der Marienkirche finden sich heute in einem Schrein aus
dem Ende des 19. Jahrhunderts die Reliquien des hl. Libérât (Corpus S.
Liberati M.) und des hl. Basileus (Corpus S. Basilei M.).

Zum Namen Upnus äußerte sich Dr. J. U. Hubschmied, Küsnacht-
Zürich: Der Name könnte irgendeiner indogermanischen Sprache
angehören, die altes p bewahrt, also nicht dem Gallischen, wohl aber dem
Venetianischen. Es könnte aus dem indogermanischen Adverb up, got.
uf, lat. s-ub ein Adjektiv upnos gebildet worden sein etwa in der
Bedeutung „oben befindlich, superus, hypatos", das leicht zum Personennamen

werden konnte, latinisiert Upnus'. Vergi, die Adverbien sub und
pro mit den Abjektiven summus und promis.

18 Heer P. Gall, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner
1938 S. 24—25 vergi, auch 22—23.


	Disentiser Reliquienübertragungen in der Barockzeit

