Zeitschrift: Biindnerisches Monatsblatt : Zeitschrift fir biindnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1943)

Heft: 8-9

Artikel: Disentiser Reliquienuibertragungen in der Barockzeit
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-397200

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

206

zige Moglichkeit zum Aufstieg — hat die Alp Sursass von Sent
aus jedenfalls nur voribergehend bestolen werden konnen. Sie
wechselte ihre Pachter im Laufe der Jahrhunderte mehrmals und
dient heute als Schaf- und Galtviehalp der Gemeinde Mals. Im
Jahre 1910 wurde von Inner-Uina weg ein bequemer Fubbweg durch
die I'elswande angelegt, der bis zur Pforzheimer Hiitte auf Gebiet
der Gemeinde Schlinig fiihrt und von da aus als Zugangsstralbe
zum obern Etschtal gedacht war. Die seither eingetretenen Kriegs-
ereignisse haben die neue Strafle veroden und verfallen lassen,
wahrend der Plan einer Nord-Siid-Verbindung durch das Uinatal,
welche im Mittelalter sicher bestanden hat, gewif3 auf lange Zeit
hin seinen Dornroschenschlaf fortsetzen kann.

Disentiser Reliquieniibertragungen in der Barockzeit
Von P. Iso Miiller

Drei groBe Reliquienfeste bilden den Hohepunkt der Disentiser
Barockzeit : die Translation des hl. Purpurin, eines Katakomben-
heiligen aus Rom 1671, die Erhebung (Elevation) des Disentiser
Abtes St. Adalgott 1672, und endlich die Translation des zweiten
Katakombenheiligen, des hl. Theophil 1673.

1. St. Purpurin

Das entscheidende Erlebnis des Abtes Adalbert II. de Medell
war sein Aufenthalt in Rom. Dort hatte er sich in die thomistische
Scholastik versenkt, seine Dissertation iiber die hl. Dreifaltigkeit
geschrieben und daher auch zeitlebens die L.ehren des Aquinaten
mit Vorliebe hochgehalten. Dort sah er auch die groBartigen
neuen Kirchen und Paliste der Barockzeit, den Gesu und den La-
teran, was ihn nicht zuletzt anregte, Kloster und Kirche seines
Heimatklosters im modernen Barockstile vollstindig neu zu bauen.
In Rom durfte der Abt jene ehrwiirdigen Stitten der altchrist-
lichen Martyrerzeit betreten, die auf jeden Besucher den tiefsten
Eindruck machten: die Katakomben. Zuerst hatte man 1578 einige
Stollen des Priscilla-Coemeteriums an der Via Salaria nova ent-
deckt. Seit 1593 widmete sich dann Antonio Bosio unermiidlich
der Erforschung dieser heiligen Statten. Er berichtet uns, wie man
1599 die Gebeine der hl. Caecilia unter dem Altare ihrer Kirche



207

in Trastevere wiederfand. Seitdem nahm das ganze christliche
Abendland an der Entdeckung der Katakomben lebhaften Anteil.
Immer mehr Griber wurden gedffnet und deren Reliquien tber-
allhin versandt. Wer wiinschte nicht ein Andenken an diejenigen
zu haben, die einst ihr Blut fiir Christus vergossen hatten ? Nicht
nur iiber die Alpen, selbst iiber die Meere, in die neugewonnenen
Erdteile verschenkte die Papststadt ihre Katakombenreliquien.

Unter der Regierung Alexanders VII. (1655—67) fand die
Durchforschung des Coemeteriums der hl. Cyriaca statt, das
zur Rechten der Tiburtinischen StraBe auf dem Ager Veranus bei
S. Lorenzo liegt, dessen Titelheilige auch hier begraben lag. Aus
diesen Katakomben stammen viele Reliquien, die damals mit gro-
Ber Begeisterung aufgenommen wurden, so die Gebeine des hl
Fugen (1655) in Engelberg, des hl. Remigius (1661) in Stans,
Peregrinus (1661) in Fischingen, des hl. Nazarius (1669) in
Schwyz, des hl. Vitalis (1669) in Einsiedeln, des hl. Pancratius
(1671) in WilL

Abt Adalbert II. wollte da nicht zuriickbleiben2. Die Vermitt-
lung iibernahm Felice Paradiso, der Sekretir und Auditor Fede-
rico Borromeos. Der letztere hatte 165465 die papstliche Nun-
tiatur in der Eidgenossenschaft inne und spielte auch nachher als
Patriarch von Venedig und Staatssekretir an der romischen Kurie
eine nicht unbedeutende Rolle, so daBl er 1670 die Kardinalswiirde
erhielt3. Vermutlich nicht ohne Schutz dieses Kirchenfiirsten konnte
Felice Paradiso dem Abte 1670 aus den Katakomben der hl. Cy-
riaca den Leib des jungen hl. Purpurin und Reliquien seiner hl.
Mutter Eliona verschaffen. Am 23. September 1670 verlieBen
die sorgfiltig verpackten Reliquien die Ewige Stadt, um zunichst
nach Lugano zu kommen, wo sie der Archiprete Francesco Bellas
zuhanden nahm. Von Lugano gelangte das Heiltum iiber den Luk-
manier nach Disentis. Die romischen Reliquien betrachtete man
als ,,groBen Trost der ganzen Disentiser Beviolkerung*’, da man

1 Stiickelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1
(1902) nr. 900ff. 2 (1908) nur 2442ff. Uber den hl. Eugen siehe Hunkeler
L., Die hl. Patrone von Kloster und Talschaft Engelberg 1941 S.29-37.

2 Texte dariiber in Synopsis ad 1670, ferner P. Zacharias da Salo,
La Glisch sin il Candelier 1685, Part XII. S. 171—172 (Notatiuns am
Schlusse, 1687 geschrieben).

8 Uber Borromeo siehe Pastor L., Geschichte der Pipste 14 (1929—
1930) 600, 620, 640, 643. Eubel C., Hierarchia catholica IV (1935) 77.
Borromeo starb 1673. :



208

nun ,eine so groBen und neuen Fiirbitter vor der goéttlichen Maje-
stat erhalten hatte''t. Darum wurde den Reliquien auch eine kost-
bare Fassung zuteil. Das Fest der Translation oder ,,Einbeglei-
tung‘* sollte am darauffolgenden St. Placitage, am 11. Juli 1671
stattfinden. Zu diesem wichtigen Tage lud das Kloster den apo-
stolischen Nuntius in Luzern, Odoardus Cibo (1670—79) ein, um
den Vertreter jener Stadt gegenwirtig zu haben, in welcher der
hl. Purpurin einst gelitten hatte und begraben lag. Neben dem
papstlichen Gesandten erschienen der Churer Domdekan Dr. Ma-
thias Schgier und der Churer Generalvikar Franziskus Tini®. Von
iberallher kamen geistliche und weltliche Personlichkeiten und vor
allem eine ,,unzahlbare Volksschar‘‘6. Wohl zu diesem Anlasse
stach P. Adalgott Diirler ein kleines Andachtsbild des hl. Purpurin
in Kupfer?,

2. St. Adalgott 1672

Kaum war das Fest verklungen, als man bereits fiir die niachste
St.-Plazifeier eine neue Reliquieniibertragung ins Auge fassen
konnte. Die Katakombenfunde hatten angeregt, auch auf eigenem
Boden die Griber der Seligen und Heiligen zu suchen. So 6ffneten
die Einsiedler Benediktiner 1659 das Grab des hl. Adalrich auf
der Ufnau und 1662 das Grab des hl. Gerold in der vorarlbergi-
schen Propstel St. Gerold!. Diesem Beispiele folgten auch die En-
gelberger Monche, indem sie 1663 die Gruft des sel. Adelhelm
und 1664 den Sarg des sel. Konrad von Seldenbiiren, ihres :Stif-
ters, erhoben2 Diese Funde verfehlten ihre Wirkung auf Disen-
tis nicht. Am 1. Juli 1671 verordnete Abt Adalbert II. Fasten
und Gebet an, um die Reliquien des hl. Adalgott zu finden.
Man wuBte, daB3 dieser Disentiser Abt im Kreuzgang sein frither
viel verehrtes Grab hatte und zwar auf der rechten Seite der Pforte,
die in die Martinskirche fithrte. Der Abt befahl nun, hier die Mauer

¢ Salo 1. c. 172.

5 Der Verfasser der Synopsis (zu 1670) nennt nur den Generalvikar,
nicht den Domdekan mit Namen, weil er ein Parteiginger Clau Maissens,
also der bischoflichen, nicht der dbtlichen Partei war. Tuor Chr. M.,
Reihenfolge der residierenden Domherren 1905 S. 38,48.

6 Syn. 1671 innumerabili populo undique concurrente.

7 Einziges Exemplar im Kloster Engelberg.

1 Stiickelberg I. nr. 919, 944—45 II. nr. 2470—2473. Das Datum
1662 Juli 28 fiir die Erhebung des hl. Gerold bei Ringholz P. Od., Kurze
Geschichte von 'Einsiedeln 1900 S. 71. 2 Stiickelberg I. 950, 953.

]



209

auszubrechen. Wihrend der eine Teil des Konventes bei diesen
Arbeiten anwesend war, betete der andere in der Marienkirche um
gliicklichen Erfolg. Und richtig! Schnell und leicht fand man
das Grab des Abtes. Es lag eine Stufe hoher als die Schwelle der
Kirchentiire. Es handelte sich um eine eigentliche Gruft (crypta).
In der Kirchenmauer befand sich eine schéne und lange Platte,
unter welcher der Sarkophag aus Holz bequem Platz hatte. Er
maf} in der Linge etwa 70—77 cm, in der Breite und Hohe je 2o
bis 22 cm3. Eine grofe Uberraschung war es dann, als beim Off-
nen des Reliquiars ein angenehmer Duft sich verbreitete, der die
Anwesenden erquickte.,

Hoéren wir den Bericht des Augenzeugen P. Adalbert de Funs:
,,Viele zerflossen vor lauter Freude in Trianen, wurden beinahe in
Verziickung erhoben, von jubelnder Begeisterung erfaBt und un-
aussprechlicher Herzensfreude erfiillt. Kein Klostermitglied gab
es, das nicht sofort nach der Auffindung dieses heiligen Schatzes
herbeigeeilt, ja sogar schnell herbeigerannt wire, um wenigstens
noch ein biBchen von diesem Balsamdufte in seine Nase hinein
riechen zu konnen‘4, Auch der Disentiser Pfarrer war Zeuge die-
ses angenehmen Geruches. Die Anwesenden betrachteten diesen
parfum de la sainteté als ein wunderbares Zeichen des Himmels,
daB es sich wirklich um einen Heiligen handles.

In frithchristlicher und mittelalterlicher Zeit legte man nicht
selten aromatische Stoffe in das Grab von verehrungswiirdigen
oder heiligmiBigen Personlichkeitens,

3 Die Fundberichte in Syn. 1671, ferner Salo 1. c. Quinta Part S. 189,
wonach die Lange treis palmas e mesa, Hohe und Breite d’'ina palma
de moun war, quei el liunga d’in bratsh € mesa tiarza, lada et aulta d’'ina
tiarza, del brats mesira de Cuera. Dazu Proprium Sanctorum Monasterii
Disertinensis 1690 S. 181. P. Placidus a Spescha ed. Pieth-Hager 1913
S. 53 spricht von dreitatigem Fasten, wohl eine Fehldeutung aus pri-
diano ieiunio zu tridiano.

4 Synopsis 1671.

5 Salo, Quarta Part 288, Quinta Part 190: in tal benefeci € gronda
mervegliusa gratia. Proprium Disertinense 1690: caelestis quaedam
miri odoris fragrantia, quae circumstantes mirifice afficiebat.

6 Stiickelberg E. A., Der ,,Geruch* der Heiligkeit. Schweiz. Archiv
f. Volkskunde 22 (1919) 203—205. Miiller I. in Zeitschrift f. schweiz.
Archdologie u. Kunstgeschichte 2 (1940) 193—194. Aus der Zeit des
hl. Adalgott seien hier erwahnt: das Grab eines Basler Bischofs des
12. Jahrhunderts, das Grab des sel. Burkard von Beinwil aus dem 12./
13. Jahrhundert, eroffnet 1619. Kippeli A., St. Burkart von Beinwil in



2I0

Abt Adalbert II. nahm aber die Reliquien nicht heraus, sondern
lieB sie unberiihrt, verschloB die Gruft wieder und reiste am andern
Tage, am 2. Juli 1671, zusammen mit P. Adalbert de Funs un-
verziiglich nach Chur, um den Bischof dariiber zu benachrichtigen.
Das Konzil von Trient hatte namlich in seiner 25. Sitzung im
Jahre 1563 ausdriicklich bestimmt, dal3 neue Reliquien nur nach
Priifung und Zustimmung des zustindigen Bischofs verehrt werden
dirfen?. Bischof Ulrich de Mont (1661—92) zeigte sich sehr er-
freut und zwar umso mehr, als die Disentiser glaubten, der hl.
Adalgott sei nicht nur Abt von Disentis, sondern auch Bischof von
Chur gewesen, was freilich ganz irrig wars. Aber auch als alter
Disentiser Klosterschiiler interessierte ihn der Fund?.

Zur Besichtigung der Reliquien bestimmte er in seinem Namen
den Dekan des Oberlander Kapitels, Christian d’Arpagaus, und
zwel Weltpriesterlo. Sie besorgten ihren Auftrag am 10. Juli und
erlaubten auch sofort die Erhebung und Uberfithrung der hl. Ge-
beine an einen wiirdigeren Platz, Dies geschah noch am gleichen
Tage, jedoch nur still und geheim, gegen Abend. Am andern Tag
war namlich das Placidusfest, an welchem der hl. Purpurin feier-
lichst seinen Einzug halten sollte, wozu ja der Nuntius herbeige-
kommen war. Die Auffindung des hl. Adalgott war nicht auf dieses
Fest erwartet und vorbereitet. Das sollte erst am nichsten Placi-
feste im Jahre 1672 stattfinden. Diese neue Feier sollte wenn mog-
lich noch reicher und feierlicher gestaltet werden. Die Disentiser
Barockmoénche erwiesen sich als héchst kluge Organisatoren.

Tatsdchlich bereitete man die kommende Translation schon das
ganze Jahr hindurch mit nicht geringer Anstrengung vortl, Bischof
Ulrich de Mont kam selbst zum Feste, hielt wihrend seines Pon-
tifikalamtes in seinem feierlichen Ornat die Lobrede auf den hl.

Geschichte und Legende (1927—28) S. 17. Dazu vergl. W. Durandus
(t 1296) Rationale divinorum officiorum: liber I., cap.7 de altaris conse-
cratione: ponuntur reliquiae in capsella cum tribus granis thuris et sic
reconduntur in sepulchro, wonach also einige Weihrauchkorner oder bal-
samische Stoffe auch den Altarreliquien beigegeben wurden.

" Concilii Tridentini Canones et Decreta. Paris 1832 S. 212.

8 Miiller I. in Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 50
(1932) 194—200.

9 Syn. 1635.

10 Uber Arpagaus, Pfarrer in Lumbrein 1638—81, siehe Jahres-
bericht d. Hist.-antiquar. Ges. v. Grbd. 1919 S. 188.

11 Ingens apparatus per integrum annum factus est. Syn. 1672.

®



211

Adalgott als auf seinen Vorganger. Zum Ieste waren mehrere
Kanoniker von Chur, alle Pfarrer und Geistlichen des Oberliander
Kapitels erschienen. Das Vierwaldstatter Kapitel war durch seinen
Dekan Johannes Melchior Imhof vertreteni2. Da der hl. Adalgott
vom Kloster Einsiedeln stammte, lud Disentis den IFiirstabt Augu-
stin II. Reding zur Feier ein!3. Statt seiner erschien dann aber
P. Basilius Stricker, Dekan des Klosters, der ebenso wie Dekan
Imhof ein Vertreter der Barockfrommigkeit warit. Von Einsiedeln
kam auch P. Josef Dietrich, ein sehr guter Organist, der jedenfalls
das Fest mit seiner Kunst verschonern durftels. Aus dem italieni-
schen Sprachgebiete war Philipp Emanuel Rusconi, Archipresbyter
in Bellinzona, zur Ieier herbeigeeiltl6. Neben diesen hervor-
ragenden Gisten fanden sich aber noch viele andere Personlich-
keiten von Stand und Rang ein, dazu ,,unzahliges Volk, wie Disentis
bis zu diesem Tage noch nie gesehen hatte', wie uns P. Adalbert
de Funs berichtetl”. Man horte die romanische, deutsche und
italienische Sprachels,

Die Reliquien liel man in einen neuen kostbaren und reich
verzierten Sarkophag einschlieBen. Drei Tage lang lag dieser
Reliquiensarg auf einem leichten Geriiste zur o6ffentlichen Volks-
verehrung im Chore der Martinskirche ausgestellt. Zahlreich fand
sich das Volk ein, zumal nach P. Adalbert ,,weder Zeichen noch
Whunder fehlten, die das glaubige Volk aneiferten, unter frommen
Seufzern Gott innig zu loben, der sich in seinen Heiligen so wunder-
bar zeigt".

Vermutlich hat das Fest die Canzun de S.Adalgott ver-
anlaBt. Gedruckt liegt sie freilich erst 1685 vor19. Das Lied besteht

12 Gisler Fr., Die Pfarrherren von Altdorf 1931 S. 17—18. Hist.
Neujahrsblatt Uri 6 (1900) 10ff.

13 Mittellungen d. hist. Vereins d. Kt. Schwyz 22 (1911) 21, wonach
der Einsiedler Abt am 8. Juli nach Altdorf abreiste. Vielleicht wurde
er krank oder sonst verhindert, so dal3 er nicht nach Disentis kam, ob-
wohl er es beabsichtigte.

14 Syn. 1672. Henggeler P. R., ProfeBbuch der Abtei Einsiedeln
1933 S. 304.

15 Syn. 1672 Henggeler 1. c. 325.

16 Syn. 1672. Dazu Geschichtsfreund 90 (1935) 272 Genealogische
Tafel.

17 Syn. 1672: cum innumerabili populo, quantum in eam diem De-
sertina numquam viderat. Ebenso Salo S. 190.

18 Salo S. 190. Proprium Monasterii Disertinensis 1690 S. 181.

19 Zuerst im Liederbiichlein: Canzuns devotiusas da cantar enten



212

aus 32 Strophen zu je vier Versen. Das Versmal3 ist nicht das
gleiche wie beim Plaziliede, besteht es doch aus einem Auftakt
und drei Trochien (Vus Creatiras tuttas). Hingegen sind die
Reime gleich angeordnet (abab). Die Wortwahl weist auf eine
nahe Verwandtschaft mit dem Plaziliede hin, besonders geht die
Strophe g auf Strophe 6 des Plaziliedes zuriick, ferner viele Einzel-
heiten: wie der hl. Placidus kam der hl. Adalgott in diese Wildnis
(Str. 13), auch die doppelte Inful erinnert stark an die Infel des
h. Sigisbert (Str. 14), wie dieser liest er in frommer Andacht die
hl. Messe (Str. 19). Auch einzelne Reime gemahnen an das Plazi-
lied (paupradat, survencia, tier nus, prusameing, niebel), ebenso
wie manche typische Worter (gniffla, flissi, grond scazzi). An Ger-
manismen sind zu merken : papir (Str. 2), naradats (Narrenpossen),
flissi (Str. 4). Das St. Plazilied dient also wohl als Vorbildze.

Das Lied reicht aber nicht an die Schonheit des Plaziliedes her-
an, schon aus dem Grunde, weil die Adalgott-Legende, sofern man
tiberhaupt von einer solchen sprechen kann, mit der Plazi-Legende
nicht zu vergleichen ist. Das Gedicht hat wenig oder keine Hand-
lung, weilt zu sehr auf Allgemeinpliatzen. Wie unbeholfen und um-
standlich sind beispielsweise die ersten sechs Strophen! Als reine
Fiillstrophen entpuppen sich Strophe 2 und besonders 21. Das
zuweilen holprige Versmal und die Lange des Gedichtes bestirken
noch den ungiinstigen Eindruck. Anderseits darf doch die eine
oder andere Strophe als nicht ungliicklich betrachtet werden. Die
beiden SchluBstrophen sind fiir das Ziel des Liedes wichtig.

Hier einige Proben, die P. Odilo Zurlinken ins Deutsche um-
gegossen hat:

Str. 14 Duas Gnifflas port el era, Zwel Infeln durft’ er tragen
Cun gronda raritat; — Wer hat das je gehabt ? —
Essent Vuesc de Cuera, Chur sah 1hn als Bischof ragen,
A de Moster Avat. Und Disentis als Abt.

baselgia, erschienen in Cumbels bei Gion Gieri Barbisch, dann in Za-
charias da Salo, La Glisch sin il Candelier 1685 S. 386—388, ferner
in der Consolaziun von 1690 S. 210—216, nach welcher Ausgabe hier
zitiert ist. Zum Ganzen Gadola G. im Ischi 29 (1942) 67—174.

20 Die Verwandtschaft der beiden Lieder hat unabhingig auch Dr.
G. Gadola erkannt (siehe Ischi 1942 S. 73). Dall das Lied fiir 1672
verfalt wurde (Gadola S. 69), ist moglich, aber nicht sicher. Strophe 27
erwahnt merkwiirdigerweise selbst das Jahr 1672 als Auffindungsdatum.
Vergl. Str. 29 gliez onn.



213

Str. 19 Las Messas ¢ fieua, Zur Messe schritt voll Sehnen
Cun gronda devoziun; Und Andacht zum Altar,
E cauldameing bragieva, Und brachte Gott mit Trianen
Fient el oraziun. des Betens Opfer dar.

Str. 31 S.Adalgott zun niebel. Sankt Adalgott, du Treuer,
A grond Amic de Diu: Des Herrn geliebter Freund,
Dal ciel sur tiu char pievel, Entziind der Liebe Feuer
Adina vardi giu. Im Volk, das hier vereint.

Str. 32 Tras tia soingia vrbida, Bei Gott als Firsprech walte
O bien soing Adalgott: Fir all’ in unserm Bund,
Nus pauper poccons gida, Uns hoffnungsfroh gestalte

Enten la nossa mort. Amen. Die letzte Erdenstund.

Aber nicht nur die redende Kunst, auch die bildende suchte den
Heiligen zu verherrlichen. In Disentis fehlen die genaueren Spuren
wohl nur deshalb, weil manche Bilder im Brande von 1799 zu-
grunde gingen. Als 1687 unser Klostermaler Fridolin Eggert am
Chorbogen von Maria-Licht den marianischen Triumphzug
malte, hat er gerade hinter St. Bernhard den hl. Adalgott gemalt.
Er ist zwar als Abt und nicht als Bischof gekennzeichnet, also als
Abt von Disentis, allein die Stellung hinter dem grofen Zister-
zienser mochte doch eben darauf hinweisen, daB es sich um den
des 12. Jahrhunderts handelte, der ja auch nach Strophe 7 des
Adalgott-Liedes ein Schiiler des hl. Bernhard war. Eggert fhat
ihn als Genosse des hl. Maurus einherwandeln lassen, daher konnte
er ithn nicht anders malen. Erst hinter ihnen folgen die Bischofe
Adalbert und Anselm. Ein Bild des hl. Adalgott in der Kapelle
St. Jakob in Quoz bei Disentis diirfte sicher nach der Auffindung
der Reliquien entstanden sein. Ganz unbekannt sind die Anfinge
der St. Adalgott-Kapelle vor Val im Somvixertal, von der heute
nur noch kleine Uberreste vorhanden sind. Erwidhnt wird sie in der
ersten Halfte des 18. Jahrhunderts2!. 7

Auch das Kloster Einsiedeln vergall St. Adalgott keines-
wegs. Schon auf einem Stammbaum des Stiftes, der um 1600
gemalt ist, wahrscheinlich von P. Andreas Zwyer (1 1616), und
heute im Einsiedler Klostergang beim Supriorat hingt, figuriert
er unter den Klosterheiligen. Nach der Auffindung von 1672, an
die ja das Kloster Einsiedeln seine Vertreter gesandt hatte, nahm

21 Wenzini M. (t+1745), Descriptio Brevis Desertinensis ed. Decur-
tins 1882 S. 20: deinde ad Porta, ubi capellula D. Adalgotto Episcopo
Curiensi et Abbati Desertinensi consecrata est.



214

die Verehrung noch zu. Um 1685 entwarf Br. I'ridolin Thum-
elsen von Mariastein einen neuen Stammbaum des Stiftes, den
Kilian in Augsburg in Kupfer stach. Darauf findet sich unser
Heiliger ebenfalls. Im heutigen Refektorium des Klosters Ein-
siedeln findet sich ein grofBes Gemailde (197 X110 cm) des hl
Adalgott, das um das Jahr 1708 vom Zuger Barockmaler Johannes
Brandenberg (1661—1729) geschaffen wurde. War Brandenberg
der tilichtigste und schwungvollste der Zuger Barockmaler, so
Cosmas Damian Asam (1686—1739) einer der gliicklichsten und
erfolgreichsten Kiinstler der ganzen Barockzeit. Dieser bayrische
Hofmaler schmiickte seit 1724 die Einsiedler Klosterkirche mit
groBartigen I'resken. Rechts vorn im Kirchenschiffe, in der ersten
Wolbung iiber dem Altar des hl. Sigismund, findet sich unter den
Einsiedler Heiligen auch St. Adalgott eingereiht. Auf der gegen-
tiberliegenden Seite, iiber dem Mauritiusaltar, sind auch die Disen-
tiser Klosterheiligen Placidus und Sigisbert dargestellt22.

Die Translation des hl. Adalgott am St. Placifest 1672 ist der
Hohepunkt des Disentiser Barockerlebnisses. Der neue romische
Katakombenheilige und das Erscheinen des Nuntius stempelte
zwar das Placifest von 1671 ebenfalls zu einer religiosen und ein-
drucksvollen Iestfeier, allein der 11. Juli 1672 {tbertraf doch
sichtlich alle fritheren Hochfeste nicht nur an duBerer Prunk-
entfaltung und Zahl der Teilnehmer, sondern auch an innerem
Gehalt und tiefer Anteilnahme. Es handelte sich eben um einen
einheimischen Heiligen, der schon lingst als Abt von Disentis und
Bischof von Chur verehrt war, wie sein Canzun hervorhebt. Der
Ruf nach eigenen Heiligen war damals ganz am Platze 122 Darum
war eben das Disentiser Hochfest von 1672 die Mitte der Barock-
zeit im Bilindner Oberland, nur zu vergleichen mit der Einsiedler
Engelweihe von 1659, an welcher der romische Martyrer Placidus
tberfithrt wurde, oder mit der Translation der Pankratius-Reli-
quien nach der Abtestadt Wil am 25. April 16722t Was einst der

22 Alle diese Notizen und teilweise neuen Identifikationen verdan-
ken wir dem Einsiedler Stifsarchivar P. Rudolf Henggeler. Kleine Bilder
davon bei Kuhn A., Der jetzige Stifsbau Maria-Einsiedeln 1913 S. 106.
Henggeler R., Fiithrer durch die Stiftskirche Einsiedeln 1924 S. 47.

23 Henggeler R., ProfeBbuch von Einsiedeln 1933 S. 305, wonach
P. Josef Dietrich den Asketen P. Basil Stricker mehr schatzt als die
romischen Mirtyrer: ,,man bringe vill heylige Leiber von Rom aus in
unser Land, diser were Thnen wvill lieber‘.

2t Henggeler R., Die Katakombenheiligen der Schweiz in ihren bild-



215

Besuch des Kardinals und Maildnder Erzbischofs Carlo Borromeo
1581 in Disentis fiir das 16. Jahrhundert bedeutete, das war dhnlich
das Adalgott-Fest an St. Placi 1672 fiir das 17. Jahrhundert.

Die Ubertragung eines zweiten Katakombenheiligen am Sankt
Placifeste 1673 bildete gleichsam den AbschluB3 der Festzeit,
welche mit der Translation des hl. Purpurin 1671 begonnen hatte.

3. St. Theophil 1673

Wiederum unter Papst Alexander VII. (1655—67) waren die
Priscilla-Katakomben im Norden der Stadt an der Via Salaria nova
ausgegraben und ausgeniitzt worden. Die Coemeterien der hl. Pris-
cilla gehdren zu den iltesten Friedhofanlagen an dem Tiber. Aus
ithr kamen 1665 der hl. Antonius nach Neu St. Johann, 1669 der
hl. Vincenz nach Einsiedeln, der hl. Valentinus nach St. Gallen,
ferner 1671 der hl. Dionisius und 1672 der hl. Erasmus wiederum
nach St. Gallen. Gerade die Kloster des hl. Gallus und des hl. Mein-
rad legten einen reichen Reliquienschatz an. Einsiedeln hatte sich
bereits bis 1674 nicht weniger als sieben Heiligenleiber aus den
Katakomben verschaffen koénnenl. Da wollte Disentis nicht hint-
anstehen. Der Vermittler war dieses Mal der Mailinder Erzbischof
Alfonso Litta, der seit 1664 Kardinal, in Rom duBerst gute Bezie-
hungen hatte2. Er verschaffte dem Kloster aus den Priscilla-
Katakomben den Leib des hl. Theophilus. Am 7. Oktober 1672
ging die kostbare Sendung von Rom nach Disentis ab3. Am fol-
genden Plazifeste, am 11. Juli 1673, trug man die kostbar gefalBten
Reliquien in der Prozession herum. Abt Adalbert II. lie3 zu Ehren
des Heiligen eine Glocke bei Francesco Subtilis in Varese gieBen.
Diese Theophilus-Glocke sprang aber bald und wurde der Pfarr-

lichen Darstellungen. Zeitschrift f. Schweiz. Archiologie u. Kunst-
geschichte 1 (1939) 156, 174. Eberle O., Barock in der Schweiz 1930
S. 84f. 95f.

1 Stiickelberg 1. c. I. nr. 960ff. II. nr. 2477ff.

2 Pastor L. v., Geschichte der Pipste 14 (1929—30) S. 395, 613,
635, 963. Eubel C., Hierarchia catholica 4 (1935) 237 Litta war 1664
Cardinal in pectore (publiziert 1666), gestorben 1679.

3 Syn. 1673. Salo Part XII S. 172. Syn. spricht von reliquiae seu
corpus S. Theophili, Salo von S. Chierp (= Leib). Die Daten der Abfahrt
von Rom sind fiir Purpurin und Theophil aus Salo genommen und
standen wohl auf den romischen Authentiken, welche auch die Syn.
in beiden Fillen erwihnt, ohne ihr Datum anzugeben (Syn. 1670 u. 1673).



216

kirche von Disentis verkauftt. Seit 1685 legte man neuen Kloster-
mitgliedern bei ihrer ProfeB den Namen Purpurin oder Theophil
beis.

Fiir die drei Heiligen, deren Reliquien verehrt wurden, lieB
Abt Adalbert II. liturgische Feste einfiihren. Der heilige
Adalgott erhielt sein Fest am 3. Oktober, da er an diesem
Tage auch als Bischof von Chur gefeiert wurde. Der Tag hat in-
sofern Berechtigung, als er fiir den Churer Bischof des 12. Jahr-
hunderts sicher stimmt, welcher jedoch mit dem Abte von Disentis
zu Beginn des 11. Jahrhunderts nicht zu verwechseln ists. Das
Officium war ein Fest Duplex II. classis, jedoch alles aus dem
- Commune Confessorum Pontificum genommen, ausgenommen die
Lesungen der 2. Nokturn iiber das Leben des Heiligen, in welchen
seine Erhebung 1671 nicht tibergangen wird.

Ebenfalls ein Fest des gleichen Ranges (duplex II. Classis) war
das Andenken des Martyrers Purpurin, des ersten Katakomben-
heiligen in Disentis, das am 3. September begangen wurde. Anti-
phonen und Psalmen sind dem Commune unius martyris entnom-
men. Die Lesungen der 1. Nokturn stammen aus dem Anfang des
Jakobusbriefes (1, 2 omne gaudium existimate, cum in tentationes
varias incideritis), die Lesungen der 2. Nokturn bestreitet der
hl. Ambrosius (Tantus Christi testis pretiosus)?’, wiahrend Sankt
Augustinus das Matthausevangelium (9, 10 Nihil est opertum, quod
non revelabitur) in einer Homilie erklirt (Admonent nos eloquia
divina)8. Ein einfaches Duplex-Fest stellt am 28. Februar die Feier
des hl. Theophilus dar, wobei wiederum Antiphonen und
Psalmen aus dem Commune unius Martyris genommen sind, die
Lesungen aus dem Jakobusbrief, wie am Purpurinfeste. Die zweite
Nokturn enthilt einen Sermo des hl. Bernhard (Pretiosa in con-
spectu Domini mors Sanctorum eius), der auf den hl Clemens

4 Syn. 1673. Nicht in besonderer Weise dem hl. Purpurin und dem
hl. Theophil gewidmet ist ein barocker Reliquienschrein mit Saulen,
der kleine Reliquien von verschiedenen - Katakombenheiligen enthalt
(S. Deodatus, S. Ignotus usw.). Vielleicht stammt er von Br. Petrus Soleér
(¥ 1724), dem vielbeschaftigten und begabten Kunstschreiner. Uber ihn
Curti P. N. im Biindnerischen Monatsblatt 1938 S. 193—198.

5 Schumacher Ad:, Album Desertinense 1914 S. 92.

6 MGH Necrologia 1 (1887) 163,280, 622, 640, 652.

7 Sermo 55 De ss Nazario et Celso nr. 9. Migne; Patrologia latina
17, 718. o -y - - :

8 -Migne 39, 426 sq. ® ’ '



217

(23. Nov.) abgeschnitten ist. Das Matthiusevangelium (10, 34
Nolite arbitrari quia venerim pacem mittere) erklart der hl. Jo-
hannes Chrysostomus (Hom. 36 in Matth. Non veni pacem iin
terram mittere. Quomodo igitur praecipit). Diese Officia wurden
jedenfalls bald nach den Translationen verfal3t und dann auch
in dem Proprium Sanctorum Monasterii Disertinensis, das 1690
in der Klosterdruckerei gedruckt wurde, offentlich bekannt
gemachtio, _

Nachdem man das Officium der Katakombenheiligen ein-
gefiithrt hatte, wiinschte man in der Klosterkirche einen Altar der
romischen Martyrer zu errichten. Das grofe Altarbild stellte auf
Wunsch des Klosters eine Reihe von Heiligen dar: auf dem linken
Vordergrunde halt ein jugendlicher Heiliger, geziert mit dem
Lorbeerkranz, die Palme des Martyriums, es ist wohl der hl. Pur-
purin, der ja als Fiirbitter der Kinder angerufen wurde. Dann
folgt der hl. Thomas von Aquin, ein Buch in der Hand, die Sonne
auf der Brust, Mitra und Stab, die er ausgeschlagen hatte, zu
iBen. Wir wissen, daBl Abt Adalbert I1. den Aquinaten besonders
verehrte. Neben dem Scholastiker steht der hl. Gallus mit dem
Wecken, den er dem Baren gab. In der Mitte des Bildes, vor einem
Turm, erscheint die hl. Barbara mit dem Schwerte, die Schiitzerin
der Sterbenden. An die hl. Martyrin schlie3t sich St. Kolumban an,
erkenntlich an dem Tiere zuseinen Fiien. Auf dem linken Vorder-
grunde steht wiederum ein Katakombenheiliger, vermutlich der
hl. Theophil. Es war sehr schwierig, diese sechs Heiligen, die ja
nichts miteinander zu tun hatten, in einem Halbkreis miteinander
zu vereinen. Die schwarzen Gestalten des hl. Thomas, Gallus und
Kolumban wirken etwas schwer, doch bringen die theatralisch
bewegten und farbigen Katakombenheiligen am Bildrande und
St. Barbara in der Bildmitte etwas Bewegung hinein. Uber dem
Kreis der Heiligen schweben drei Engel, die das Bild nach oben,
abschlieBen. Im Vergleiche zum schwungvollen Josefsbilde (1701)

9 Homilia 9 in Evang. n. 7. Migne 76, 1109. Die Identifizierung
der Offizien verdanke ich der Giite des HH. P. Dr. Germain Morin OSB.,
Fribourg.

10 Exemplar (bisher einziges) in der Romanischen Bibliothek des
Klosters Disentis S. 70 (Theophil), 172 (Purpurin), 179 (Adalgott).
Nach S. 1 wurde 1675 das Officium Gloriosissimi Nominis in Disentis
eingefiihrt ; um diese Zeit wohl auch die iibrigen Officien der genannten
Heiligen. Bei Salo, Tractat XII. S. 173 ist 28. Febr. fiir Theophilus
ebenfalls angegeben.



218

auf dem Pendant-Altar ist unser Altarblatt von strenger Steife und
ernster Schwere. Man mochte fast glauben, es sei schon um 1685
gemalt worden!l. Dann ware das Bild freilich viel frither als der
Rahmen, der nach dem Wappen zu schlieBen erst unter Abt Gallus
Deflorin (1716—24) hergestellt worden ist. Dieser glinzend ver-
goldete Holzrahmen mit S-formigen Ornamenten und fein geglie-
derten Akanthusblittern ist eine gute Leistung. Aber auch hier
fallt auf, daB der Rahmen, wie schon das Bild, im Verhiltnis zum
Josefsaltar (1701), viel schwerer und massiger erscheinti2.

Die Verehrung der drei Disentiser Heiligen Purpurin, Adalgott
und Theophil forderte das grole Werk des italienischen Kapu-
ziners Zacharias da Salo: La Glischsinil Candelier.
Es erschien 1685 bei Gion Gieri Barbisch in Cumbels. In 1150
Seiten schildert das vielgelesene Handbuch die Geschichte und
Organisation der Kirche, vor allem das Leben des Heiligen.

P. Zacharias leistete in den ratoromanischen Landen das, was
auf deutschem Sprachgebiete der Kapuziner P. Martin Cochem
(f1712) und der Pramonstratenser P. Leonhard Goffine (1 1719),
beides Rheinlinder, mit ihren Schriften gewirkt haben. In seinem
Werke nehmen die beiden Klosterheiligen Placidus und Sigisbert:
einen breiten Raum ein (Quart Part S. 299—310). Salo bringt vom
hl. Adalgott, dem Zisterzienser des 12. Jahrhunderts, eine ausfiihr-
liche Lebensbeschreibung, in welcher die Auffindung der Reliquien
besonders genau geschildert ist (Quinta Part S. 187-190). Das Buch
weist auch die ,,Canzon degl Soing Adalgott* auf, deren zwei letzte
Strophen den Heiligen fiir einen guten Tod anrufen (oben S. 213).
Gerade diese Strophen mochte der Pater jeden Tag gebetet wissen

11 Sicher ist Wolfgang Muos, der Maler des Josefsaltars, nicht hier
am Werke gewesen, da das Bild fir ithn zu wenig bewegt und zu farblos
ware. P. Fridolin Eggert malte gewohnlich viel manirierter. Ob P.
Adalgott Diirler vielleicht in Frage kommt, ist kaum zu entscheiden,
da wir von ihm nur Stiche zum Vergleiche haben. Ubrigens starb P.
Fridolin 1709 und P. Adalgott 1708, so dal3 sie nicht in Frage kimen,
wenn das-Bild mit dem Rahmen gleichzeitig gemacht wurde, was immer-
hin doch moglich wire.

12 Die Altartafeln stammen aus der Formenwelt des Louis seize.
Das Antipendium aus Cordobaleder (17. Jahrhundert), war frither in
der Kirche von Cumbels (Lugnetz). — Der ganze Altar heilit heute
Theophilsaltar und enthilt folgende Reliquien: Rel. S. Purpurini M.,
S. Galli A., S. Clementis P. M. Friiher stand auf der Leuchterbank ein
Reliquiar, weshalb der Rahmen unten stark verletzt war. Die Mensa
ist gemauert.



219

(Quarta Part S. 386—388, Quinta Part S. 190). Im letzten Teile
seines Buches, der erst 1687 gedruckt wurde, spricht der Verfasser
mit aller Hochachtung von Abt Adalbert II. und seinem Neubau,
und erwihnt dann auch die beiden Disentiser Katakombenheiligen
und zwar in recht ausfiihrlicher und ansprechender Art (Part XII
S. 165, 171—173). Zweifelsohne geht dieser Nachtrag unmittelbar
auf Disentiser Anregung hin. Hier erscheint der hl. Pupurin als
Schutzpatron der kleinen Kinder. Der seeleneifrige Kapuziner
formt gelegentlich den Namen des hl. Purpurin in den des be-
kannteren Heiligen Pirmin und den Namen Eliona in den der hl
Emilia um. Zweifellos hat der fromme Pater mit seinen begeister-
ten Zeilen den Kult der drei Disentiser Heiligen stark verbreitet.

4. Die Echtheitder Katakombenheiligen

Wihrend die Disentiser zu Ehren ihrer Heiligen Offizien be-
teten und Altire errichteten, erhob Johannes Mabillon (f1707),
der gelehrte Mauriner und kritische Historiker, nach personlichen
Studien in Rom 1698 Einspruch gegen die Leichtgliubigkeit, mit
welcher die Katakomben ausgepliindert wurden!. Aber die Disen-
tiser schienen fiir die ernsten Bedenken ihres sonst so geschitzten
franzosischen Mitbruders kein Verstindnis zu haben. Doch hierin
waren sie nicht allein, die ganze katholische Barockwelt sah in den
ausgegrabenen Leibern nur Reliquien von Martyrern, die unter
den romischen Kaisern fiir ihren Glauben ihr Blut hingegeben
hatten,

Die Martyrer der Verfolgungszeit wurden sehr hoch geehrt,
ihre Griber mit Sorgfalt behiitet, ihre Namen in die Dyptichen,
deren man sich bei der hl. Messe bediente, und in die Martyrolo-
gien aufgenommen. Papst Damasus im 4. Jahrhundert gab sich
redliche Miihe, alle Heiligengraber genau zu erforschen und fest-
zulegen2. Wie Hunderte von anderen Katakombenheiligen, die in
der Barockzeit ausgegraben wurden, so finden sich auch St. Pur-
purin und St. Theophilus weder in irgend einem historischen Mar-
tyrologium noch in irgend einer auch nur traditionellen Aufzeich-
nung. Nach den Christenverfolgungen benutzte man die Katakom-
ben allgemein als Begribnisstiatten fiir alle Christen, deren Zahl

1 Heer G., Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938 S. 335,
wonach die Schrift Mabillons ebenfalls nach Disentis gelangte.

2 Grossi-Gondi F., Principi ¢ Problemi di Critica agiografica. Atti
e Spoglie dei Martiri. 1919 S. 103—112, 145, 168, 179—180.



220

sich ja bedeutend vermehrtes. Auch das mahnt zur Vorsicht. Im
8./9. Jahrhundert wurden die Katakomben nochmals systematisch
erforscht und viele Heiligenbilder in die Kirchen der Stadt Rom
erhoben, so die Uberbleibsel der Pipste Cornelius, Lucius und
Felix, der Heiligen Petronilla, Felicitas und Caecilia. Man erbaute
den hl. Leibern oft neue Ringkrypten, so S. Prassede, S. Quatro
Coronati, S. Crisogono, man sandte Reliquien schon damals ins
ganze Abendland, nach Seligenstadt, Priim und Soissons. Die Ka-
takomben waren nun ausgebeutet, meldete doch Papst Gregor IV.
827 dem Bischof von Mainz Otgero, er habe in den Katakomben
gesucht, aber nichts gefundent.

Umsomehr iiberrascht es, dafl nun seit dem 16. Jahrhundert
Hunderte von bislang ganz unbekannten romischen Mirtyrern in
den Katakomben entdeckt wurden. Das kam daher, dal man aus
Unkenntnis Inschriften und Zeichen auf Gribern irrig deutete. M
wurde in Martyr aufgelost, auch wenn es anders zu lesen war
(mensis, manibus), S wurde zu Sanctus in unserm heutigen kanoni-
schen Sinne gedeutet, auch wenn es nur eine Ehrenbezeigung war
(sanctac memoriae)s. Vor allem galt die Palme auf dem Grab-
deckel als Zeichen des Martyriums, und doch hatte schon Muratori
1741 nachgewiesen, dafl die Palme auch in Friedenszeiten auf
christlichen Griabern gezeichnet wurde, eben als Symbol des gei-
stigen Sieges iiber die Leidenschaften. SchlieBlich war die Palme
einfach Grabornamenté. Auch die Blutampullen sind allein kein
sicheres Zeichen des Martyriums. In ihnen befand sich oft nur
irgend ein Oxyd, entstanden durch die Zersetzung des Ampullen-
inhaltes oder des Glases. Nach so vielen Jahrhunderten ist die
Substanz des Blutes schwer festzustellen. Zudem wissen wir, dal3
auch Weithwasser und Oblationswein in solchen Vasen war. Wenn
aber diese Grabampullen wirklich Blut enthielten und dazu das
Grab und der Heilige wirklich historisch erfal3t werden kénnen, so
1st ein verniinftiger Zweifel kaum begriindet’. Allein sowohl bei

3 Schnyder W., Die Reliquien u. Reliquienbeigaben der Katakomben-
heiligen in der Schweiz, in Acht Studien zur christlichen Altertums-
wissenschaft und zur Kirchengeschichte 1937 S. 96.

¢ Grossi-Gondi 127—132, 136, 152—153, 161.

5 Schnyder W. in Acht Studien 1. c. 97ff. 'Egli E., Die christlichen
Inschriften der Schweiz vom 4.—9. Jahrhundert 1895 S. 38.

6 Grossi-Gondi 148—150. Schnyder 98, wonach der Palmzweig auch
auf heidnischen und judischen Gribern vorkommt.
7 Grossi-Gondi 150—157, Schnyder 99.



221

Purpurin wie Theophilus fehlt das vollstindig. Wenn auch eine
Palme auf ihrem Grabe gewesen wire, wie das Altarblatt vielleicht
antont, so kann das noch nicht als Zeichen des Martyriums an-
gesehen werden.

Aber wir wissen ja, dald unsere beiden Heiligen aus den Kata-
komben der hl. Cyriaca und der hl. Priscilla stammen! Diese An-
gaben sind unzuverlissig, da erst die neuere Katakombenforschung
mit Joh. Baptist Rossi (1822—94) an der Spitze die Verwirrung
in den Bezeichnungen behoben und die Grabstitten genau abge-
grenzt hats. Zudem sind die unterirdischen Coemeterien ja von
allen Christen benutzt worden. Existierten aber nicht fiir unsere
Heiligenreliquien in Rom ausgestellte Authentiken®? Gewil, aber
sie haben keinen Wert, weil der Praxis der romischen Behérden,
auch der seit 1669 gegriindeten ,,Kongregation der Abliasse und
Reliquien®* jegliche Kritik abging. Aber, vielleicht war auf dem
Grabe eine Inschrift mit dem Namen des Mirtyrers, denn wieso
wissen wir, daf3 der erste Heilige Purpurin und der zweite Heilige
Theophil geheiBen hat? Gerade die Namen der Heiligen
sind sehr verdichtig. Wir wissen ausdriicklich, daf3 man in Rom
den vielen Gribern von Unbekannten einfach Namen gab, die auf
jeden Martyrer passen, so Justus, Candidus, Victor, Deodatus!o.
So ist auch Purpurin ein allgemeiner christlicher Deutungsname.
Wie Candidus an die schneeweile Unschuld des Heiligen erin-
nerte, so Purpurin an das purpurrote Blut, das er vergossen. Dieses
adjectivische Attribut purpureus zu sanguis kommt beispielsweise
auch in einem Martyrerepigramm des Papstes Damasus vorlt. Hin-
gegen findet sich in der lateinisch-christlichen Literatur purpurinus
nur als Adjectiv, nie als Personennamen, wohl ein Zeichen, dal
er ein barocker Taufname ist. St. Purpurin galt als Patron fiir
die Kinder und St. Eliona galt als dessen Mutter, weil wohl beide

Skelette, ein groBeres und ein kleineres, in einer Gruft gefunden
wurden.

8 Schnyder 102.

9 Syn. 1670 spricht ausdriicklich von den authenticis literis et instru-
mentis desuper erectis, ebenso Syn. 1673. Daher weil wohl auch Salo,
Part XII S. 171 das Datum, an dem die Reliquien des hl. Purpurin von

Rom abgesandt wurden, und ebendort S. 172 auch dasjenige fiir
St. Theophilus. Siehe oben S. 215 Anm. 3.

10 Grossi-Gondi 193—194.
11 Grossi-Gondi 151 vergl. 174—175.



222

Schwieriger ist der Name Eliona zu erklaren. Herr Dr. U.
Hubschmied, Kiisnacht-Ziirich, sieht ihn als hebraisch an. Das
erste Glied El deutet auf den Namen Gottes, wie er in Elias,
Eliachim, Elisabeth enthalten ist, das zweite vielleicht auf Taube,
dhnlich wie im Namien des Propheten Jonas. Doch wiirde der
Name ,,Taube Gottes'* richtig und vollstindig Jonaél lauten, dhn-
lich wie Israel und Nathanael. Eljona, d. h. Gott als Taube, also
der hl. Geist, ware als ein trinitarisch-hebraischer Name bei den
ersten Christen doch sehr auffillig. Eine andere Moglichkeit be-
steht darin, daf’ er auf den dhnlichen, nicht gleichen hebraischen
Mannernamen Elioenai zuriickgeht, der im Alten Testament ofters
sich findet (1 Paralipomenon 3, 23—24; 4, 36 usw. 1 Esdras 8, 4;
10, 27). Er hat die Bedeutung: zu Jahwe sind meine Augen er-
hobeni2. Leider fehlen die Belege fiir eine heilige Eliona, somst
hitte man schlieBlich an eine christlich gewordene Jiidin denken
konnen. Gerade weil der Name wohl hebriischen Ursprungs ist,
aber doch nicht genau hebriisch klingt, wird man ihn als barocken
Deutungsnamen betrachten.

Ganz klar aber ist der Name Theophilus. In der hl Schrift
(Lukas 1, 3; Apostelgeschichte 1, 1) und in der friithchristlichen
Zeit begegnet er uns vielfachi3, Wie kein anderer Name ist er
christlicher Deutung fahig. Jeder Heilige konnte als gottliebend
bezeichnet werden. Darum wurden gerade Katakombenheilige
gerne mit diesem Namen beschenkt!t, Noch mehr! Den anonymen
Heiligen des unterirdischen Rom gab man mit Vorliebe die Namen
bekannter romischer Stadtmirtyrer und tibernahm dann deren Le-
genden und Festtage. Deshalb behaupteten die Mailander, den
Leib der hl. Caecilia zu haben, wiahrend doch dieser eigentlich
in Rom lag und dort erst 1599 ganz aufgefunden wurde. Bekam
einer den Namen Valerius, so glaubte man gleich, er sei der Brau-
tigam der hl Caecilia, der enthauptet wurde. Daher iibernahm
man dessen Festl5, So geschah es auch mit dem Disentiser Kata-
kombenheiligen. Man hielt ihn, nach dessen Namen zu schlieBen,
fiir den stadtrémischen Martyr Theophilus, der zusammen mit Ma-

12 Dec Vit, Totius Laninitatis Lexikon 8 (1868) 709. In der Eliona- -
Frage stand mir P. Pirmin Willi, Exegesprofessor in Disentis, mit seinen
sprachlichen Kenntnissen beiseite.

13 Lexikon f. Theologie 'und Kirche 3 (1931) 424; 10 (1938) 82—85.

14 Stiickelberg I. S. LXXXYV,

15 Grossi-Gond1 192—194.



223

carius, Rufinus und Justus im romischen Martyrologium am 28.
Februar eingetragen istlé. Deshalb feierte man auch in Disentis
das Fest des Katakombenheiligen genau am 28. Februar!?,

Die Disentiser Barockmonche sind in den Katakombenfunden
das Opfer einer groBen Tduschung geworden. Thre Reliquiensucht
hat sie zu weit gefithrt. Aber das war eben der Zug der ganzen
Zeit : man wollte sinnfillig die Glaubensfreudigkeit zeigen und der
inneren Begeisterung einen entsprechenden duBeren Ausdruck ver-
leihen. Geduldiges Forschen und genaues Priifen war der Barock-
welt nicht gegeben. Die Kritik eines Mabillon blieb selbst seinen
franzosischen Mitbriidern unverstanden!®. Aber wir durfen nicht
damit die ganze Zeit mit einem negativen Vorzeichen versehen.
Gerade das grof3te aller Disentiser Barockfeste vom Jahre 1672
hatte einen historisch sicheren Untergrund, an dem nie gezweifelt
wurde: die Personlichkeit des Reformabtes St. Adalgott im 11,
Jahrhundert. Sein Grab war auch schon seit mehreren Jahrhun-
derten verehrt. Und was die Disentiser Monche schlieBlich im
guten Glauben auch durch die Verehrung der Katakombenheiligen
im Grunde eigentlich wollten, das war: die Martyrer der jugend-
lichen Kirche als unsere Vorbilder preisen und denjenigen loben,
der die Starke der Martyrer war, Gott. Diese glaubensfreudige
und gottinnige Gesinnung des 17. Jahrhunderts verdient unsere
Beachtung und Anerkennung.

16 Martyrologium Romanum 1922 S. 48, 410.

17 Wir iibergehen hier die andern spiateren Katakombenheiligen,
deren Reliquien in Disentis aufbewahrt sind: in der groBen Kirche ein
Empireschrein von 1811 (Crus S. Upni Mart. ex proprio cum nomine
reperti), dessen Name vielleicht ein alter ist, ferner ein gleicher Empire-
schrein von 1811 fiir das Haupt des hl. Valentin (Caput Sancti Valen-
tini Mart.). In der Marienkirche finden sich heute in einem Schrein aus
dem Ende des 19. Jahrhunderts die Reliquien des hl. Liberat (Corpus S.
Liberati M.) und des hl. Basileus (Corpus S. Basilei M.).

Zum Namen Upnus duBerte sich Dr. J. U. Hubschmied, Kiisnacht-
Zirich: Der Name konnte irgendeiner indogermanischen Sprache an-
gehoren, die altes p bewahrt, also nicht dem Gallischen, wohl aber dem
Venetianischen. Es konnte aus dem indogermanischen Adverb up, got.
uf, lat. s-ub ein Adjektiv upnos gebildet worden sein etwa in der Be-
deutung ,,oben befindlich, superus, hypatos*, das leicht zum Personen-
namen werden konnte, latinisiert Upnus. Vergl die Adverbien sub und
pro mit den Abjektiven summus und pronus.

18 Heer P. Gall, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner
1938 S. 24—25 vergl. auch 22—23.



	Disentiser Reliquienübertragungen in der Barockzeit

