
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1943)

Heft: 2

Artikel: Professor und Dekan Georg Sprecher : 1813-1854 [Schluss]

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur Februar 1943 Nr. 2

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT JEDEN MONAT

Professor und Dekan Georg Sprecher
1813—1854

Von Prof. B. Hartmann

(Schluß)

Das Pfarramt
So war also Georg Sprecher im Juni 1838 in die Synode

aufgenommen worden nach rühmlich bestandenem Examen, und dem

folgte auf dem Fuße die Übernahme des ersten Pfarramtes. Ehe
wir nun aber zur Darstellung seiner Amtstätigkeit schreiten, ist es

wünschbar, nochmals ein Wort über seine Familie zu sagen, denn
mit ihr, vor allem der Mutter, verband ihn tiefe Liebe und
Fürsorge Man möchte behaupten, daß er das erste äußere Ziel seines
Lebens voll erreicht hatte, als er die Mutter als Besorgerin des
Haushaltes auf seine Pfarrei mitnehmen konnte. Und das durfte
er, ohne die Geschwister zu verkürzen. Er hatte einst ihrer drei
gehabt, zwei Schwestern und einen jüngeren Bruder. Der Bruder
war in zartem Alter gestorben, als Sprecher sich noch in Brescia
befand. Nun hatten aber auch die Schwestern das Haus der Mutter
verlassen. Zuerst Anna, die schon 1835 Jakob Beely von Beifort

heiratete und mit ihm — er war Inhaber eines ansehnlichen
Konditorgeschäftes - nach Köln a. Rh. und später nach Posen

zog. Im Frühling 1838 verheiratete sich dann auch Barbara mit
Salomon Wolf von Davos, Zuckerbäcker in Petersburg. So war
die Mutter nun in der Lage, sich ganz ihrem Sohn zu widmen,



34

an dessen glücklicher Berufswahl sie keinerlei Zweifel mehr hegte.
Schon nach Tübingen hatte sie ihm geschrieben (2. März 1838):
„Ich bin nun wegen Deiner theologischen Ansichten beruhigt, und
ich finde wieder deutliche Spuren der göttlichen Vorsehung, welche
Dich gerade nach Tübingen führte."

Seine erste Pfarrei, C on t e r s im Prätigau, hat Sprecher direkt
nach der Synode 1838 angetreten, und Ende August des gleichen
Jahres schreibt er der Schwester nach Petersburg: „Jetzt fühle
ich mich glücklich und wahrlich außerordentlich glücklich, denn
mein Ziel ist insofern erreicht, als ich nun in einem Berufe wirken
kann, der mich gar sehr anzieht, und besonders insofern, als mein
heißester Wunsch, der seit vielen Jahren den Hauptinhalt meines
Kummers und meiner Sorgen und Hoffnungen ausmachte, in
Erfüllung gegangen ist, daß ich nämlich im Zusammenleben mit
meiner inniggeliebten Mutter meinen Wirkungskreis anfangen
kann. Gewiß schon deswegen verdanke ich ihr viel, weil ich durch
sie immer noch und eifrig für das Gute angehalten werde, da ich
weiß, daß ich dadurch ihre Zufriedenheit nur erwerben kann, die
mir nächst dem göttlichen Wohlgefallen am nächsten liegt. Sie
ist es, an welche ich jedesmal beim Besteigen der Kanzel am ersten
denke, sie ist es, die mir während der Predigt von meinen
Zuhörern immer am meisten gegenwärtig ist, und wenn ich vom
Gottesdienst zurückkehre, ist mir kaum etwas wichtiger, als ihr
Urteil über Predigt und Kinderlehre zu erfahren, und wenn sie
ihre Billigung ausspricht, so ist mir der Sonntag immer ein
Freudentag."

Sprecher, das sei schon hier gesagt, war für die äußeren
Belange des Predigtamtes nicht glänzend ausgestattet. Schon stimmlich

nicht, was für die kleine gotische Conterser Kirche noch nicht
sehr in Betracht fiel. Aber auch andere Mittel der Rhetorik scheinen

ihm gefehlt zu haben, was später ihn wohl etwas anfocht, aber
auch wieder sein Glück war. Um so sachlicher, vielleicht auch
eindringlicher gestaltete sich sein Kanzelwort. Die noch vorhandenen
Predigten aus den ersten Amtsjahren zeichnen sich aus durch
sorgfältige Ausarbeitung und tiefen Ernst, nicht minder aber durch
das Bestreben, nicht abzuschweifen vom Bibelwort, wie er es
verstand. Gläubig im Sinne dessen, was die Gemeinde erfaßte,
allerdings mehr von alttestamentlichen und synoptischen Texten, als

von den paulinischen Briefen ausgehend. Er fühlt sich sichtlich
dem Bibelwort tief verpflichtet und stellt nicht auf die Allgemein-



35

heiten der natürlichen Religion ab. Von inneren Konflikten konnten

wir nichts wahrnehmen, wohl aber gelegentlich von Spuren
der damaligen religiösen Erneuerung, die er in den durch ihn so
fleißig besuchten Predigten Tholucks in Halle kennengelernt hatte.

Wie er sich dann in Conters noch zwei Jahre nach seinem
Amtsantritt mit Anna Brosi, geboren 1817, aus angesehener
Familie seiner Pfarrei, verheiratete und schon im folgenden Jahr
die Pfarrei wechselte, zog sich die Mutter nach Davos zurück, doch

nur um sich nach des Sohnes frühem Hinschied für den Rest ihres
Lebens wieder in Conters niederzulassen. Sie starb 1862.

Über die drei Conterser Amtsjahre Sprechers fehlen uns weitere

Nachrichten fast gänzlich. Das braucht indes kein schlechtes
Zeichen zu sein. Das Einleben ins Amt und bald darauf die Wahl
der Lebensgefährtin, das sind Dinge, die auch in einer Gemeinde
von nur 200—300 Seelen den jungen Pfarrer stark in Anspruch
nehmen. Was jedoch auf ihm lastete, und doppelt bei seiner etwas
grüblerischen Gemütsanlage, war eine gewisse Vereinsamung in
seinen theologischen Ansichten. Durchs Prätigau ging in jenen
Jahren etwas von der religiösen Erneuerung, die Sprecher, wie
gesagt, bei Tholuck und vielleicht auch im Kolleg bei Leo in Halle
kennengelernt hatte, ohne sie jedoch ganz zu erfassen. Es waren
die Jahre, da Männer wie die Pfarrer F a y in Serneus, J. G. A11 e -

mann in Fideris und Peter Flury in Schiers im Tal den erweck-
lichen Neupietismus vertraten und eine Theologie, die nur allzu
rasch bereit wa.r, abweichende Ansichten kurzerhand Rationalismus

zu nennen. Es ist anzunehmen, daß Sprecher hier leider nicht
den Anschluß fand, mochten auch nicht alle so schroff auftreten
wie der sonst ja so verdiente Peter Flury. Im Merkbuch I findet
sich eine in ihrer redlichen Art rührende Eintragung, die vielleicht
aus jenen Jahren stammt. Da bekennt Sprecher vor sich selbst
sein Unvermögen, das Gefühl der Sündhaftigkeit zum Ausgangspunkt

seiner Theologie zu machen: Seine Sündhaftigkeit
einzusehen, falle ihm zwar nicht schwer, aber das schmerzhafte Dauergefühl

der Sündhaftigkeit könne er nicht finden. Das trennte ihn
vom einseitigen Paulinismus seiner prominenten Prätigauer
Kollegen, und wir wissen nicht, ob dieselben sich die Mühe nahmen,
mit dem einsamen jungen Schleiermacherschüler im kleinen Conters

in ein mehr als ablehnendes Gespräch zu kommen.
Daß die Synode 1840 den kaum erst selbst Examinierten durch

die Wahl ins Examinationskollegium ehrte, war ein schwacher Er-



36

satz für den geistig Vereinsamten, der dazu noch beständig mehr
oder minder vom Wunsch verfolgt wurde, eine Lehrstelle an der
Bündner Landesschule zu erhalten. So kommt es, daß der einzige
längere Brief Sprechers aus der Conterser Zeit, der uns vorliegt,
der Ausfluß einer starken inneren Krise ist. Er war an den
Studienfreund P. C. Planta gerichtet, und dieser hat ihn Jahrzehnte
später in seinem angeführten Churer Vortrag teilweise veröffentlicht.

Die Freude am Predigen scheint sehr gedämpft, und die
Angst vor einem toten Amtsmechanismus hat sich eingestellt. Der
positive Gehalt des Briefes liegt aber im Bekenntnis, „daß er
glaube, die Zweifel, welche ihn früher bewegten, überwunden zu

haben, aber nicht etwa, indem er auf dem Wege, den er früher
als den allein möglichen betrachtete, eine befriedigende Lösung
gefunden hätte, sondern indem er in Sachen der Religion
überhaupt nicht mehr objektive Wahrheit durch objektives oder
philosophisches Forschen suche". Predigten aus diesen Jahren sind
durchaus christozentrisch. „Christus ist der Mittler des Neuen
Bundes", „Die Erscheinung Christi ein Gericht über die
Menschen", „Wer zu Christus kommen will, kann nicht auf halbem
Wege stehen bleiben". Anzuführen wäre auch nicht zuletzt die
besonders eindrucksvolle Weihnachtspredigt von 1841 über Hebräer
13. 8. „Jesus Christus gestern und heute derselbe und auch in
Ewigkeit."

Igis. Es läßt sich nun aber nicht bestreiten, daß die
Übersiedelung von Conters nach Igis für den jungen Prediger eine
Wohltat bedeutete. Das geschah im Sommer 1841. Die äußeren
Existenzverhältnisse schon waren nach Bündner Maßstab günstiger,

aber auch der geistige Verkehr ein regerer. Dazu vermehrte
die Geburt des ersten Kindes, einer Tochter, den Einblick ins
Leben. Trotzdem widerstand er nicht, als man ihn schon im Winter
1841/42 sondierte, ob er die Stelle eines Religionslehrers an den
Churer Stadtschulen und zweiten Diakons annehmen würde. Er
nahm die Wahl an, obschon sie nicht in jeder Hinsicht verlockend
erschien, schreibt er doch selbst darüber: „Als Religionslehrer
habe ich wöchentlich 20 Stunden zu geben, und für die drei
Stadtpfarrer, von denen zwei mir sehr gütig entgegenkommen, zu
predigen, wenn sie krank oder abwesend sind. Auch sonst fallen mir
einige Aushilfsgeschäfte zu. Meine Stellung ist also auch in dieser
Hinsicht nicht sehr einladend." (An Herold.)

Dazu kam erschwerend der Umstand, daß Sprecher mehr oder



minder Kampfkandidat war. Antistes Kind hätte, ohne Zweifel
aus Richtungsgründen, gerne einen seiner tüchtigen Söhne an dem
Platz gesehen. Chur hatte nämlich seit einem Jahrzehnt, d. h. seit
der Gründung von Simeon Benedikts „Bündner Zeitung", nicht
nur einen scharfen politischen, sondern auch einen wachsenden
theologischen Richtungskampf. Zwar war das Ansehen des

geistig bedeutenden Antistes Paul Kind besonders bei der
Oberschicht der Bevölkerung unerschüttert ; aber aus dem liberalen
Bürgertum und von der Kantonsschule her machten sich starke
Widerstände geltend. Und nun war seit 1836 Prof. Otto Carisch
nach zwölfjähriger Abwesenheit als Pfarrer von Poschiavo wieder
Professor an der Kantonsschule mit mannigfaltigem theologischem
und sprachlichem Lehrauftrag, ein Schleiermacherschüler,
liberaler Theologe von Mäßigung. Er genoß bedeutendes Ansehen an
der Landesschule wie auch in der Synode. Als Gegner Kinds trat
er nicht auf, aber seine und seiner Theologie Alleinherrschaft
lehnte er ab. Und er mag es gewesen sein, der damals auf Sprecher
aufmerksam machte und ihm den Weg nach Chur ebnete.

Die Igiser allerdings waren enttäuscht. Sie hatten in der kurzen
Zeit merken müssen, daß Sprecher den Durchschnitt überragte
und der Gemeinde etwas sein wollte und konnte. Das bekundet das

von Major J. B. Ladner unterzeichnete offizielle Schreiben der
Gemeindeobrigkeit vom 22. Januar 1842, in dem es heißt:

„Wenn sich hiesige Obrigkeit oder Gemeinde einerseits freuen,
daß ihr vor einem Jahr mit Einmut gewählter Pfarrer diejenige
eklatante Anerkennung gefunden hat, die sich in dem Rufe der
Beförderung in die löbliche Stadt Chur bekundet, so muß anderseits

die erfolgte Anzeige doch allgemeines Bedauern hervorrufen.
Dasselbe findet seine Richtigkeit und Rechtfertigung in dem
Umstände, weil die Gemeinde einen sehr tüchtigen und so viele gute
Eigenschaften in sich vereinigenden Pfarrer zu verlieren hat, der
nach gemachten Wahrnehmungen seine Amtsverrichtungen nicht
allein auf die gewöhnlichen Funktionen beschränkt, sondern sie

um vieles weiter ausdehnt." Zugleich teilte man ihm mit, daß man
den Kandidaten Leonhard Heroldzu seinem Nachfolger gewählt
habe. So nahm Sprecher dann im Juni von seiner zweiten
Gemeinde Abschied, die er nur ein Jahr lang bedient hatte.

Herold, sein Freund und Amtsnachfolger in Igis, war sechs

Jahre jünger und hatte seine Studien im gleichen Jahr begonnen,
da Sprecher sie abschloß. Aber ihre Bekanntschaft rührte schon



38

von der Kantonsschule her und sollte sich nun zu einer starken
und dauernden Freundschaft entwickeln. Das mochte verschiedene
Ursachen haben. Groß gewachsen waren beide, beide durchaus
nüchtern und unsentimental und der eine wie der andere nicht nur
fähig, theologische Sätze zu übernehmen, sondern sie auch
kritisch durchzudenken. Endlich aber waren beide durch die Schule
der Schleiermacherschen Glaubenslehre hindurchgegangen.

Herold schreibt in seinen „Aufzeichnungen aus meinem
Leben" : „Gegenstand meines eifrigsten Privatstudiums war im
Winter 1840/41 die Dogmatik von Schleiermacher." So wird es

denn auch Herolds Wunsch gewesen sein, auf seiner ersten Pfarrei
durch seinen Gesinnungsgenossen Sprecher installiert zu werden,
und der Text seiner ersten Predigt war das dogmatisch
unbeschwerte Bibelwort Josua 24, 15 : „Ich und mein Haus wollen dem
Herrn dienen." Auch er blieb übrigens nur zwei Jahre in Igis
und wirkte darauf drei Jahre in Teufen (Appenzell), bis er 1847
als sogenannter Freiprediger, d. h. als dritter Stadtpfarrer nach
Chur berufen wurde. Das Freundschaftsverhältnis mit Sprecher
erreichte offenbar seinen Höhepunkt in den Jahren, da beide
nebeneinander an der Kantonsschule wirkten, Herold als
Hilfslehrer für Schweizergeschichte und Religion. Aus diesen Jahren
erzählt dieser: „Mit Sprecher pflog ich sozusagen täglichen
Umgang. Man nannte uns gerne ,die beiden Unzertrennlichen'."
(Aufzeichnungen aus meinem Leben.) Und schließlich ist's Herold
gewesen, der am 30. Juli 1854 Sprecher die Grabrede hielt.

Wir haben diese Dinge so ausführlich erwähnt, weil für die
ersten Jahre nach Sprechers Amtsantritt in Chur unsere Hauptquelle

eine Anzahl Briefe bilden, die er an Herold geschrieben
hat. Sie lassen die theologische Haltung der beiden Freunde recht
deutlich erkennen. Herold blieb trotz seiner Freundschaft mit dem
berühmt gewordenen freisinnigen Zürcher Theologen Aloys Em.
Biedermann auf einer mittleren Linie. Bei seinem Hinschied
(1902) hat doch wohl Pfarrer Burkhard Gantenbein im
Lebensbild der Grabrede das Richtige getroffen, wenn er sagte: „Da
wollen wir aber bedenken — denen gegenüber, welche einwandten,
sein Glaube habe ihnen nicht genügt —, wie verständig und
weitherzig er in dieser Hinsicht gewesen ist. Gerade er hat nie
verlangt, daß an allen Bäumen die gleiche Rinde wachse. Es war
ihm selbstverständlich, daß in unserer evangelischen Landeskirche
nicht nur eine und nicht nur seine Richtung Platz haben soll. Das



39

ist nach jenem Grundsatz gehandelt und geredet, daß die verschiedenen

Richtungen und Konfessionen in unserem Vaterlande
nebeneinander Recht und Platz haben und miteinander im Guten
wetteifern sollen." (Gedächtnisschrift für Leonh. Herold.)

Dieser Standpunkt war nun allerdings in den vierziger Jahren
des vergangenen Jahrhunderts in unserem Kanton und anderwärts
noch etwas Ungewohntes. Vermittelnde Richtungen entstehen da,

wo Gegensätze sind, und behalten auch da, von der Landeskirche
aus gesehen, ihre Aufgabe. Das wollen wir bedenken, wenn wir
Sprechers Werdegang weiter verfolgen. Wenn er später in einem
Brief an Herold vom „wahren Freisinn" redet, so ist doch wohl
das gemeint. Und es ist kein Zufall, daß in jener politisch wie
kirchlich so kritischen Zeit diese Lösung der vorhandenen
Spannungen vornehmlich durch drei Schleiermacherschüler gesucht
wurde, durch Otto Carisch als die ältere und Sprecher und
Herold als die jüngere Generation.

Wir begleiten nun aber Sprecher nicht nach Chur, d. h. in die
letzte Phase seines leider so kurzen Lebens, ohne noch ein
Buchmanuskript besprochen zu haben, das mehr als drei Jahrzehnte
nach seinem Hinschied nicht mit böser Absicht, aber u. E.
ungeschickterweise an die Öffentlichkeit gezogen wurde. Die
Besprechung und Würdigung dieses Manuskripts, das wir Heutigen
dazu nur in einer gekürzten Abschrift, nicht im Original kennen,
bildete den Hauptgegenstand jenes früher angeführten Vortrags,
den Sprechers Freund — und er war ein wirklicher Freund — P. C.

Planta 1886 in der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft hielt.
Das seltsame und recht unerquickliche Buch, dessen gekürzte

Abschrift 128 Foioeiten umfaßt, trägt den Titel: „Wallroths
Geständnisse oder des Zweiflers Verzweiflung." Der
Abschrift, die der bekanntlich unendlich fleißige Planta zum Teil
selbst anfertigte, sind die Worte vorangestellt : „Diese merkwürdige

Arbeit wurde von G. Sprecher anfangs der vierziger Jahre,
als er noch Landpfarrer war, verfaßt und sodann von mir nach
seinem Tod mit geeigneten Abkürzungen abgeschrieben und der
Kantonsbibliothek zur bleibenden Erinnerung an den tiefen Geist,
das reiche Seelenleben und die glühende Wahrheitsliebe meines
allzu früh verstorbenen Freundes geschenkt."

Es enthält, in Briefen abgefaßt, die Geständnisse eines moralisch

hochstehenden jungen Pfarrers, der in eindringlicher
Wahrhaftigkeit abrechnet mit seiner inneren Stellung zu Religion und



40

Theologie und seinem vor kurzem erst angetretenen Pfarramt. Das
Ende aber der erschütternden Selbstschau ist die wirkliche
Verzweiflung, der Freitod des Pfarrers Wallroth. Wir verzichten auf

genauere Inhaltsangabe und auf Zitate ; denn wir möchten nicht
wiederholen, was unseres Erachtens von Anfang an ein Fehler
war: ein umfassendes Manuskript zu veröffentlichen, dessen
Druckerlaubnis vom Verfasser nie erteilt, ja nach unserer Auffassung
verweigert worden wäre. Der Ton des Ganzen ist tiefste Skepsis
gegenüber allen Versuchen, das Christentum und seine Belange
verstandesmäßig zu verteidigen. Rationalismus und Supranatura-
lismus werden in gleicher Weise abgewiesen ; aber auch die
Erfahrungstheologie findet keine Gnade. Das einzige, was ein
Aufatmen bringt, sind die Stellen, wo er zugibt, daß die scheinbar
Ärmsten am Geist und die Kinder das besitzen, nach dem er sich

vergeblich sehnt. Dabei ist sehr zu betonen, daß die Geständnisse
nie platt und banal werden und wirklich, wie P. C. Planta sagt,
der Ausfluß eines reichen Geistes sind, der nie an der Oberfläche
bleibt und minutiös abwägt, aber auch nie in Inhalt oder Sprache
auf die Stufe plumper Religions- und Gottesfeindschaft herabsteigt.

Aber Brief um Brief endet in Zweifel und Negation; der
Pfarrer Wallroth findet keinen Ausweg mehr als die Selbstvernichtung.

Und nun der Sinn des Buchs Zunächst kann man nach äußerer

Veranlassung fragen. Im Merkbuch I begegnen wir Reflexionen

über die aufsehenerregende Selbsttötung eines Zürcher Pfarrers

Friedr. Pfenninger am i. April 1840, und wenn er dazu
setzt: „Keine Spur von dogmatischen Zweifeln!", so mag man
nicht ohne Recht vermuten, daß er bereits an seinem Buch schrieb.
Aber damit sind wir ja dem Sinn des Buches nicht viel näher
gekommen. Vielleicht eher mit dem Hinweis, daß der „Zweifler" in
der damaligen Zeit der späteren Romantik eine beliebte Figur, ja
fast ein wenig eine Modegestalt war. Gutzkow schrieb 1835
seinen zweifelhaften Roman „Wally, die Zweiflerin". Aber wir
dürfen uns in weit ernsterem Kreise umsehen. Vom Basler Theologen

De Wette gibt es einen Roman „Theodor oder die Weihe
des Zweiflers", und 1823 erschien Tholucks Buch „Lehre von
der Sünde und vom Erlöser oder die wahre Weihe des Zweiflers".
Schließlich aber sehen wir für die Sinngebung des Wallroth nur
zwei Möglichkeiten. Entweder identifiziert der Verfasser sich selbst
mit dem armen verzweifelnden Pfarrherrn. Dann aber hätte er in



41

seiner tiefen Redlichkeit das Amt niedergelegt, an das er ja in
keiner Weise gefesselt war. Er tat es nicht. So bleibt nur die
zweite Wahrscheinlichkeit, daß er sich von der Seele schrieb, was
ihn in Teilstücken jahrelang beschäftigt hatte, und dies tat, um
Distanz davon zu bekommen. Was Dutzende leichter überwinden,
war ihm, dem so gar nicht leichtmütig Gearteten und wohl damals
schon auch gelegentlich gesundheitlich Angefochtenen schwerer
gemacht. Jedenfalls erfährt man, wie tief und redlich Sprecher
mit sich selbst und seinem Amt gerungen hat, da der kühne Sprung
in den Glaubensgehorsam seinem Wesen nicht entsprach. Zagend
hat er ihn auf seine Weise doch getan. Das beweisen seine
Predigten aus der gleichen Zeit, soweit wir sie noch kennen.

Chur. Das letzte Stück von Sprechers Lebensgang zerfällt
äußerlich in zwei Abschnitte. 1842—46 dauerte sein Wirken als

Religionslehrer der städtischen Schulen und Diakonus ; von
1846—54 aber konnte er sich dem widmen, was er sich schon als
Student gewünscht hatte, dem Lehramt an der Kantonsschule. Wir
haben's hier mit den ersten vier Jahren zu tun.

„Schulmeister und Diakon" nennt er sich für diese Zeit.
Daneben ist er seit 1843 Seelsorger der kantonalen Strafanstalt,
Aktuar der Synode und Predigergesellschaft u. a., somit
Vertrauensmann seiner Amtsbrüder. So mag sein Dasein äußerlich ruhig
dahingeflossen sein; bewegter wurde es nur dann, wenn er, was
nun leider öfter geschah, seiner wankenden Gesundheit wegen eine
Kur machen mußte, sei es am Tarasper Gesundbrunnen oder im
Serneuser Bad. An längerer Dauer seines Lebens scheint er schon
in diesen Jahren etwa gezweifelt zu haben. Seine Predigtverpflichtung,

außer derjenigen für die Strafanstalt, war stark
eingeschränkt, hat ihm aber vielleicht eben darum manche Sorge
gemacht. Die kleine St. Regula-Kirche entsprach ihm in verschiedener

Hinsicht. Er schreibt einige Jahre später (1847) an Herold,
der schwankt, ob er sich als Freiprediger an diese kleine Kirche
berufen lassen soll: „Für einen Prediger mit kräftiger Stimme [wie
Herold es war] mag ja ein größeres Publikum erwünscht sein.
Aber anderseits ist doch das Publikum nicht bloß nach der Quartane

zu messen, sondern nach der Qualität. Er hat keine
Zuhörer, die ex officio die Bänke besetzen und kommen, .weil sie
schicklicherweise nicht anders können'. Er kann sich vielmehr
eine ideale oder besser eine ideelle Gemeinde denken, wie er sie
sich wünscht in bezug auf Bildungsstufe und religiöse Ansichten.



42

Und für diese kann er nun seine Predigtweise einrichten, sei es

daß er sich mehr begabt fühlt, in der Weise Schleiermachers
für die Bedürfnisse der Gebildeten oder wie Goßner, Harms
u. a. für die ungebildete Masse seine Kanzelvorträge einzurichten.
Und wenn er auch ein Mann von Talent und Eifer für seinen Beruf

und christlichem Sinn ist, so sind in Chur von jeder Klasse

genug, um eine Zuhörerschaft zu haben."
Unter seinen zahlreichen Nebenämtern war auch das eines

Vorstandsmitgliedes des Evangelischen Schulvereins, dessen

Stern bereits im Erbleichen war. Er hatte in der ersten Zeit
nach seiner Gründung (1827) dem Schulwesen des Kantons
wesentliche Dienste geleistet. Jetzt glaubte man entdeckt zu haben,
daß die Schule ein wertvolles Instrument des Staates sei, und hatte
die hilfreichen kirchlichen Organe mehr und mehr kaltgestellt. Der
neuernannte Erziehungsrat ging nicht eben taktvoll zu Werke, und
Sprecher schreibt von ihm: „Nachdem er sich gegen die römische
Kurie kaum seiner Existenz erwehren konnte, will er den Anschein
erwecken, als ob er uns [dem Evangelischen Schulverein] mit
einem Keulenschlag den Garaus machen wollte ..." Sprecher
warnt nun aber davor, mit der „Churer Zeitung" von Konfessionsund

Religionsgefahr und Unterdrückung der evangelischen
Geistlichkeit zu reden. Er selbst wünsche dem Erziehungsrat ein langes
Leben, wenn er noch zu etwas mehr Vernunft und Takt komme.
„Was nun der Schulverein tun wird, das wird die nächste
Generalversammlung lehren. Einige möchten dem Erziehungsrat die
Zähne zeigen und sich wehren auf Leben und Tod. Bei einer
derartigen Fehde sehe ich aber nicht ein, was für das bündnerische
Schulwesen Ersprießliches herauskommen soll. Will uns der
Große Rat gutwillig eine Sphäre für andere Wirksamkeit lassen,
gut, so kann der Schulverein vielleicht manches gründlicher und
weniger kostspielig ins Werk setzen. Der Erziehungsrat hat noch
zu tun genug, billigt er aber die Kompetenzscheidung des

Erziehungsrates, so haben wir verantwortet, und der Schulverein
nimmt Abschied von der Welt, hält sich noch eine rührende Standrede

und legt sich mit Schild und Helm ins Grab." (24. Februar
1845 an Herold.)

Richtungsgeschichtlich recht interessant ist die folgende
Bemerkung des gleichen Briefes : „Was sagst Du von der literarischen

Fehde mit Pfarrer Bernet? und wie teilen sich hier bei
Euch [in Teufen] die Stimmen Mir gefällt dieser Mann an Cha-



43

rakter und Gesinnung und Gemüt, bin ich auch nicht damit
einverstanden, wie er zuerst diesen Gegenstand auf die Kanzel
brachte. Was ich von der Beleuchtung der Viermänner denken
soll, weiß ich nicht, da ich drei von ihnen nicht kenne. Ich zweifle
aber, ob sie auf einem Standpunkt stehen, wo es sich lohnte, von
der Unchristlichkeit Bernets soviel Aufhebens und mit dem Vetter
aus Norden im Anathematisieren Chorus zu machen."

Es handelt sich um Pfarrer Joh. Jak. Bernet in St. Gallen. Dr.
Traug. Schieß hat ihm eine Biographie geschrieben auf Grund
von Familienbriefen (erschienen 1923). Bernet, der Schwerangefochtene,

war eine fromme Feuerseele und, wenn einer, ein
Alleingänger unter den damaligen ostschweizerischen Theologen. Ein
Mann voll tiefer Jesusliebe, aber auch voll von Widerspruch gegen
das theologische Richtungswesen seiner Zeit. Hin- und hergerissen
zwischen Rationalismus und Orthodoxie, aber auch zwischen
Predigerberuf und Katheder und dem eines der Historie lebenden
Lehrers und Publizisten, und endlich auch körperlich durch allerlei

Leiden geplagt. Unter seinen Kollegen im Pfarramt war J. J.
Bernet hoch angesehen, und doch wurde er gelegentlich beinahe
aus der Kirche hinausgedrängt. Die in dem Brief Sprechers an
Herold angeführte Episode bezieht sich auf folgendes: „Zu einer
wenig erquicklichen Fehde, die in den Zeitungen begann und in
mehreren Broschüren fortgesetzt wurde, gab die Veröffentlichung
einer 1844 gehaltenen Predigt J. J. Bernets Anlaß. Dieser hatte
darin nach der Tagung der Schweizerischen Predigergesellschaft
in St. Gallen, der er aus gesundheitlichen Gründen ferngeblieben
war, Stellung genommen gegen die vermeintlich in der Versammlung

herrschende Tendenz der Wiederaufrichtung einer bindenden
Lehrform für die kirchliche Gemeinschaft und mußte sich eine
scharfe Zurechtweisung gefallen lassen." (Vgl. Schieß, a. a. O.) Er
vertrat die grundehrliche Tendenz einer Vermittlung zwischen den
damals sich steigernden Richtungsgegensätzen. Seiner Schwester,
der Gattin des scharf pietistisch-orthodoxen Pfarrers Joh. Heinr.
Schieß, konnte er schreiben: „Ich bin gleich gefangen, wo ich einen
Orthodoxen als edeln Menschen erkennen muß, und wie könnte es

mir einfallen, ihn von dieser Seite anzugreifen Was ich an Orthodoxie

und Pietismus am meisten verwünsche, ist nur das, was jene
verhindert, so edle Menschen zu sein, wie sie sein könnten, wenn
sie in ihrer Gläubigkeit noch freier wären." (Schieß, a.a.O.)

Für diesen Mann war Sprecher also warm geworden. Es ist



44

nur schade, daß wir außer der genannten Briefstelle an Herold
nichts Näheres darüber erfahren. Auch er suchte ja im Grunde
eine Vermittlung, nur mit dem Unterschied, daß er mit dem Pietismus

in seiner besten Form nie dauernde Verbindung hatte finden
können. Wir haben schon erwähnt, wie fremd ihm offenbar Männer
wie Flury und Allemann blieben, und zwar mochte die Schuld auf
beiden Seiten liegen. Bedauerlicher erscheint uns, daß Sprechers
Jugendzeit der Eindruck des Pietismus offenbar abging, ein
Manko, das er mit Otto Carisch teilte. Die radikale Art, in der
in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts die evangelisch-rätische
Synode gegen die Herrnhuter Bewegung verfahren war, hatte
verhängnisvoll nachgewirkt. Doch so oder so, Sprecher und J. J.
Bernet trafen sich in diesem Fall auf gemeinsamem Wege.

Im geistigen Ringen um die Lehrverpflichtung der Pfarrer,
d. h. in diesem Fall um die Verbindlichkeit der Confessio helvetica
posterior, muß auch folgende undatierte, der Schrift nach aber aus
den vierziger Jahren stammende Eintragung in einem der
Merkbücher Sprechers entstanden sein : „Es scheint mir, daß man in
der Argumentation gegen die Symbole der protestantischen

Kirche zu wenig auf die Entstehungsart Rücksicht
genommen habe. Sind sie etwa das Resultat kirchlicher Konzilien
und der Ausdruck ihrer Majoritäten In ihrer großen Zahl durchaus

nicht. Sie erscheinen vielmehr ihrer ursprünglichen Entstehung

nach als Gelegenheitsschriften, welche erst hintennach
stillschweigend sanktioniert wurden. Somit stehen sie, was ihren
rechtlichen (juridischen) Charakter betrifft, hinter den katholischen
zurück, und es kann ihnen um so weniger allgemein bindende Kraft
vindiziert werden. In anderer Beziehung stehen sie aber gerade
um desto höher. Als Produkte eines Einzelnen und besonderer
geschichtlicher Verhältnisse tragen sie zum Teil eben auch einen
subjektiveren, aber auch desto lebendigeren, natürlicheren Charakter
an sich, und ich hätte gar nichts dawider, wenn man sie als E r -

bauungsschriften dem Volke anempfehlen würde. Stellt man
sie aber als Glaubensnormen auf, so macht man sie zu etwas, was
sie gar nicht sein wollten." Wieder begegnet uns hier Sprechers
vermittelnde Mäßigung. Und wie früher schon, haben wir hier
an den Einfluß Herders (An Prediger. Zwölf Provinzialblätter
1774) zu erinnern.

An allgemein geistiger Anregung fehlte es im damaligen Chur
nicht. Da stand im Vordergrund offenbar eine Donnerstags-



45

gesellschaft, in der wissenschaf.liehe Arbeiten verlesen wurden

und die Intellektuellen Churs sich trafen. Wir begegnen ihr
auch in den Briefen des Historikers und Dichters Joh. Andr. von
Sprecher, und es ist recht wahrscheinlich, daß sich die beiden
Vettern, der Theologe und der angehende Literat, dort begegneten.
Noch mehr Freude als diese Abendgesellschaft scheint vorübergehend

unser G. Sprecher in einem Collegium philosophicum
empfunden zu haben, das er mit den Professoren Saluz und S c h ä 11 i-
baum pflegte. „Weit gekommen", so schreibt er im Februar
1845 an Herold, „sind wir noch nicht, da dieses Ding, das in
Chur noch ein Wundertier ist, noch gar kurze Zeit besteht. Wir
schweben noch immer zwischen Sein und Nichtsein und abstrahieren

mit H egei, daß es eine Lust ist." Und ein halbes Jahr
später berichtet er : „Mit dem Studieren geht es leider nicht zum
besten. Hegel habe ich, wie ich Dir schon angedeutet, an den

Nagel gehängt, und ich für meine Person auch richtig vergessen,
was ich allenfalls profitiert hätte."

Begierig wären wir, zu erfahren, auf welche Weise er sich in
der politisch so tief erregten Zeit der Klösteraufhebung,
Jesuitenberufung nach Luzern und Freischarenzüge stellte. Aber nur
einmal lüftet sich der Vorhang ; dann allerdings in so kräftiger
Sprache, daß man meint, Jeremias Gotthelf zu hören. Im Februar
1845 schreibt er an Herold: „Über die Jesuiten bin ich ganz
mit Dir einverstanden. Das Unglück für die arme Schweiz sind
nicht die Parteien und Meinungsverschiedenheiten, sondern ein
Überfluß an unruhigen Köpfen, die in alle Parteiangelegenheiten
ihre unsaubere Hand mischen und denen nichts recht ist, solange
sie nicht obenan sind. Da entsteht dann eine ewige Sesseljagd,
und dem souveränen Volk wird ein Popanz, diesmal die Jesuiten,
vorgehalten, gegen welchen die Herren eine große Treibjagd
veranstalten, weil sie einmal wieder nach Wildpret lüstern sind."

Die Kantonsschule
1846 hatte die Churer Kantonsschule einen empfindlichen Verlust

erlitten. Dr. J. Honegger, seit 1843 Lehrer für alte Sprachen,

Französisch und Geschichte, war nach Aarau berufen worden
und kam ja dann später nach Zürich, wo er in der Folgezeit als
Rektor des Gymnasiums wirkte. Es beweist die Achtung, die man
in Chur dem Diakon Sprecher entgegenbrachte, daß man ihn als
Nachfolger erkor, allerdings mit der Abänderung des Lehrauf-



46

trags, daß er statt dem Französischen als drittes Fach Religion
zu erteilen hatte, wobei zu bemerken ist, daß an den Oberklassen
dieses Fach noch wegfiel. Als dann im gleichen Jahr auch noch
Hebräisch dazukam, war Sprecher am Ziel seines Wünschens
angelangt. Das zeigt denn auch sein Brief vom 20. Januar 1847 an
L. Herold, in dem er schreibt : „Abgesehen davon, daß ich nie
zum Gefühl eigentlicher Gesundheit komme, wäre meine Lage jetzt
so angenehm, als ich sie mir wünschen kann. Die Fächer, mit
welchen ich mich zu beschäftigen habe, interessieren mich sehr,

ganz besonders die Geschichte. Da sehe ich für mich Stoff für
viele Jahre hinaus, wenn nicht in meine schönen Pläne die
Gebrechlichkeit des Fleisches gar störend und unfreundlich
eingreifen würde. Meine Stunden sind überdies von der Art, daß sie

miteinander zusammenhängen und sich gegenseitig stützen. Bis
jetzt habe ich nämlich alte Geschichte, da es für mich sehr
erwünscht ist, mich auch mit Philologie beschäftigen zu müssen und
wieder in das Studium der alten Klassiker hineinzukommen. So
sind die Stunden keineswegs so anstrengend und die Fächer so

verschieden, daß bei einer leidlichen Gesundheit man nicht mit
leichter Mühe sich ordentlich vorbereiten könnte. Natürlich an ein
förmliches Quellenstudium der alten Klassiker ist in den ersten
Jahren gar nicht zu denken. Indes bleibt mir doch Zeit, um einige
Handbücher und Geschichtswerke zu vergleichen und daneben
noch etwas im Livius nachzulesen. — Meine Stunden sind in jeder
Beziehung angenehm, da ich durchgängig nicht überfüllte Klassen
und dabei im ganzen recht fleißige, ordentliche Schüler habe. Mit
der Theologie bin ich noch im Zusammenhang, indem ich Unterricht

im Hebräischen zu erteilen habe, und dann ganz besonders
durch mein theologisches Seminar im Sennhof [d .h. die Pastora
tion der kantonalen Strafanstalt]. Ich lebe übrigens einsiedlerischer

als je und vertiefe mich ganz in griechische und römische
Vergangenheit und in mein Halsweh."

Fahren wir im Gedanken der letzten Sätze dieser Briefstelle
weiter, d. h. in Sprechers nur scheinbar nun aufgegebenen Theologie

und dem praktischen Pfarramt. Wir blättern in seinen
Merkbüchern aus jener Zeit und begegnen der Stelle: „So kann
ich mich keineswegs als einen Apostaten der Theologie betrachten
deswegen, weil ich mit meinem jetzigen Beruf auf das Studium
der Philologie und Geschichte verwiesen bin. Wie viel besser muß
der die religiösen Schöpfungen des Altertums verstehen, wie auch



47

besonders die Bibel und die Geschichte des jüdischen Volkes, der
überhaupt mit dem Geist und den Zuständen der antiken Welt
vertraut ist !"

Sein größtes Erlebnis sind die alttestamentlichen Propheten.
Man höre seinen gelegentlichen, mit viel Empfindung

aufgebauten Monolog über sie: „Wie die andern Völker ihre Seher, ihre
Haruspices, ihre Orakel hatten, so die Juden ihre Propheten. Auch
sie sagen die Zukunft, den glücklichen und unglücklichen
Ausgang eines Ereignisses, voraus oder forschen nach dem verborgenen

Grund einer Landeskalamität. Aber sie stehen nicht im
Dienste einer politischen Partei oder Hierarchie. Sie lassen sich
keine Geschenke geben und sind keine Lohndiener. Es ist etwas
Großartiges, wie diese Männer ihren Beruf, der Hirt seine Herde,
der Priester seine Zehnten, der Mann aus hohem Adel den Hof
verläßt, um das zu verkündigen. Es handelt sich darnach um keinen

Priesterbetrug, um keine zweideutigen Antworten. Nein, sie
sind lebendig überzeugt von der Wahrhaftigkeit ihrer Aussagen.
Es ist etwas Großes, wie diese Männer ihren Beruf verlassen und
im Prophetengewande umherwandern, um das zu verkündigen,
wozu sie von Gott selbst den Auftrag erhalten haben, wie sie in
einer Zeit voll Vorurteilen, voll Leidenschaften allein sich den
freien Geist und die ruhige Besonnenheit erhalten wie Leuchttürme

in dunkler Gewitternacht, wie Felsen von gewaltiger Brandung

umwogt. Und großartig ist's, wie sie gegen Priesterschaft,
König und Volk mit zermalmender Strafrede auftreten, wo sie
allein die Stimme der Wahrheit ertönen lassen, während alles in
unterwürfiger Kriecherei oder aus elender Menschenfurcht
schweigt ." Wir aber sagen dazu: So redet nicht nur die
religionsgeschichtliche Betrachtung, sondern das Bekenntnis zum
göttlichen Wort im Alten Testament, das einer ablegt, der nicht
zum Apostaten von der Theologie geworden war.

Und sodann ein Wort über sein gegen außen hin so bescheidenes

Amt als Strafanstaltsprediger. Auch hier wich er
nicht vom Grundsatz sorgfältiger Vorbereitung, und das ist ja
nicht so leicht für den Prediger, der nicht die Vergrößerung,
sondern die möglichste Einschrumpfung seiner Sonntagsgemeinde
wünschen muß. In einem genau orientierten, wahrscheinlich durch
Herold verfaßten Nachruf des damaligen bündnerischen „Monatsblatts"

lesen wir: „Als Prediger im Zuchthaus nahm er sich mit
Liebe der einzelnen Züchtlinge an, und erhielten sie die Freiheit



48

wieder, so fanden sie an ihm den kräftigsten Beistand. Um seine
wohlmeinende Absicht besser zu erreichen, veranlaßte er die
Stiftung des Vereins für entlassene Sträflinge."

Sehr eng war oder wurde nun allerdings Sprechers Verhältnis
zur Historie. Er, der einst bei G ö r r e s in München und Leo
in Halle gehört hatte und sich in Rot teck und andere zeitgenössische

Historiker vertiefte, betrieb das Geschichtsstudium keineswegs

nur für die Schulpaukerei. Wir haben besonders in seinem
Merkbuch II eine Reihe von Stellen, denen wir entnehmen, wie
sehr er sich Gedanken machte über den eigentlichen Wert seines
Faches. Da schreibt er z. B. 1849: „Wenn mein Schicksal mir ein
längeres Leben läßt, möchte ich Briefe schreiben über das
Studium der Geschichte. An Lehrbüchern für die Mitteilung des
geschichtlichen Stoffes zu Schulzwecken fehlt es nicht. Aber ein
Buch, welches mir sagte, zu welchem Zweck ich Geschichte
studieren soll, und auf welche Weise ich dieses Studium betreiben
soll, das fehlt." Darauf kommt er auf Herders Briefe über das
Studium der Theologie zu sprechen sowie auf dessen „Ideen zur
Geschichte der Menschheit".

Ganz besonders lebhaft ist sein Wunsch, eine neue, umfassende
Darstellung der Bündner Geschichte zu erhalten. Darüber
schreibt er (ebenfalls um 1849) im Merkbuch II: „Wäre ich
gesünder, so würde ich die ersten Mußestunden, die ich meiner Stelle
abborgen kann, einer Bündner Geschichte widmen. Es ist in der
Tat ein trauriger Beweis schriftstellerischer Impotenz für unser
Ländchen, daß eine kritische, vollständige Geschichte Graubündens

noch zu den frommen Wünschen gehört. Es bedarf dazu
keines historischen Genies, keiner besonderen Produktivität,
sondern nur Sammlerfleiß, Ausdauer, Gewissenhaftigkeit, Patriotismus,

und dann wird auch ein mittelmäßiges Talent mehr leisten
können, als bisher geschehen ist. Das Beste, Brauchbarste, Ge-
lesenste in dieser Beziehung verdanken wir immer noch einem
Fremden, der uns nur so en passant damit beschert, und den wir
wohl zu kritisieren, aber nicht zu übertreffen verstehen. (Gemeint
ist Heinrich Zschokke.) Unser Kanton bedarf einer eigenen
Geschichte und verdient sie ; denn er ist seit seiner Urzeit ein
selbständiger Staat mit seiner Geschichte gewesen. Und dennoch ist
fast allen seinen Bewohnern die eigene Geschichte eine terra
incognita, während z. B. den Urschweizern ihr herrliches Ländchen
im Zauberlicht seiner Geschichte noch einmal so lieb und bedeut-



49

sam ist." Noch zu Sprechers Lebzeiten erfüllte sich sein Wunsch,
wenn auch zunächst in bescheidener Form. Schon das Jahr 1852
brachte Rektor Kaisers „Graubündnerische Geschichten, erzählt
für die reformierten Schulen". 1869 sodann begann Conradin von
Moors dreibändige Geschichte von Graubünden zu erscheinen,
und das Jahr 1892 brachte P. C. Plantas Geschichte von
Graubünden in ihren Hauptzügen. Sie war wohl das, was Sprecher
vorschwebte, und das er sich vielleicht doch etwas zu einfach gedacht
hatte.

Starkes Interesse brachte Sprecher sodann einer möglichst
bündnerisch geprägten Ausgabe des Bündner Kalenders
entgegen. Sein Merkbuch II enthält ein eigentliches, detailliertes
Programm dafür.

Aus seiner ausgeprägt demokratischen Gesinnung macht er
kein Hehl, und die Entwicklung der 48er Ereignisse in den
Nachbarstaaten, besonders in Italien und Deutschland, hat ihn tief
bekümmert. (Herweghs Gedichte scheinen ihm zeitweilig starken
Eindruck gemacht zu haben. Mehr als eines von ihnen schrieb er ab.)
Und etwas von diesem tiefen Verständnis für das Volk und seine
Rechte hat auch mitgewirkt beim Entstehen seines bedeutsamen
Vorschlags in kirchlichen Dingen, von dem wir nun noch zu reden
haben.

G. Sprecher und die evangelisch-rätische
Synode

Wir haben früher erwähnt, daß die Synode zeitig erkannte,
welche Kraft ihr mit Sprecher geschenkt war. Man hatte, wie wir
bereits wissen, den jungen Conterser Pfarrer schon zum Examinator

ernannt und später ihn mit anderen Funktionen betraut.
1850 erfolgte seine Wahl als Mitglied des Kirchenrates, und
Herold berichtet, daß man ihm die Präsidialwürde antrug. Es war
die Synode von Samaden (1850), die sich im allgemeinen sehr
einsichtig zeigte. Sie beschloß, daß die Synodalverhandlungen
künftig öffentlich sein sollten, mit Ausnahme der Traktanden, die
geheimen Sitzungen vorbehalten werden mußten. Außerdem
brachte sie die wichtige Neuerung, daß von nun an jeweilen ein
halber Tag der Synode einer Pastoralkonferenz gewidmet
werden sollte „zur Besprechung wissenschaftlicher und
praktischtheologischer Gegenstände, um damit die Verhandlungen anregender

zu gestalten". Den Ausgangspunkt mußte jeweilen ein mit



5°

Thesen abschließendes Referat bilden, Synodalproposition
genannt. Der erste Synodalproponent war dann 1851 Jakob Bott,
Pfarrer von Igis, der spätere Kantonsschulrektor. Seine historischen

Arbeiten werden noch heute geschätzt. Ihm folgte mit dem
gleichen Mandat für 1852 Georg Sprecher. Das Thema war ihm
freigestellt, und er wählte eine Sache, die damals in der Luft lag
und sowohl vom politischen als auch vom kirchlichen Standpunkt
aus eifrig, aber keineswegs immer sachverständig erörtert wurde,
das Verhältnis von Kirche und Staat. 1845 war es im Kanton
Waadt unter Alexander V i n e t s geistiger Führung zur Bildung
der staatsfreien Kirche gekommen (église libre), 1848 brachte die
große europäische Verfassungskrise, die sich stets auch mehr oder
minder scharf mit den kirchlichen und religiösen Werten
auseinandersetzte. Zugleich steigerte sich die Entfremdung weiter Volkskreise

vom kirchlichen Leben. So wählte sich Sprecher für die
Synode von 1852, die in Ilanz stattfinden sollte, sein Thema:
„Staat und Kirche und ihre gegenseitige Vertretung."

Selten ist seither an einer Bündner Synode ein Referat
gehalten worden, das trotz praktischem Mißerfolg so stark und
dauernd nachwirkte. Inhalt und Form standen auf einer Höhe,
die auch auf Synoden größerer Landeskirchen Aufsehen erregt
hätte. Da der Vortrag noch im selben Jahr auf Wunsch der
Synode als Broschüre von 47 Seiten im Druck erschien, genügt
hier eine kurze Zusammenfassung.

Sprechers Ausführungen zerfallen in drei Teile, von denen der
letzte nur wenig Raum beansprucht: 1. Das Verhältnis von Staat
und Kirche in seiner geschichtlichen Erscheinung und seiner
Wünschbarkeit vom evangelisch-christlichen Standpunkt aus.
2. Der Aufbau der staatsfreien Volkskirche, wie er sein sollte.
3. Das Recht der Geistlichen auf Wählbarkeit in politische Ämter
und die Volksvertretung.

Es gibt, so führt er aus, drei Möglichkeiten des Verhältnisses
von Kirche und Staat, von denen wir zwei ablehnen müssen. Für
unrichtig halten wir, daß die beiden Größen ineinander aufgehen
dürfen, und ebenso, daß die eine sich der andern unterordne^
Nur die Freiheit von Kirche und Staat entspricht dem
innersten Lebensprinzip der Reformation, sowohl dem urchristlichen

„Man muß Gott mehr gehorchen als den Menschen", als
auch der ursprünglichen Meinung Luthers. „Es gibt nur ein
Mittel, um in der in alten Formen erstarrten, innerlich hohl ge-



51

wordenen Kirche neue Lebenskraft zu wecken, das ist die völlige
Trennung [von Kirche und Staat] und die völlige Freiheit
religiöser Gestaltungen." Mit tiefer Verehrung zitiert Sprecher dabei
„einen frommen, sehr frommen Mann, den edlen Vin et".

Wir aber lassen hier die Erinnerung einfließen an einen
anderen Sprecher von Bernegg, den um vier Jahre älteren
Landammann Anton Herkules in Maienfeld, den Vater des
Generalstabschefs, der eben in jenen Jahren sich mit dem Gedanken
getragen haben soll, nach Nordamerika zu gehen, um dort die völlig
staatsfreie Kirche zu erleben. Er begnügte sich dann allerdings
mit der vorübergehenden Übersiedelung in die Église libre des
Kantons Waadt.

Das zweite Hauptstück von G. Sprechers Synodalreferat
befaßte sich sodann mit der Frage, die in dem rein theoretischen
Ausführungen etwas abgeneigten Graubünden am meisten Staub
aufwirbelte. Das ist die praktische Frage: Wer bildet denn eigentlich

die Kirche Antwort : nicht die Geistlichkeit,
sondern das gläubige Volk. Das allein sei urchristlich und entspreche
„der Rehabilitation des allgemeinen Priestertums durch die
Reformation". „Wenn die religiösen Interessen aus dem Volksleben
herausgerissen und in den Händen eines Standes monopolisiert
werden, so müssen sie verkümmern." Es darf nicht länger dabei

bleiben, daß das Volk beim Begriff Kirche fast ausschließlich

an die Geistlichkeit denkt. Die „Allgemeinheit" der religiösen
Interessen muß dem Volk neu zum Bewußtsein gebracht werden.
Nun ist es aber vom Kultus beinahe ausgeschlossen, und leider
kommen auch die Hausandachten immer mehr aus der Übung. Es
muß also nach Gebieten gesucht werden, die eine Mitbeteiligung
der Laien gestatten. Das ist aber — neben dem Kirchengesang —

die Verwaltung und Gemeindefürsorge. Es gilt anzuknüpfen an
das Amt der Presbyter [Ältesten] in der altchristlichen Kirche,
wie es übrigens die reformierte Kirche unter Führung von Calvin
und Farei tat. Wir müssen eine Presbyterialverfassung
bekommen, wie sie am idealsten noch in der reformierten Landeskirche

Schottlands besteht, ein Nebeneinander von Geistlichen und
Laien und ein Zusammenwirken vom Gemeindekirchenvorstand
weg bis hinauf zur Landessynode. Und dieses rein demokratische
Kirchenwesen wird uns auch am sichersten davor bewahren, „daß
die kirchliche Entwicklung von der politischen ins Schlepptau
genommen und allen Fluktuationen des so beweglichen demokrati-



52

sehen Staatslebens preisgegeben wird". So verlangt Sprecher nun
auch an Stelle unserer alt gewordenen Geistlichkeitssynode eine

Volkssynode.
In gewisser Hinsicht noch kühner, unerschrockener, wenn man

die Jahre bedenkt, in denen Sprecher sein Referat hielt, war
sodann im dritten, kürzesten Teil seine Forderung des Rechts der
freien Wählbarkeit der Geistlichen beider Konfessionen

in die politischen Ämter und die Nationalversammlung. Da
begegnen wir Sätzen wie dem : „Es erscheint uns immer als eine
mißliche Sache, wenn Gelegenheitsgesetze zu obersten
Staatsgrundsätzen gemacht werden", oder dem anderen: „... ja es
ließe sich fragen, ob die Wählbarkeit der Geistlichkeit in die
Nationalversammlung nicht das geeignetste Mittel wäre, auch den
katholischen Landesklerus an das Vaterland zu fesseln."

Das war die Synodalproposition, in die man sich heute noch,
d. h. 90 Jahre später, mit Gewinn für die Gegenwart vertieft. Mehr
als nur einmal ist sie seither, mit oder ohne Namensnennung des

Verfassers, neuerdings Gegenstand lebhafter Diskussion unter
Geistlichen und Laien geworden. Ihr Eindruck an der Synode von
1852 muß ein ganz ungewöhnlicher gewesen sein. Sie erklärte die
Anregung als erheblich, und der Kirchenrat ließ an die Kolloquien
die Anfrage ergehen nach dem Stand der gegenwärtigen
Kirchenpflegschaften in den einzelnen Gemeinden. Wichtiger war, daß der
Große Rat durch eine vom Kleinen Rat bestellte Kommission, in
welche auch Sprecher gewählt wurde, einen kirchlichen
Verfassungsentwurf ausarbeiten ließ. Dieser fand dann aber in der
evangelischen Session des Jahres 1854 nicht unbedingten Anklang, so
daß er von dieser an eine aus ihrem eigenen Schoß hervorgegangene

Kommission verwiesen wurde. Auch diese leistete unter dem
Vorsitz von Sprechers Freund P. C. Planta gründliche Arbeit
und nahm im wesentlichen die Vorschläge des Synodalproponenten
von Ilanz an. 1855 erschien ihr Bericht im Druck unter dem Titel
„Kommissionalbericht über die Reform des evangelischen
Kirchen we s ens im Sinne einer freien Volkskirche". Und nun
hatte sich die Synode von 1856 neuerdings dazu zu äußern, sowie
zu dem beigegebenen Verfassungsentwurf. Doch jetzt war der
Eifer sichtlich erkaltet. Man hatte das Eisen nicht geschmiedet,
solange es warm war, und dazu weilte der geistbegabte Urheber
des Planes leider nicht mehr unter den Lebenden. Die Reform
wurde von der Synode abgelehnt mit der ebenso zugkräftigen wie



53

kleingläubigen Begründung, es fehlten die Geldmittel für die

Durchführung, und die Gemeinden würden sie kaum bewilligen.
Wir kehren nochmals zum Jahr 1854 zurück. Die Synode war

in diesem Jahr Mitte Juni zu Jenaz zusammengetreten und hatte
nach dem Rücktritt von Dekan Monsch Professor Georg Sprecher

für 1855 zu ihrem Vorsitzenden, d. h. Dekan gewählt. So

hatte der Einundvierzigjährige die höchste kirchliche Würde
empfangen, die die Bündner Synode zu vergeben hat. Wir wissen, daß
er sich über das Vertrauen seiner Amtsbrüder freute und damit
auch etwas leichter hinwegkam über den schleppenden Gang seiner
Reformpläne. Noch befand er sich scheinbar bei guter Gesundheit,

schloß in Chur das Schuljahr ab und machte Ferienpläne.
Aber noch am Tage des Schulschlusses (14. Juli) mußte er sich
zu Bette legen. In wenigen Tagen entwickelte sich ein heftiges
Nervenfieber, das sein Lebenslicht am 27. Juli zum Auslöschen
brachte. Sprecher erkannte frühe, wie es um ihn stand, und ging
dem, was seiner harrte, mit Fassung entgegen. Noch wird in
Abschrift ein Brief von ihm aufbewahrt, den er sechs Tage vor
seinem Hinschied auf das Religionsheft eines seiner Schüler
niederschrieb. Er ist zunächst an seine Amtsbrüder gerichtet und
beweist, wie tief er sich mit ihnen und dem evangelischen Pfarrerberuf

verbunden fühlte. Darauf gedenkt er der Seinen und
zuletzt noch seiner Kantonsschüler. „Väterliches Wohlmeinen"
heißen die letzten Worte des tapferen und gottergebenen Abschiedsbriefs,

den mit öfters versagender Hand der treue Mann auf der
Höhe seines Lebens geschrieben hat.

Die Witwe mit den zwei Töchtern kehrte später nach ihrem
Conters zurück, und diesem Umstand ist's vor allem zu danken,
daß Sprechers handschriftlicher Nachlaß — auch ein Teil seiner
Bibliothek — bis in unsere Tage beisammen blieb. Seine Enkelin,
Frau Pfarrer Monsch-Thürr, hat ihn weiter betreut und schließlich

uns auf unseren Wunsch hin freundlich zur Verarbeitung zum
Lebensbild überlassen.

Zwei Jahre nach Prof. Sprechers Hinschied, 1856, fand der
übliche Schulschlußakt vor den großen Ferien in der großen
Rathaushalle zu Chur statt, da die Schule selbst noch nicht über eine

geräumige Aula verfügte. Rektor war seit 1850 als Nachfolger
L. Holds Sprechers Studienfreund J. H. Schällibaum. Die
Jahresschlußrede aber hielt der heute noch nicht vergessene katholische

Präsident des Erziehungsrates, der hochgebildete Dr. med.



54

Johann Friedrich Kaiser (damals noch Vizepräsident). Ihr
entnehmen wir mit gutem Bedacht die Worte, die unsere eigene
Erzählung beschließen mögen : „Alle, die Prof. Sprecher näherstanden,

stimmen ein in das Urteil: Er war eine durchaus selbständige
Natur, mit hohem Scharfblick und geistiger Gewandtheit begabt.
Mit gediegenen und vielseitigen Kenntnissen ausgerüstet, war er
ein eifriger Kämpfer für Glaubens- und Gewissensfreiheit, ein
Feind von Zwang und Druck. Tiefreligiös, hoch angesehen unter
seinen Amtsbrüdern der evangelisch-rätischen Kirche, selbst zum
Vorsitz in der Synode berufen, war er ein väterlicher Freund seiner
Schüler ohne Unterschied der Konfession. — So führt mich denn
diese kurze Erinnerung an den Hingeschiedenen zu der schönsten
Blüte, die unsere Schule seit ihrem sechsjährigen Bestände
hervorgebracht: die konfessionelle Verträglichkeit. Wohl dürfen wir
dankbar hierin ein erfreuliches Ergebnis begrüßen und uns glücklich

preisen."

Wo war die cellula Serras?
Von Lie. Franz Perret, Chur

Laut Originalurkunde im Bischöflichen Archiv zu Chur vom
7. Oktober 8411 vergabt Kaiser Lothar I. dem Bischof Verendarius
zu Chur für die durch denselben erbaute cellula S. Maria in
Serras verschiedene Güter und Rechte. Das Diplom Lothars
sagt : „. aliquantum ex rebus iuris (nostri)2 in valle Curualense
ad quandam conferimus cellulam cuius vocabulum est Serras et
construeta habetur in honore beatae dei genitricis semperque
virginis Mariae et aliorum sanctorum quam etiam cellam Uerendarius
vir venerabilis a fundamentis construxit", zu deutsch: „Wir
übertragen Einiges von den Gütern unsrigen Rechtes im Tal Curualense

an eine gewisse cellula, deren Namen Serras ist und die
erbaut ist zur Ehre der seligen Gottesgebärerin und immerwäh!-
denden Jungfrau Maria und anderer Heiligen, welche Zelle auch
der ehrwürdige Mann Verendarius von Grund auf errichtet hat".

1 Auch abschriftlich enthalten im Cartularium magnum A im Bischöflichen

Archiv Chur und ebenda in Mappe 14 e, Fasz. I. p. 227. Druck
bei Eichhorn, Episcopatus Curiensis, Cod. prob. p. 17 und Mohr, Cod.
dipi. I. nr. 24.

2 Im Original zerrieben.


	Professor und Dekan Georg Sprecher : 1813-1854 [Schluss]

