
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1940)

Heft: 11

Artikel: Die Wandbilder in der Pfarr- und Klosterkirche zu Cazis

Autor: Poeschel, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


329

Die Wandbilder in der Pfarr- und Klosterkirche
zu Cazis

Von Dr. Erwin Poeschel, Zürich.

Daß im Chor der Klosterkirche St. Peter und Paul zu Cazis

unter der Tünche Wandbilder des Spätmittelalters verborgen sein

müssen, das konnte man schon den Chronisten des 16. und 17.
Jahrhunderts entnehmen. Campell verrät es uns, wenn er im
Zusammenhang mit der viel diskutierten Inschrift über die Klostergründung

durch Bischof Victor von einigen „kundig gemalten Bildern"
berichtet1, oder Guler, der von „etlich schön gemaleten bildnussen"
„an der mauren des Kirchenchores" zu erzählen weiß. Wann sie

verschwunden sind, läßt sich zuverlässig nicht mehr feststellen,
vielleicht erst bei der durchgreifenden Wiederherstellung des
Gotteshauses in den Jahren 1768-1772, die durch eine vom Blitzschlag
verursachte Brandzerstörung notwendig geworden war.

Von diesem Wandschmuck kamen nun bei der letzten
Renovation im Sommer 1939 an der Nord- und Südwand des Chores

- und zwar im dritten Joch — wieder geschlossene Teile zum
Vorschein, während andere zerstreute Fragmente darauf hindeuteten,
daß das ganze Altarhaus bemalt war. Wenn nun auch die
vollständige ehemalige Chordekoration nicht mehr aufzufinden war,
so geben doch die wiederentdeckten Teile eine Vorstellung von
Art und Bedeutung des Gesamtwerkes, und wir sind daher den
kirchbehen Stellen sowie dem leitenden Architekten (Dipl. Arch.
W. Sulser, Chur) zu großem Dank verpflichtet, daß sie sich um
die Restaurierung dieser Bilder bemühten, die dann auch von Giac.
Zanolari in trefflicher Weise besorgt wurde.

Die an der Evangelienseite (Nordwand) gefundene Malereihatte

die Aufgabe, die Sakramentsnische durch einen bekrönenden
und auszeichnenden Schmuck hervorzuheben; sie ist also gleichsam

der Ersatz eines viel kostspieligeren, kunstvoll in Stein
gemeißelten Wandtabernakels oder eines freistehenden Sakramentshäuschens.

(Abb. 1.) Solcher gemalter Tabernakel-Umrahmungen
sind uns in Graubünden eine Anzahl erhalten, so in St. Peter

1 „quasdam scitissime pietas icones'7 U. Campell, Hist. Raet. ed.
von Plac. Plattner, Quellen zur Schweiz. Gesch. VIII, Basel 1887, S. 87.

2 Die beiden Photos stellte in freundlicher Weise Herr Guido Vasella,
Chur, zur Verfügung.



330

im Schanfigg, in Remüs, in S. Gian bei Celerina und in Fellers.
Am Sturz der Nische lesen wir die — gleichfalls bei der Abdeckung
der Fresken gefundene, jedoch in den Stein der Einfassung
gehauene — Inschrift: „ecce panis angelorum" („siehe hier das Brot
der Engel"), ein PI inweis auf die im Tabernakel aufbewahrte
Hostie3. Die Komposition oberhalb dieser Nische ist, wie schon

angedeutet, durchaus illusionistisch gemeint, da sie mit malerischen
Mitteln räumlich-architektonische Wirkungen erzielen will. Denn
der Rahmen, in den die noch zu besprechenden Szenen eingeordnet
sind, ahmt - wie übrigens auch in St. Peter im Schanfigg - den
Aufbau eines spätgotischen Altares nach, nicht eines Flügelaltares
allerdings, sondern eines türlosen Schreines, abgeschlossen mit
Kielbogen und bekrönt von lebhaft geschwungenem Ruten- und
Blattwerk. Das eigentliche Bildfeld ist durch einen Pfeiler geteilt.
Links sieht man Christus mit den Jüngern beim letzten Mahle
um den Tisch versammelt in einer Gruppierung, die schon mit
einem gewissen Sinn für räumliche Verhältnisse behandelt ist.
Im Vordergrund steht das Wappen der regierenden Äbtissin
Margaretha von Reitnau — in Weiß (Silber) eine schwarze Kugel -
und das darüber umflatternde Schriftband wird ehemals wohl ihren
Namen getragen haben.

Über die gedankliche Beziehung dieses Bildes, des Abendmahles,

zum Wandtabernakel — oder genauer zu der dort aufbewahrten
Hostie —sind Erklärungen nicht nötig. Doch ist diese Verknüpfung
nicht so eng gestaltet, als es möglich gewesen wäre. Denn
dargestellt ist nicht die Einsetzung des Sakramentes (Matth. 26, V.

26—29), sondern jener Augenblick, da der Herr dem Judas den
Bissen reicht (Joh. 13, 26). Indessen hielt sich der Maler damit
durchaus an die Tradition der abendländischen Kunst, die mit
wenigen Ausnahmen die Verratsankündigung und nicht die
Sakramentseinsetzung zum Gegenstand des Abendmahlsbildes zumachen
pflegte

Höchst aufschlußreich für die Denkweise mittelalterlicher
Ikonographie ist es nun, was wir in der andern Plälfte dieses Feldes
abgebildet sehen. Denn ein die ganze christliche Bilderwelt durch-

3 Der Spruch stammt aus einer Sequenz (Hymnus) des hl. Thomas
von Aquin zum Fronleichnamsfest.

4 Eine — allerdings nachmittelaltcrliche — Darstellung der
Einsetzung des Sakramentes finden wir an der Nordwand des Schiffes von
St. Remigius in Fellers. Anfangs des 17. Jahrhunderts.



33*

ziehender Gedanke ist der, Vorgänge des alten Testamentes als
symbolisch vorausdeutend auf die Heilstatsachen des Neuen
Bundes aufzufassen. So wird etwa das Opfer Abrahams zu Christi

i 7: iî
7

;

rrrj%_

mum

.,-¦

•*>. ¦y, m,,,,,

: : ¦:¦¦¦¦..:¦

Abb. 1. Klosterkirche Cazis. — Malerei an der Nordwand des Chores.
Von 1504.

Erlösungstod, die Wiederkehr des Jonas aus dem Leib des Fisches
zur Auferstehung des Heilandes, und hier nun der Manna-Regen
zum Abendmahl in Beziehung gesetzt. Man sieht die Israeliten
das vom Himmel gefallene Manna, das zwar nicht „rund und



332

klein ist wie der Reif auf dem Lande" (2. Mos. 16, 14), sondern,
um die Symbolik zu unterstreichen, einer großen Hostie gleicht,
einsammeln. Die in ihrer Mitte stehende Gestalt mit dem weiten
Mantel und dem spitzen Hut — einer Kopfbedeckung, mit der wir
alttestamentliche Personen, besonders Propheten, bisweilen
ausgestattet finden — ist Moses, der seinem Volk das Wunder mit
den Worten erklärt: „Es ist das Brot, das euch der Herr zu essen

gegeben hat' '(2. Mos. 16, 15). Diese Aussage des Erzvaters aber
ist es nun, die eine unmittelbare Gedankenverbindung zu dem von
Christus beim Abendmahl ausgeteilten Brot und damit zu dem
benachbarten Bild wie zu der im Sakramentshäuschen aufbewahrten

Hostie herstellt. Der seine Wundmale vorweisende Leiclens-
christus an der Spitze der Bekrönung endlich weist zusammenfassend

nochmals auf clas erlösende Opfer des Plerrn hin.
Dieselbe symbolische Verknüpfung der Eucharistie mit dem Mannaregen

finden wir in Fellers, wo zu Seiten des Wandtabernakels
Moses dem Heiland gegenübergestellt ist, der sein aus der Brust-
wunde fließendes Blut in einem Kelch auffängt. Durch eine
Inschrift aber, die in lateinischer Sprache die Stelle aus Joh. 6, 58

wiedergibt, wird dort noch ausdrücklich auf das Manna-Wunder
hingewiesen6.

Die Wandbilder an der Südwand des Chores zu Cazis gliedern
sich in drei Streifen von sachlich und inhaltlich verschiedener
Bedeutung (Abb. 2). Unten sehen wir im Mittelfeld eine weibliche
Heilige, zu ihren Seiten, paarweise, die vier abendländischen
Kirchenlehrer : St. Hieronymus mit seinem traditionellen Begleiter,
einem — hier zoologisch nicht gerade richtig geratenen — Löwen,
Gregorius als Papst, sowie Ambrosius und Augustinus, der ein
durchbohrtes Herz auf dem Buch trägt, als Anspielung auf eine
Stelle seiner Bekenntnisschrift: „Cor caritate divina sagittatum"
(„clas Herz von göttlicher Liebe durchpfeilt")6.

Weniger klar als die Identifikation dieser vier großen
Theologen, die am Tage liegt, wenn auch ihre Namen auf den Schrift-
bändern nicht mehr zu lesen sind, ist nun aber die Deutung der

5 Zu deutsch: „Dies ist das Brot, das vom Himmel kommen ist;
nicht, wie eure Väter haben Manna gegessen und sind gestorben. Der
dies Brot isset, der wird leben in Ewigkeit."

6 K. Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. II, Freiburg
i. B. 1926, S. 107.



333

weiblichen PI eiligen in der Mitte. In der Linken trägt sie eine

Weinkanne, und was ihre Rechte hält, wurde bei der Restaurierung

als Lampe rekonstruiert. Doch scheint es mir wahrschein-

!^^»

V

h i
w„m

.':
_»

Abb. 2. Klosterkirche Cazis. — Malerei an der Südwand des Chores

Von 1504.

licher, daß man die vermeintliche züngelnde Flamme als Blatt
des Gezweiges aufzufassen hat, das sich über die Heilige
hinwölbt, und daß wir in dem Gegenstand, den sie trägt, nicht eine



334

Lampe, sondern ein spitzovales Brot suchen dürfen7. Dafür spricht
auch, daß die Gotik die Lampen — etwa bei den klugen und törichten

Jungfrauen — nicht wie auf dem restaurierten Bild in der
antiken flachen Form mit vorspringender Tülle abzubilden pflegte,
sondern als ein offenes schalenförmiges, auf rundem Schaft sitzendes

Gefäß.
Wie nun aber diese Heilige zu benennen ist, dafür gibt uns wieder

Campell einen Hinweis, wenn er uns berichtet, daß zu Füßen eines
der Bilder die Worte zu lesen waren: „S. Petronella filia S. Petri
Apostoli." Es ist nun zwar aus der Mitteilung des Chronisten nicht
mit Sicherheit zu entnehmen, ob der Name der legendären Tochter
des hl. Petrus, deren Name übrigens auch im Churer
Kirchenkalender figuriert, gerade unter diesem Bild stand, aber die räumliche

Beziehung zu dem Petersbild darüber läßt dies doch
vermuten. Die hl. Petronella scheint es in der mittelalterlichen Kunst
zu keinem speziellen kennzeichnenden Attribut gebracht zu haben ;

denn man sieht sie nur mit Buch und Palme ausgestattet,
Symbolen, die ganz allgemein den Märtyrern zustehen. Ein etwas
phantasievollerer Maler — oder auch der ihn beratende geistliche
Auftraggeber — konnte jedoch leicht auf den Gedanken kommen,
sie gerade so, wie es hier geschehen ist, mit Weinkanne und Brot
darzustellen. Denn die „legenda aurea" beginnt ihre Erzählung
über Petronella mit folgender Episode :

Petrus wird von seinen Jüngern, mit denen er bei Tische sitzt,
gefragt, warum er seine schwerkranke Tochter nicht gesundmache
wie andere Leidende. Weil ihr dies nütze sei, antwortet er ihnen.
Aber damit sie inne würden, daß ihre PI eilung nicht unmöglich
sei, wolle er sie aufstehen heißen. Da habe sich Petronella in
voller Gesundheit erhoben und ihnen bei Tische gedient. Und so

- als heilige Bedienerin - Brot und Wein herbeitragend, sehen
wir sie hier auf diesem Bild.

Es ist auch gar nicht zu verwundern, daß diese Heilige im
Kloster Cazis besondere Verehrung genoß. Da sie in der Legende
als Tochter des Apostelfürsten gilt, konnte sie den Caziser Klosterfrauen

gleichsam als himmlische Schwester gelten, da sie selbst
ja als Nonnen in einem Peterskloster sich in einem übertragenen

7 Der Restaurator, Herr Zanolari, teilte mir freundlichst mit, daß
ihm diese meine Auslegung einleuchte, da der Dochtschnabel nicht zu
finden war und auch die Haltung der Hand eher für ein Brot als eine
Lampe spreche.



335

Sinn als Töchter St. Petri bezeichnen konnten. Und in der Tat
muß Petronella im alten Kloster Patronin dieses Altares gewesen
sein. Denn der eben beschriebene untere Teil dieses Wandbildes
ist ganz offenbar nichts anderes als ein in Malerei übertragener
Altaraufsatz : In der Mitte wie in einem mit Laubwerk gezierten
Schrein steht die Titelheilige des Altares, seitlich die Kirchenväter

paarweise wie die Gestalten auf den Flügeln der spätgotischen

Retabeln. Derartige an die Wand gemalte Altarbilder sind
im Mittelalter nicht selten, und wir finden sie auch in unserem
Gebiet, z. B. in S. Gian bei Celerina, in Küblis, in S. Vittore und an
andern Orten. Es stand also hier ein Seitenaltar, der allerdings
nur klein gewesen sein kann. Noch bei einer bischöflichen Visitation

der Kirche zu Cazis im Jahre 1623 finden wir fünf Altäre
notiert, von denen wohl drei im Chor und zwei im Schiff standen
(Bisch. Archiv). Der „Lettner", eine Mauer, die den Nonnenchor
vom Schiff trennte, stand damals noch und wies in der Mitte eine
Pforte auf, durch die man den Hauptaltar erblickte. An diese

Wandung angelehnt, dürften dann die beiden Seitenaltäre des

Schiffes placiert gewesen sein.
Die Darstellung oberhalb dieses „Altarbildes" nun steht in

innerer Beziehung zu jener erwähnten, nicht mehr aufgefundenen,
von den Chronisten aber überlieferten Inschrift über die Gründung
des Klosters durch Bischof Victor und dessen Mutter Episcopina8.
Als originales Dokument kann dieser Text zwar schon deshalb
nicht gelten, weil er auf die Wand des Chores gemalt war, der
dem im Jahre 1504 vollendeten Neubau angehörte9. Doch ist kein
Anlaß, an seiner sachlichen Richtigkeit zu zweifeln, nachdem auch
das Churer Necrologium in einem Eintrag aus der ersten Hälfte
des 12. Jahrhunderts Bischof Victor als Stifter nennt. Diese Gründung

nun — die von der neueren Forschung an den Anfang des
8. Jahrhunderts gesetzt wird — ist in dem fraglichen Wandbild
versinnbildlicht. Ganz der mittelalterlichen Auffassung entsprechend

nehmen die heiligen Patrone des Gotteshauses die Stiftung
selbst entgegen : St. Petrus auf dem Throne sitzend und hinter ihm
stehend St. Paulus, die Rechte auf sein großes Schwert gestützt.

8 Die Inschrift s. Mohr, Cod. dipi. I, S. 8. — Die weitere Literatur
sowie die kritische Würdigung des Quellenwertes s. E. Egli, Die christlichen

Inschriften der Schweiz vom 4.—9. Jahrh. Mitt. der Ant. Ges.
Zürich XXIV (1895), S. 42.

9 Über diesen Neubau s. Kunstdenkmäler Graubünden III, S.183f.



336

Mit dem vor ihnen knienden und das Modell der Kirche darbringenden

Bischof, vor dem das Wappen des Klosters steht (in
Schwarz ein weißes Andreaskreuz), ist ohne Zweifel der Gründer
Bischof Victor gemeint, während es nicht sicher zu entscheiden ist,
ob der andere Kirchenfürst hinter ihm den Reformator des

Klosters, Adalgott, oder Bischof Paschalis darstellen soll, der von der
fraglichen Inschrift gleichfalls mit der Klostergründung in
Beziehung gebracht wird. Das letztere ist jedoch wahrscheinlicher,
da unter der Donatorengruppe auch noch eine Klosterfrau in
weißem Habit erscheint10, so daß wir also damit eine genaue
Illustrierung jenes Textes vor uns haben, der als Stiftertrifolium
Victor, Paschalis und Episcopina nennt. Die kniende Figur am
rechten Rande, in gleicher Nonnentracht wie Episcopina, jedoch
kleiner dargestellt, wie es sich in Gesellschaftung mit so ver-
ehrungswürdigen Personen geziemt, ist durch das Wappen
ausgewiesen : es ist wieder die schon genannte regierende Äbtissin
Margaretha von Reitnau11.

Nach oben hin ist die ganze Komposition durch einen
friesartigen Streifen abgeschlossen, in dem vor den Mauern einer
turmbewehrten Stadt winzig kleine Gruppen sichtbar werden, die an
den Martertod (Kreuzigung und Enthauptung) der beiden Kirchenpatrone

St. Peter und Paul vor den Toren Roms erinnern.
Die Entdeckung und Erhaltung dieser Malereien bedeutet für

den Vorrat an Wandbildern in unserm Kanton eine wertvolle
Bereicherung, nicht nur ihres gegenständlichen Gehaltes wegen, der,
wie hier zu zeigen versucht wurde, aufschlußreiche Einblicke in
die Welt mittelalterlicher Bildvorstellungen gewährt, sondern auch
durch ihre künstlerische Qualität, da sie in der Sicherheit und
Leichtigkeit der Zeichnung und der klugen Abgewogenheit der
Komposition sich über den Durchschnitt provinzieller Kunstübung
erheben.

10 Das Kloster war ursprünglich ein adeliges Kanonissenstift ohne
strenge klösterliche Bindung. Nach der Reform unter Bischof Adalgott
(1156) lebten die Nonnen nach der Regel Augustins, waren also „regulierte

Kanonissen". Näheres s. Kunstdenkmäler Graub. Ill, S. 179.
Die Tracht solcher Chorfrauen war zwar nicht einheitlich geregelt. Das
hier abgebildete weiße Habit könnte jedoch vermuten lassen, daß die
Caziser Kanonissen sich zum Orden der Prämonstratenserinnen hielten,
die ja auch Kanonissen im weiteren Sinn sind.

11 Der Name auf dem Schriftband ist neu. Den alten Text wird
man sich wohl so vorstellen dürfen wie auf dem Bild über dem Eingang.



337

Die Entstehungszeit der Fresken kann nicht zweifelhaft sein,
da sie ganz augenscheinlich von der gleichen PI and stammen wie
das mit dem Datum 1504 bezeichnete Wandbild über dem

Eingang zur Klosterkirche. Es zeigt gleichfalls St. Peter auf dem

Thron, auch den zweiten Patron, St. Paul, an seiner Seite ; aber
die unmittelbar vor ihm kniende, das Kirchenmodell darbringende
Klosterfrau ist nun die Äbtissin Margaretha von Reitnau mit ihrem
Wappen. Wie das Bild im Chor die Stiftung des Klosters, so soll
also dieses seine bauliche Erneuerung allegorisieren, die — wie
die Inschrift über dem Chorbogen belegt12 - in eben diesem Jahr
(1504) vollendet war.

Ritter Hans Luzi Gugelberg von Moos
Ein Bündner Staatsmann 1562-1616.

Von Erhard Clavadetscher, Chur.

Anläßlich eines Besuches im Schloß Salenegg in Alaienfekl fiel
mir an einem Fenster des ersten Stockwerkes eine Wappenscheibe
durch ihre Stattlichkeit besonders auf. Es war die Scheibe des

Ritters Hans Luzi Gugelberg von Moos1. In der „Großen Stube"
wurde mir dann ein sehr schönes, kunstvoll ausgestattetes Schwert
gezeigt, dessen Träger ebenfalls dieser Ritter gewesen war. Diese
beiden Antiquitäten regten mich an, mich mit dem Leben dieses
Mannes näher zu befassen. Ich begann mit dem Sammeln von
Material, das über den Ritter Aufschluß gab. In verdankenswerter
und freundlicher Weise stellte mir Familie von Gugelberg ihre
Familienchroniken zur Verfügung, in der die Verfasserin derselben,
Fräulein Maria von Gugelberg (1836-1918), auch unveröffentlich-

12 Die Inschrift: „anno m ccccc iiii (1504) mense augusti" ist ein
Fragment und heute nur noch im Dachraum zu sehen, da die Decke
von 1772 etwas tiefer liegt als die alte. Vgl. Bündner Kunstdenkmäler
III, S. 183.

1 Bildnis des Ritters in Kraneck, Bildnisse berühmter Bündner, oder
Hist.-Biogr. Lex. der Schweiz, Artikel Gugelberg.


	Die Wandbilder in der Pfarr- und Klosterkirche zu Cazis

