
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1940)

Heft: 4

Artikel: Der hl. Placidus [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


120

Der hl. Placidus.
Von Iso Müller, Disentis.

(Fortsetzung.)

4. Das Kopftuch lein des hl. Placidus.
Als in der Zeit von c. 800 bis c. 940 ein großer Sarkophag

für die hl. Placidus und Sigisbert hergestellt wurde, stellte man in
denselben zwei Kästchen, von denen das eine die Reliquien des

hl. Placidus, das andere die Reliquien des hl. Sigisbert enthielt1.
Bei der Öffnung des Sarkophages 1498 fand man clas Haupt des
hl. Placidus in einem Tüchlein eingewickelt Solche meist seidene

Umhüllungen der Reliquien sind vielfach bezeugt und sollten die
Gebeine vor Zerfall schützen3. Man kann nun ruhig annehmen,
daß dieses Tüchlein nach so vielen Jahrhunderten (c. 9. Jh. bis

15. Jh.) fleckig und teilweise zerfallen war. Die Flecken konnte
naiv-frommer Glaube leicht als Blutspuren betrachten, zumal bei
Märtyrern. Aber auch sonst wurden und werden heute noch solche

Gegenstände, die mit Reliquien in Berührung kamen, selbst wiederum

als Reliquien (zweiten Grades) betrachtet und daher aufbewahrt

und verehrt1.
Zu diesem Befunde gesellte sich noch ein literarisches

Motiv. Schon die älteste Passio der Pariser Heiligen Dionysius,
Rusticus und Eleutherius, die handschriftlich zwar erst dem 9. Jh.,
inhaltlich aber spätestens dem 6./7. Jh. angehört, erzählt von einer
gewissen Matrone namens Catulla, welche den Mördern die drei
Leiber der Heiligen entreißt Die zu Anfang des 9. Jh. geschriebene

Passio des hl. Dionys von Abt Hilduin meldet, man sei den
kopftragenden Märtyrern mit Schrecken begegnet und vor ihnen
in alle Himmelsrichtungen geflohen8. Dieses Legendenmotiv fand

1 Näheres in Die Anfänge von Disentis 1931 S. 99—105.
2 Eichhorn Ambrosius, Episcopatus Curiensis 1797 S. 247: aderat

velamen, cui ante novem prope secula saucium S. Placidi caput involutum
fuerat, multo etiamnum cruore respersum.

3 Stückclberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902)
S. XCVII.

1 Stückelberg 1. c. S. LXXVII. Art. Brandeum bei Cabrol, Dictionnaire

d'archéologie chrétienne et dc liturgie 2 (1910) 1132—1137.
5 MGH Auctorcs antiquissimi. IV. 2 (1885) 101—105. Gut beglaubigte

,,Matronencrzählung" bei Rüttcn F., Lateinische Martyrerakten
1931 S. 31—32.

6 Migne, Patrologia latina Bd. 106 col. 47 : Non credenfes autem,
nimio terrore perculsi, quique in suas partes fugerunt.



121

auch in Disentis Absatz. Die Passio Placidi aus clem 12./13. Jh.
erzählt, der hl. Placidus sei mit seinem Haupte in den blanden
einer Frau begegnet, und er habe von dieser ihr Kopftuch ivela-
men feminei capitis) verlangt, um sein Haupt einzuwickeln. Die
Frau aber sei von allzu großem Schrecken erfaßt worden, habe
ihr Kopftuch hingeworfen und sei geflohen. Daß selbst die
unkritische Passio zu dieser Episode ein „fertur" setzt, also ein „man
sagt", ist vielbedeutend7. Es ist, als ob die Legendenbildung hier
erst im Entstehen begriffen sei. Ein einfaches Kopftuch ist freilich

auch zu merowingischen Zeiten sehr leicht denkbar und an
sich kein Anachronismus8. Die eigentliche dünnstoffige Haube,
welche man „Rise" nannte, kam erst seit dem 12./13. Jh. allgemein

in Benutzung. Matronen verhüllten ihr Haupt gänzlich mit
Stoffbinclen9.

Das literarische und archäologische Element hat dann
wahrscheinlich Abt Jacob Bundi (f 1614) miteinander verknüpft.
Dieser erste Klosterchronist hat überhaupt che Anfänge des
Klosters Disentis zu einem fast einheitlichen und schön abgerundeten
Ganzen verarbeitet und ist hieiän seinem Zeitgenossen Ägidius
Tschudi (f 1572) ähnlich, der dasselbe für die Anfänge der
schweizerischen Eidgenossenschaft getan hat. Buncli erzählt, der hl.
Placidus sei auf seinem Wege von der Richtstätte einem Weibe
begegnet, clas an einem Bache ihr Gewand wusch. Zu dieser Frau
sagte clas abgeschlagene Haupt des hl. Placidus, sie möchte ihm
ihren „Schleyr" geben, damit er sein blutiges Haupt darin tragen
könne. Das tat die Frau denn auch. Buncli aber bemerkt weiter:
„Diesen Schleyr findet man noch heut bej Tag unversert, allein
claß er allerdinges blutig ist."10 Bundi identifiziert hier wohl clas

1498 im Sarkophag gefundene Tüchlein mit diesem Frauenschleier.
Es ist auch sehr wohl möglich, daß hier die Veronika-Legende
miteingewirkt hat, deren Anfänge schon im Frühmittelalter zu
konstatieren sind11. Die waschende Frau ist leicht zu erklären. Wenn

7 Rousset Paul, La Passio Placidi de Disentis. Zeitschrift f. Schweiz.
Geschichte 18 (1938) 266.

8 Darauf wies Rousset 1. c. S. 261 hin. Vgl. Falke J. v., Costüm-
geschichtc der Culturvölker (ohne Jahreszahl) S. 139, 144—145, 147.

9 Köhler Bruno, Allgemeine Trachtenkunde (ohne Jahreszahl), 3.Teil
Abt. 2. S. 19. Falke 1. c. S. 156, 158, 168.

10 Decurtins C, Die Disentiser Kloster-Chronik des Ahtes Jacob
Buncli 1887 S. 25.

11 Lexikon für Theologie und Kirche 10 (1938) 574—575.



122

der heutige Ort der St. Placiduskapelle wirklich die Richtstätte des

Heiligen war, was als wahrscheinlich gelten kann, so fließt heute
noch am Ausgange dieses St. Plazitobels, beim heutigen Sontget,
ein Bächlein herunter. Hier mußte der Märtyrer vorbeikommen,
falls er von der Richtstätte zum Kloster gehen wollte.

Wie sehr dieses Tüchlein nun verehrt wurde, zeigt folgende
Erzählung : Als 1604 der Weltpriester Helias H eymann im
Auftrage des Klosters Einsiedeln bei Abt Bundi um Reliquien von
Placidus und Sigisbert vorsprach, wollte ihm dieser mit der Schere
ein Stücklein von jedem „Tüechel" abschneiden, fühlte sich
jedoch beim Schneiden merkwürdigerweise am Arm gehemmt, was
er als Zeichen ansah, daß das Stück im Kloster unzertrennt bleiben
sollte12. Vielleicht hat hier der Bericht des Evangeliums, wonach
die Tunika des Heilandes ungeteilt blieb, miteingewirkt (Joh. 19,
23-24).

Das Reliquienverzeichnis von 1628 erwähnt das
Tüchlein folgendermaßen : „Ein Stauchen, mit wellicher St. Placidus

sein heiliges Houpt eingewiklet hat, welche ime eine Frow
geben, in dem er sein Haupt in seinen Henden getragen. Man
sieht klarlich noch alleß Bluott, so darin geflossen noch zu ewiger
Gedachtnuß."13 Das mittelhochdeutsche Wort „Stûche" kann
sowohl den weit herabhängenden Ärmel am Frauenkleicle als auch
ein Kopftuch, einen Schleier wie überhaupt ein Tuch bedeuten14.
Das Wort ist aber hier insofern bezeichnend, als der Sturz oder
die Stuche im Bündner Oberland auch wirklich vom 15. bis 19. Jh.
als Kopfbedeckung nachgewiesen ist15.

Abt Augustin Stöcklin nennt in seiner 1635 verfaßten
Vita et Gesta SS. Placidi et Sigisberti das Reliquientüchlein : calan-
tica16. Dieser Terminus technicus kann mit Haube, Schärpe, Kopftuch

übersetzt werden17. Stöcklin erwähnt ebenfalls die Bluts-

12 Decurtins 1. c. S. 33. Ähnliche Eifersucht auf die Vollständigkeit
der Reliquien siehe Stückelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der
Schweiz 1 (1902) CHI.

13 Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichtc 21 (1927) 152.
14 Lexer Mathias, Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch. 1926

S. 253.
15 Curti Notker, Stuorz und Capetsch. Anzeiger f. Schweiz.

Altertumskunde 19 (1917) 122—140, bes. 125.
16 Kopie des Klosterarchivs Disentis S. 4-
17 Du Cange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis 2 (1883) 20.

Forcellini Aeg., Totius Latinitatis Lexikon 1 (1805) 352.



12'

tropfen und spielt wahrscheinlich auf die merkwürdige Begebenheit

unter Abt Bundi an, da derselbe am Zerschneiden des Stückes
gehindert wurde18. Fast mit den gleichen Worten wie Stöcklin
erwähnt auch die Klosterchronik des Abtes Adalbert de Funs
(c. 1696) das Tüchlein des hl. Placidus19.

Wahrscheinlich wurde diese Reliquie auch in der St. Placidus-
prozession herumgetragen. Das Placicluslied von c. 1685 erwähnt
nämlich dasselbe, und zwar in romanischer (Strophe 37-39) und
deutscher Version (Strophe 42-44)20:

Soing Piaci quel va vinavond, Er gienge fort zweihundert schritt,
Siu Tgiau sin maun portava : Der Heilig Mann gar eben,
En leza via entupont, Bey einem bach hatt Ihm ein Weib,
Ina che pons lavava. Ein weißen Schleyer geben.

De ciucila el in piez rogont, Er nimbt daß tûchlin an mit danck.
Ha mess siu tgiau si sura : Und hatt sein Haupt drin gwunden,
E fa viadi plinavont, Er gehet fort den graden gang,
Valsend d'in miez quart ura. Bis er das Closter gfunden.

Quei Piez han ei ounc oz cl gi, Der Schleyer weiß wie Ihr gehört.
En Claustra von numnada : Zu Disentiß mit wunder :

La pli part de quei scazi bi, Verehret würdt noch unversehrt,
Ounc uss'ei saunganada. Mitt Blutt besprengt darunder.

Mit diesem Liecle hatte die Reliquie ihren größten Ruhm geerntet,

denn jetzt wußte der jüngste Knabe und che älteste Mutter der
Cadi, welche Bedeutung diese kostbare Reliquie hat.

Der bekannte Alpinist und Geograph P. Placidus a Spescha
(t !^33), der sich für Antiquitäten nicht wenig interessierte,
beschrieb die Reliquie als ein „mit Blut besprengtes und aus Flor
und Leinwat bestandene Tüchchen, welches die Einwohner el vel
de Sogn Piaci nennen"21. Danach wäre wohl das seidene
Grabtüchlein auf Leinwand aufgenäht gewesen, um es besser zu
erhalten. 1799 befanden sich im Kloster „Zwey Gefäße, worin das
Vellum S. Placidi unci die Inful des h. Sigisbertus aufbewahrt
werden"22. Vermutlich ging das Tüchlein in den Kriegswirren

18 Vita et Gesta etc. Kopie Disentis S. 4: asservatur hoc linteum, ab
decern saeculis, copioso adhuc martyris cruore inspersum, paucis ab-
hinc annis novo miraculo illustratimi.

lu Syn. ad an. 630. Klosterarchiv Disentis.
20 Gadola W., Die Canzun de soing Piaci et soing Sigisbert. Romanische

Forschungen 40 (1927) 227--250. bes. 237.
21 P. Placidus a Spescha cd. Picth-Hagcr 1913 S. 21.
22 1. c. 94 vgl. 113 -114.



124

dieser Franzosenzeit verloren. Nach einer unkontrollierbaren
Tradition soll P. Beat Ludescher, der 1796 Profeß ablegte und 1847

starb, clas Tüchlein noch gesehen haben23.

Heute steht noch zwischen Kloster und St. Plazikirche ein kleines

Wegkapellchen, clas als Ort der Begegnung des Heiligen mit
der Frau angesehen wird. Dort ist ja auch das Bächlein zu finden,
von dem Buncli spricht. Diese Kapelle mit den umstehenden Häusern

heißt S ont get. Das Etymon dieses Ortsnamens ist sanctus

heilig), verbunden mit dem romanischen Diminutivsuffix -ett.
Solche kleine Heiligtümer (Bildstöcke) sind auch sonst noch
nachzuweisen, so in Sedrun, Somvix, Seewis usw.21. Man könnte nun
einwenden, das Suffix -etum sei schon im Lateinischen gebräuchlich

gewesen (salicetum, fraxinetum usw.)25. Also sei der Name
ein Beleg für die Echtheit der Tradition. Da aber der Name Son-

tget ja auch für neuere Kapellchen gebraucht wird, wie z. B. in
Sedrun, ist dieser Grund nicht stichhaltig. Es verhält sich
vielmehr mit Sontget wie mit dem lateinischen Wort martyrium, das
seit dem 5. Jh. n. Chr. nicht nur einen Blutzeugenort, sondern
jedes beliebige Bethaus bezeichnet26.

5. Der Placidu s wein.
Die heute am St. Plazifeste von zwei Geistlichen in roten Dal-

matiken herumgetragene Hauptreliquie ist eine Hirnschale.
Anthropologisch hat sie Dr. Karl Hägler, Chur, am 7. Juli 1939 als
die rechte Partie des os frontale mit dem entsprechenden Teile
des os temporale und eine kleine Fläche der orbita (Augenhöhle)
erkannt.

Die dunkelschwarze Farbe in der Innenseite der Hirnschale
erklärt sich daraus, daß früher Wein in die Hirnschale gegossen
wurde. Dieser Wein wurde dann wieder ausgegossen und als
gesegneter Wein getrunken. Der Volksmund behauptet heute noch,

23 Frdl. Mitteilung von P. Maurus Carnot (f 1935). Das Frauenkloster

Münster in Graubünden besitzt noch einen Teil dieses Tüchleins

mit folgender Beglaubigung: „Daß in diesem Tüchlein viele Jahre
lang das hl. Cronium des hl. Martirers Placidus eingewickelt war,
wird hiedurch bescheint von Columbanus Abt ; den 24. Juni 1766."

24 Kubier August, Die romanischen und deutschen Örtlichkcitsnamen
des Kts. Graubünden. Heidelberg 1926 nr. 1346. Planta-Schorta,
Rätisches Namenbuch 1 (1939) 5, 24 usw.

25 Bourciez E., Éléments de linguistique romane 1923 S. 60.
26 Aebischer Paul in Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 8 (1928) 163.



125

man habe direkt aus der Hirnschale Wein getrunken und dabei

gerne auch von der Reliquie selbst noch abgebissen. Diese
Erzählung wird schon durch die große Ehrfurcht, welche den
Reliquien erwiesen wurde, als verdächtig erkannt, vollends aber im
Lichte der Quellen wenigstens seit dem 16. Jh. als hinfällig
bewiesen.

Als der hl. Karl Borromäus 1581 nach Disentis kam.
wurde ihm diese Hirnschale ebenfalls gezeigt und auch mitgeteilt,
daß Pilger und Kranke Wein trinken, welcher diese Hirnschale
„berührt" habe1. 1598 wurde die Hirnschale zur geisteskranken
Barbara Schmid-de Florin in Altdorf gebracht und Wein durch
Berührung mit der Reliquie gesegnet2. Am ri. Juli 1657, am Feste
des hl. Placidus, gab P. Sebastian von Hertenstein während zwei
Stunden dem Volke Wein aus der Hirnschale des Heiligen3. Diese
Quelle schließt nicht genau ein direktes Trinken aus der
Hirnschale aus, spricht aber keinesfalls gegen die früheren und sicheren

Quellenstellen. Deutlich meldet dann P. PI. a Spescha (+ 1833),
man hätte jeweils am 11. Juli die Leute von UAsern „mit dem
geweihten Wein, darin der Schedel vom hl. Placidus gedunckt war,
gelabet"4. Den Franzosen mußte 1799 als Kriegskontribution
gegeben werden „das große silberne Gefäß in Gestalt eines Ciborii,
woraus man den Plaziswein ausschenkte"5.

Direkt aus dem Schädel des Heiligen könnte man also nur
vor dem 16. Jh. getrunken haben. Es ist aber überhaupt frag-

1 Bericht von Pfarrer Sacco von Disentis, gedruckt 1605 : Et pigliandola

esso in mano volse fare una devotione, che si suol fare con tutti
i peregrini ct infermi, cioè bere del vino ch l'haveva toccata,
dandone a bere ancora al Sign. Abbate, alla sua famiglia et anco alli Rcver.
Monaci. Cahannes J.. Die Pilgerreise Carlo Borromeos nach Disentis
im August 1581. Freiburg 1924 S. 18.

2 Synopsis (1696) ad an. 1598: potum ex contactu cranii benedictum
praebuerat. Ebenso Chronicon Disertinense von van der Meer (f 1795)
S. 141—142 der Disentiser Kopie, ferner Eichhorn, Episcopatus
Curiensis 1797 S. 261. P. Placidus a Spescha cd. Pieth-Hager 1913 S. 41.

3 Tagebuch von P. Scb. Hertenstein, Kopie des Stiftsarchivs
Disentis; Eintrag zum 11. Juli 1657: feci mane media 6 ta primam mis-
sam in ara summa. Deinde usque ad 8 vam circiter dedi populo bibere
ex cranio S. Placidi facta solemnis processio cum rcliquiis circum
monasterium portavi ego caput S. martyris Placidi.

4 Zitat bei Hoppelcr Robert, Ursern im Mittelalter 1910 S. 42. Ähnlich

auch bei P. PI. a Spescha cd. Pieth-Hager 1913 S. 19.
5 P. PL a Spescha ed. Pieth-Hager 1913 S. 89.



126

lieh, ob dieses ganze Brauchtum schon vor 1498 bestand, da man
die Reliquien erst damals wieder ganz im Sarkophag gefunden
hatte.

Freilich, in der Reliquiengeschichte sind beide Fälle belegt.
Schon sehr frühe wurden Reliquien mit Wein oder Wasser in
Berührung gebracht, um ein heilkräftiges Medikament zu erhalten.
Gregor von Tours ("f* 594) berichtet davon. Im 7. Jh. wurden im
Kloster Rebais mit dem Reliquienwasser des hl. Agilus kranke
Augen oder andere leidende Körperteile benetzt. Im 11. Jh. badete
man die Reliquien des hl. Hugo von Anzy-le-Duc (T93°) in Wein
und Balsam und reichte diese Mischung den aus der Ferne
gekommenen Wallfahrern. Ebenfalls im 11. Jh. wurden die
Reliquien des hl. Maurus mit Wasser und Wein in Berührung
gebracht, um daraus eine Medizin zu erhalten. Selbst Kübel und
Krüge wurden herbeigeschleppt, um che Tragbahre der Reliquien
zu waschen und um mit der wieder gesammelten Flüssigkeit die
Pest zu vertreiben6.

Aber auch das Trinken aus den Schädeln der Heiligen selbst
ist belegt. Aus dem Schädel des hl. Sebastian zu Ebersberg in
Bayern, aus dem Gumbertusschädel zu Ansbach, aus der
silbergefaßten Hirnschale des hl. Theodul in Trier, aus dem Schädel
des hl. Quirinus in Neuß wurde getrunken, und zwar aus
Verehrung7. Wer die vielen Beinhäuser des Bündner Oberlandes
betrachtet, wird schließlich solche Sitten auch begreifen können8.

Alle diese Bräuche leiten sich nicht von kannibalischen Sieges-
und Minnebechern ab, sondern vom frommen Volksglauben, daß
Wein, mit einer ausgezeichneten Reliquie in Berührung gebracht,
von besonderer Segenskraft und zugleich ein Akt der Fleiligen-
verehrung sei9.

6 Franz A., Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter 1909 Bd. I.
S. 285. Bd. II. S. 453—456, 473—478. Stückelbcrg E. A., Geschichte
der Reliquien in der Schweiz 2 (1908) 25 nr. 2046.

7 Andree-Eysan M., Volkskundlich.es aus dem bayrisch-österreichischen
Alpengebiet. Braunschweig 1910 S. 147—155. Dazu Hauck,

Kirchengeschichte Deutschlands 2 (1912) 480, 683, 778.
8 Caminada Chr., Die Bündner Friedhöfe 1918 S. 93—98.
9 Lexikon f. Theologie und Kirche 5 (1933) 73. Über das eigentliche

Totenkopftrinken vgl. Schweiz. Archiv für Volkskunde 16 (1912)
247—248.



127

6. Das Glockenwunder.
Erst Abt Bundi (f 1614), dieser gemütlich-fromme Erzähler

und Chronist, berichtet das sog. Glockenwunder : Als St. Placidus
mit seinem Haupte zum Kloster kam, fingen die Glocken selbst
zu läuten an, und St. Sigisbert ging dem Märtyrer mit einer
Prozession entgegen1. Es handelt sich hier um ein allgemeines Lc-
gendenmotiv, das sich vom 12. Jh. bis zum 19. Jh. nachweisen läßt.
Danach läuten beim Tode, Begräbnis oder bei der Translation die
Kirchenglocken von selbst. Es wird meist aus der Malerei erklärt.
Um nämlich Glocken läutend darzustellen, brachte der mittelalterliche

Künstler dieselben in voller Bewegung zur Wiedergabe. Die
Person des Läutenden war nicht sichtbar. Oft ragte die Glocke
zum Schalloch des Kirchturmes heraus. Der naive Beschauer
konnte nun ohne weiteres glauben, diese Glocken läuteten von
selbst2.

Schon irische und fränkische Missionäre bedienten sich zur Be-
sammlung der Leute kleiner Handglöckchen. Weiter sind Glocken
in süditalienischen Klöstern bereits für das 5./6. Jh. bezeugt,
ebenso für die Pfarrkirchen Galliens im 6. Jh.3. Das Kloster
Disentis flüchtete c. 940 neun Glocken vor den ankommenden
Sarazenen nach Zürich4.

7. Nachtrag zur Piaci dus kapeile.
Wie schon ausgeführt wurde, unterscheiden wir drei Kirchen

des hl. Placidus. Die erste wurde etwa im 9. bis 11. Jh. erbaut.
Als diese 1458 durch die Lawine zerstört wurde, trat an deren
Stelle die zweite Kirche. Diese wiederum mußte 1656 der heutigen
Platz machen.

Daß diese Kapelle so früh bezeugt ist und daß sie gerade in
diesem Lawinentobel errichtet wurde, scheint dafür zu sprechen,
daß hier die Richtstätte des hl. Placidus war. Die erste Kirche
(c. 9.-15. Jh.) war gegen Osten gerichtet. Zu ihr gehörte wohl
jene Apside, die vor wenigen Jahren kurz aufgedeckt wurde und

1 Decurtins C, Die Disentiser Kloster-Chronik des Abtes J. Bundi.
Luzern 1888 S. 25.

2 Stückclbcrg E. A., Das Glockenwunder. Schweiz. Archiv f. Volkskunde

22 (1919) 202—203.
3 Vgl. die umfassende Studie von Caminada Chr., Die Bündncr

Glockcn. Zürich 1915 S. 16.
4 Müller Iso, Die Anfänge von Disentis 1931 S. 85—86.



128

östlich des letzten heutigen Joches der Kirche lag. Wie Chor und
Kirche sonst genau aussahen, könnte wohl nur eine erneute und
erweiterte Aufdeckung aufzeigen. Ich erinnere mich nur an eine

größere Apside.
Die zweite Kapelle 11458-1656) mag wohl die Größe der ersten

beibehalten haben. In der dritten Kirche von 1656 wurde ein
Altar mit der Öffnung, in welche Kopfleidende ihr Haupt
hineinhielten, geschaffen. Er findet sich rechts beim Eingange in einer
kleinen Nische. Diese Apside möchte ich aber doch nicht als die
frühere Chorapside der zweiten Kirche betrachten. Es fehlen ja
besondere Spuren davon. Sie wurde nur in Erinnerung an die
frühere Chorapside mit dem typischen Altare hergestellt.

Die neue Kirche von St. Placidus von 1656 diente einigermaßen
als Vorbild für die Kirche von Laax. Gemäß einem dortigen Dokumente

von 1674 war der Maestro Dominico Barbe aus Roveredo
beauftragt, die Kirche in Laax etwas größer als die St. Placikirche
in Disentis zu gestalten1.

Chronik für den Monat März
3. Bei der heutigen Ersatzwahl in den Kleinen Rat kam

keine Wahl zustande. Bei einem absoluten Mehr von 11 055 Stimmen
entfielen auf den Kandidaten der Demokratischen Volkspartei, Dr. B.

Mani, 10 383, und auf den freisinnig-demokratischen Kandidaten, Dr. J.

Regi, 8999 Stimmen, während auf einzelne 2728 Stimmen entfielen.
Die Wahlbeteiligung betrug rund 60 Prozent. Es hat ein zweiter Wahlgang

stattzufinden.
Der Kirchenchor Chur veranstaltete ein Passionskonzert;

vorgetragen wurden ausgewählte Chöre aus verschiedenen vom
Chor in frühern Jahren aufgeführten Werken von Bach, Händel,
Mendelssohn, Mozart und Cherubini. Als Solisten wirkten Ida Möckli
(Sopran), Jak. Küng (Tenor) und Prof. Arm. Cantieni (Orgel) mit.

6. In der Naturforschenden Gesellschaft sprach Dr. E.
Pfeiffer von Dornach über Kristallisationsvorgänge zur Untersuchung
von Gesundheit und Krankheit im Pflanzen- und Menschenreich.

12. Die Kantonsschule veranstaltete in C h u r in der Martinskirche

ein Konzert. Der Gemischte Chor, ein Streichorchester und
Klavier- und Violinsolisten der Schüler trugen Kompositionen von J. S.

Bach, Mozart, Beethoven, Suter, Chopin und Händel vor.
(Schluß folgt.)

1 Kirchenarchiv von Laax, nicht unterschriebenes Papierdokument
vom 30. April 1674. Italienisch. Benutzt auch von Poeschel E., Die
Kunstdenkmäler des Kts. Graubünden 1 (1937) 201.


	Der hl. Placidus [Fortsetzung und Schluss]

