Zeitschrift: Biindnerisches Monatsblatt : Zeitschrift fir biindnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1940)

Heft: 2

Artikel: Der hl. Placidus [Fortsetzung]
Autor: Muller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

438

denjenigen Preopinanten, welche verlangen, dal das Gesetz iiber
den Loskauf der Grundzinse ganzlich bestatigt und befolgt werde.

In den tibrigen Punkten bin ich mit der Mehrheit der Comission
einverstanden, Uberlasse es aber einem geschickteren Redner, sie
zu vertheidigen und die Pfeile, die auf unseren Entwurf abgedriickt
worden, zuletzt abzuwehren oder zuriickzusenden.

Der hl. Placidus.

Von Iso Miiller.
(Fortsetzung.)

2. Datierung und Wertung der Passio Placidi

Die Passio Placidi war schon Objekt vieler Studien, so dal3 wir
uns darauf beschrinken, nur Alter und Wert derselben zu klarent.

Das Alterdes Textes wird paliographisch nach der Rhein-
auer Handschrift auf c. 1200 angesetzt2. Innere Kriterien haben
zu entscheiden, wann der Text etwa entstanden ist. Die Passio er-
zahlt noch den Einfall der Sarazenen (resp. Ungarn) um 940, dann
die Restauration des Klosters anldBlich des Besuches Ottos 1. g65.
Es wird auch bereits von Konigen und Iiirsten (reges et principes)
gesprochen, welche am Grabe der Heiligen Placidus und Sigisbert
sich aufhielten und das Kloster beschenkten. Nun wurde Disentis
965 von Otto 1., 1004 von Heinrich II., 1164 und 1168 von Fried-
rich Barbarossa besucht. Konigliche Schenkungen sind fiir Disen-
tis von folgenden Herrschern erwiesen: Otto I. (960), Otto II.
(976), Otto II1. (993), dann von Heinrich III. (1048), Heinrich V.
(1112)3. Auch die Verehrung der Klosterheiligen ist erst nach der

1 Zeitschr. f. schweiz. Kirchengesch. 14 (1920) 241—259 (Edition des
Rheinauer Textes von A. v. Castelmur); Mélanges Ferdinand Lot 1925
S. 515—541 (Kritik der Passio von P. E. Martin); Zeitschr. fiir schweiz.
Gesch. 18 (1938) 249—267 (Text von Dalpe und Kritik von P. Rousset).
Dazu Miller, Anfinge von Disentis 1931 (siche Register unter Placidus
und Passio).

2 Castelmur resp. Morin datieren ,,Anfang des 13. Jh.”, Rousset
,»,12. (13.) Jh.*. Mohlberg Cunibert, Mittelalterliche Handschriften der
Zentralbibliothek Zirich 3. Lfg. 1936 S. 160 datiert ,,Rh. 5. 12./13. JTh.*".

3 Uber diese Diplome und Schenkungen siehe Studien und Mit-
teilungen des Benediktinerordens 50 (1932) 200—212, ferner Zeitschr.
fiir schweiz. Geschichte 13 (1933) 462—467.



49

fluchtartigen Ubertragung nach Ziirich (c. 940) bedeutender ge-
worden. Ende des 1o. Jh. haben wir zwel Hymnen in S. Severino
(Neapel), dann im 11. Jh. die bekannten Erwahnungen Ekkehards
und die Umdatierung der Heiligen in die Zeit Kolumbans.

Endlich bringt die Passio die Ereignisse des 10. Jh. ganz durch-
einander, ein Zeichen, daf3 sie von diesem Jahrhundert Abstand
hatte. Der Verfasser 1a3t das Kloster durch Ungarn verwilsten,
was aber doch wohl eher durch Sarazenen geschah. Nicht erst der
Besuch Ottos I. 965 begriindete die Restauration des Klosters,
sondern dasselbe war schon g6o wieder in friedlichem Zustande.
Diese Restauration des Klosters geschah nicht durch Ursicinus,
der in die Mitte des 8. Jh. hineingehért, sondern durch Abt Victor,
in der Mitte des 10. Jh. Daf} die Passio auch den Namen Ottos I.
nicht mehr kennt, ist bemerkenswert.

Danach wird man als Abfassungszeit der Passio frithestens das
spate 11. Jahrhundert und noch mehr das 12. Jh. annehmen diirfen.

Die historischen Elemente, die dem Verfasser zur Verfiigung
standen, waren keine Vita der Heiligen, sondern nur zerstreute in-
direkte und oft spite Quellen. Er erklarte die damalige Marien-
kirche und St. Plazikirche in Disentis, die Kolumbanskirche in
Ursern, kannte auch das sog. Testament des Tello 765, ohne es in-
haltlich durchgelesen und erfaB3t zu haben, hatte auch vielleicht
Kenntnis (indirekte) vom Verbriderungsbuche von Reichenau,
deren lange Monchsreihe mit Ursicin begannt, vielleicht auch vom
Hymnus aus dem Ende des 10. Jh.5, und benutzte endlich die
Kloster- und Haustraditions.

Die allgemeinen Kenntnisse der Geschichte sind minimal, denn
er erwahnt ja nur Papst Gregor (7 604}, Konig Aistulph (749—756),
dann Kolumban (}615) und Gallus (1 c. 640). Die vielen Ana-
chronismen sind von der Kritik schon lingst ins Licht gestellt
worden, sind aber zum nicht geringen Teile nur daher abzuleiten,
dalb der Verfasser unsere Heiligen bald im 8. Jh., bald im 7. Jh.
leben laBt. Wenn er sie mit Kolumban und Gallus zusammen wir-
ken laf3t, gehoren sie ins 7. Jh., wenn er aber als Moérder des
hl. Placidus den Vater von Tello, Victor, nennt, so gehoren sie

4 Passio ed. Rousset 267: cum Ursicino episcopo ... ad servicium
domini fratres non paucos ibi congregavit.

5 Passio ed. Rousset 265 : Christi cultores; Hymnus : Domini cultores.

6 Passio ed. Rousset 264 : Columbanus ecclesiam construxisse fertur;
266: Fertur quandam feminam obviasse.



50

ins 8. Jh. Die Bildung des Verfassers verrat keine chronologischen
Kenntnisse ; seine Hauptstirke waren die HIl. Schrift, die er viel
zitiert, einige hagiographische Texte und die drastische Erzihlung.

Vielleicht kannte der Verfasser das zweite Buch der Dialoge
des Papstes Gregor (1 604 ), in welchem das Leben des hl. Benedikt
erzahlt ist. Doch sind nur ganz indirekte Einfliisse moglich?. Am
ehesten noch koénnten folgende Stellen etwas besagen:

Passio 265: Gregor Dial II. 126:
Nam quidam vir nomine et Fuit vir vitae venerabilis, gra-
gratia Placidus tia Benedictus et nomine.

Passio 266: Gregor Dial II. 196:
Quorum una mens fuerat in ut quorum mens una semper
domino, uno amborum cor - in Deo fuerat, eorum quoque
pora tegerentur et loculo corpora nec sepultura se-
pararet (von Benedikt und

Scholastika).

Die Sprache der Passio ist die herkommliche, die sich in
den Viten des 8./9. Jh. und noch frither findet. Sowohl Placidus
und Sigisbert werden vir Dei genannt8, Diese Bezeichnung findet
sich z. B. auch in der um 8oo verfaliten Vita S.Lucii? ferner in
der Vita S.Galli des 9. Jh.1o, endlich in der Vita Meginrati des
9./10. Jh.t1, Aber das Wort ist natiirlich alter, kommt schon bei
Gregor d. Gr. (T 604) vort2 und geht schlieBlich auf die H1. Schrift
zurick?s,

Der hl. Placidus wird als Christi miles bezeichnet, ebenso der
hl. Sigisbert!t. Diese Ausdriicke begegnen auch oft bei Gregor von

Tours (}594).

7 Passio ed. Rousset 264: ecclesiam regente beatissimo papa Gre-
gorio; dazu 264: cum ei ad sublevandam corporis necessitudinem tem-
poralia offerebant, spiritualis annone ab eo tamquam a fideli dispen-
satore percipiebant. Dazu vgl. Gregor, Dial. II. ed. Migne, Patrologia
latina 66, 132 (nur inhaltlich gleich).

8 Rousset 1. c. 264, 265, 266 (korrigiere: vit = vir).

9 MGH SS rer. merov. III 5.

10 St. Galler Mitteilungen 2 (1870) 3.

11 Ringolz O., Geschichte von Einsiedeln 1904 S. 649.

12 Gregoril Dialogi ed. Moricca 1924 S. 77, 96, 131.

13 z. B. Judic. 13, 6—8.

14 Rousset 264, 265.

Siehe die Analyse von K. Weber in Studien und Mitteilungen des

-
o



51

Die Passio 148t einen Paulinus an der Gruft des hl. Placidus
das Augenlicht wieder erhalten. Ebenso wird Fagino und eine
Frau Marola von unreinem Geiste geheiltl6. Wiederum ist es
Gregor von Tours, der in seinen vier Biichern de miraculis S. Mar-
tini in 35 Kapiteln von Heilungen von Blinden, in 7 Kapiteln von
Heilungen von Besessenen spricht!’. In seinem Wunderbuche iiber
den hl. Julian wird in 7 Kapiteln von Blindenheilungen und nur
in einem Kapitel von Heilung von Besessenheit gesprochents. Ub-
rigens erzdhlt Sulpicius Severus (f um 420) in seiner Lebensbe-
schreibung des hl. Martin (} 397) von einem Paulinus, der augen-
krank von St. Martin geheilt wurdels.

Der Name Fagino scheint althochdeutsch zu sein; er ist wohl
zu Fagin, IFFaginold zu stellen2. Der Name der Frau Marola ist
offenbar romanisch-ratisch. Ahnlich klingen ja auch Ortsnamen
wie Marmarola in Disentis, in Brigels etc.2!, ferner Carcarola in
Disentis, in Ladir etc.22. Das Suffix zeigen auch ritische Personen-
namen wie Crespola, Moscola usw.2.

Suchen wir ein zusammenfassendes U rteil iiber die Passio
Placidi zu gewinnen. Wenn wir die Klassifikationen der hagio-
graphischen Texte, wie sie der fithrende Bollandist Hippolyte De-
lehaye einteilte, durchgehen, so konnen wir sagen: Die Passio ge-
hort nicht zu den offiziellen Gerichtsverhandlungen, auch nicht
zu glaubwiirdigen Berichten von Augenzeugen, ja sie griindet auch
nicht auf solchen Quellen. Sie ist aber auch nicht eine frei er-
fundene Erzihlung ohne jegliche historische Personlichkeit (roman
d’imagination), noch absichtliche Fialschung. Unsere Passio ge-
hort vielmehr in die Klasse der historischen Romane, das
heiBt deren Verfasser hat einige richtige historische Elemente mit
literarischen Erinnerungen und Gemeinpliatzen und vagen Volks-
Benediktinerordens 48 (1930) 351 ff. Auch ein Hymnus des 10. Jh.
preist Placidus und Sigisbert als ,milites, Anfinge von Disentis 1931
5. 118,

16 Rousset 267.

17 Migne, Patrologia latina 71 (1849) 912—1010.

18 1. c. c. 801—827.

19 MGH SS rer. merov. 1 (1885) 818. Dazu Delehaye, Les Légendes
hagiographiques 1927 S. 95.

20 Forstemann E., Althochdeutsches Namenbuch 1 (1900) 494.

21 Planta-Schorta, Ritisches Namenbuch 1 (1939) 30, 52.

22 Planta-Schorta 1. c. 14, 85.
2 MGH Libri confraternitatum 1884 S. 376, 380.



52

traditionen verbunden zu einer abgerundeten Vita oder Passio.
Bei solchen Texten ist jeweils Name des Heiligen, Existenz seines
Heiligtums und Datum seines Festes richtig?t. " Andere Elemente
miissen mit groBer Vorsicht und Kritik untersucht werden. Mit
feiner Methode und Sonde sollte das Unmdgliche vom Moglichen
und Wahrscheinlichen getrennt werden. Allgemeiner Skeptizismus
soll ebenso vermieden werden wie naive Leichtgliubigkeit.

Verglichen mit andern historischen Romanen, wie z. B. der Vita
S. Lucii um 8oo0, ist die Passio trotz vieler Anachronismen im ein-
zelnen doch nicht so phantastisch und abenteuerlich. Anderseits
reicht die Passio Placidi nicht an die Vita S. Galli des 9. Jh. heran,
die sichtlich in nicht wenigen Partien auf alten Texten ruht.

3. Die Kephalophorenlegende.

Dartiber, dal das wunderbare Kopftragen der Heiligen nicht
historisch ist, besteht heute kein Zweifel. Man kennt ja keinen
einzigen Iall, wo das Kopftragen eines Heiligen durch zeitgenos-
sisch einwandfreie Zeugen belegt wiare. Schon die Mauriner haben
hier klar gesehen!. Der Streit dreht sich nur um die Entstehung
dieser Legende.

E. A Stiickelberg, der bekannte Basler Hagiograph, stellte
ein halbes Hundert von Kephalophoren aus Spanien, Frankreich,
England, Deutschland und der Schweiz zusammen und fand, daB
dieser Zug an so vielen Orten, und zwar ganz unabhingig vonein-
ander entstanden sein konnte. Daher glaubte Stiickelberg, dieses
Motiv habe sich nicht von einem einzigen Orte aus auf andere
Orte ubertragen, sondern sei jeweils als lokale Volksinterpretation
des Grabbefundes anzusehen. Bei der Graboffnung fand man
namlich oft das Haupt nicht zwischen den Schultern, sondern zwi-
schen den Armen resp. Handen, ja auch neben dem Heiligen, so-
gar zu dessen FiiBen. Das mag infolge Verschiebung des Erd-
reiches geschehen sein, oder noch weit mehr, weil man vielleicht
von Anfang an das Haupt auf den Leib gelegt hatte. So konnte
die naiv-fromme Erkldrung entstehen, der Heilige habe sein Haupt
in seinen Hinden getragenz

2¢ Delehaye H., Les Légendes hagiographiques 1927 S. 100—118.

1 Vgl. Heer G., Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner

1938 S. 263.
2 E. A. Stiickelberg, Die Kephalophoren. Anz. f. Schweiz. Alter-



53

Heinrich Giinther wies auf die literarische Ubertragung
des Motivs hin. Dieses kam vom Oriente tiber Gallien nach Ale-
mannien3, Als das Zeitalter der Martyrerkirche langsam zu Ende
ging, wiesen die groBen Kirchenviter mit beredten Worten auf
dieses Heldenzeitalter hin. Da betonte der hl. Augustinus (} 430),
daB ,,nichts so erstrahlt als das Haupt der Martyrer‘'t, Der grof3e
Lobredner der Martyrer ist der hl. Chrysostomus (j407). In
seiner Homilie auf die hl. Juventinus und Maximinus begriindet er
das Lob der Blutzeugen: ,Soldaten koénnen freimiitig mit ihrem
Konige reden, wenn sie ihm die Wunden zeigen, die sie in den
Schlachten empfangen haben. Also werden auch diese Martyrer
bei dem Konige des Himmels mit den Hauptern in der Hand alles
erwirken, was sie wollen.'’® Die orientalische Phantasie des gro-
Ben Predigers kann sich nicht genug tun, die Szenen moglichst
realistisch darzustellen. Chrysostomus schildert, wie gerade die
gefallenen Kopfe fir den Teufel noch schrecklicher sind als vor-
her, da sie noch sprechen konnten, gerade wie auch das Haupt des
Johannes nicht nur durch Worte Schrecken einfloBte, sondern auch
noch schweigend auf der Schiisselé. I'iir diese Martyrer gibt es
keine Trennung. Iir sie gilt: Im Leben und im Tode sind sie
nicht getrennt?’. In seiner Lobrede auf alle Martyrer malt der
grobe Byzantiner weiter aus, wie die Martyrer gleich nach ihrem
Tode in den Himmel kommen, wobei die Engel ihre Begleitung
bilden. Im Himmel eilen alle Geister herbei, um ihre Wunden zu
betrachten, und empfangen sie gleichsam als Sieger, die mit vielen
Siegeszeichen aus einer Schlacht zuriickkommen, umarmen sie mit
groBer Freude und fiihren sie dann in groBer Begleitung zum

tumskunde 18 (1916) 75—79. Dazu Delchaye H., Les Légendes hagio-
graphiques 1927 S. 76—177.

3 Gunther Heinrich, Legenden-Studien. Koln 1906 S. 85, 97—105.

+ 5. Augustinus in Ps. 63: ,,Multi martvres talia passi sunt, sed
nihil sic elucet quomodo caput martyrum.” Lectio IV. in II. nocturno
Feriae sextae in Parasceve.

5 Migne, Patrologia graeca 50 (1862) 576: Etenim sicut milites vul-
nera, quae in praeliis sibi inflicta sunt, regi monstrantes, fidenter lo-
quuntur: ita et illi manibus absecta capita gestantes et in medium af-
ferentes, quaecunque voluerint, apud regem coelorum impetrare possunt.

6 Migne 1. c. 576.

7 Migne L. ¢. 576 nach 2 Reg. I, 23: In vita sua non sunt separati
et in morte non sunt divisi.



54

Konige des Himmelss. Chrysostomus pragte das Lieblingswort
fir die Heiligen : athleta®.

Diese orientalische Symbolik hat dann in Gallien Eingang ge-
funden. Im 5. bis 7. Jh. entstand die Passio der Heiligen Dio -
nysius, Rusticus und Eleutherius von Paris (Martyrium des
des 3. Jh.?), welche bereits das Kopftragen dieser Heiligen er-
zahlt, freilich ohne die begleitenden Engelio. Der Bedeutung von
St. Denis, der ersten Abtei des Frankenreiches und der koniglichen
Begribnisstitte, entsprach es, daBl von hier aus die Legende weiter
sich verbreitete. Sobald Ziirich die Reliquien der 304 hingerich-
teten afrikanischen Martyrer Felix, Regiola usw. hatte, entstanden
zwel Viten des 9. Jh., welche die Kopftrigerlegende bereits auf-
welsenll,

Der folgenden Zeit war dieser Zug so bekannt, dal auch
Dante (f1321) Bertram de Bornio sein eigenes Haupt an den
Haaren in den Hinden halten und noch die Ursache der Enthaup-
tung sprechen liBt. (Inferno can. 28 v. 121: E capo tronco tenea
per chiome.) Die Legende ging noch weiter. Ein Glasgemilde
von 1613 in Sarmenstorf (Aargau) erzihlt von den sog. drei angel-
sachsischen Pilgern, die enthauptet wurden und dann ihre Kopfe
noch am Brunnentrog wuscheni2.

Wie wurde der hl. Placidus Kephalophore ? Der erste Anhalts-
punkt begegnet uns erst mit dem Sarkophag des 9./10. Jh. Ein
Bild stellt den hl. Placidus mit doppeltem Haupte, d. h. eines auf
dem Halse und eines in den Hianden dar. Ein anderes Bild schil-
dert, wie St. Placidus sich St. Sigisbert nahert und dieser letztere
ithm sein Haupt abnimmt ; Placidus selbst beugt dazu seinen Rumpf
gegen Sigisbert. Da die linke Hand des hl. Placidus herunterhingt,
konnte das darauf hinweisen, daf’l das Bild nicht eigentlich das
Kopftragen versinnbildlichen mdchte. Doch das erste Bild besagt
sicher, daf Placidus nach der Auffassung des Kiinstlers ein Mar-

8 Migne 1. ¢. 710. Die Passio Perpetuae und Felicitatis, um c. 200,
cap. XI. laB3t schon Engel die Martyrer abholen. Riitten F., Lateinische
Martyrerakten und Martyrerbriefe 1931 S. 17—18.

9 Migne 1. c. 576, 647, 709, 710.

10 MGH Auct. antiquissimi 4 (1885) 2, 104. Giinther H., Legenden-
Studien 1906 S. 85, 97—105.

11 Heer G., Die Zircher Heiligen Felix und Regula. Ziirich 1889
S. 43.

12 Stlickelberg E. A., im Anz. f. schweiz. Altertumsk. 18 (1916) 79.



55

tyrer war, deshalb trigt er beide Haupter3. Was die Palme in der
Hand eines Heiligen, das bedeutete auch der Kopf in der Hand
eines Heiligen: das Martyrium. Diese Abbildungen am Sarkophag
konnen leicht Anlafl zur Kephalophorenlegende gegeben haben.

Die erste literarische Quelle, welche fiir die Kephalophoren-
legende spricht, ist die Disentiser Allerheiligenlitanei des
11./12. Jh., welche Gallus mit Sigisbert, aber Placidus mit Dio-
nysius von Paris verbindet (Cod. Sang. 403 S. 178: Sancte Pla-
cide, Sancte Dionisi cum sociis eius). Ausfiihrlich erzahlt uns erst
die Passio Placidi die Kopftragerlegendelt. Abt Jakob Bundi
(f 1614) zieht dann ausdriicklich den Vergleich ,,wie S. Dionysius
und andere Heilige mehr getan haben‘‘15.

Direkter Einfluld der Vita der Pariser Heiligen 140t sich auf
die Passio nicht nachweisen. Ebensowenig kann man eine Ab-
hiangigkeit der Passio von der Vita der Ziircher Heiligen Felix und
Regula nachweisen!s. Doch wird man schwerlich fehlgehen, wenn
man sowohl von Paris wie von Ziirich her einen indirekten Ein-
fluB auf Disentis vermutet. Mehr noch als Ziirich diirfte viel-
leicht das frankische Paris eingewirkt haben.

Die Passio schopft eben ausdem allgemeinenlLegenden-
gute des Abendlandes, wie es sich seit Chrysostomus ausgebildet
hatte. Der Beistand der Engel, der Schrecken der Frau, die dem
Kephalophoren begegnet, der Vergleich mit Johannes dem Tau-
fert?, all das weist darauf hin. Der fiihrende Hagiograph H. De-
lehaye bemerkte zu solchen Gemeinplitzen der Heiligenviten, daf}
es eigentlich ganz unniitz sei, die nahere historische Veranlassung
zu suchen, warum dieser oder jener legendenhafte Zug in ein
Heiligenleben gekommen sei. Damit verliere man ebensogut seine
Zeit, als wenn man nachstudiere, warum der Same durch den

Wind gerade an diesen Ort und nicht weiter getragen worden seils.
(SchluB folgt.)

13 Uber den Sarkophag: Die Anfinge von Disentis 1931 S. 99—109.

14 Rousset P., La ,,Passio Placidi“ de Disentis in Zeitschrift fir
Schweiz. Geschichte 18 (1938) 266. Korrigiere: vit Dei sollte vir Del
heilen.

15 Decurtins C., Die Disentiser Kloster-Chronik des Abtes Jakob
Bundi 1888 S. 25.

16 Rousset 1. c. 261—263. Anfinge von Disentis 1931 S. 116.

17 Rousset 1. c. 265: alteri Herodi aliter exemplo Johannis occurrit.

18 Delehaye H., Les Légendes hagiographiques. 1927 S. 27.



	Der hl. Placidus [Fortsetzung]

