
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1940)

Heft: 2

Artikel: Der hl. Placidus [Fortsetzung]

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48

denjenigen Preopinanten, welche verlangen, daß das Gesetz über
den Loskauf der Grundzinse gänzlich bestätigt und befolgt werde.

In den übrigen Punkten bin ich mit der Mehrheit der Comission
einverstanden, überlasse es aber einem geschickteren Redner, sie

zu vertheidigen und die Pfeile, die auf unseren Entwurf abgedrückt
worden, zuletzt abzuwehren oder zurückzusenden.

Der hl. Placidus.
Von Iso Müller.

(Fortsetzung.)

2. Datierung und Wertung der Passio Placidi.
Die Passio Placidi war schon Objekt vieler Studien, so daß wir

uns darauf beschränken, nur Alter und Wert derselben zu klären1.

DasAlterdesTextes wird paläographisch nach der Rhein -

auer Handschrift auf c. 1200 angesetzt2. Innere Kriterien haben
zu entscheiden, wann der Text etwa entstanden ist. Die Passio
erzählt noch den Einfall der Sarazenen (resp. Ungarn) um 940, dann
die Restauration des Klosters anläßlich des Besuches Ottos I. 965.
Es wird auch bereits von Königen und Fürsten (reges et principes)
gesprochen, welche am Grabe der Heiligen Placidus und Sigisbert
sich aufhielten und das Kloster beschenkten. Nun wurde Disentis
965 von Otto T, 1004 von Heinrich IL, 1164 und 1168 von Friedrich

Barbarossa besucht. Königliche Schenkungen sind für Disentis

von folgenden Herrschern erwiesen: Otto I. (960), Otto II.
(976), Otto III. (993), dann von Heinrich III. (1048), Heinrich V.

(1112)3. Auch die Verehrung der Klosterheiligen ist erst nach der
1 Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch. 14 (1920) 241—259 (Edition des

Rheinauer Textes von A. v. Castelmur) ; Mélanges Ferdinand Lot 1925
S. 515—541 (Kritik der Passio von P. E. Martin) ; Zeitschr. für Schweiz.
Gesch. 18 (1938) 249—267 (Text von Dalpe und Kritik von P.Rousset).
Dazu Müller, Anfänge von Disentis 1931 (siehe Register unter Placidus
und Passio).

2 Castelmur resp. Morin datieren „Anfang des 13. Jh.", Rousset
„12. (13.) Jh.". Mohlberg Cunibert, Mittelalterliche Handschriften der
Zentralbibliothek Zürich 3. Lfg. 1936 S. 160 datiert „Rh. 5. 12./Ì3. Jh.".

3 Über diese Diplome und Schenkungen siehe Studien und
Mitteilungen des Benediktinerordens 50 (1932) 200—212, ferner Zeitschr.
für Schweiz. Geschichte 13 (1933) 462—467.



49

fluchtartigen Übertragung nach Zürich (c. 940) bedeutender
geworden. Ende des 10. Jh. haben wir zwei Hymnen in S.Severino
(Neapel), dann im II. Jh. die bekannten Erwähnungen Ekkehards
und die Umdatierung der Heiligen in die Zeit Kolumbans.

Endlich bringt die Passio die Ereignisse des 10. Jh. ganz
durcheinander, ein Zeichen, daß sie von diesem Jahrhundert Abstand
hatte. Der Verfasser läßt das Kloster durch Ungarn verwüsten,
was aber doch wohl eher durch Sarazenen geschah. Nicht erst der
Besuch Ottos I. 965 begründete die Restauration des Klosters,
sondern dasselbe war schon 960 wieder in friedlichem Zustande.
Diese Restauration des Klosters geschah nicht durch Ursicinus,
der in die Mitte des 8. Jh. hineingehört, sondern durch Abt Victor,
in der Mitte des 10. Jh. Daß die Passio auch den Namen Ottos I.
nicht mehr kennt, ist bemerkenswert.

Danach wird man als Abfassungszeit der Passio frühestens das

späte 11. Jahrhundert und noch mehr das 12. Jh. annehmen dürfen.
Die historischen Elemente, die dem Verfasser zur Verfügung

standen, waren keine Vita der Heiligen, sondern nur zerstreute
indirekte und oft späte Quellen. Er erklärte die damalige Marienkirche

und St. Plazikirche in Disentis, die Kolumbanskirche in
Ursern, kannte auch das sog. Testament des Tello 765, ohne es
inhaltlich durchgelesen und erfaßt zu haben, hatte auch vielleicht
Kenntnis (indirekte) vom Verbrüderungsbuche von Reichenau,
deren lange Mönchsreihe mit Ursicin begann4, vielleicht auch vom
Hymnus aus dem Ende des 10. Jh.5, und benutzte endlich die
Kloster- und Haustradition8.

Die allgemeinen Kenntnisse der Geschichte sind minimal, denn
er erwähnt ja nur Papst Gregor (f 604), König Aistulph (749-756),
dann Kolumban ("(-615) und Gallus (f c. 640). Die vielen
Anachronismen sind von der Kritik schon längst ins Licht gestellt
worden, sind aber zum nicht geringen Teile nur daher abzuleiten,
daß der Verfasser unsere Heiligen bald im 8. Jh., bald im 7. Jh.
leben läßt. Wenn er sie mit Kolumban und Gallus zusammen wirken

läßt, gehören sie ins 7. Jh., wenn er aber als Mörder des
hl. Placidus den Vater von Tello, Victor, nennt, so gehören sie

4 Passio ed. Rousset 267 : cum Ursicino episcopo ad servicium
domini fratres non paucos ibi congregava.

5 Passio cd. Rousset 265 : Christi cultores; Hymnus : Domini cultorcs.
6 Passio ed. Rousset 264 : Columbanus ecclesiam construxisse fertur ;

266 : Fertur quandam fcminam obviasse.



50

ins 8. Jh. Die Bildung des Verfassers verrät keine chronologischen
Kenntnisse; seine Hauptstärke waren die Hl. Schrift, die er viel
zitiert, einige hagiographische Texte und die drastische Erzählung.

Vielleicht kannte der Verfasser das zweite Buch der Dialoge
des Papstes Gregor (f 604), in welchem das Leben des hl. Benedikt
erzählt ist. Doch sind nur ganz indirekte Einflüsse möglich7. Am
ehesten noch könnten folgende Stellen etwas besagen :

Passio 265: Gregor Dial. II. 126:
Nam quidam vir nomine et Fuit vir vitae venerabilis, gra-

gratia Placidus tia Benedictus et nomine.
Passio 266: Gregor Dial. IL 196:

Quorum una mens fuerat in ut quorum mens una semper
domino, uno amborum cor- in Deo fuerat, eorum quoque
pora tegerentur et loculo corpora nec sepultura se-

pararet (von Benedikt und
Scholastika).

Die Sprache der Passio ist die herkömmliche, die sich in
den Viten des 8./9. Jh. und noch früher findet. Sowohl Placidus
und Sigisbert werden vir Dei genannt8. Diese Bezeichnung findet
sich z. B. auch in der um 800 verfaßten Vita S. Lucii9, ferner in
der Vita S. Galli des 9. Jh.10, endlich in der Vita Meginrati des
9./10. Jh.11. Aber das Wort ist natürlich älter, kommt schon bei
Gregor d. Gr. (f 604) vor12 und geht schließlich auf die Hl. Schrift
zurück13.

Der hl. Placidus wird als Christi miles bezeichnet, ebenso der
hl. Sigisbert14. Diese Ausdrücke begegnen auch oft bei Gregor von
Tours (f 594)15.

7 Passio ed. Rousset 264 : ecclesiam regente beatissimo papa
Gregorio ; dazu 264 : cum ei ad sublevandam corporis necessitudinem tem-
poralia offerebant, spiritualis annone ab eo tamquam a fideli dispensatore

percipicbant. Dazu vgl. Gregor, Dial. IL ed. Migne, Patrologia
latina 66, 132 (nur inhaltlich gleich).

8 Rousset 1. c. 264, 265, 266 (korrigiere: vit vir).
9 MGH SS rer. merov. III 5.
10 St. Galler Mitteilungen 2 (1870) 3.
11 Ringolz O., Geschichte von Einsiedeln 1904 S. 649.
12 Gregorii Dialogi ed. Moricca 1924 S. 77, 96, 131.
13 z. B. Judic. 13, 6—8.
14 Rousset 264, 265.
15 Siehe die Analyse von K. Weber in Studien und Mitteilungen des



51

Die Passio läßt einen Paulinus an der Gruft des hl. Placidus
das Augenlicht wieder erhalten. Ebenso wird F a g i n o und eine
Frau M a r o 1 a von unreinem Geiste geheilt16. Wiederum ist es

Gregor von Tours, der in seinen vier Büchern de miraculis S. Martini

in 35 Kapiteln von Heilungen von Blinden, in 7 Kapiteln von
Heilungen von Besessenen spricht17. In seinem Wunderbuche über
den hl. Julian wird in 7 Kapiteln von Blindenheilungen und nur
in einem Kapitel von Heilung von Besessenheit gesprochen18.
Übrigens erzählt Sulpicius Severus (f um 420) in seiner
Lebensbeschreibung des hl. Martin C.397) von einem Paulinus, der augenkrank

von St. Martin geheilt wurde19.

Der Name Fagino scheint althochdeutsch zu sein; er ist wohl
zu Fagin, Faginold zu stellen20. Der Name der Frau Marola ist
offenbar romanisch-rätisch. Ähnlich klingen ja auch Ortsnamen
wie Marmarola in Disentis, in Brigels etc.21, ferner Carcarola in
Disentis, in Ladir etc.22. Das Suffix zeigen auch rätische Personennamen

wie Crespola, Moscola usw.23.

Suchen wir ein zusammenfassendes Urteil über die Passio
Placidi zu gewinnen. Wenn wir die Klassifikationen der hagio-
graphischen Texte, wie sie der führende Bollandist Hippolyte De-
lehaye einteilte, durchgehen, so können wir sagen : Die Passio
gehört nicht zu den offiziellen Gerichtsverhandlungen, auch nicht
zu glaubwürdigen Berichten von Augenzeugen, ja sie gründet auch
nicht auf solchen Quellen. Sie ist aber auch nicht eine frei
erfundene Erzählung ohne jegliche historische Persönlichkeit (roman
d'imagination), noch absichtliche Fälschung. Unsere Passio
gehört vielmehr in die Klasse der historischen Romane, das
heißt deren Verfasser hat einige richtige historische Elemente mit
literarischen Erinnerungen und Gemeinplätzen und vagen Volks-
Benediktinerordens 48 (1930) 351 ff. Auch ein Hymnus des 10. Jh.
preist Placidus und Sigisbert als „milites", Anfänge von Disentis 1931
S. 118.

16 Rousset 267.
17 Migne, Patrologia latina 71 (1849) 912—1010.
18 1. c. c. 801—827.
19 MGH SS rer. merov. 1 (1885) 818. Dazu Delehaye, Les Légendes

hagiographiques 1927 S. 95.
20 Förstemann E., Althochdeutsches Namenbuch 1 (1900) 494.
21 Planta-Schorta, Rätisches Namenbuch 1 (1939) 30, 52.
22 Planta-Schorta 1. c. 14, 85.
23 MGH Libri confraternitatum 1884 S. 376, 380.



52

traditionen verbunden zu einer abgerundeten Vita oder Passio.
Bei solchen Texten ist jeweils Name des Heiligen, Existenz seines

Heiligtums und Datum seines Festes richtig24.
' Andere Elemente

müssen mit großer Vorsicht und Kritik untersucht werden. Mit
feiner Methode und Sonde sollte das Unmögliche vom Möglichen
und Wahrscheinlichen getrennt werden. Allgemeiner Skeptizismus
soll ebenso vermieden werden wie naive Leichtgläubigkeit.

Verglichen mit andern historischen Romanen, wie z. B. der Vita
S. Lucii um 800, ist die Passio trotz vieler Anachronismen im
einzelnen doch nicht so phantastisch und abenteuerlich. Anderseits
reicht die Passio Placidi nicht an die Vita S. Galli des 9. Jh. heran,
die sichtlich in nicht wenigen Partien auf alten Texten ruht.

3. Die Kephalophorenlegende.
Darüber, daß das wunderbare Kopftragen der Heiligen nicht

historisch ist, besteht heute kein Zweifel. Alan kennt ja keinen
einzigen Fall, wo das Kopftragen eines Heiligen durch zeitgenössisch

einwandfreie Zeugen belegt wäre. Schon die Mauriner haben
hier klar gesehen1. Der Streit dreht sich nur um die Entstehung
dieser Legende.

E. A. Stückelberg, der bekannte Basler Hagiograph, stellte
ein halbes Hundert von Kephalophoren aus Spanien, Frankreich,
England, Deutschland und der Schweiz zusammen und fand, daß
dieser Zug an so vielen Orten, und zwar ganz unabhängig voneinander

entstanden sein könnte. Daher glaubte Stückelberg, dieses
Motiv habe sich nicht von einem einzigen Orte aus auf andere
Orte übertragen, sondern sei jeweils als lokale Volksinterpretation
des Grabbefundes anzusehen. Bei der Graböffnung fand man
nämlich oft das Haupt nicht zwischen den Schultern, sondern
zwischen den Armen resp. Händen, ja auch neben dem Heiligen,
sogar zu dessen Füßen. Das mag infolge Verschiebung des
Erdreiches geschehen sein, oder noch weit mehr, weil man vielleicht
von Anfang an das Haupt auf den Leib gelegt hatte. So konnte
die naiv-fromme Erklärung entstehen, der Heilige habe sein Haupt
in seinen Händen getragen2.

24 Delehaye H., Les Légendes hagiographiques 1927 S. 100—118.
1 Vgl. Heer G., Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner

1938 S. 263.
2 E. A. Stückelberg, Die Kephalophoren. Anz. f. Schweiz. Alter-



53

Heinrich Günther wies auf die üterarische Übertragung
des Motivs hin. Dieses kam vom Oriente über Gallien nach Ale-
mannien3. Als das Zeitalter der Martyrerkirche langsam zu Ende
ging, wiesen die großen Kirchenväter mit beredten Worten auf
dieses Heldenzeitalter hin. Da betonte der hl. Augustinus (f 430),
daß „nichts so erstrahlt als das Haupt der Märtyrer"4. Der große
Lobredner der Märtyrer ist der hl. Chrysostomus (f 407). In
seiner Homilie auf die hl. Juventinus und Maximinus begründet er
das Lob der Blutzeugen : „Soldaten können freimütig mit ihrem
Könige reden, wenn sie ihm die Wunden zeigen, die sie in den
Schlachten empfangen haben. Also werden auch diese Märtyrer
bei dem Könige des Himmels mit den Häuptern in der Hand alles
erwirken, was sie wollen."5 Die orientalische Phantasie des großen

Predigers kann sich nicht genug tun, die Szenen möglichst
realistisch darzustellen. Chrysostomus schildert, wie gerade die
gefallenen Köpfe für den Teufel noch schrecklicher sind als vorher,

da sie noch sprechen konnten, gerade wie auch das Haupt des

Johannes nicht nur durch Worte Schrecken einflößte, sondern auch
noch schweigend auf der Schüssel6. Für diese Märtyrer gibt es

keine Trennung. Für sie gilt : Im Leben und im Tode sind sie
nicht getrennt7. In seiner Lobrede auf alle Märtyrer malt der
große Byzantiner weiter aus, wie die Märtyrer gleich nach ihrem
Tode in den Himmel kommen, wobei die Engel ihre Begleitung
bilden. Im Himmel eilen alle Geister herbei, um ihre Wunden zu
betrachten, und empfangen sie gleichsam als Sieger, die mit vielen
Siegeszeichen aus einer Schlacht zurückkommen, umarmen sie mit
großer Freude und führen sie dann in großer Begleitung zum

tumskundc 18 (1916) 75—79. Dazu Delehaye H., Les Légendes
hagiographiques 1927 S. 76—77.

3 Günther Heinrich, Legenden-Studien. Köln 1906 S. 85, 97—105.
4 S. Augustinus in Ps. 63: „Multi martyres talia passi sunt, sed

nihil sic elucet quomodo caput martyrum." Lectio IV. in II. nocturno
Feriae sextae in Parasceve.

5 Migne, Patrologia graeca 50 (1862) 576: Etenim sicut milites
vulnera, quae in praeliis sibi inflieta sunt, regi monstrantes, fidenter lo-
quuntur : ita et illi manibus abseeta capita gestantes et in medium
afferentes, quaeeunque voluerint, apud regem coelorum impetrare possunt.

6 Migne 1. c. 576.
7 Migne 1. c. 576 nach 2 Reg. I, 23: in vita sua non sunt separati

et in morte non sunt divisi.



54

Könige des Himmels8. Chrysostomus prägte das Lieblingswort
für die Heiligen: athleta9.

Diese orientalische Symbolik hat dann in Gallien Eingang
gefunden. Im 5. bis 7. Jh. entstand die Passio der Heiligen Dionys

i u s, Rusticus und Eleutherius von Paris (Martyrium des

des 3. Jh. welche bereits das Kopftragen dieser FI eiligen
erzählt, freilich ohne die begleitenden Engel10. Der Bedeutung von
St. Denis, der ersten Abtei des Frankenreiches und der königlichen
Begräbnisstätte, entsprach es, daß von hier aus die Legende weiter
sich verbreitete. Sobald Zürich die Reliquien der 304 hingerichteten

afrikanischen Märtyrer Felix, Regiola usw. hatte, entstanden
zwei Viten des 9. Jh., welche die Kopfträgerlegende bereits
aufweisen11.

Der folgenden Zeit war dieser Zug so bekannt, daß auch

Dante (+1321) Bertram de Bornio sein eigenes Haupt an den
Haaren in den Händen halten und noch die Ursache der Enthauptung

sprechen läßt. (Inferno can. 28 v. 121 : E capo tronco tenea

per chiome.) Die Legende ging noch weiter. Ein Glasgemälde
von 1613 in Sarmenstorf (Aargau) erzählt von den sog. drei
angelsächsischen Pilgern, die enthauptet wurden und dann ihre Köpfe
noch am Brunnentrog wuschen12.

Wie wurde der hl. Placidus Kephalophore Der erste Anhaltspunkt

begegnet uns erst mit dem Sarkophag des 9./1 o. Jh. Ein
Bild stellt den hl. Placidus mit doppeltem Haupte, d. h. eines auf
dem Halse und eines in den Händen dar. Ein anderes Bild schildert,

wie St. Placidus sich St. Sigisbert nähert und dieser letztere
ihm sein Haupt abnimmt; Placidus selbst beugt dazu seinen Rumpf
gegen Sigisbert. Da die linke Hand des hl. Placidus herunterhängt,
könnte das darauf hinweisen, daß das Bild nicht eigentlich das

Kopftragen versinnbildlichen möchte. Doch das erste Bild besagt
sicher, daß Placidus nach der Auffassung des Künstlers ein Mar-

8 Migne 1. c. 710. Die Passio Perpetuae und Felicitatis, um c. 200,
cap. XL läßt schon Engel die Märtyrer abholen. Rütten F., Lateinische
Martyrerakten und Martyrerbriefe 1931 S. 17—18.

9 Migne 1. c. 576, 647, 709, 710.
10 MGH Auct. antiquissimi 4 (1885) 2, 104. Günther H., Legenden-

Studien 1906 S. 85, 97—105.
11 Heer G., Die Zürcher Heiligen Felix und Regula. Zürich 1889

S. 43.
12 Stückelberg E. A., im Anz. f. Schweiz. Altertumsk. 18 (1916) 79.



55

tyrer war, deshalb trägt er beide Häupter13. Was die Palme in der
Hand eines Heiligen, das bedeutete auch der Kopf in der Hand
eines Heiligen: das Martyrium. Diese Abbildungen am Sarkophag
können leicht Anlaß zur Kephalophorenlegende gegeben haben.

Die erste literarische Quelle, welche für die Kephalophorenlegende

spricht, ist die Disentiser Allerheiligenlitanei des

11./12. Jh., welche Gallus mit Sigisbert, aber Placidus mit Dio-
nysius von Paris verbindet (Cod. Sang. 403 S. 178 : Sancte
Placide, Sancte Dionisi cum sociis eius). Ausführlich erzählt uns erst
die Passio Placidi die Kopfträgerlegende14. Abt Jakob Bundi
(f 1614) zieht dann ausdrücklich den Vergleich „wie S. Dionysius
und andere Heilige mehr getan haben"15.

Direkter Einfluß der Vita der Pariser Heiligen läßt sich auf
die Passio nicht nachweisen. Ebensowenig kann man eine
Abhängigkeit der Passio von der Vita der Zürcher Heiligen Felix und
Regula nachweisen16. Doch wird man schwerlich fehlgehen, wenn
man sowohl von Paris wie von Zürich her einen indirekten Einfluß

auf Disentis vermutet. Mehr noch als Zürich dürfte
vielleicht das fränkische Paris eingewirkt haben.

Die Passio schöpft eben aus dem allgemeinenLegenden-
g u t e des Abendlandes, wie es sich seit Chrysostomus ausgebildet
hatte. Der Beistand der Engel, der Schrecken der Frau, die dem
Kephalophoren begegnet, der Vergleich mit Johannes dem
Täufer17, all das weist darauf hin. Der führende Hagiograph H.
Delehaye bemerkte zu solchen Gemeinplätzen der Heiligenviten, daß
es eigentlich ganz unnütz sei, die nähere historische Veranlassung
zu suchen, warum dieser oder jener legendenhafte Zug in ein
Heiligenleben gekommen sei. Damit verliere man ebensogut seine
Zeit, als wenn man nachstudiere, warum der Same durch den
Wind gerade an diesen Ort und nicht weiter getragen worden sei18.

(Schluß folgt.)
13 Über den Sarkophag: Die Anfänge von Disentis 1931 S. 99—109.
14 Rousset P., La „Passio Placidi" de Disentis in Zeitschrift für

Schweiz. Geschichte 18 (1938) 266. Korrigiere: vit Dei sollte vir Dei
heißen.

15 Decurtins C, Die Disentiser Kloster-Chronik des Abtes Jakob
Bundi 1888 S. 25.

16 Rousset 1. c. 261—263. Anfänge von Disentis 1931 S. 116.
17 Rousset 1. c. 265 : alteri Herodi aliter exemplo Johannis oecurrit.
18 Delehaye H., Les Légendes hagiographiques. 1927 S. 27.


	Der hl. Placidus [Fortsetzung]

