Zeitschrift: Biindnerisches Monatsblatt : Zeitschrift fir biindnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1939)

Heft: 7

Artikel: Zur Luciusfrage

Autor: Berther, Vigil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397005

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-397005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Chur Juli 1939 Nr. 7

BUNDNERISCHES

MONATSBLATT

ZEITSCHRIFT FUR BUNDNER.
GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

———+ ERSCHEINT JEDEN MONAT »——

Zur Luciusfrage.
Von Vigil Berther, Disentis.

,,Sancte Lucl, ora pro nobis I‘* So beteten die Disentiser Ménche
in der Allerheiligenlitanei, wie sie uns noch aus dem 11./12. Jahr-
hundert bekannt istl. In diesem Sinne mochten die folgenden Zei-
len die entstandene Diskussion noch weiter erginzen.

Die Kontroverse betrifft nicht die Existenz, sondern die Da-
tierung und die Herkunft des hl. Lucius. Wihrend die heutige
Forschung den hl. Lucius etwa dem 6./7. Jahrhundert zuweist?,
will Dr. E. Poeschel wiederum etwa auf das 3./4. Jh. zuriickgehen,
denn nach seinen Ausfithrungen hat Lucius ,,vor der Grindung
der Churer Kirche hier fiir das Christentum entscheidend'* ge-
wirkts.

I. Die traditionelle Datierung.
1. Die Diskrepanz in der Quellenlage.

Wenn man den hl. Lucius wiederum dem 3./4. Jh. zuweist, er-
halten wir eine ganz merkwiirdige Quellenlage: Wir schliefben aus

I Cod. Sang. 403 S. 178.

? Berther V., Der hl. Lucius. Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte
32 (1938) 20—38, 103—124 (Zitiert: Berther).

3 Poeschel E., Wann hat St. Luzius gelebt ? Biindn. Monatsbl, 1938
S. 341—345 ( Ziticrt: Poeschel).



198

der Vita des Heiligen von c. 8oo auf seine Existenz im c. 3./4. Jh.
Es sind also mindestens goo Jahre zwischen der ersten sichern
Spur des hl. Lucius und seiner angeblichen Wirksamkeit vor-
handen. Man denke sich das in die heutige Zeit tibertragen: Ein
Beleg aus dem zo. Jh. soll ganz allein gentigen, um die Wirksam-
keit einer Person im 15. Jh. zu beweisen. Wenn man schon an Ex-
zahlungen, die 50 Jahre nach einer Personlichkeit auftreten (z. B.
Fontanas Heldentat), zweifeln konnte, was soll man dann von Er-
zahlungen halten, die erst 400 Jahre nachher aufgezeichnet worden
sind? Gerade diese Diskrepanz zwischen dem ersten Beleg und
der traditionellen Datierung haben dem Zweifel an der Iixistenz
des Heiligen Vorschub geleistet. Deshalb hat eine Koryphiie der
frihmittelalterlichen I'orschung, H. Leclercq, 1930 die I'orderung
aufgestellt, die Existenz des hl. Lucius sei tuberhaupt erst zu be-
welsen!.

2. Die traditionelle Datierung stiitzt sich auf eine Legende.

Die bisherige Datierung stiitzt sich auf die karolingische Vita
des hl. Lucius. Nach dem heutigen Stande der hagiographischen
Forschung mufl diese Vita als ein religioser Tendenzroman be-
trachtet werden. Es ist durchaus abwegig, mit Poeschel ,,Sinn und
Absicht der karolingischen Vita'* darin zu sehen, ,,die in der Ddm-
merung verschwindende Kontur (des hl. Lucius) zu Form und Ge-
stalt zu festigen'’. Dagegen spricht die ganze Anlage des Predigt-
aufbaues und die phantastische Verwendung der Bibelzitate. Wer
die Vita s. Galli zum Vergleiche heranzieht, merkt sofort, dald in
der letztern, * -1 aller Tendenz, das historische Geschehen im
Vordergrund steht. Und nun bedenke man: Aus einem Roman
von ¢. 8oo schlief3t man auf ein angebliches IFaktum etwa im 3./4.
Jahrhundert. Mit anderen Worten: Aus einem Roman des 20. Jh.
sollte man auf eine Personlichkeit des 15. Jh. schlielben diirfen!

Beil diesem Vergleich kommt tibrigens die Vita s. Luci viel zu
gut weg. Ein sogenannter historischer Roman unserer Zeit be-
niitzt vielfach grolie historische Werke und erginzt das Fehlende
frei. Die Vita s. Luci hatte Quellen gar nicht zur Verfligung. Jedes
Kapitel derselben lifit offen durchblicken, daft ihr nur die hl

4 Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie. Paris 1907 {f.
Hrsg. v. Cabrol u. Leclercq (zit.: DACL), Bd. 9 (1930) II. 2661.



199

Schrift und die Liturgie (Agnesoffizium) als Material zur Ver-
fligung stand. Aus welchem Satze Dr. E. Poeschel auf eine an-
gebliche Grabinschrift schlieBen kann, die dem Prediger zur Ver-
fligung gestanden hitte, ist ganz unersichtlich. Mit dem gleichen
Rechte konnte man gerade eine ganze Vita etwa aus dem 4./5. Jh.
fordern.

3. Die traditionelle Datierung ist Gemeinplaiz.

ODb wir nun mit der friheren traditionellen Richtung den hl Lu-
cius auf c. 180 oder mit Poeschel ,,vor Griindung der Kirche Chur®,
also vor c. 400 datieren: Auf alle Fille ist der Ausgangspunkt
immer wieder eine romanhafte Legende, voll von Anachronismen
und Gemeinplatzen. Jeder Heilige, der irgendwie auf seine Um-
gebung gewirkt hat, wurde als Missionar betrachtet. Das insbe-
sonders, da vor allem die Germanenstimme sich rasch dem Chri-
stentum zuwandten, aber erst im Laufe der Jahrhunderte eigent-
lich ihre Sitten christlich gestalteten. Obwohl z. B. das Christen-
tum im 0. Jh. bei den Alemannen Eingang gefunden hatte, konnten
dennoch ein Kolumban und Gallus zu Beginn des 7. Jh. viele heid-
nische Sitten und Gebriauche antreffen. Diese sekundire Missio-
nierung ist von der primaren Missionierung, die die christliche
Predigt und Kirchenorganisation brachte, ausdriicklich zu unter-
scheiden.

Und nun die Belege, daB wirklich in den Legenden die Heiligen ge-
meinhin zu primaren Missiondren gemacht werden. Der hl. Paulus von
Narbonne, der um dic Mitte des 3. Jh. lebte, figuriert schon in Ados
Martyrologium als Apostelschiiler. Trophimus, Bischof von Arles um
die Mitte des 3. Jh., wird nach der Legende vom hl, Petrus nach Gallien
gesandt. Spater wird er noch zum Paulusschiiler Trophimus (Apg. 20, 4).
Ursinus wird zu einem der 72 Jlnger, begleitet Petrus nach Rom und
wird mit 27 (umgekehrte Zahl) anderen Bischofen nach Gallien geschickt,
um das Evangelium zu predigen; in Wirklichkeit lebte er aber crst im
3. Jh. Maternus, 313/314 als Bischof von Kéln beglaubigt, wird zum
Petrusschiiler in der Legende. Der hl. Servatius, Bischof von Tongern
(7384), wird zum Genossen Attilas, seit dem 11. Jh. zum nahen Ver-
wandten Jesu und zugleich zum FIihrer des gallischen Episkopats in
der Hunnenzeit. Petrus soll thm in Rom sogar einen Schliissel iiber-
geben haben. Hiedurch will die Legende die Kirche von Tongern-
Liittich als den vornchmsten frinkischen Bistlimern ebenbiirtig erweisen.
Der hl. Mansuetus, Bischof von Toul im 4. Jh., wurde in der Legende
vom 10. Jh. zum Petrusjiinger gestempelt. Maximinus, frihestens fiir
das 4./5. Jh. bezeugt, soll im Jahre 45 an der Rhonemiindung gclandet



200

sein und dort das Christentum gepredigt haben. Priscus m. in Capua,
den zuerst Hieronymus in seinem Martyrologium erwihnt, stempelt der
Legendenschreiber zum Schiiler Christi. Regnobert, Bischof von Bayeux
(¥ ¢. 627), ware nach der Vita des 8. Jh. von Exsuperius, einem Junger
des hl. Clemens von Rom, zum Bischof geweiht worden und hatte an-
fangs des 2. Jh. gewirkt. Marcian, ein Lokalheiliger, dessen Verehrung
erst im 8. Jh. auftritt, wird in der Legende zum ersten Bischof von Tor-
tona. Romulus Bekenner, cin seit dem Frithmittelalter verehrter Kle-
riker von Fiesole, wird zum Bischof von Fiesole, Schiiler des hl. Petrus
und zum Martyrer unter Domitian®. Wem diese Beispiele noch nicht ge-
niugen, der sei auf Haucks Kirchengeschichte verwiesen®.

4. Gegen die traditionelle Datierung spricht das spdte Patrozinium.

Die erste Kirche, die dem hl. Lucius geweiht war, treffen wir
um 830 auf der Luzisteig. Im sog. Reichsurbar heil3t es: ,,Et villa
Flasce cum titulo s. Lucii.**7 Dafy ,, Titulus’* hier zur Bezeichnung
der Kirche und des Patrons, dem sie geweiht ist, steht, wird all-
gemein angenommen. Diese Bezeichnung tritt allgemein vom 0. Jh.
an zur Bezeichnung der Pfarrgemeinde auf und erscheint mehrmals
im Reichsurbars. Als Patron der Domkirche erscheint Lucius 915
in Verbindung mit der Muttergottes und erst 1149 allein. Dies ist
m. E. eine Tatsache, die unzweideutig gegen die Behauptung Poe-
schels spricht, Lucius habe ,vor Griindung der Kirche Churs hier
fiir das Christentum entscheidend gewirkt*. Wire Lucius der erste
Glaubensbote Ritiens gewesen, wire nicht sein Name und seine
Verehrung frith verbreitet worden? Hitte dann nicht die Churer
Kirche seinen Namen von Anfang an getragen, und hitte sie dann
einmal, nach FFarner sogar zweimal, ithren Patron gewechsellt, bis
Lucius drangekommen wire ? Hitte dieser Heilige, dessen Uber-
reste in der Klageschrift Viktors mit ,,Sacratissimum corpus‘ be-
titelt werden, nur einen ,, Titulus*‘ fiir sich erobern konnen ? Warum
er eben im Superlativ und mit Namen genannt ist, ist wohl dar-
auf zuriickzufiithren, dal3 er der einzige Heilige war, der in der
damaligen bischoflichen Residenz eine groBere Verehrung besal,

5> Die Belege fiir diese Beispiele finden sich im Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche, 1930 ff (zitiert: L ThK).

6 Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands. Leipzig. 1(1922)5.

© Stutz U., Karls des GroBen divisio von Bistum und Graffschaft

Chur. Weimar (1909) 49. — Mohr, Codex diplomaticus [ (1848) 289.
% Perret F.. Fontes ad historiam regionis in Planis 1. 21938) 896.



201

was sich aber auch schon aus dem Vorhandensein der Krypta und
der Vita des hl. Luzius ergibt. Ubrigens flossen 1um Mittellatein
Positiv, Komparativ und Superlativ vielfach inemanders:.

5. Um die Legende zu erkldren, geniigen 100-200 [ahre Abstand
vom Heiligen.

Poeschels Folgerung aus der Vita s, Lucil lautet: Die Legende
ist viel zu allgemein und unbestimmt, um schon 1o0o-200 Jahre
nach dem Tode des Heiligen geschriecben zu sein: Also mufl} der
hl. Lucius viel frither gelebt haben. Nach Poeschel ist also ein
Legendenwechsel und die Entwicklung eines Heiligen zum Hei-
ligentypus in der Zeit von 100 bis 300 Jahren nicht moéglich, son-
dern er verlangt ein halbes Jahrtausend. Befragen wir einmal die
Geschichte !

Aus dem cidbriichigen und von den Zeitgenossen verachteten Gegen-
papst Felix II. (7365) machte die Legende scit dem 6. Jh. einen Mar-
tyrer und einen gefeierten Heiligen?. Der Volksheilige Nikolaus, einc
Kompilation des Nikolaus von Myra (1 4. Jh.) und des Abtes Nikolaus
von Sion (7564) wird schon im 6. Jh. zu dem, was er hecute noch istl?,
Den Monchen von St. Gallen genugte die Legende des hl. Otmar von
Walafrids nicht. Iso fiigte noch verschiedenes hinzul!l. Die hl. Waldetrud
(+686) erhielt eine wertlose Vita wahrscheinlich schon im 9. Jh. Der
hl. Erzbischof Wulfram (1 c¢. 700) wurde 704 erhoben und dessen Vita
um 800 geschrieben. Er wird dort schon mit der Taufe und dem Tode
des I'riesenkonigs Radbod in Zusammenhang gebracht, was aber reines
Phantasieprodukt ist. Landrich (F730), Vita im 11. Jh.: ein Abklatsch
der Vita s. Vincentii Madelgarii. Der hl. Ursmar (7 737) erhielt eine Vita
noch vor 776, also nicht einmal 40 Jahre nach seinem Tode. Dicse Vita
ist arm an Tatsachen, aber reich an allgemeinen Redensarten. Eilne
Uberarbeitung um c. 941 durch Rather von Verona weist stark rheto-
rische Ubertreibungen und Zusitze auf. Die hl. Opportuna (T ¢. 765) hat
zwel Viten bekommen. Die idltere ist von 860, die zweite von 886, deren
Verfasser, Bischof Aldhelm, nur allgemeine Phrasen und Entlehnungen
zu berichten weil3. Bischof Altfrid von Miinster (7 c. 849) sorgte da-
fir, daB der hl. Liudger (7809), sein vorletzter Nachfolger, in der Le-
gende nicht zu kurz kam. Beda junior, gestorben in der spateren Karo-
lingerzeit, erhielt eine Vita, die nichts anderes darstellt als ein Phan-
tasieprodukt eines Monches von Benigno di Capofaro, der gegen Ende

82 Strecker K., Einfithrung in das Mittellatein. 1929, S. 25.
9 LThK 3(1931) 992.

10 LThK 7(1934)582.

11 Hauck, Kircheng. IT (1912) 680.



202

des 14. Jh. die durftigen Angaben der Uberlieferung ,,ausgestaltete’ und
eine Geschichte der Translatio und einige Wunder beifiigte. S. Hugo,
Monch, gestorben um 930, erhielt eine Vita wahrscheinlich schon 1m
11. Jh. Sie ist aber nichts anderes als eine ,,Kompilation von sagenhafter
Grindungsgeschichte und schematischer Schilderung eines sonst un-
bekannten Heiligen. S. Forannan (7} c¢. 980) erhielt vom Monch Robert
von Waulsort gegen Mitte des 12. Jh. eine Vita, die fiir das Leben des
Heiligen selbst ziemlich wertlos ist. Der hl. Alferius, Abt, starb 1050.
Doch sein Biograph, Abt Hugo von Venosa, wulite trotz der ,traditio
seniorum’’ schon ungefihr 90 Jahre nach dem Hinscheiden des Heiligen
nichts von der Personlichkeit des Heiligen zu berichten und lift ihn
nfere centum viginti annos' (fast 120 Jahre) erreichen. Der hl. Robert
(11067) erhiclt zwel Viten. Die eine, geschrieben von einem Schiiler und
vor 1096 von Marbod von Anjou iberarbeitet, zeugt fir einen cnt-
wickelten Sinn fiir historische Wahrheit. Die andere dagegen, von 1160,
also nicht 100 Jahre nach dem Tode des Heiligen entstanden, ist ein
Sammelsurium von Legendenmotivenl2,

Doch warum noch weitere Beispiele hiufen ¢ Im zitierten I1. Bd.
vom Calendarium benedictinum allein finden sich ungefihr ein hal-
bes Hundert solcher Beispiele. Nicht selten treffen wir sogar solche
Heilige, deren Leben schon in der Zeit von 50 und weniger Jahren
wesentlich andere Formen angenommen hat. Somit kdénnen wir
ohne Bedenken den Satz aufstellen, dald die allgemeine und typi-
sche Darstellung der Vita absolut kein Beweis dafiir ist, daf ein
groferer zeitlicher Abstand als 100—200 Jahre den Heiligen und
seinen Biographen getrennt hat; erfolgte doch im Mittelalter diese
Verianderung ofters noch in kirzerer Zeit.

6. Die Verehrung der Heiligen begann allgemein bald nach dem
Tode.

Poeschel zieht gegen den Satz zu Felde: ,,GewoOhnlich wurde
ziemlich rasch nach dem Tode die Verehrung eines Heiligen ver-
breitet.”” Da dies fiir die ganze Beweisfithrung von geringer Be-
deutung war, verwies ich einfach auf Funk-Bihlmeyers Kirchen-
geschichte 2 (1932) 85 und erwihnte nebenbel noch den hl. Audoe-
nus als klassisches Beispiel dafiir. Gegen diese sehr kurze Beweis-
fiihrung fiihrt Poeschel ,,Heerscharen von Heiligen‘* an, von denen

12 Die Belege dafiir finden sich mit Ausnahme des hl. Liudger (siche
Hauck L. c.) alle zusammen im I. und II. Bd. des Calendariums Benc-
dictinum: Die Heiligen des Benediktinerordens und seiner Zweige von
A. M. Zimmermann 1933—34 (Zitiert: Zimmermann).



203

wir nicht wissen, wann ihre Verehrung einsetzte, die erst Jahr-
hunderte nach ihrem Tode verehrt wurden. Es wird berechtigt sein,
einmal niaher auf den Anfang der Verehrung eines Heiligen ein-
zugehen.

Zunachst sei nur auf die allgemeine Tatsache hingewiesen, dal
das Auftreten des Kultes eines Heiligen und der Heilige selber
immer in einer gewissen Verbindung zueinander stehen. Diese Ver-
bindung bildet geradezu bei allen Heiligen, bei welchen ein grofer
zeitlicher Abstand zwischen ihrer Verehrung und ihrem I.eben be-
steht, eine schriftliche Quelle (Grabinschrift, oder sonst eine Auf-
zeichnung, ofters in anderen Heiligenbiographien), eine o6rtliche
Angabe ihres Begribnisses (besonders bei den Katakombenheili-
gen), oder dann die Auffindung ihrer Gebeine durch Zufall oder
wunderbare IErscheinungen (Viktor von Tomils beim Kirchenneu-
bau; Gervasius und Protasius: Offenbarung des hl. Ambrosius;
Mauritius und Gefihrten: des Bischofs Theodor). Nun aber findet
sich dieses FFaktum immer in den betreffenden Legenden vermerkt,
und dies ganz besonders im Mittelalter, wo bei sehr vielen Heiligen
eine besondere Festschrift fiir die Inventio oder Translatio verfaf3t
wurde. Im grol3en und ganzen lassen sich liber den Anfang der
Verehrung eines Heiligen folgende Hauptpunkte unterscheiden.

a) Die Verehrung des Heiligen fingt kurz nach dem Tode an.

Dieses Auftreten der Verehrung eines Heiligen kurz nach sei-
nem Tode finden wir schon — trotz des spirlichen Quellenmate-
rials — bei den ersten christlichen Mirtyrern.

Schon vom hl. Stephanus wissen wir, dall seine Zeitgenossen ihm be-
sondere Ehre erwiesen, indem gottesflirchtige Minner sich seiner Leiche
annahmen und ihn bestatteten (Apg. 8, 2). Wir wissen ferner auch, daB3
sein Fest schon in der Apostolischen Konstitution (8. Buch Kap. 33)
als Feiertag auch fiir die Sklaven galt. Der hl. Gregor von Nyssa (} 394)
erwiahnt ebenfalls dessen Martyrium in der 8. Rede der Seligpreisungen.
Der hl. Augustinus berichtet von einer Reliquie desselben, die im Sini-
tenischen Kastell war, von verschiedenen Wundern, die den Reliquien
oder den Gedichtnisstiatten des hl. Erzmartyrers zugesprochen wurrden!3.
Diese Tatsachen geniigen wohl, um zu beweisen, daBb die Verehrung des
hl. Stephanus ihren Anfang nicht erst im 5. Jh, hatte (Poeschel S. 343).
Polykarps (7155) Uberreste, ,auserlesener als die kostbarsten Edel-

13 Augustinus, De civitate Dei, Liber XXII. Cap. 8. Bibliothek der
Kirchenviter, Miinchen (1916) Aug. Bd. 3 S. 454-—-462.




204

steine' bestatteten die Christen in der Absicht, am Grabe des Heiligen
seinen Geburtstag zu feiern. Felicitas und Perpetua (7 202) erhielten eine
Vita von einem Augenzeugen ihres Martyriums. Der hl. Papst Cajus
(7 c. 296) steht in der ,,Depositio episcoporum’™ von 354. Das Fest der
hl. Agnes (¥ 4. Jh.) wurde seit ithrem Tode bis auf den heutigen Tag
jahrlich gefeiert. Doch die sofortige Verehrung hoérte mit der Ara der
Martyrer nicht auf, sondern ging auch auf die Bekenner iiber. Es seien
hier nur eine Anzahl Namen genannt ; die Belege fiir die schon erwahnten
wie auch fiur die folgenden finden sich alle im LThK. Der hl. Martin,
gelangte sofort nach seinem Tode zu hochster Verehrung. Der hl. Ger-
manus, Bischof von Auxerre (§448), wurde sofort nach seinem Tode
dorthin tberfithrt und als Heiliger verehrt. Aphthonius (7 c. 450) er-
hielt eine Vita vom Zeitgenossen Theodoret (7458), Aemiliana (T c.555)
eine solche von ithrem Onkel. Der hl. Kilian (1 689) wurde 752 erhoben,
und der hl. Einsiedler Guthlac (§714) bekam eine Kapelle von Bischof
Hedda, der ihn zum Priester geweiht hatte. Hubert von Tongern (§ 727
und 734 erhoben), Otmar (7759 und 769), Josef von Thessalonich (7 832
und 844), Leokritia (7859 und 883), der hl. Athanasius (7872 und 877
nach Montecassino lbertragen) und der hl. Adalbert von Prag (i 995
und 1039 nach Prag iiberfiihrt).

Wozu noch weitere Beispiele anfithren? I'inden sich doch im
LThk ungefihr 200 Heilige der ersten zwolf christlichen Jahr-
hunderte, deren sofortige Verehrung geschichtlich einwandfrei be-
zeugt ist. Fiir einen Hagiographen wire es nicht schwer, noch
einige Hundert mehr zu erwihnen.

b) Die Verehrung eines Heiligen hédngt mit der Aujfindung
seiner Reliquien zusammen,

Zu dieser Kategorie gehoren die Martyrer Gervasius und Pro-
tasius, die thebaische Legion und dann vor allem sehr viele Kata-
kombenheilige. Uber diese letzteren sei nur auf die kleine Studie
W. Schnyders, ,,Die Reliquien und Reliquienbeigaben der Kata-
kombenheiligen in der Schweiz'’, LLuzern (1937) S. 91—112, ver-
wiesen. Es selen noch die 6o Leiber erwihnt, die bei der Instand-
setzung der Peterskapelle in Solothurn gefunden wurden und als
bare Miinze auf den Reliquienmarkt kaments.

Zu welcher Kategorie gehodrt nun der hl. Lucius? Ist er sofort
oder bald nach seinem Tode verehrt worden, oder ist seine Ver-
ehrung erst spater durch irgendwelchen Faktor veranlaft?

14 Stiickelberg A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz. I(1902)
Reg. 352.



205

Zundchst wissen wir nur, da3 die Luciusverehrung zum ersten
Mal um 8oo auftritt. Die Veranlassung dazu ist uns aber unbe-
kannt. Jedoch wissen wir, dal die Vita fiir das Fest des Heiligen
geschrieben worden ist. Dann konnen wir auch vermuten, daB3 wir
es beim hl. Lucius nicht mit einer ,,Inventio‘’, Auffindung seiner
Reliquien, zu tun haben. Eine solche wire sicherlich in die Kalen-
darien aufgenommen worden. Die Kalendereintriage beziehen sich
alle auf spitere Ereignisse, ausgenommen die Translatio am 29.
Juni, die sich aber mdéglicherweise auf die Translatio um 800 in
die neuerbaute Krypta bezieht. Erwédgen wir dazu noch, dal3 wir
hier kaum eine vermeintliche Grabinschrift annehmen konnen, so
bleibt nur die miindliche Tradition iibrig, um das Andenken eines
Lucius hintiberzuretten.

7. Die Verehrung der Konfessoren begann erst allgemein mit dem
hi. Martin.

Der hl. Lucius wurde bis ins 17. Jh. als Bekenner (Konfessor),
nicht als Blutzeuge (Martyrer) verehrt, Das ist eine wichtige Tat-
sache. Der Name Konfessor machte im Laute der Zeiten einen
Wechsel durch. In der zweiten Halfte des 2. Jh. hatte man das
Bediirfnis, die verschiedenen Zeugen Christi zu unterscheiden. Es
war nicht gleich, ob einer in gefiahrlicher Lage seinen Glauben be-
kannt hatte oder durch das Martyrium sein Leben eingebii3t hatte.
Aus dieser Einstellung heraus ergab sich schon im 2./3. Jh. der
Begriff Bekenner. Darunter verstand man einen solchen Christen,
der vor Gericht den Glauben bekannte, Milhandlung, Tortur,
Kerker, Exil, aber nicht den Tod fiir seinen Glauben erlitten hatte.
Jedoch ist der Sprachgebrauch von ,,confessor*‘ und ,,martyr** noch
bei Cyprian (1 258) schwankend®. In diese Kategorie der Be-
kenner ist auch der hl. Felix von N ola einzureihen, den Poe-
schel gegen unsere Beweisfihrung anfiihrt: Hei3t es doch in seiner
Legende — sichere Berichte iiber ihn existieren iiberhaupt nicht —,
daf er in einen mit Scherben bedeckten Kerker hineingeworfen
worden sel und von einem Engel daraus befreit wurdeis. Der Ter-
minus Konfessor wurde aber in dieser Zeit fast ausschlieBlich fiir

15 Bihlmeyer, Kirchengeschichte I(1936)69. DACL III, 2 (1914)
2508—2515.

16 [ ThK 3(1931)991.



206

lebende Bekenner gebraucht, sodall Eusebius (1 339) noch einen
Konfessor nennt, der Martyrer wurdel”. Diese Bezeichnung treffen
wir noch in den Apostolischen Konstitutionen (c. 400), in der Kar-
freitagsliturgie (c. 5. Jh.) und auf dem Konzil von Toledo (400)
(Die Belege hiefir 1. c.). Wenn H. Leclercq (DACL 1. ¢.) auch
eine Inschrift aus Corneto-Tarquino (Mittelitalien) anfihrt, die
einen verstorbenen Konfessor erwahnt, so mufl man wohl beach-
ten, dall man daraus keineswegs den Schluld auf die Verehrung
ziehen darfis, Es ist methodisch wohl kaum angingig, von diesem
Einzelfall auch fur den hl. Luzius eine ,,Inschrift auf seinem
Grab‘ anzunehmen (Poeschel S. 343), um so die Kontinuitit der
Verehrung des Heiligen bis zur schriftlichen Dokumentierung im
9. Jh. zu beweisen.

Im tibrigen mull wohl beachtet werden, daf3 der Titel ,,Kon-
fessor’® weniger bedeutete als der Name Martyr und man den letz-
ten Titel auch einfachen Konfessoren gab. Den Titel Konfessor
in der heutigen Bedeutung finden wir beim hl. Hieronymus (f 420),
ber Pseudoambrosius (397) und bei Augustinus (7430) (DACL
L c.).

Nun zum hl. M artin. In unserer Beweisfiihrung erwihnen wir
ihn als jenen Heiligen, der zuerst unter dem Titel Konfessor im
heutigen Sinn eine grofiere Verehrung genof3 : ,,Den Terminus post
quem, nach welchem er (Lucius) gelebt hat, erhalten wir mit Hilfe
der Geschichte der Heiligenverehrung. Am Anfang der christ-
lichen Zeit wurde nur den Blutzeugen, die ihr Leben wirklich fiir
den Glauben an Christus geopfert und mit ihrem Blut besiegelt
hatten, eine besondere Verehrung gezollt. Die Verehrung der Be-
kenner trat erst im 5. Jh. auf, und der erste Bekenner, dessen Ver-
ehrung einen groBeren Umfang annahm, war der hl. Martinus
(T 400). Nun ist es aber eine sichere Tatsache, dal der hl. Lucius
bis in die Neuzeit hinein als Bekenner verehrt wurde. Daraus er-
gibt sich, dab er nicht vor ungefihr 500 gelebt haben kann. Selbst-
redend spricht auch die Christianisierung Ritiens im 4./5. Jh. fur
die gleiche Zeitabgrenzung.'* (Berther S. 121.)

17 DACL L c.

18 Die betreffende Stelle im DACL heiBt: ,,I1 est impossible de
croire que c’est une inscription datant du culte rendu au défunt ... le

fait est jusqu’ici unique de la mention du titre de confesseur contempo-

rain de la rédaction d’une épitaphe cémétériale. 9



207

Dagegen hat Poeschel einzuwenden: Die angefiihrte Literatur
DACL 1. c. und LThK (1936) 891-893 und 8 (1936) 8o7-312 sel
nicht iberzeugend, ,,daf mit dem hl. Martin gleichsam eine Epoche
der Bekennerverehrung begonnen habe, so dal man — wie Berther
dies tut — seinen Tod geradezu als Iixpunkt dafiir annehmen
dirfte, von wann an mit ihrer Devotion gerechnet werden kann®
(Poeschel S. 341). Ich gebe zu, dall der Beweis, wie ich ihn for-
muliert habe, aus dem Zusammenhang der ganzen Arbeit heraus-
gerissen, an Beweiskraft zu wiinschen ibrig laf3t. Nimmt man aus
dem Artikel in DACL nur den Ausspruch des ,,wortreichen aber
gedankenarmen'‘?? Sidonius Apollinaris — wie es Poeschel tut —
und betrachtet man nicht die zitierte Literatur im DACL und im
LThK im ganzen Zusammenhang, dann kommt ihm {iberhaupt
keine Beweiskratt zu. Wie oben dargelegt, ist das zutage tretende
Bestreben, die Heiligen durch verschiedene Kategorien zu unter-
scheiden, erst um die Wende des 4./5. Jh. durchgedrungen, und
erst dann tritt der Name Konfessor im heutigen Sinn auf. Ange-
nommen, der hl. Lucius hitte schon um die Mitte des 3. Jh. ge-
lebt, wiren dann die Churer so bescheiden gewesen und hitten
ihrem Heiligen nur den Bekennertitel gegeben ? Diese letzte Mog-
lichkeit erscheint sehr gewagt, nachdem wir in der kritischen Unter-
suchung der Vita zur Genlige die Tendenz dargelegt haben, die
ohne jeglichen Grund Lucius zum Konig und Apostelschiiler machte
(Berther S. 20 ff und 105 ff).

Von der Heiligenverehrung und speziell von der Martinsver-
ehrung sagt Hauck in seiner Kirchengeschichte (I 1922 188 ff):
,,Nach den Verfolgungen der Kirche galten die Heroen der Ent-
sagung 1hren Genossen als Mirtyrer der Gegenwart. Sie kamen
mit der Zeit oben auf. Ihr laut verkiindeter Ruf lie3 die Helden-
taten der alten Glaubenszeugen fast vergessen. Martyrer und As-
keten waren die Heiligen, die die gallische Kirche der friankischen
als Erbe liberliel3. Man vergal3 auch in dieser Zeit die Blutzeugen
nicht. Neben den wirklichen Opfern der Christenverfolgung schuf
die Legende alsbald Scharen von Heiligen, die gerade die Lieb-
linge des Volkes wurden. Doch gab es keinen Mirtyrer, der an
Ruhm mit dem hl. Martin von Tours hitte wetteifern kénnen. Er
ist der einzige Heilige dieser Zeit, dessen Dienst nicht lokalisiert,

1% Rauschen-Altaner, Patrologie (1931) 371.



208

sondern allgemein war. Zu den Martyrern und Asketen gesellten
sich als neuere Heilige die Kirchenstifter und die frithesten Bi-
schofe, jene zumeist Gebilde der Legende. Eigentiimlich ist, dal3
ihnen alsbald die Bischofe aus der Zeit des Sturzes der Romer-
herrschaft und der germanischen Reiche an die Seite traten. l[hr
Kult ist aber mit Ausnahme des hl. Martin immer nur ein lokaler.**

Nun zum zweiten Einwand Poeschels gegen die Datierung des
hl. Lucius. Aus dem oben angefiihrten Beweis schiebt mir Dr. Poe-
schel die Ansicht zu: ,,Kein als Konfessor verehrter Heiliger kann
vor Aufkommen der Martinsverehrung gelebt haben.** Die Unhalt-
barkeit dieser meiner vermeintlichen These wiederlegt er durch
einige Beispiele, wie S. Amandus, Simplicianus, Evortius u. a. m,,
deren Zahl noch um viele vermehrt werden kann, angefangen beim
Patriarchen Abraham, der auch im Churer Kalendarium figuriert,
bis zu den Zeitgenossen des hl. Martin2 ; denn eine gro3e Anzahl
Heiliger aus den ersten flinf Jahrhunderten der christlichen Zeit,
die keine Martyrer sind, aber ihr Leben fir die Ausbreitung und
Festigung des Christentums einsetzten, finden sich in den iltesten
Kirchenkalendarien.

Wir wollen jedoch einmal diese iltesten ,,Konfessoren* niaher
betrachten. Zunachst sind wir selbstverstindlich gezwungen, die-
jenigen herzunehmen, welche Poeschel zitiert. Es sind die Heiligen
Amandus (343), Simplicianus (c. 400), Evortius (374), Calixtus
(222}, Antonius (356), Hilarius von Poitiers (367 ), Basilius (379)
und Ambrosius (397). Zum voraus muld bemerkt werden, dall es
im allgemeinen nicht erlaubt ist, in der Geschichte von morgen-
landischen Tatsachen auf das Abendland zu schlieben. So wissen
wir z. B., dal3 im Morgenland Reliquienerhebungen schon lingst
stattgefunden hatten, wihrend im Abendland der Kaiser Theodo-
sius noch 386 ein Gesetz dagegen erlie. So darf man ebenfalls
nicht von der Tatsache der Verehrung eines Konfessoren im Mor-
genland auf das Abendland schlieBen. Die zweite groBie Unter-
scheidung, die wir beziliglich des hl. Lucius machen miissen, ist, daf3
er nur Konfessor und nicht Bischof war, wie es all die Heiligen
sind, die Poeschel anfiihrt, mit Ausnahme des Monchsvaters Anto-
nius. Dann sind auch diese Heiligen selber schriftstellerisch tatig
gewesen, oder sie sind wenigstens aus dieser Zeit schriftlich be-

20 Juvalt W., Necrologium Curiense (1867) 101.



209

zeugt, was wiederum ein Beweis fiir ihre hervorragende Bedeutung
ist. Die Bedeutung der angefiihrten Heiligen ist sehr grold ge-
wesen. Antonius war der Fiihrer einer ganzen Monchsgemeinde,
Simplicianus, Ambrosius und Hilarius waren die Hauptfihrer in
den arianischen Kimpfen, und Callixtus selber war sogar Papst.
Evortius erscheint auf dem Konzil von Valence, und Amandus ist
auf einer Synode bezeugt. Die erste schriftliche Bezeugung des
hl. Lucius fallt erst in die Zeit um 8oo ; denn der Bericht des Liber
Pontificalis und Bedas kann nicht dazu gerechnet werden. I'erner
schweigen auch alle Quellen bis zu Anfang des ¢. Jh. von der Be-
deutung des hl. Lucius, und in dieser Quelle werden so unbestimmte
und allgemeine Sachen berichtet, die sich mehr oder weniger von
allen Heiligen sagen lieBen, so dafl man auf Grund dieser Quelle
allein den Heiligen unter die Zahl der erdichteten Gestalten ein-
reithen konnte,

Doch wir wollen auch noch auf die Zeit, wann sie gelebt haben,
naher eingehen und schauen, ob ein so groBer zeitlicher Abstand
zwischen i1hnen und dem hl. Martinus vorhanden ist. Der ilteste
dieser Konfessoren, der hl. Calixtus (}222), ist im Churer Kalen-
darium selber als pape et Mart. (Juvalt p. 102) bezeichnet. Zu-
nachst steht historisch unumstoBlich fest, dall er das grolle At-
tribut ,,Papst’ trigt. Dann erscheint er aber auch schon in der
Legende des 7. Jh. als Martyrer (LThK II {(1931) 703/704), wie-
derum ein Beweils, dad Martyrer mehr bedeutete als der einfache
Titel Papst. Die anderen Heiligen, die Dr. Poeschel erwihnt, ge-
horen alle zusammen der zweiten Halfte des 4. Jh. an, sind also
nicht eine Abschwichung meiner Behauptung, dal3 die Bekenner-
verehrung erst um die Wende des 4./5. Jh. auftrete, sondern im
Gegentell ein Beweis fiir die Richtigkeit dieser Behauptung. Dazu
moge noch einmal betont werden, daf3 dies alles beriihmte
Heilige sind, die an den Hauptzentren der damaligen Welt,
wie Rom, Mailand, Poitiers usw. wirkten. Die Bedeutung Churs
ist aber niemals so grol gewesen, wie es viele meinen mochten.
,, Verglichen mit der Funktion und der Intensitat einer alten medi-
terranen Stadt verdient Chur trotz des hohen Alters, des An-
schens, der Ringmauern und der Lage kaum den Namen Stadt.*
Ihr Einflulb auf das ganze LLand war je und je iiberraschend klein2t.

21 Bertogg H., Beitrige zur mittelalterlichen Geschichte der Kirch-
gemeinden am Vorder- und Hinterrhein (1937) 31 ff.



2I0

Daraus kann man schlieBen, dalb damals erst an solchen Orten
und nur auf solche beriihmte Heilige der Begriff Bekenner an-
gewandt wurde,

8. Luzisteig.

Doch nun zur Luzisteig. Poeschel erwihnt in seiner Studie liber
die Datierung einzig und allein, daf} ,,Berther das Gewicht des
Vorkommens des Luziustitels auf der Luzistelg stark empfinde®
und daher ein Georgspatrozinium konstruiere. Zunachst mufy dazu
bemerkt werden, dal ich selber das Ganze als eine Hypothese in
meiner Studie darstellte. Dann mull auch gessagt werden, dab
diese Hypothese nicht wegen des Seitenaltars vom hl. Georg in
der Luziuskirche auf der Stelg aufgestellt wurde. Das Haupt-
moment war dabei der Name Silva Martis, ,,Mars‘® und dessen
christlicher Verdringer Georg (Berther S. 30). Jedoch nehmen
wir einmal an, Luzius sei hier Verdringer des Heidentums ge-
wesen. Auch noch in diesem Fall muf3 das Datum seines Lebens
-nicht frither angesetzt werden, wissen wir doch sogar aus Quellen,
die der Mitte des 8. Jh. angehoren, dald noch damals ,,omne poe-
narum genere'’, mit allen Strafmitteln, allerlei heidnische Sitten
bekimpft werden muBten22. Doch auch ein Patroziniumswechsel
wire meiner Ansicht nach gar nichts Unmogliches, wie es Poeschel
(S. 344 Anm. 6) darstellt, haben wir doch so ein Beispiel in der
Churer Kathedrale, wo das frithere Muttergottespatrozinium schon
1149 nicht einmal mehr als Nebentitel erscheint. Zur These T'ar-
ners: ,,Das Patrozinium ist so alt wie die Kirche'* bemerkt O. Schei-
willer: ,,Sein Buch (Die Kirchenpatrozinien des Kantons Grau-
blinden) bietet nun allerdings zahlreiche Belege fiir das Gegen-
teil ; man mochte sagen, dall es sich im Kanton Graubiinden um
eine Regel handelte, die mindestens so viele Ausnahmen kannte
als regelrechte Idlle. ‘23

9. Das Luziusléchlein.
Seite 31 meiner Studie {iber den hl. Luzius schrieb ich: , Dieses

Luziuslochlein mit seiner Tradition weist hochstens darauf hin,

22 Berther S. 123. Planta, Das alte Ritien. Berlin (1872) 483.
23 Scheiwiller Otmar, Der hl. Florin von Remius. Zeitschr. f. Schweiz.
Kirchengeschichte 32 (1938) S. 251 f.



211

dald wir es hier mit einem Einsiedler zu tun haben, 1403t aber
keinen stringenten SchlufB zu* Daraus ergibt sich fir
die Beweise, die sich darauf stiitzen, nur eine Wahrscheinlichkeit,
weswegen ich dann auch diesen Abschnitt im Datierungsbeweis mit
dem Waortchen ,,wenn* beginne. ‘
Der hl. Luzius soll nach der Legende in Augsburg, auf der
Luzisteig und in Chur gewirkt haben. Nur in Chur entwickelte
sich aber eine Wallfahrt zum Heiligen, die uns in einer Urkunde
des Bischofs Johann des Jahres 1386 bezeugt ist. Diese Urkunde
ist aber ganz im Sinne der Vita s. Lucii geschrieben, und ihre Ab-
hiangigkeit von der Vita ist offensichtlich. Die Bedeutung der Ur-
kunde fiir unsere Arbeit besteht einzig und allein in der Erwahnung
des Luziuslochlis als Ort, wo das Volk hinging, bevor der Ab-
laB verlichen wurde, wie nicht ausdriicklich, aber unzweideutig
der erwihnten Urkunde zu entnehmen ist. Wohl wird der AblaB
dazu gegeben, um die Wallfahrt zu foérdern, aber damit tiberhaupt
ein AblaBl und die Erlaubnis, auf einem Tragaltar dort Messe zu
lesen, gegeben wurde, mufte irgendwelche Verehrung des Hei-
ligen an diesem Orte vorhanden sein. Dies kann man wohl aus
der allgemeinen geschichtlichen Tatsache schlieBen, dafl nur dort
eine Wallfahrt zu einem Heiligen entstand, wo man nachweisen
konnte, dald entweder in der Geschichte oder in der Legende
irgendwelche Beziehung zum Heiligen und zum Orte selber ge-
geben war. Dann konnen wir aber auch aus der Lage dieses Ortes
schlieffen, dal} er fiir eine Einsiedelel sehr giinstig war. Was die
Legende weiter mit diesem Orte verbindet — sowohl die Predigt-
titigkeit als auch die Flucht vor den Feinden —, ist fiir uns gleich-
giiltig und 1st nicht mehr als ein Zeugnis fiir die lebhafte religidse
Phantasie unseres Volkes. Gestltzt auf diese Erwagungen er-
wihnte ich in der Datierungsdarlegung nebenbei das TLuziusléchli
und das Einsiedlerwesen auch als einen Hinweis, da3 Luzius nicht
gut vor dem 5./6. Jh. gelebt haben konne. Ist das ein Zirkelschluf3 ?
Zusammengefal3t sprechen also fiir unsere Datierung auf das
6./7. Jh.: die Konfessorenverehrung, die allgemeine Tatsache der
Verehrung der Heiligen nicht lange nach ihrem Tode, der Besitz
eines einzigen Kirchenpatroziniums, und dies, obwohl Lucius der
Hauptheilige des Sprengels Chur gewesen sein soll. Gewisse An-
haltspunkte, die darauf hinzuweisen scheinen, daff Lucius mehr
in die Kategorie der Einsiedler einzureihen ist, und dann nicht



212

zuletzt die Hinfalligkeit der traditionellen Datierung mit den dar-
aus sich ergebenden Iolgerungen, das alles zwingt, nach ganz
neuen Gesichtspunkten vorzugehen.

II. Die Herkunft des Heiligen.

Im Oktober 1938 wurden die sogenannten Luciusreliquien der
Kathedrale von Chur von P. Timotheus Stumpf und Dr. H. Hagler
untersucht und dariiber am 12. Oktober 1938 ein Protokoll ab-
gefal3t24. Da dieses Protokoll von Merkmalen spricht, die auf nor-
dische Rasse weisen sollen, zogen dann eifrige Freunde der Lucius-
legende bereits den Schluf3, dall man also die iro-schottische Ab-
stammung des hl. Lucius wohl annehmen koénne?.

Wollte man an diese I'rage wissenschaftlich herangehen, wire
hier eine griindliche Abhandlung iiber die Reliquiengeschichte der
Churer Kathedrale notwendig. Dies miif3te hier um so mehr ge-
schehen, weil die sogenannten Luciusreliquien — wie es sich aus
der Untersuchung ergab — wenigstens drei verschiedenen Skeletten
zugehoren. Diese Voraussetzung wollen wir hier unbeachtet lassen
und annehmen, wir hitten es wirklich mit den Uberresten des
groBen Churer Heiligen zu tun.

Nach der Untersuchung wiirde der Kopf auf eine zugewanderte,
nicht einheimische, ziemlich langkopfige Rasse (nordische Ab-
stammung ) hinweisen. Der Lingen-Breiten-Index ist 79,4. Im all-
gemeinen rechnet man aber die Schidel mit dem Lingen-Breiten-
Index 75-80 zu den Mittelschideln und nur die Schidel von
55—75 zu den Langschideln. So wiirde auch der genannte Schidel
eher unter den Kurz- als den Langschideln einzureihen sein2s.
Wenn auch das Mittel der Langen-Breiten-Indices fiir den Kreis
Disentis 85,4 ist, so gehoren die Indices von 79-91 doch zum
Disentiser Typus und machen 93,200 der untersuchten Schadel
aus=7.

=t Protokoll vom 12. Okt. 1938. Kopie 1m Stiftsarchiv Disentis.

=5 ,Biundner Tagblatt™ 13. Okt. 1938. Auf den Aufsatz vom 14. Jan.
1939 des ,,Bindn. Tgbl.* gehen wir nicht naher ein, weil er im wesent-
lichen mit der Tradition tibereinstimmt und zur Losung der Luciusfrage
nichts beitragt.

*6 Schmeil-Scholz-Lax, Korperlehre des Menschen. (1933) 15.

2T Wettstein E., Zur Anthropologic und Ethnographie des Kreises
Disentis. Ziirich (1902) 13 und 58.




213

Diese Bedenken wurden nun Herrn Dr. K. Hagler in Chur
mitgeteilt, der am 3. Mail 1939 sich in dieser I'rage folgender-
malen duberte (Brief im Stiftsarchiv Disentis): ,,Beil der Beur-
teilung eines Schadels nach Rassenmerkmalen kann nicht allein
der Lingen-Breiten-Index ins Auge gefal3t werden ; das schon des-
halb nicht, weil wir in Europa zwei langkoéptfige und zwei kurz-
kopfige Rassen besitzen. Eine Unterscheidung der kurzkopfigen
Rassen unter sich ist nur mit Hilfe anderer Merkmale moglich.
Das gilt auch fir die zwei langkopfigen Rassen.

Trotzdem nun bei der in Frage stehenden Reliquie der Lingen-
Breiten-Index ziemlich grof ist, diirfte es sich doch gewissen Merk-
malen zufolge um einen Vertreter einer langkopfigen Rasse han-
deln. Ich erklarte dem als Reliquienforscher ausgewiesenen Pater,
der mir das Material zur Untersuchung vorgelegt hatte, es seien
Formmerkmale vorhanden, die der nordischen Rasse eignen. Von
einem nordischen Typus kdnne jedoch nicht die
Rede sein, weil das Langen-Breiten-Verhiltnis des Hirnschadels
stark nach oben vom Mittel abweiche.*

Dr. Hagler scheint das Cerebralcranium als ,,nordisch® an-
zusprechen ,da er weiter schreibt: ,,Wenn ich mich recht erinnere,
sind z. B. die Seitenwiande des Cerebralcraniums nicht bombiert,
sondern steil abfallend. Sicher hat das in I'rage stehende Cra-
nium Kennzeichen der nordischen Rasse, trigt aber im Lingen-
Breiten-Verhiltnis einen meso- bis brachycranen Einschlag.*

Im tbrigen bedauert Dr. Higler, dald das Protokoll wegen der
Abreise des Reliquienforschers T. Stumpfl nicht neu abgefaf3t
werden konnte, und schreibt: ,,Wire ich beauftragt worden, den
anthropologischen Befund selber in einem Bericht wiederzugeben,
so ware die Sache etwas klarer, zum Teil vorsichtiger in der
in der Deutung, zum Teil aber auch bestimmter dargestellt wor-
den.*’

Wir wollen dennoch annehmen, dal der betreffende Schadel
wirklich nordische Rassenmerkmale aufweise, und einmal schauen,
was fur Volkerschaften solche aufweisen. Mufl man, um solche
Merkmale anzutreffen, bis nach Irland wandern? Doch wahrlich
gicht. Dieselben I'ormen weisen auch unsere nordischen Nachbarn,
die Alemannen auf. Von diesen wissen wir, dal sie im Wirr-
warr der Volkerwanderung die ganze Schweiz tiberfluteten, wurden



214

doch 1935 Alemannengraber in Schwyz aufgefundens. Die Ale-
mannen drangen aber nicht nur in die Urschweiz ein; auch das
alte Ratien blieb vor ihnen nicht ganz verschont, wenn es auch
meistens nur als Durchgangsland in Betracht kam. Von einem
solchen Einfall berichtet uns schon Ammianus Marcellinus (ge-
storben c. 400). Wenn dieser Einfall um 390 auch nicht direkt die
Ratia I, sondern die Riatia II betraf, so sehen wir schon damals
die grofle StoBkraft, die die nordischen Volker gegen Siiden ent-
wickelten2?, Noch mehr! Dieser Feldzug des Stilicho fiel fiir ihn
sehr giinstig aus. Es gelang ihm nach seinem Sieg, den er mit
Hilfe der Ratertruppen davontrug, die Alemannen durch ein Bind-
nis fur sich zu gewinnen, und er schlo3 mit ithnen noch einen
Militarpakt ab. Den reguliren ritischen Truppen schlossen sich
jetzt also auch noch barbarische, ,,vandalische** Truppen an. Diese
zogen dann durch unser Land nach Italien. So war Ratien damals
ein eigentliches militarisches, romisches Durchgangsland3?. Doch
auch die Barbaren bentitzten beil ihren Italienziigen unsere Pisse.
Sidonius Apollinarius (5. Jh.) berichtet, wie sie unter Kaiser Vale-
rius Martianus (457-461) bis nach Bellinzona vordrangen und
dann wiederum zuriickgeworfen wurden?®. Jedenfalls kann man
daraus schlief3en, dal3 Ritien schon vor der Hailfte des letzten
Jahrtausends verschiedentlich von Volkern nordischer Rasse be-
rithrt und sehr wahrscheinlich zum Teeil auch vermischt worden war.

Unser Land war ferner von den Ostgoten selber regiert. Wenn
diese unser Land volkisch wenig beeinfluft haben, so prasentierten
sie sich doch als die ordnungsschaffenden Herrscher32. Ritien ging
dann im Jahre 537 an die Franken iiber, also auch an ein Volk
nordischer Rasse. Im Siiden aber waren wir von den Langobarden
(568—774), die von der unteren Elbe herstammten, umgeben.

Als Restimee konnen wir buchen: Wenn auch die Volkerwande-
rung fiir Ratien verhiltnismaBig ohne gréfBere vilkische Veridnde-
rung ablief, so war unser Land doch in dieser Zeit vollstandig von
nordischen Volkern umgeben und diente ofters als Durchgangs-

28 Styger P., Alamannengriaber in Schwyz. Innerschweizerisches Jahr-
buch fiir Heimatkunde (1936) S. 82—85.

20 Perret F. A., I'ontes ad historiam regionis in Planis (1936) 202.

30 Perret 239—253.

51 Perret 261.

52 Perret 294.



[
—
wn

land nordlicher Volker nach dem Siiden. Auch das romische Heer,
das damals in Ritien weilte, bestand nicht nur aus romischen Biir-
gern, sondern auch aus Barbaren. So kann man aus der Tat-
sache, da3 in Ratien Skelette nordischer Rasse aufgefunden wer-
den, absolut nicht aut einen Menschen schlie3en, der direkt vom
Ausland kam, und noch weniger vom keltischen Irland oder dem
westgotischen Spanien.

Eine Bestiatigung dieser Ansicht, daf3 Lucius kein Ire ist, scheint
auch sein Name zu sein. Die iroschottischen Monche trugen fir
gewohnlich keine lateinischen Namenss., Der hl. Winfrid wurde
erst spater Bonifatius genannt; der hl. Willibrord zu Clemens um-
getauft. Ubrigens wechselten die Iren ihre Namen sehr selten. Wir
haben auch nicht den geringsten Anhaltspunkt, bei Lucius einen
Namenswechsel anzunehmen.

Im tubrigen hat IEngland von jeher dem Festland Heilige
liefern miissen. Gougaud erwihnt nur ungefihr 5o Heilige, die
in der spatern Legende zu Irlindern und Englandern gestempelt
wurden, damit sie nicht heimatlos dastinden3t. Die iroschottische
Herkunft des hl. Lucius griindet also wiederum auf einem , Ge-
meinplatz*,

Zum Schluf3 bemerken wir nochmals, dafl Existenz und Name
des Heiligen durchaus gesichert erscheinen. Jedoch wiederum
irgendwie aut die alte legendenhafte Datierung und Herkunft zu-
riickzugehen, sind wir nicht berechtigt. Im Gegenteil! Dadurch
wird der Zweifel an der Existenz wieder aufleben. Allen Traditio-
nalisten aber mochte man ins Album schreiben, was einst der alte
PreuBe I'riedrich II. als strategischen Grundsatz aufgestellt hat:
,Wer alles defendiert, defendiert nichts.*

33 Miiller 1., Die Anfinge des Klosters Disentis. Chur {1931) 55
und 108.

3¢ Gougaud L., Les surnuméraires de I'émigration Scottique (6me—
8me siecles). Révue bénédictine 1931, S. 296—302.



	Zur Luciusfrage

