
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1939)

Heft: 7

Artikel: Zur Luciusfrage

Autor: Berther, Vigil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-397005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-397005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur Juli 1959 Nr. 7

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT JEDEN MONAT >—

Zur Luciusfrage.
Von Vigil Berther, Disentis.

„Sancte Luci, ora pro nobis !" So beteten die Disentiser Mönche
in der Allerheiligenlitanei, wie sie uns noch aus dem n./i2.
Jahrhundert bekannt ist1. In diesem Sinne möchten die folgenden Zeilen

die entstandene Diskussion noch weiter ergänzen.
Die Kontroverse betrifft nicht die Existenz, sondern die

Datierung und die Herkunft des hl. Lucius. Während die heutige
Forschung den hl. Lucius etwa dem 6./7. Jahrhundert zuweist2,
will Dr. E. Poeschel wiederum etwa auf das 3-/4. Jh. zurückgehen,
denn nach seinen Ausführungen hat Lucius „vor der Gründung
der Churer Kirche hier für das Christentum entscheidend"
gewirkt3.

I. Die traditionelle Datierung.
/. Die Diskrepanz in der Quellenlage.

Wenn man den hl. Lucius wiederum dem 3./4. Jh. zuweist,
erhalten wir eine ganz merkwürdige Quellenlage : Wir schließen aus

1 Cod. Sang. 403 S. 178.
2 Berther V., Der hl. Lucius. Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte

32 (1938) 20—38, 103—124 (Zitiert: Berther).
3 Poeschel E., Wann hat St. Luzius gelebt Bündn. Monatsbl. 1938

S. 341—345 (Zitiert: Poeschel).



der Vita des Heiligen von c. 800 auf seine Existenz im c. 3-/4. Jh.
Es sind also mindestens 400 Jahre zwischen der ersten sichern
Spur des hl. Lucius und seiner angeblichen Wirksamkeit
vorhanden. Man denke sich das in die heutige Zeit übertragen : Ein
Beleg aus dem 20. Jh. soll ganz allein genügen, um die Wirksamkeit

einer Person im 15. Jh. zu beweisen. Wenn man schon an
Erzählungen, die 50 Jahre nach einer Persönlichkeit auftreten (z. B.
Fontanas Heldentat), zweifeln könnte, was soll man dann von
Erzählungen halten, die erst 400 Jahre nachher aufgezeichnet worden
sind Gerade diese Diskrepanz zwischen dem ersten Beleg und
der traditionellen Datierung haben dem Zweifel an der Existenz
des Heiligen Vorschub geleistet. Deshalb hat eine Koryphäe der
frühmittelalterlichen Forschung, LI. Leclercq, 1930 die Forderung
aufgestellt, die Existenz des hl. Lucius sei überhaupt erst zu
beweisen1.

2. Die traditionelle Datierung stützt sich auf eine Legende.

Die bisherige Datierung stützt sich auf die karolingische Vita
des hl. Lucius. Nach dem heutigen Stande der hagiographischen
Forschung muß diese Vita als ein religiöser Tendenzroman
betrachtet werden. Es ist durchaus abwegig, mit Poeschel „Sinn und
Absicht der karolingischen Vita" darin zu sehen, „die in der
Dämmerung verschwindende Kontur (des hl. Lucius) zu Form und
Gestalt zu festigen". Dagegen spricht die ganze Anlage des Predigt-
aufbaucs und die phantastische Verwendung der Bibelzitate. Wer
die Vita s. Galli zum Vergleiche heranzieht, merkt sofort, daß in
der letztern, '

_> aller Tendenz, das historische Geschehen im
Vordergrund steht. Und nun bedenke man : Aus einem Roman
von c. 800 schließt man auf ein angebliches Faktum etwa im 3-/4.
Jahrhundert. Mit anderen Worten : Aus einem Roman des 20. Jh.
sollte man auf eine Persönlichkeit des 15. Jh. schließen dürfen!

Bei diesem Vergleich kommt übrigens die Vita s. Luci viel zu

gut weg. Ein sogenannter historischer Roman unserer Zeit
benützt vielfach große historische Werke und ergänzt clas Fehlende
frei. Die Vita s. Luci hatte Quellen gar nicht zur Verfügung. Jedes
Kapitel derselben läßt offen durchblicken, claß ihr nur die hl.

1 Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie. Paris 1907 ff.
Hrsg. v. Cabrol u. Leclercq (zit.: DACL), Bd. 9 (1930) II. 2661.



199

Schrift und die Liturgie (Agnesoffizium) als Material zur
Verfügung stand. Aus welchem Satze Dr. E. Poeschel auf eine
angebliche Grabinschrift schüeßen kann, die dem Prediger zur
Verfügung gestanden hätte, ist ganz unersichtlich. Mit dem gleichen
Rechte könnte man gerade eine ganze Vita etwa aus dem 4-/5. Jh.
fordern.

3. Die traditionelle Datierung ist Gemeinplatz.

Ob wir nun mit der früheren traditionellen Richtung den hl.
Lucius auf c. 180 oder mit Poeschel „vor Gründung der Kirche Chur",
also vor c. 400 datieren : Auf alle Fälle ist der Ausgangspunkt
immer wieder eine romanhafte Legende, voll von Anachronismen
und Gemeinplätzen. Jeder Heilige, der irgendwie auf seine
Umgebung gewirkt hat, wurde als Missionar betrachtet. Das
insbesonders, da vor allem die Germanenstämme sich rasch dem
Christentum zuwandten, aber erst im Laufe der Jahrhunderte eigentlich

ihre Sitten christlich gestalteten. Obwohl z. B. das Christentum

im 6. Jh. bei den Alemannen Eingang gefunden hatte, konnten
dennoch ein Kolumban und Gallus zu Beginn des 7. Jh. viele
heidnische Sitten und Gebräuche antreffen. Diese sekundäre
Missionierung ist von der primären Missionierung, die die christliche
Predigt und Kirchenorganisation brachte, ausdrücklich zu
unterscheiden.

Und nun die Belege, daß wirklich in den Legenden die Heiligen
gemeinhin zu primären Missionären gemacht werden. Der hl. Paulus von
Narbonne, der um die Mitte des 3. Jh. lebte, figuriert schon in Ados
Martyrologium als Apostelschülcr. Trophimus, Bischof von Arles um
die Mitte des 3. Jh., wird nach der Legende vom hl. Petrus nach Gallien
gesandt. Später wird er noch zum Paulusschüler Trophimus (Apg. 20,4).
Ursinus wird zu einem der 72 Jünger, begleitet Petrus nach Rom und
wird mit 27 (umgekehrte Zahl) anderen Bischöfen nach Gallien geschickt,
um clas Evangelium zu predigen; in Wirklichkeit lebte er aber erst im
3. Jh. Maternus, 313/314 als Bischof von Köln beglaubigt, wird zum
Petrusschüler in der Legende. Der hl. Servatius, Bischof von Tongern
(t384\ wird zum Genossen Attilas, seit dem 11. Jh. zum nahen
Verwandten Jesu und zugleich zum Führer des gallischen Episkopats in
der Hunnenzeit. Petrus soll ihm in Rom sogar einen Schlüssel
übergeben haben. Hicdurch will die Legende die Kirche von Tongcrn-
Lüttich als den vornehmsten fränkischen Bistümern ebenbürtig erweisen.
Der hl. Mansuetus, Bischof von Toul im 4. Jh., wurde in der Legende
vom 10. Jh. zum Petrusjünger gestempelt. Maximinus, frühestens für
das 4./5. Jh. bezeugt, soll im Jahre 45 an der Rhonemündung gelandet



200

sein und dort das Christentum gepredigt haben. Priscus m. in Capua,
den zuerst Hieronymus in seinem Martyrologium erwähnt, stempelt der
Legendenschreiber zum Schüler Christi. Regnobert, Bischof von Bayeux
(t c. 627), wäre nach der Vita des 8. Jh. von Exsupcrius, einem Jünger
des hl. Clemens von Rom, zum Bischof geweiht worden und hätte
anfangs des 2. Jh. gewirkt. Marciati, ein Lokalheiliger, dessen Verehrung
erst im 8. Jh. auftritt, wird in der Legende zum ersten Bischof von
Tortona. Romulus Bekenner, ein seit dem Frühmittelalter verehrter
Kleriker von Fiesole, wird zum Bischof von Fiesole, Schüler des hl. Petrus
und zum Märtyrer unter Domitian5. Wem diese Beispiele noch nicht
genügen, der sei auf Haucks Kirchengeschichte verwiesen6.

4. Gegen die traditionelle Datierung spricht das späte Patrozinium.

Die erste Kirche, die dem hl. Lucius geweiht war, treffen wir
um 830 auf der Luzisteig. Im sog. Reichsurbar heißt es : „Et villa
Flasce cum titulo s. Lucii."7 Daß „Titulus" hier zur Bezeichnung
der Kirche und des Patrons, dem sie geweiht ist, steht, wird
allgemein angenommen. Diese Bezeichnung tritt allgemein vom 6. Jh.
an zur Bezeichnung der Pfarrgemeinde auf und erscheint mehrmals
im Reichsurbars. Als Patron der Domkirche erscheint Lucius 915
in Verbindung mit der Muttergottes und erst 1149 allein. Dies ist
m. E. eine Tatsache, die unzweideutig gegen die Behauptung Poe-
schels spricht, Lucius habe „vor Gründung der Kirche Churs hier
für das Christentum entscheidend gewirkt". Wäre Lucius der erste
Glaubensbote Rätiens gewesen, wäre nicht sein Name und seine

Verehrung früh verbreitet worden Hätte dann nicht die Churer
Kirche seinen Namen von Anfang an getragen, und hätte sie dann
einmal, nach Farner sogar zweimal, ihren Patron gewechseilt, bis
Lucius drangekommen wäre Hätte dieser Heilige, dessen Überreste

in der Klageschrift Viktors mit „Sacratissimum corpus"
betitelt werden, nur einen „Titulus" für sich erobern können Warum
er eben im Superlativ und mit Namen genannt ist, ist wohl darauf

zurückzuführen, daß er der einzige Heilige war, der in der
damaligen bischöflichen Residenz eine größere Verehrung besaß,

5 Die Belege für diese Beispiele finden sich im Lexikon für Theologie

und Kirche, 1930 ff (zitiert: LThK).
<; Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands. Leipzig. 1(1922)5.

¦ 7 Stutz U., Karls des Großen divisio von Bistum und Graffschaft
Chur. Weimar (1909) 49. — Mohr. Codex diplomaticus I (1848Ì 289.

8 Perret F., Fontes ad historiam regionis in Planis II, 2 19381896.



20I

was sich aber auch schon aus dem Vorhandensein der Krypta und
der Vita des hl. Luzius ergibt. Übrigens flössen im Mittellatein
Positiv, Komparativ und Superlativ vielfach ineinander8:'.

5. Um die Legende zu erklären, genügen 100-200 Jahre Abstand
vom Heiligen.

Poeschels Folgerung aus der Vita s. Lucii lautet : Die Legende
ist viel zu allgemein und unbestimmt, um schon 100—200 Jahre
nach dem Tode des Heiligen geschrieben zu sein: Also muß der
hl. Lucius viel früher gelebt haben. Nach Poeschel ist also ein

Legendenwechsel und die Entwicklung eines Heiligen zum Llei-
ligentypus in der Zeit von 100 bis 300 Jahren nicht möglich,
sondern er verlangt ein halbes Jahrtausend. Befragen wir einmal die
Geschichte

Aus dem eidbrüchigen und von den Zeitgenossen verachteten Gegenpapst

Felix II. (t365) machte die Legende seit dem 6. Jh. einen
Märtyrer und einen gefeierten Heiligen9. Der Volksheilige Nikolaus, eine
Kompilation des Nikolaus von Myra (f 4. Jh.) und des Abtes Nikolaus
von Sion (J564) wird schon im 6. Jh. zu dem, was er heute noch ist10.
Den Mönchen von St. Gallen genügte die Legende des hl. Otmar von
Walafrids nicht. Iso fügte noch verschiedenes hinzu11. Die hl. Waldetrud
(t686) erhielt eine wertlose Vita wahrscheinlich schon im 9. Jh. Der
hl. Erzbischof Wulfram (t c. 700) wurde 704 erhoben und dessen Vita
um 800 geschrieben. Er wird dort schon mit der Taufe und dem Tode
des Friesenkönigs Radbod in Zusammenhang gebracht, was aber reines
Phantasieprodukt ist. Landrich (J730), Vita im 11. Jh.: ein Abklatsch
der Vita s.Vincentii Madelgarii. Der hl. Ursmar (f 737) erhielt eine Vita
noch vor 776, also nicht einmal 40 Jahre nach seinem Tode. Diese Vita
ist arm an Tatsachen, aber reich an allgemeinen Redensarten. Eine
Überarbeitung um c. 941 durch Rather von Verona weist stark rhetorische

Übertreibungen und Zusätze auf. Die hl. Opportuna (f c. 765) hat
zwei Viten bekommen. Die ältere ist von 860, die zweite von 886, deren
Verfasser, Bischof Aldhelm, nur allgemeine Phrasen und Entlehnungen
zu berichten weiß. Bischof Altfrid von Münster (t c. 849) sorgte
dafür, daß der hl. Liudger (f809), sein vorletzter Nachfolger, in der
Legende nicht zu kurz kam. Beda junior, gestorben in der späteren
Karolingerzeit, erhielt eine Vita, die nichts anderes darstellt als ein
Phantasieprodukt eines Mönches von Benigno di Capofaro, der gegen Ende

8a Strecker K., Einführung in das Mittellatein. 1929, S. 25.
'¦> LThK 3(1931)992.
10 LThK 7(1934)582.
11 Hauck, Kircheng. II (1912) 680.



202

des 14. Jh. die dürftigen Angaben der Überlieferung „ausgestaltete" und
eine Geschichte der Translatio und einige Wunder beifügte. S. Hugo,
Mönch, gestorben um 930, erhielt eine Vita wahrscheinlich schon im
11. Jh. Sie ist aber nichts anderes als eine „Kompilation von sagenhafter
Gründungsgeschichte und schematischer Schilderung eines sonst
unbekannten Heiligen". S. Forannan (f c. 980) erhielt vom Mönch Robert
von Waulsort gegen Mitte des 12. Jh. eine Vita, die für das Leben des

Heiligen selbst ziemlich wertlos ist. Der hl. Alferius, Abt, starb 1050.
Doch sein Biograph, Abt Hugo von Venosa, wußte trotz der „traditio
seniorum" schon ungefähr 90 Jahre nach dem Hinscheiden des Heiligen
nichts von der Persönlichkeit des Heiligen zu berichten und läßt ihn
„fere centum viginti annos" (fast 120 Jahre) erreichen. Der hl. Robert
(J1067) erhielt zwei Viten. Die eine, geschrieben von einem Schüler und
vor 1096 von Marbod von Anjou überarbeitet, zeugt für einen
entwickelten Sinn für historische Wahrheit. Die andere dagegen, von 1160,
also nicht 100 Jahre nach dem Lode des Heiligen entstanden, ist ein
Sammelsurium von Legendenmotiven12.

Doch warum noch weitere Beispiele häufen Im zitierten II. Bd.
vom Calendarium benedictinum allein finden sich ungefähr ein halbes

Plündert solcher Beispiele. Nicht selten treffen wir sogar solche
Heilige, deren Leben schon in der Zeit von 50 und weniger Jahren
wesentlich andere Formen angenommen hat. Somit können wir
ohne Bedenken den Satz aufstellen, daß die allgemeine und typische

Darstellung der Vita absolut kein Beweis dafür ist, daß ein

größerer zeitlicher Abstand als 100—200 Jahre den Heiligen und
seinen Biographen getrennt hat ; erfolgte doch im Mittelalter diese

Veränderung öfters noch in kürzerer Zeit.

6. Die Verehrung der Heiligen begann allgemein bald nach dem
Tode.

Poeschel zieht gegen den Satz zu Felde : „Gewöhnlich wurde
ziemlich rasch nach dem Tode die Verehrung eines Heiligen
verbreitet." Da dies für die ganze Beweisführung von geringer
Bedeutung war, verwies ich einfach auf Funk-Bihlmeyers
Kirchengeschichte 2 (1932)85 und erwähnte nebenbei noch den hl. Audoe-
nus als klassisches Beispiel dafür. Gegen diese sehr kurze
Beweisführung führt Poeschel „Heerscharen von Heiligen" an, von denen

12 Die Belege dafür finden sich mit Ausnahme des hl. Liudger (siehe
Hauck 1. c.) alle zusammen im I. und II. Bd. des Calendariums
Benedictinum : Die Heiligen des Benediktinerordens und seiner Zweige von
A. M. Zimmermann 1933—34 (Zitiert: Zimmermann).



203

wir nicht wissen, wann ihre Verehrung einsetzte, die erst
Jahrhunderte nach ihrem Tode verehrt wurden. Es wird berechtigt sein,
einmal näher auf den Anfang der Verehrung eines Heiligen
einzugehen.

Zunächst sei nur auf die allgemeine Tatsache hingewiesen, daß
clas Auftreten des Kultes eines Heiligen und der Heilige selber
immer in einer gewissen Verbindung zueinander stehen. Diese
Verbindung bildet geradezu bei allen Heiligen, bei welchen ein großer
zeitlicher Abstand zwischen ihrer Verehrung und ihrem Leben
besteht, eine schriftliche Quelle (Grabinschrift, oder sonst eine
Aufzeichnung, öfters in anderen Heiligenbiographien), eine örtliche
Angabe ihres Begräbnisses (besonders bei den Katakombenheiligen),

oder dann die Auffindung ihrer Gebeine durch Zufall oder
wunderbare Erscheinungen (Viktor von Tomils beim Kirchenneu-
bau ; Gervasius und Protasius : Offenbarung des hl. Ambrosius ;

Mauritius und Gefährten: des Bischofs Theodor). Nun aber findet
sich dieses Faktum immer in den betreffenden Legenden vermerkt,
und dies ganz besonders im Mittelalter, wo bei sehr vielen Heiligen
eine besondere Festschrift für die Inventio oder Translatio verfaßt
wurde. Im großen und ganzen lassen sich über den Anfang der
Verehrung eines Heiligen folgende Hauptpunkte unterscheiden.

a) Die Verehrung des Heiligen fängt kurz nach dem Tode an.

Dieses Auftreten der Verehrung eines Heiligen kurz nach
seinem Tode finden wir schon — trotz des spärlichen Quellenmaterials

— bei den ersten christlichen Märtyrern.
Schon vom hl. Stephanus wissen wir, daß seine Zeitgenossen ihm

besondere Ehre erwiesen, indem gottesfürchtige Männer sich seiner Leiche
annahmen und ihn bestatteten (Apg. 8, 2). Wir wissen ferner auch, daß
sein Fest schon in der Apostolischen Konstitution (8. Buch Kap. 33)
als Feiertag auch für die Sklaven galt. Der hl. Gregor von Nyssa (f 394)
erwähnt ebenfalls dessen Martyrium in der 8. Rede der Seligpreisungen.
Der hl. Augustinus berichtet von einer Reliquie desselben, die im Sini-
tenischen Kastell war, von verschiedenen Wundern, die den Reliquien
oder den Gedächtnisstätten des hl. Erzmärtyrers zugesprochen wurrden13.
Diese Tatsachen genügen wohl, um zu beweisen, daß die Verehrung des
hl. Stephanus ihren Anfang nicht erst im 5. Jh. hatte (Poeschel S. 343).
Polykarps (fl55) Überreste, „auserlesener als die kostbarsten Edel-

13 Augustinus, De civitate Dei, Liber XXII. Cap. 8. Bibliothek der
Kirchenväter, München (1916) Aug. Bd. 3 S. 454—462.



204

steine" bestatteten die Christen in der Absicht, am Grabe des Heiligen
seinen Geburtstag zu feiern. Félicitas und Perpetua (+ 202) erhielten eine
Vita von einem Augenzeugen ihres Martyriums. Der hl. Papst Cajus
(t c. 296) steht in der „Depositio episcoporum" von 354. Das Fest der
hl. Agnes (t 4. Jh.) wurde seit ihrem Tode bis auf den heutigen Tag
jährlich gefeiert. Doch die sofortige Verehrung hörte mit der Ära der
Märtyrer nicht auf, sondern ging auch auf die Bekenner über. Es seien
hier nur eine Anzahl Namen genannt ; die Belege für die schon erwähnten
wie auch für die folgenden finden sich alle im LThK. Der hl. Martin,
gelangte sofort nach seinem Tode zu höchster Verehrung. Der hl.
Germanus, Bischof von Auxerrc (f 448), wurde sofort nach seinem Tode
dorthin überführt und als Heiliger verehrt. Aphthonius (t c. 450)
erhielt eine Vita vom Zeitgenossen Theodoret (f458), Aemiliana (f c. 555)
eine solche von ihrem Onkel. Der hl. Kilian (f689) wurde 752 erhoben,
und der hl. Einsiedler Guthlac (f 714) bekam eine Kapelle von Bischof
Hedda, der ihn zum Priester geweiht hatte. Hubert von Tongern (f 727
und 734 erhoben), Otmar (f/ 759 und 769), Josef von Thessalonich (f832
und 844), Leokritia (J859 und 883), der hl. Athanasius (j 872 und 877
nach Montecassino übertragen) und der hl. Adalbert von Prag (t 995
und 1039 nach Prag überführt).

Wozu noch weitere Beispiele anführen Finden sich doch im
LThk ungefähr 200 Heilige der ersten zwölf christlichen
Jahrhunderte, deren sofortige Verehrung geschichtlich einwandfrei
bezeugt ist. Für einen Hagiographen wäre es nicht schwer, noch
einige Hundert mehr zu erwähnen.

b) Die Verehrung eines Heiligen hängt mit der Auffindung
seiner Reliquien zusammen.

Zu dieser Kategorie gehören die Märtyrer Gervasius und Pro-
tasius, die thebaische Legion und dann vor allem sehr viele
Katakombenheilige. Über diese letzteren sei nur auf die kleine Studie
W. Schnyders, „Die Reliquien und Reliquienbeigaben der
Katakombenheiligen in der Schweiz", Luzern (1937) S. 91—112,
verwiesen. Es seien noch die 60 Leiber erwähnt, die bei der Instandsetzung

der Peterskapelle in Solothurn gefunden wurden und als
bare Münze auf den Reliquienmarkt kamen14.

Zu welcher Kategorie gehört nun der hl. Lucius Ist er sofort
oder bald nach seinem Tode verehrt worden, oder ist seine
Verehrung erst später durch irgendwelchen Faktor veranlaßt

14 Stückelberg A„ Geschichte der Reliquien in der Schweiz. I (1902)
Reg. 352.



205

Zunächst wissen wir nur, daß die Luciusverehrung zum ersten
Mal um 800 auftritt. Die Veranlassung dazu ist uns aber
unbekannt. Jedoch wissen wir, daß die Vita für das Fest des Heiligen
geschrieben worden ist. Dann können wir auch vermuten, daß wir
es beim hl. Lucius nicht mit einer „Inventio", Auffindung seiner
Reliquien, zu tun haben. Eine solche wäre sicherlich in die Kalen-
darien aufgenommen worden. Die Kalendereinträge beziehen sich
alle auf spätere Ereignisse, ausgenommen die Translatio am 29.
Juni, die sich aber möglicherweise auf die Translatio um 800 in
die neuerbaute Krypta bezieht. Erwägen wir dazu noch, daß wir
hier kaum eine vermeintliche Grabinschrift annehmen können, so
bleibt nur die mündliche Tradition übrig, um das Andenken eines
Lucius hinüberzuretten.

7. Die Verehrung der Konfessoren begann erst allgemein mit dem
hl. Martin.

Der hl. Lucius wurde bis ins 17. Jh. als Bekenner (Konfessor),
nicht als Blutzeuge (Märtyrer) verehrt. Das ist eine wichtige
Tatsache. Der Name Konfessor machte im Laufe der Zeiten einen
Wechsel durch. In der zweiten Hälfte des 2. Jh. hatte man das

Bedürfnis, die verschiedenen Zeugen Christi zu unterscheiden. Es
war nicht gleich, ob einer in gefährlicher Lage seinen Glauben
bekannt hatte oder durch das Martyrium sein Leben eingebüßt hatte.
Aus dieser Einstellung heraus ergab sich schon im 2./3. Jh. der
Begriff Bekenner. Darunter verstand man einen solchen Christen,
der vor Gericht den Glauben bekannte, Mißhandlung, Tortur,
Kerker, Exil, aber nicht den Tod für seinen Glauben erlitten hatte.
Jedoch ist der Sprachgebrauch von „confessor" und „martyr" noch
bei Cyprian (f 258) schwankend15. In diese Kategorie der
Bekenner ist auch der hl. Felix von Nola einzureihen, den
Poeschel gegen unsere Beweisführung anführt : Heißt es doch in seiner
Legende — sichere Berichte über ihn existieren überhaupt nicht —,

daß er in einen mit Scherben bedeckten Kerker hineingeworfen
worden sei und von einem Engel daraus befreit wurde16. Der
Terminus Konfessor wurde aber in dieser Zeit fast ausschließlich für

13 Bihlmeyer, Kirchengeschichte 1(1936)69. DACL III, 2 (1914)
2508—2515.

16 LThK 3(1931)991.



2o6

lebende Bekenner gebraucht, sodaß Eusebius (f 339) noch einen
Konfessor nennt, der Märtyrer wurde17. Diese Bezeichnung treffen
wir noch in den Apostolischen Konstitutionen (c. 400), in der
Karfreitagsliturgie (c. 5. Jh.) und auf dem Konzil von Toledo (400)
(Die Belege hiefür 1. c). Wenn H. Leclercq (DACL 1. c.) auch
eine Inschrift aus Corneto-Tarquino (Mittelitalien) anführt, die
einen verstorbenen Konfessor erwähnt, so muß man wohl beachten,

daß man daraus keineswegs den Schluß auf die Verehrung
ziehen darf18. Es ist methodisch wohl kaum angängig, von diesem

Einzelfall auch für den hl. Luzius eine „Inschrift auf seinem
Grab" anzunehmen (Poeschel S. 343), um so die Kontinuität der
Verehrung des Heiligen bis zur schriftlichen Dokumentierung im
9. Jh. zu beweisen.

Im übrigen muß wohl beachtet werden, daß der Titel
„Konfessor" weniger bedeutete als der Name Martyr und man den letzten

Titel auch einfachen Konfessoren gab. Den Titel Konfessor
in der heutigen Bedeutung finden wir beim hl. Hieronymus (f 420),
bei Pseudoambrosius (397) und bei Augustinus (7430) (DACL
I.e.).

Nun zum hl. M a r t i n. In unserer Beweisführung erwähnen wir
ihn als jenen Heiligen, der zuerst unter dem Titel Konfessor im
heutigen Sinn eine größere Verehrung genoß : „Den Terminus post
quem, nach welchem er (Lucius) gelebt hat, erhalten wir mit Hilfe
der Geschichte der LIeiligenverehrung. Am Anfang der christlichen

Zeit wurde nur den Blutzeugen, die ihr Leben wirklich für
den Glauben an Christus geopfert und mit ihrem Blut besiegelt
hatten, eine besondere Verehrung gezollt. Die Verehrung der
Bekenner trat erst im 5. Jh. auf, und der erste Bekenner, dessen
Verehrung einen größeren Umfang annahm, war der hl. Martinus
(f4oo). Nun ist es aber eine sichere Tatsache, daß der hl. Lucius
bis in die Neuzeit hinein als Bekenner verehrt wurde. Daraus
ergibt sich, daß er nicht vor ungefähr 500 gelebt haben kann.
Selbstredend spricht auch die Christianisierung Rätiens im 4./5. Jh. für
die gleiche Zeitabgrenzung." (Berther S. 121.)

17 DACL 1. c.
18 Die betreffende Stelle im DACL heißt: „II est impossible de

croire que c'est une inscription datant du culte rendu au défunt le
fait est jusqu'ici unique de la mention du titre de confesseur contemporain

de la rédaction d'une épitaphe cemeteriale. j



207

Dagegen hat Poeschel einzuwenden : Die angeführte Literatur
DACL 1. c. und LThK (1936) 891-893 und 8 (1936) 807-812 sei

nicht überzeugend, „daß mit dem hl. Martin gleichsam eine Epoche
der Bekennerverehrung begonnen habe, so daß man — wie Berther
dies tut — seinen Tod geradezu als Fixpunkt dafür annehmen
dürfte, von wann an mit ihrer Devotion gerechnet werden kann"
(Poeschel S. 341). Ich gebe zu, daß der Beweis, wie ich ihn
formuliert habe, aus dem Zusammenhang der ganzen Arbeit
herausgerissen, an Beweiskraft zu wünschen übrig läßt. Nimmt man aus
dem Artikel in DACL nur den Ausspruch des „wortreichen aber
gedankenarmen"111 Sidonius Apollinaris — wie es Poeschel tut -
und betrachtet man nicht die zitierte Literatur im DACL und im
LThK im ganzen Zusammenhang, dann kommt ihm überhaupt
keine Beweiskraft zu. Wie oben dargelegt, ist das zutage tretende
Bestreben, die Heiligen durch verschiedene Kategorien zu
unterscheiden, erst um die WTende des 4./5. Jh. durchgedrungen, und
erst dann tritt der Name Konfessor im heutigen Sinn auf.
Angenommen, der hl. Lucius hätte schon um die Mitte des 3. Jh.
gelebt, wären dann die Churer so bescheiden gewesen und hätten
ihrem Heiligen nur den Bekennertitel gegeben Diese letzte
Möglichkeit erscheint sehr gewagt, nachdem wir in der kritischen
Untersuchung der Vita zur Genüge die Tendenz dargelegt haben, die
ohne jeglichen Grund Lucius zum König und Apostelschüler machte
(Berther S. 20 ff und 105 ff).

Von der Heiligenverehrung und speziell von der Martinsverehrung

sagt Hauck in seiner Kirchengeschichte (I 1922 188 ff):
„Nach den Verfolgungen der Kirche galten die Heroen der
Entsagung ihren Genossen als Märtyrer der Gegenwart. Sie kamen
mit der Zeit oben auf. Ihr laut verkündeter Ruf ließ die Heldentaten

der alten Glaubenszeugen fast vergessen. Märtyrer und
Asketen waren die Heiligen, die die gallische Kirche der fränkischen
als Erbe überließ. Man vergaß auch in dieser Zeit die Blutzeugen
nicht. Neben den wirklichen Opfern der Christenverfolgung schuf
die Legende alsbald Scharen von Heiligen, die gerade die Lieblinge

des Volkes wurden. Doch gab es keinen Märtyrer, der an
Ruhm mit dem hl. Martin von Tours hätte wetteifern können. Er
ist der einzige Heilige dieser Zeit, dessen Dienst nicht lokalisiert,

19 Rauschen-Altaner, Patrologie (1931) 371.



208

sondern allgemein war. Zu den Märtyrern und Asketen gesellten
sich als neuere Heilige die Kirchenstifter und die frühesten
Bischöfe, jene zumeist Gebilde der Legende. Eigentümlich ist, daß
ihnen alsbald die Bischöfe aus der Zeit des Sturzes der
Römerherrschaft und der germanischen Reiche an die Seite traten. Ihr
Kult ist aber mit Ausnahme des hl. Martin immer nur ein lokaler."

Nun zum zweiten Einwand Poeschels gegen die Datierung des
hl. Lucius. Aus dem oben angeführten Beweis schiebt mir Dr.
Poeschel die Ansicht zu : „Kein als Konfessor verehrter Heiliger kann
vor Aufkommen der Martinsverehrung gelebt haben." Die Unhalt-
barkeit dieser meiner vermeintlichen These wiederlegt er durch
einige Beispiele, wie S. Amandus, Simplicianus, Evortius u. a. m.,
deren Zahl noch um viele vermehrt werden kann, angefangen beim
Patriarchen Abraham, der auch im Churer Kalendarium figuriert,
bis zu den Zeitgenossen des hl. Martin20; denn eine große Anzahl
Heiliger aus den ersten fünf Jahrhunderten der christlichen Zeit,
die keine Märtyrer sind, aber ihr Leben für die Ausbreitung und
Festigung des Christentums einsetzten, finden sich in den ältesten
Kirchenkalendarien.

Wir wollen jedoch einmal diese ältesten „Konfessoren" näher
betrachten. Zunächst sind wir selbstverständlich gezwungen,
diejenigen herzunehmen, welche Poeschel zitiert. Es sind die Heiligen
Amandus (343), Simplicianus (c. 400), Evortius (374), Calixtus
(222), Antonius '356), Hilarius von Poitiers (367), Basilius (379)
und Ambrosius (397). Zum voraus muß bemerkt werden, daß es

im allgemeinen nicht erlaubt ist, in der Geschichte von
morgenländischen Tatsachen auf clas Abendland zu schließen. So wissen
wir z. B., daß im Morgenland Reliquienerhebungen schon längst
stattgefunden hatten, während im Abendland der Kaiser Theodosius

noch 386 ein Gesetz dagegen erließ. So darf man ebenfalls
nicht von der Tatsache der Verehrung eines Konfessoren im
Morgenland auf das Abendland schließen. Die zweite große
Unterscheidung, die wir bezüglich des hl. Lucius machen müssen, ist, daß
er nur Konfessor und nicht Bischof war, wie es all die Heiligen
sind, die Poeschel anführt, mit Ausnahme des Mönchsvaters Antonius.

Dann sind auch diese Heiligen selber schriftstellerisch tätig
gewesen, oder sie sind wenigstens aus dieser Zeit schriftlich be-

20 Juvalt W., Necrologium Curicnse T867) 101.



209

zeugt, was wiederum ein Beweis für ihre hervorragende Bedeutung
ist. Die Bedeutung der angeführten Heiligen ist sehr groß
gewesen. Antonius war der Führer einer ganzen Mönchsgemeinde,
Simplicianus, Ambrosius und Hilarius waren die LIauptführer in
den arianischen Kämpfen, und Callixtus selber war sogar Papst.
Evortius erscheint auf dem Konzil von Valence, und Amandus ist
auf einer Synode bezeugt. Die erste schriftliche Bezeugung des

hl. Lucius fällt erst in die Zeit um 800 ; denn der Bericht des Liber
Pontificalis und Bedas kann nicht dazu gerechnet werden. Ferner
schweigen auch alle Quellen bis zu Anfang des 9. Jh. von der
Bedeutung des hl. Lucius, und in dieser Quelle werden so unbestimmte
und allgemeine Sachen berichtet, die sich mehr oder weniger von
allen Heiligen sagen ließen, so daß man auf Grund dieser Quelle
allein den Heiligen unter die Zahl der erdichteten Gestalten
einreihen könnte.

Doch wir wollen auch noch auf die Zeit, wann sie gelebt haben,
näher eingehen und schauen, ob ein so großer zeitlicher Abstand
zwischen ihnen und dem hl. Martinus vorhanden ist. Der älteste
dieser Konfessoren, der hl. Calixtus (f 222), ist im Churer Kalen-
darium selber als pape et Mart. (Juvalt p. 102) bezeichnet.
Zunächst steht historisch unumstößlich fest, daß er clas große
Attribut „Papst" trägt. Dann erscheint er aber auch schon in der
Legende des 7. Jh. als Märtyrer (LThK II (1931 703/704),
wiederum ein Beweis, daß Märtyrer mehr bedeutete als der einfache
Titel Papst. Die anderen Heiligen, die Dr. Poeschel erwähnt,
gehören alle zusammen der zweiten Hälfte des 4. Jh. an, sind also
nicht eine Abschwächung meiner Behauptung, daß die
Bekennerverehrung erst um die Wende des 4. '5. Jh. auftrete, sondern im
Gegenteil ein Beweis für die Richtigkeit dieser Behauptung. Dazu
möge noch einmal betont werden, daß dies alles berühmt,e
Heilige sind, die an den Hauptzentren der damaligen Welt,
wie Rom, Mailand, Poitiers usw. wirkten. Die Bedeutung Churs
ist aber niemals so groß gewesen, wie es viele meinen möchten.
„Verglichen mit der Funktion und der Intensität einer alten
mediterranen Stadt verdient Chur trotz des hohen Alters, des
Ansehens, der Ringmauern und der Lage kaum den Namen Stadt."
Ihr Einfluß auf das ganze Land war je und je überraschend klein21.

21 Bertogg IL, Beiträge zur mittelalterlichen Geschichte der
Kirchgemeinden am Vorder- und Hinterrhein '1937) 31 ff.



2IO

Daraus kann man schließen, daß damals erst an solchen Orten
und nur auf solche berühmte Heilige der Begriff Bekenner
angewandt wurde.

8. Luzisteig.

Doch nun zur Luzisteig. Poeschel erwähnt in seiner Studie über
die Datierung einzig und allein, daß „Berther das Gewicht des

Vorkommens des Luziustitels auf der Luzisteig stark empfinde"
und daher ein Georgspatrozinium konstruiere. Zunächst muß dazu
bemerkt werden, daß ich selber das Ganze als eine Hypothese in
meiner Studie darstellte. Dann muß auch gessagt werden, daß
diese Hypothese nicht wegen des Seitenaltars vom hl. Georg in
der Luziuskirche auf der Steig aufgestellt wurde. Das
Hauptmoment war dabei der Name Silva Martis, „Mars" und dessen

christlicher Verdränger Georg (Berther S. 30). Jedoch nehmen
wir einmal an, Luzius sei hier Verdränger des Heidentums
gewesen. Auch noch in diesem Fall muß das Datum seines Lebens
nicht früher angesetzt werden, wissen wir doch sogar aus Quellen,
die der Mitte des 8. Jh. angehören, daß noch damals „omne poe-
narum genere", mit allen Strafmittein, allerlei heidnische Sitten
bekämpft werden mußten22. Doch auch ein Patroziniumswechsel
wäre meiner Ansicht nach gar nichts Unmögliches, wie es Poeschel
(S. 344 Anm. 6) darstellt, haben wir doch so ein Beispiel in der
Churer Kathedrale, wo das frühere Muttergottespatrozinium schon

1149 nicht einmal mehr als Nebentitel erscheint. Zur These Farners

: „Das Patrozinium ist so alt wie die Kirche" bemerkt O. Schei-
willer : „Sein Buch (Die Kirchenpatrozinien des Kantons
Graubünden) bietet nun allerdings zahlreiche Belege für das Gegenteil

; man möchte sagen, claß es sich im Kanton Graubünden um
eine Regel handelte, die mindestens so viele Ausnahmen kannte
als regelrechte Fälle."23

9. Das Luziuslöchlein.

Seite 31 meiner Studie über den hl. Luzius schrieb ich: „Dieses
Luziuslöchlein mit seiner Tradition weist höchstens darauf hin,

22 Berther S. 123. Planta, Das alte Rätien, Berlin (1872) 483.
23 Scheiwiller Otmar, Der hl. Florin von Remüs. Zeitschr. f. Schweiz.

Kirchcngcschichte 32 (19381 S. 251 f.



21 I

daß wir es hier mit einem Einsiedler zu tun haben, läßt aber
keinen stringenten Schluß zu." Daraus ergibt sich für
die Beweise, die sich darauf stützen, nur eine Wahrscheinlichkeit,
weswegen ich dann auch diesen Abschnitt im Datierungsbeweis mit
dem Wörtchen „wenn" beginne.

Der hl. Luzius soll nach der Legende in Augsburg, auf der
Luzisteig und in Chur gewirkt haben. Nur in Chur entwickelte
sich aber eine Wallfahrt zum Heiligen, die uns in einer Urkunde
des Bischofs Johann des Jahres 1386 bezeugt ist. Diese Urkunde
ist aber ganz im Sinne der Vita s. Lucii geschrieben, und ihre
Abhängigkeit von der Vita ist offensichtlich. Die Bedeutung der
Urkunde für unsere Arbeit besteht einzig und allein in der Erwähnung
des Luziuslöchlis als Ort, wo das Volk hinging, bevor der Ablaß

verliehen wurde, wie nicht ausdrücklich, aber unzweideutig
der erwähnten Urkunde zu entnehmen ist. Wohl wird der Ablaß
dazu gegeben, um die Wallfahrt zu fördern, aber damit überhaupt
ein Ablaß und die Erlaubnis, auf einem Tragaltar dort Messe zu
lesen, gegeben wurde, mußte irgendwelche Verehrung des
Heiligen an diesem Orte vorhanden sein. Dies kann man wohl aus
der allgemeinen geschichtlichen Tatsache schließen, daß nur dort
eine Wallfahrt zu einem Heiligen entstand, wo man nachweisen
konnte, claß entweder in der Geschichte oder in der Legende
irgendwelche Beziehung zum Heiligen und zum Orte selber
gegeben war. Dann können wir aber auch aus der Lage dieses Ortes
schließen, daß er für eine Einsiedelei sehr günstig war. Was die
Legende weiter mit diesem Orte verbindet — sowohl die
Predigttätigkeit als auch die Flucht vor den Feinden —, ist für uns gleichgültig

und ist nicht mehr als ein Zeugnis für die lebhafte religiöse
Phantasie unseres Volkes. Gestützt auf diese Erwägungen
erwähnte ich in der Datierungsdarlegung nebenbei das Luziuslöchli
und das Einsiedlerwesen auch als einen Hinweis, daß Luzius nicht
gut vor dem 5./6. Jh. gelebt haben könne. Ist das ein Zirkelschluß

Zusammengefaßt sprechen also für unsere Datierung auf das

6./7. Jh. : die Konfessorenverehrung, die allgemeine Tatsache der
Verehrung der Heiligen nicht lange nach ihrem Tode, der Besitz
eines einzigen Kirchenpatroziniums, und dies, obwohl Lucius der
Hauptheilige des Sprengeis Chur gewesen sein soll. Gewisse
Anhaltspunkte, die darauf hinzuweisen scheinen, daß Lucius mehr
in die Kategorie der Einsiedler einzureihen ist, und dann nicht



212

zuletzt die Hinfälligkeit der traditionellen Datierung mit den daraus

sich ergebenden Folgerungen, das alles zwingt, nach ganz
neuen Gesichtspunkten vorzugehen.

II. Die Herkunft des Heiligen.
Im Oktober 1938 wurden die sogenannten Luciusreliquien der

Kathedrale von Chur von P. Timotheus Stumpf und Dr. H. Hägler
untersucht und darüber am 12. Oktober 1938 ein Protokoll
abgefaßt24. Da dieses Protokoll von Merkmalen spricht, die auf
nordische Rasse weisen sollen, zogen dann eifrige Freunde der
Luciuslegende bereits den Schluß, daß man also die iro-schottische
Abstammung des hl. Lucius wohl annehmen könne2

Wollte man an diese Frage wissenschaftlich herangehen, wäre
hier eine gründliche Abhandlung über die Reliquiengeschichte der
Churer Kathedrale notwendig. Dies müßte hier um so mehr
geschehen, weil die sogenannten Luciusreliquien — wie es sich aus
der Untersuchung ergab — wenigstens drei verschiedenen Skeletten
zugehören. Diese Voraussetzung wollen wir hier unbeachtet lassen
und annehmen, wir hätten es wirklich mit den Überresten des

großen Churer Heiligen zu tun.
Nach der Untersuchung würde der Kopf auf eine zugewanderte,

nicht einheimische, ziemlich langköpfige Rasse (nordische
Abstammung) hinweisen. Der Längen-Breiten-Index ist 79,4. Im
allgemeinen rechnet man aber die Schädel mit dem Längen-Breiten-
Index 75-80 zu den Mittelschädeln und nur die Schädel von
55-75 zu den Langschädeln. So würde auch der genannte Schädel
eher unter den Kurz- als den Langschädeln einzureihen sein20.

Wenn auch das Mittel der Längen-Breiten-Indices für den Kreis
Disentis 85,4 ist, so gehören die Indices von 79-91 doch zum
Disentiser Typus und machen 93,20/0 der untersuchten Schädel
aus27.

21 Protokoll vom 12. Okt. 1938. Kopie im Stiftsarchiv Disentis.
2"> „Bündner Tagblatt" 13. Okt. 1938. Auf den Aufsatz vom 14. Jan.

1939 des „Bündn. Tgbl." gehen wir nicht näher ein, weil er im wesentlichen

mit der Tradition übereinstimmt und zur Lösung der Luciusfragc
nichts beiträgt.

26 Schmeil-Scholz-Lax, Körperlchre des Menschen. (1933) 15.
27 Wettstein E., Zur Anthropologie und Ethnographie des Kreises

Disentis. Zürich (1902) 13 und 58.



213

Diese Bedenken wurden nun Herrn Dr. K. Hägler in Chur
mitgeteilt, der am 3. Mai 1939 sich in dieser Frage folgendermaßen

äußerte (Brief im Stiftsarchiv Disentis) : „Bei der
Beurteilung eines Schädels nach Rassenmerkmalen kann nicht allein
der Längen-Breiten-Index ins Auge gefaßt werden; das schon
deshalb nicht, weil wir in Europa zwei langköpfige und zwei kurz-
köpfige Rassen besitzen. Eine Unterscheidung der kurzköpfigen
Rassen unter sich ist nur mit Hilfe anderer Merkmale möglich.
Das gilt auch für die zwei langköpfigen Rassen.

Trotzdem nun bei der in Frage stehenden Reliquie der Längen-
Breiten-Index ziemlich groß ist, dürfte es sich doch gewissen
Merkmalen zufolge um einen Vertreter einer langköpfigen Rasse
handeln. Ich erklärte dem als Reliquienforscher ausgewiesenen Pater,
der mir das Material zur Untersuchung vorgelegt hatte, es seien
Formmerkmale vorhanden, die der nordischen Rasse eignen. Von
einem nordischen Typus könne jedoch nicht die
Rede sein, weil das Längen-Breiten-Verhältnis des Hirnschädels
stark nach oben vom Mittel abweiche."

Dr. Hägler scheint das Cerebralcranium als „nordisch"
anzusprechen ,da er weiter schreibt : „Wenn ich mich recht erinnere,
sind z. B. die Seitenwände des Cerebralcraniums nicht bombiert,
sondern steil abfallend. Sicher hat das in Frage stehende
Cranium Kennzeichen der nordischen Rasse, trägt aber im Längen-
Breiten-Verhältnis einen meso- bis brachycranen Einschlag."

Im übrigen bedauert Dr. Hägler, daß clas Protokoll wegen der
Abreise des Reliquienforschers T. Stumpfl nicht neu abgefaßt
werden konnte, und schreibt : „Wäre ich beauftragt worden, den

anthropologischen Befund selber in einem Bericht wiederzugeben,
so wäre die Sache etwas klarer, zum Teil vorsichtiger in der
in der Deutung, zum Teil aber auch bestimmter dargestellt
worden."

Wir wollen dennoch annehmen, daß der betreffende Schädel
wirklich nordische Rassenmerkmale aufweise, und einmal schauen,
was für Völkerschaften solche aufweisen. Muß man, um solche
Merkmale anzutreffen, bis nach Irland wandern Doch wahrlich
gicht. Dieselben Formen weisen auch unsere nordischen Nachbarn,
die Alemannen auf. Von diesen wissen wir, daß sie im Wirrwarr

der Völkerwanderung die ganze Schweiz überfluteten, wurden



214

doch 1935 Alemannengräber in Schwyz aufgefunden28. Die
Alemannen drangen aber nicht nur in die Urschweiz ein; auch das
alte Rätien blieb vor ihnen nicht ganz verschont, wenn es auch
meistens nur als Durchgangsland in Betracht kam. Von einem
solchen Einfall berichtet uns schon Ammianus Marcellinus
(gestorben c. 400). Wenn dieser Einfall um 390 auch nicht direkt die
Rätia I, sondern die Rätia II betraf, so sehen wir schon damals
die große Stoßkraft, die die nordischen Völker gegen Süden
entwickelten29. Noch mehr Dieser Feldzug des Stilicho fiel für ihn
sehr günstig aus. Es gelang ihm nach seinem Sieg, den er mit
Hilfe der Rätertruppen davontrug, die Alemannen durch ein Bündnis

für sich zu gewinnen, und er schloß mit ihnen noch einen
Militärpakt ab. Den regulären rätischen Truppen schlössen sich

jetzt also auch noch barbarische, „vandalische" Truppen an. Diese

zogen dann durch unser Land nach Italien. So war Rätien damals
ein eigentliches militärisches, römisches Durchgangsland30. Doch
auch die Barbaren benützten bei ihren Italienzügen unsere Pässe.
Sidonius Apollinarius (5. Jh.) berichtet, wie sie unter Kaiser Valerius

Martianus (457—461) bis nach Bellinzona vordrangen und
dann wiederum zurückgeworfen wurden31. Jedenfalls kann man
daraus schließen, daß Rätien schon vor der Hälfte des letzten
Jahrtausends verschiedentlich von Völkern nordischer Rasse
berührt und sehr wahrscheinlich zum Teil auch vermischt worden war.

Unser Land war ferner von den Ostgoten selber regiert. Wenn
diese unser Land völkisch wenig beeinflußt haben, so präsentierten
sie sich doch als die ordnungsschaffenden Herrscher32. Rätien ging
dann im Jahre 537 an die Franken über, also auch an ein Volk
nordischer Rasse. Im Süden aber waren wir von den Langobarden
(568-774), die von der unteren Elbe herstammten, umgeben.

Als Resümee können wir buchen: Wenn auch die Völkerwanderung

für Rätien verhältnismäßig ohne größere völkische Veränderung

ablief, so war unser Land doch in dieser Zeit vollständig von
nordischen Völkern umgeben und diente öfters als Durchgangs-

28 Styger P., Alamannengräber in Schwyz. Innerschweizerisches Jahrbuch

für Heimatkunde (1936) S. 82—85.
29 Perret F. A., Fontes ad historiam regionis in Planis (1936) 202.
30 Perret 239—253.
31 Perret 261.
32 Perret 294.



land nördlicher Völker nach dem Süden. Auch das römische Heer,
das damals in Rätien weilte, bestand nicht nur aus römischen
Bürgern, sondern auch aus Barbaren. So kann man aus der
Tatsache, daß in Rätien Skelette nordischer Rasse aufgefunden werden,

absolut nicht auf einen Menschen schließen, der direkt vom
Ausland kam, und noch weniger vom keltischen Irland oder dem

westgotischen Spanien.
Eine Bestätigung dieser Ansicht, daß Lucius kein Ire ist, scheint

auch sein Name zu sein. Die iroschottischen Mönche trugen für
gewöhnlich keine lateinischen Namen33. Der hl. Winfrid wurde
erst später Bonifatius genannt; der hl. Willibrord zu Clemens
umgetauft. Übrigens wechselten die Iren ihre Namen sehr selten. Wir
haben auch nicht den geringsten Anhaltspunkt, bei Lucius einen
Namenswechsel anzunehmen.

Im übrigen hat England von jeher dem Festland Heilige
liefern müssen. Gougaud erwähnt nur ungefähr 50 LI eilige, die
in der spätem Legende zu Irländern und Engländern gestempelt
wurden, damit sie nicht heimatlos daständen34. Die iroschottische
Herkunft des hl. Lucius gründet also wiederum auf einem
„Gemeinplatz".

Zum Schluß bemerken wir nochmals, daß Existenz und Name
des Heiligen durchaus gesichert erscheinen. Jedoch wiederum
irgendwie auf die alte legendenhafte Datierung und Herkunft
zurückzugehen, sind wir nicht berechtigt. Im Gegenteil! Dadurch
wird der Zweifel an der Existenz wieder aufleben. Allen Traditionalisten

aber möchte man ins Album schreiben, was einst der alte
Preuße Friedrich II. als strategischen Grundsatz aufgestellt hat:
„Wer alles defendiert, defendiert nichts."

33 Müller L, Die Anfänge des Klosters Disentis. Chur (1931) 55
und 108.

34 Gougaud L., Les surnuméraires de l'émigration Scottiquc (6me—
8me siècles). Revue bénédictine 1931, S. 296—302.


	Zur Luciusfrage

