
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1938)

Heft: 11

Artikel: Wann hat St. Luzius gelebt?

Autor: Poeschel, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


341

Wann hat St. Luzius gelebt?
Von Dr. E. Poeschel, Zürich.

Jeder, der die interessante und anregende Studie P. Vigil
Berthers liest, über die Prof. Dr. Iso Müller hier berichtet hat,
wird ihr für mancherlei Belehrung zu danken haben1. So ist
insbesondere die Kritik der Vita St. Lucii „vraiment un modèle en
son genre", wie Dom Germain Morin sagt, und ich möchte nicht
zaudern, hier gleich zuzugeben, daß nach den Nachweisen Berthers
die Stelle: „unus deus, una fides, una baptisma" nicht auf den

Kampf gegen den Arianismus (4. Jahrhundert) bezogen zu werden
braucht, wie ich vor Jahren — mit aller gebotenen Vorsicht —

vorschlug2. Ich räume gern ein, daß unter dem „error diabolicus"
auch das Heidentum verstanden werden kann.

Die Bedenken, die hier vorgebracht werden sollen, richten sich
allein gegen die Spätdatierung des hl. Luzius in das 6./7.
Jahrhundert. Wir meinen, sie deshalb nicht verschweigen zu dürfen,
weil es sich hier ja nicht um eine blasse, allein in verschollenen
Papieren wesende Gestalt, sondern um die tief in der Volksphantasie

verwurzelte Erscheinung des rätischen Glaubensapostels
handelt, und mithin um eine Frage aus der Frühgeschichte des
Christentums in unserm Land.

Was hat nun Berther für seine These vorzubringen? Es ist
folgende Überlegung : Luzius wird im Mittelalter stets als
„confessor" (Bekenner), niemals als Märtyrer bezeichnet. „Die
Verehrung der Bekenner trat erst im 5. Jahrhundert auf und der
erste, dessen Verehrung einen größeren Umfang annahm, war der
hl. Martinus" (f 400). Da sich die Bekenner-Devotion erst langsam

entwickelt hat, „so ergibt sich daraus, daß Luzius nicht vor
ungefähr 500 gelebt haben kann". Abschließend entscheidet sich
Berther — und mit ihm Iso Müller — dann für eine Datierung ins
6./7. Jahrhundert, also rund um 600.

Dagegen wäre nun zunächst einzuwenden, daß die von Berther
zitierte Literatur keineswegs davon überzeugt, daß mit dem hl.
Martin (f 400) gleichsam eine Epoche der Bekenner-Verehrung
begonnen habe, sodaß man — wie Berther dies tut — seinen Tod
geradezu als Fixpunkt dafür annehmen dürfte, von wann an mit

1 Vgl. das Referat von P. Dr. Iso Müller in Nr. 10 dieses Blattes.
Die Arbeit von P. Vigil Berther ist erschienen in der Ztschr. f. Schweiz.
Kirchengesch. 1938, S. 20—38, 103—124.

2 Anzeiger für schweizerische Altertumskunde 1930, S. 231.



342

ihrer Devotion gerechnet werden kann. Cabrol erwähnt in diesem

Zusammenhang nur, daß Sidonius Apollina ris (ca. 430—

480) ganz in der Überlieferung blieb, wenn er dem hl. Martin den
Titel „pontifex confessorque" zuerkannte3. Es handelt sich also

nur um eine private Äußerung eines Autors, die zudem über Beginn
und Ausmaß der Confessorenverehrung nichts sagt. Es fällt
vielmehr auf, daß man viel früher schon — Cabrol gibt hier einige
Stellen an — sich bemühte, „Kategorien" von Heiligen zu schaffen,

um die Märtyrer von den Confessoren durch genaue Formulierung

zu trennen. Das läßt doch vermuten, daß sich damals schon
die Devotion der „Bekenner" ausbreitete und daß man deshalb
bemüht war, den Märtyrern ihren Vorrang zu sichern. Und in
der Tat wird uns dann auch berichtet, daß schon zur Zeit des

Kaisers Constantius II. (Mitte des 4. Jahrhunderts) Tausende zum
Grab des hl. Felix von Nola pilgerten, der kein Märtyrer war (da
er nicht den Glaubenstod erlitten), sondern ein Confessor, und als
solcher auch in den Heiligenlisten geführt wird4.

Dies allein schon würde genügen, dem von Berther angesetzten

frühesten Termin den Boden zu entziehen. Doch wollen
wir dies alles für eine kurze Weile dahingestellt sein lassen und
einmal uns Berthers These zu eigen machen, daß wir erst von
frühestens etwa 500 an (Berther schiebt später dann den
Wahrscheinlichkeitstermin noch um weitere 100 Jahre hinaus, auf zirka
600) mit einer Luziusverehrung in Rätien rechnen können. Dann
ist aber immer noch zu sagen, daß der Beginn der Verehrung
zunächst ja nichts Sicheres über die Lebenszeit des Fleiligen sagt.
Wenn Berther sagt : Die Luziusverehrung ist erst geraume Zeit
nach Beginn der Martinsverehrung möglich (frühestens um 500),
also ergibt sich daraus, daß er nicht vor ungefähr 500 gelebt
haben kann (Berther S. 121, I. Müller S. 291)", so heißt das nichts
anderes als: kein als confessor verehrter Heiliger kann vor
Aufkommen der Martinsverehrung gelebt haben. Man braucht sich
dies nur klar zu machen, um die Unhaltbarkeit jener
Beweisführung einzusehen. Wie steht es dann beispielsweise mit St. Aman-

3 Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, ed. Cabrol-
Leclercq, Artikel „confessor". Die fragliche Stelle heißt: „Sidoine
Apollinaire reste dans cette tradition quand il décerne a saint Martin le titre
de pontifex confessorque."

4 Lex. f. Kirche und Theologie, Artikel „Reliquien" und „Felix von
Nola".



343

dus, der auf einer Synode von 343 bezeugt ist, oder mit Simpli-
cianus, dem Zeitgenossen des St. Ambrosius, oder Evortius, der

374 vorkommt Ich wähle diese Namen, weil wir für sie gesicherte
Daten haben, und schöpfe sie nur aus dem begrenzten Material des
Churer Kirchenkalenders ; ein Spezialist der Hagiographie
vermöchte diese Reihe wohl beliebig zu erweitern. Auch nannte ich
nur Heilige, die in diesem Kalender ausdrücklich als „confessores"
bezeichnet sind. Da aber Martin, der von Berther gleichsam als

Protagonist der Märtyrerverehrung vorgestellt wird, hier das
Prädikat „confessor" auch nicht führt, so darf man in diesem
Zusammenhang noch andere Heilige nennen, wenn sie nur der
gleichen Kategorie angehören. So etwa St. Calixtus (f222), St.Anto¬
nius Abt (f 356), St. Hilarius von Poitiers (f 367), St. Basilius
(f 379), St. Ambrosius (f397). Dies nur einige wohllos gegriffene
Beispiele. Es sind alles Heilige, die keine Märtyrer sind, also nicht
ihren Glauben mit dem Tod besiegelt haben, sondern — wie
St. Martin von Tours — ihr Leben für die Ausbreitung und Festigung

oder Reinhaltung des Christentums einsetzten. Wenn St. Martin

Confessor ist, sind sie es auch.
Berther sucht nun seine überraschende Schlußfolgerung durch

das Argument zu stützen : „Gewöhnlich wurde ziemlich rasch nach
dem Tode die Verehrung verbreitet." Als einzigen Beleg dafür
nennt er St. Audoenus (Audoin, 7 683), der dreieinhalb Jahre nach
seinem Tod schon erhoben wurde. Was sagt das bei den
Heerscharen von Heiligen, von denen wir nicht wissen, wann ihre
Verehrung begann Erinnern wir aber immerhin noch daran, daß die
Gebeine des in apostolischer Zeit (1. Jahrhundert) getöteten Proto-
märtyrers Stephan erst im 5. Jahrhundert erhoben wurden.

Auch wenn man der Bertherschen Spätdatierung der Confes-
sorenverehrung zustimmen wollte, stünde der Annahme nichts im
Wege, daß Luzius um Jahrhunderte früher gelebt. Sein Andenken
konnte fortgedauert haben, sei es in der Überlieferung, in
kirchlichen Aufzeichnungen oder auch in einer Inschrift auf seinem
Grab. (Cabrol publiziert eine solche frühchristliche Grabtafel, auf
der ein „confessor" genannt ist.) Aber — wie schon erwähnt —

nichts verbietet uns, überhaupt mit einem früheren Beginn der
Luziusverehrung zu rechnen.

Auf das Argument Berthers, daß das Einsiedlertum sich im
Abendlande erst um 500 verbreitet, brauche ich nicht näher
einzugehen. Denn hier liegt ein Zirkelschluß vor, da ja erst zu be-



344

weisen wäre, daß Luzius ein Eremit war. Im Zusammenhang mit
dieser Hypothese, die schon Farner ausgesprochen, verweist Berther

auf das „Luziuslöchli" und erzählt, daß nach der Sage St. Lu-
zzius von hier ins Tal hinaus gepredigt habe. Daß es sich hier aber
nicht um eine alte Tradition, sondern um eine sehr späte Erfindung
— offenbar erst des 17. Jahrhunderts — handeln muß, das zeigt
die Urkunde von 1386 (Mohr IV, S. 119). Hier hören wir nichts
davon, daß Luzius am Mittenberg öffentlich gewirkt oder gar,
daß man zu ihm dorthin gewallfahrtet wäre (Müller, S. 293) ;

vielmehr wird berichtet, er habe sich in dieser Höhle vor der Wut
seiner Widersacher versteckt gehalten. Dies ist im Sinne der
„Vita", und mag auch dies Legende sein, so ist es wenigstens eine
wesentlich ältere als jene „barocke" Ausschmückung5.

Wir unterfangen uns nicht, hier eine sichere Datierung des

hl. Luzius anzubieten. Doch glauben wir sagen zu dürfen, daß die
Argumente Berthers nicht hinreichen, um den Heiligen aus der
Frühgeschichte des Christentums in Rätien herauszunehmen. Man
bedenke dagegen dies : St. Luzius erscheint in der Beschwerdeschrift

Victors nicht als irgendein Heiliger unter anderen, sondern
deutlich als der große Glaubensbote Churs. Seine Reliquien werden

nicht mit den fünf dem Bistum geraubten Heiligenkörpern
erwähnt, sondern an einer viel früheren Stelle dieser Schrift
feierlichst herausgehoben als der „allerheiligste Körper" (sacratissi-
mum corpus) dessen, „der die Stadt von teuflischer Irrlehre zur
Verehrung des wahren Gottes" bekehrt. Dazu kommt die auszeichnende

Beisetzung in einer Prozessionskrypta (um 750) und endlich

die Tatsache, daß der Heilige schon um 830 als Kirchenpatron
auf der Luzisteig erscheint. Das Gewicht gerade dieser letzteren
Tatsache scheint Berther stark zu empfinden, denn er versucht, für
die Steigkirche ein — dem Luziustitel vorangegangenes — Georgs-
patrozinium zu konstruieren, wofür nicht die geringsten Anhaltspunkte

gegeben sind6. Erwägt man dies alles, so ist der Eindruck
5 Die Kapelle im Luziuslöchlein ist übrigens nicht schon für das

14. Jahrhundert belegt, wie I. Müller (S. 292) bemerkt; vielmehr geht
aus der Urkunde von 1386 deutlich hervor, daß damals hier noch keine
Kapelle stand. Es wird an einem Tragaltar („in ara mobili seu viatico")
zelebriert. Die Bauform weist nicht, wie Farner meint, ins 15., sondern
in die zweite Hälfte des 16. Jahrhunderts (rippenloses Kreuzgewölbe
mit aufgetragenen überkreuzten Graten; ähnlich in Tarasp 1567).

6 Daß 1457 ein Seitenaltar dem hl. Georg geweiht wurde, sagt nichts.
Anders wäre es, wenn sich St. Georg als Nebentitel erhalten hätte.



345

nicht abzuweisen, daß wir es hier mit einer um 800 bereits
festeingewurzelten, durch alte Überlieferungen begründeten Verehrung
zu tun haben.

I. Müller betont, claß „damals (um 800) über die Gestalt des

Heiligen nichts Faßbares bekannt war". Gerade dies spricht eher
dafür, daß er nicht erst um 600, sondern wesentlich früher
gelebt hat. An seiner Existenz zweifelt auch er nicht, auch nicht
an seinem heiligmäßigen Leben. Hätte er nun erst 200 Jahre vor
Abfassung der „Vita" gelebt, so wären doch sicher in der
Überlieferung noch irgendwelche persönlichen Züge, Wundertaten,
Handlungen oder Aussprüche bekannt gewesen, die sich in die
Biographie hätten einarbeiten lassen.

Nun hat aber gerade Berther mit viel Scharfsinn auseinandergelegt,

daß alle Motive der Vita aus fremdem Gedankengut stammen.

Die einleuchtendste Erklärung für diese Situation ist dann
doch die, daß nur noch die undeutliche Kunde von einem Mann
namens Luzius vorhanden war, der vor Gründung der Kirche Chur
hier für das Christentum entscheidend wirkte. Die in der Dämmerung

verschwindende Kontur zu Form und Gestalt zu festigen,
war Sinn und Absicht der karolingischen Vita.

Eine Engadiner Familienbibel in Lausanne.
Von Pfr. Jak. R. Truog, Jenaz.

Herr Prof. Henri Meylan in Lausanne hatte die Güte, mich
aufmerksam zu machen auf eine in der Universitätsbibliothek
Lausanne befindliche Bibel mit Eintragungen über Glieder der
Familie Schucan von Zuoz aus den Jahren 1555—61, und mir eine
Abschrift davon zu verschaffen. Über die Wege, auf denen das
Buch nach Lausanne gekommen ist, finden sich keine Angaben.

Die Vermutung lag nahe, als ursprünglichen Besitzer einen der
24 Pfarrer aus der Familie Schucan anzusehen, die von 1611 —1861,
im Laufe von gerade 250 Jahren, in den verschiedensten Gemeinden

der evang.-rätischen Landeskirche dienten1. Der erste unter
ihnen, Dekan Jesajas Schucan, ist aber erst 1611 ordiniert worden,
und es ist kaum anzunehmen, daß die Bibel vom Sohn des ur-

1 Siehe Truog, Die Pfarrer der evang. Gemeinden in Graubünden
und seinen ehemaligen Untertanenlanden. SA. (Jahresb. d. Hist.-ant.
Gesellsch. Graubd. 1934/35.) Chur 1936.


	Wann hat St. Luzius gelebt?

