
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1938)

Heft: 10

Artikel: Der hl. Luzius

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur Oktober 1958 Nr. 10

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

-. ERSCHEINT JEDEN MONAT

Der hl. Luzius.

Von Prof. Dr. Iso Müller O. S.B., Disentis.

Ein schweres Mißgeschick ist dem hl. Lucius wie den meisten
frühmittelalterlichen Heiligen passiert: Ein Teil der Nachwelt
glaubte all die Legenden, welche seine Existenz umranken, der
andere Teil glaubte auch nicht mehr an die Existenz des Heiligen.
Also zu viel und zu wenig Der erste Forscher, der sich mit diesem
Heiligen ausführlich abgab, Alois Lütolf (1871), hatte sich zu
sehr auf die Rettung der Tradition verlegt, so daß dann die
spätere, kritischere Historikergilde, ohne freilich die Frage bis auf
den Grund zu prüfen, eher ins Gegenteil verfiel1. So bemerkte
ein Forscher vom Formate Leclercqs noch 1930: Die Existenz
eines hl. Lucius in Chur müsse erst noch bewiesen werden, was
nicht so leicht sein wird. Es hat nun ein junger Benediktiner von
Disentis, Vigil Berther O. S. B., den ganzen Fragenkomplex in
einer durchdringenden Studie erforscht und seine überzeugenden
Ergebnisse der wissenschaftlichen Welt vorgelegt. Wenn selbst
der bekannte Augustinus-Forscher Dom Germain Morin in München

diese Abhandlung als „excellent travail, vraiment un modèle

1 Lütolf Alois, Die Glaubensboten der Schweiz vor St. Gallus 1871
S. 95-124.



290

en son genre" bezeichnet hat, so ist es wohl gerechtfertigt, seine

Resultate auch einem weiteren Kreise bekannt zu machen. Wer
die Belege selbst noch kennenlernen will, sei auf die fachmännische

Arbeit Berthers verwiesen2.
Die Existenz des hl. Lucius von Chur kann stringent

bewiesen werden. Um das Jahr 800 war noch in Chur der Leib
des Heiligen vorhanden. Das wissen wir aus einer Klageschrift
des Bischofs Viktor von Chur an König Ludwig den Frommen
(um 820), worin es ausführlich heißt, man habe dem Bischof
sogar den Leib des hl. Lucius geraubt (nec etiam illud sacratissi-
mum corpus beati Lucii confessoris nobis reliquerunt). Ferner
kann die Luciuskrypta in Chur einwandfrei ebenfalls dem

8./9. Jahrhundert zugewiesen werden. Es handelt sich um eine

Ringkrypta, wie sie zur gleichen Zeit in Rom gebaut wurden. Als
Schreiber dieser Zeilen 1937 diese römischen Krypten besuchte,
tauchte oft und oft wieder die Churer Krypta und nicht die Disentiser

Krypta als verwandtes Bauwerk auf, so besonders in S. Criso-

gono (731—741), S. Prassede (c. 820). Man wird um römischen
Einfluß nicht herumkommen. Wir dürfen dies um so mehr
annehmen, als Pfäfers im 9. Jh. eine Rombeschreibung hatte (heute
Cod. Eins. 326) und Rompilger aus unsern Gegenden im 8./9. Jh.
nachweisbar sind. So unternahm eine Beata mit ihrem Gemahl
Landolf, die am oberen Zürichsee wohnte, im Jahre 744 eine Reise
nach Rom. Hiemit sind also um das Jahr 800 Leib und Krypta
des hl. Lucius in Chur nachweisbar.

Noch mehr Zu gleicher Zeit schrieb ein klassisch gebildeter
Theologe auf dem bischöflichen Hofe eine Legende des hl.
Lucius. Es kann kein Zweifel entstehen, daß diese
Lobeserhebung des hl. Lucius der karolingischen Renaissance und nicht
der merowingischen Zeit angehört, denn die feine Sprache, die

sogar rhythmische Satzschlüsse zeigt, kann nicht der Merowinger-
epoche angehören, deren Latein ebenso barbarisch war wie deren
Schrift. Selbst das Testament von Tello (765), das keine gewöhnliche

Privaturkunde war und über das gleichzeitige lateinische
Schrifttum hinausragt, kann sich mit der Luciusvita nicht
vergleichen lassen. Aber auch schon Schrift und Inhalt geben manchen

Beweis in die Hand, daß diese Luciuspredigt etwa zwischen
3 Berther Vigil, Der hl. Lucius. (Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch.

32, 1938 S. 20—38, 103—124.)



291

8oo und 820 entstanden ist. Da nun Krypta und Vita aus der
gleichen Zeit stammen, dürfen wir hier wohl behaupten, daß die
Vita anläßlich der Errichtung der Krypta entstand, etwa eine Predigt

war zur Einweihung der Krypta oder zum ersten Feste des

PIciligen am 3. Dezember c. 800—820. Im Mittelalter nämlich
hielten ja Reliquien und Heiligenlegencle miteinander ihren Einzug.

Nun die wichtige Frage der Datierung, nachdem die
Existenz gesichert ist. Die Luciuslegende weiß nun absolut nichts
Sicheres über den hl. Lucius, zeigt mehr Kenntnisse der hl. Schrift
und liturgisch-hagiographischer Texte, als biographisch genaues
Wissen. Also kann geschlossen werden, der Heilige habe etwa
100 Jahre vor dieser Predigt gelebt, in diesem Falle c. 700. Zur
Legendenbildung genügen oft 50 Jahre, wie das Beispiel des hl.
Johannes Nepomuk (y 1393) zeigt, dem der König Wenzel über die
ihm angetanen Folterqualen ewiges Stillschweigen auferlegte, das
noch 50 Jahre nachher als Beichtsiegel ausgedeutet wurde3. Oder
man denke an die Schlacht an der milvischen Brücke vom Jahre
312, die von Lactantius und Eusebius um 314 erzählt wird, aber
vom gleichen Eusebius im Jahre 337 in seiner stark panegyrischen
Vita Constantini ganz anders ausgemalt wurde, also 25 Jahre nachher

(Kreuzesvision)1. Und bei Lucius konnte man noch
phantastischer und freier vorgehen, je weniger man wirklich wußte. Also
gilt etwa das Jahr 700 als oberste Zeitgrenze.

Anderseits kann Lucius aber auch nicht vor c. 500 gelebt haben.
Die Bekenner nämlich wurden erst im 5. Jh. verehrt, zuerst der
hl. Martin (f c. 400). Man muß nämlich bedenken, daß der hl.
Lucius bis ins 17. Jh. immer als Bekenner und nicht als Märtyrer
galt. Diese Umbildung hat erst die begeisterte Barockzeit
fertiggebracht. Man kann auch nicht schon gleich das 5. Jh. selbst für
den hl. Lucius annehmen, weil die Confessoresverehrung natürlich

langsam vor sich ging, zuerst Martin und dann die Bischöfe
und Äbte und dann erst andere Heilige. Noch bei Gregor von
Tours (t 594) nehmen wir deutlich wahr, daß die Märtyrer höher
geschätzt wurden als die Bekenner3. Man kann hier vielleicht auch

3 Lexikon für Theologie und Kirche 5 (1933) 519.
4 Bihlmeyer K., Kirchengeschichte 1 (1936) 87.
5 Berther S. 121.



292

daran erinnern, daß das Martinspatrozinium langsam nach Rätien
durchdrang6. Speziell brachte erst das Mönchtum die Verehrung
der Bekenner Nun aber ist nach Rätien und seinen nachbarlichen
Gebieten das Mönchtum erst im 7./8. Jh. gekommen. Also auch
hier wenigstens Indizien, daß die Spanne 6./7. Jh. ziemlich richtig

gewählt wurde.
Somit kann Existenz, Name und summarische Datierung 6./7.

Jahrhundert als sicher gelten.
Man kann noch eine Wahrscheinlichkeit hervorheben.

Das Luciuslöchlein ist schon im 14. Jh. als Kapelle belegt und
deutet möglicherweise darauf hin, daß wir es mit einem
Einsiedler zu tun haben, wie sie in dieser Zeit nicht selten waren.
Man könnte einwenden, Sigisbert habe seine Zelle weit vom
Zentrum Chur, Gallus von Konstanz gegründet ; es sei nicht
wahrscheinlich, daß in der Nähe einer Stadt ein Einsiedler gewesen
sei. Man darf natürlich nicht nach Kilometern genau ausrechnen,

wo eine Einsiedelei möglich ist oder nicht. Immerhin war
Lucius doch ein gutes Viertelstündchen von der Stadt entfernt ;

gerade der steile Wieg zu dieser Felsenhöhle mußte einladen, hier
zu bleiben. Übrigens lebten die Einsiedler auch bei Städten, oft
an belebten Straßen. Hier einige Beispiele: 1. Der hl. Leobin
von Chartres lebte im 6. Jh. als Einsiedler im Kohlenwalde bei
Tournai. 2. Der hl. Fiacrius lebte im 7. Jh. als Einsiedler bei
Meaux. 3. Der hl. Baudolinus lebte als Einsiedler im 8. Jh. bei
Alessandria. 4. Der hl. Aldus lebte als Einsiedler im 8. Jh. bei
Pavia. 5. Die hl. Ulfia, Reklusin bei Amiens 8. Jh. 6. Der hl. Ba-
rontus lebte als Einsiedler in einer Klause bei Pistoja. 7. St.
Wiborada bezog im 10. Jh. die Einsiedelei St. Georgen ob St. Gallen.
8. Der hl. Simeon lebte im 11. Jh. als Rekluse an der Porta Nigra
in Trier. 9. Der hl. Paternus lebte im 11. Jh. als Einsiedler in
Paderborn8.

Eine missionarische Wirksamkeit des Lucius anzunehmen,

G Farncr O., Die Kirchenpatrozinien des Kts. Graubünden. Jahresb.
d. Hist.-ant. Ges. v. Grbd. 1925 S. 63 f.

7 Lexikon für Theologie und Kirche 2 (1931) 112—113.
8 Belege für diese Liste vor allem beim neuesten kritischen Werke :

A. M. Zimmermann, Kalendarium Benedictinum, Die Heiligen und Seligen

des Benediktinerordens und seiner Zweige Bd. 1—3 (1933—37), dazu
Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 227, 242—243.



293

haben wir keine sicheren Indizien. Doch wird sich gerade aus
der Nähe der Stadt eine gewisse Wallfahrt ergeben haben, wie
sie z. B. zum Bruder Klaus im 15. Jh. sich einfand und heute noch
zu den Hütten der noch lebenden Einsiedler sich gestaltet.

Wie der Luziensteig mit dem hl. Lucius zusammenhängt,
kann einwandfrei nicht mehr ganz festgestellt werde:/.. Luziensteig
ist c. 830 durch das Reichsurbar belegt. Es wäre rmöglich, daß
nach der Erhebung des Heiligen und der Gründung seiner Krypta
(c. 800) gleich in der Nähe zu seinen Ehren eine Kirche unter sein
Patronat gestellt worden ist. Luziensteig bleibt immer ein kleines
Rätsel.

Das ist nun, was die geschichtliche Forschung über diesen

Heiligen sagen kann. Die Legende des hl. Lucius erzählt
uns freilich viel Erbaulicheres und Interessanteres, als es diese

trockenen, dürftigen historischen Feststellungen tun können. Diese
Legenden stammen aus eben dieser Predigt, welche ein Churer
Theologe bei der Einweihung der Krypta um das Jahr 800 geh
halten hat. Diese Predigt läßt deutlich erkennen, daß damals über
die Gestalt des Pleiligen nichts Faßbares bekannt war, und daher
schuf der Verfasser in seiner Predigt eine schöne und anschauliche

Legende des hl. Lucius, einen „heiligen Tendenzroman", um
seinen Zuhörern vor Augen zu führen, daß auch das Christentum
in Chur auf die römische Kirche zurückgehe. Dieser Roman
beginnt mit dem hl. Paulus, der seinen Schüler Timotheus nach
Bordeaux gesandt habe und der dann von dort nach England gezogen
sei, um den englischen König Lucius zu bekehren, und dieser sei
dann über Augsburg nach Chur gekommen, um die dortigen
Bewohner zu bekehren. So schließt sich der Kreis, der in Rom
beginnt und in Chur endet. Es scheint, claß der Prediger sowohl,
wie vielleicht auch viele der Zuhörer diesen Roman keineswegs
als historische Lebensbeschreibung aufgenommen haben, sondern
nur als belehrende Erzählung, wie das in jener Zeit vielfach der
Fäll war. Erinnert sei an die Siebenschläferlegende: Man
findet im 5. Jh. Reliquien, ohne Näheres zu wissen. Gleich war
die Legende beisammen: Es seien sieben Christen in Ephesus
unter Kaiser Decius (249—251), dem großen Christenverfolger,
eingemauert worden, die dann erst nach zwei bis drei Jahrhunderten

wieder erwacht waren. Sie wurden eben nach zwei bis drei
Jahrhunderten wieder gefunden ; die Legende aber wollte sagen,



294

sie seien nicht gestorben, sondern ihre Seele lebe weiter im
Jenseits. Es handelt sich also um einen christlichen Tendenzroman,
der die Idee der Auferstehung vor Augen führen will In diesem
Sinne hat uns der gesprächige Franzose Gregor von Tours,
dieser religiöse Jules Verne oder Karl May des 6. Jh., eine
unglaubliche Jfeahl von duftigen Wundergeschichten erzählt. Kein
Grab eines christlichen Aszeten durfte ohne diesen Kranz
religiöser Poesie gelassen werden. Im Mittelalter fehlte meist das

unterhaltende Schrifttum, die Erzählungsliteratur. Es gab nur ein
geistliches Unterhaltungsschrifttum. So las man gerade im Kloster
Disentis im 9. Jh. gerne die sogenannten Pseudokleinenti-
nen, einen phantastischen Roman aus dem 4. Jh., der mit einer
Totenbeschwörung beginnt und erzählt, wie der hl. Clemens von
Rom nach Palästina reist, hier Schüler des hl. Petrus wird und
später seine Eltern und Brüder wiederfindet. (Cod. Einsidl. 264.)10

Eine solche Legende ist auch die karolingische Predigt des

Churer Priesters. Mit Stellen aus der hl. Schrift und aus der
Agneslegende des hl. Ambrosius (f 397) schafft der Predigereinen
Legendenkranz, der, historisch genommen, ganz und gar unmöglich

ist. Timotheus ist nicht nach Gallien, sondern nach Kleinasien

gesandt worden, wo dessen Gebeine 356 von Ephesus nach
Konstantinopel gebracht wurden. Ganz unhaltbar ist die Erzählung,

wonach Gallien damals schon, also im 1./2. Jh., völlig
christianisiert worden sei. Ebenso läßt der Verfasser Augsburg um
100 Jahre zu früh christianisiert werden.

Dabei wissen wir noch ziemlich genau, wie der Prediger auf
den englischen König Lucius gekommen ist. Es lebte nämlich

wirklich ein König Lucius, genauer König Lucius Abgar IX.
(179 bis c. 216), aber weder in Chur noch in England, sondern im
kleinasiatischen Edessa. Er erbaute in seiner Residenz einen
Palast, die sogenannte Birtha, eine Bezeichnung für Burg oder
Festung, die sich auch anderwärts findet. Jedem Besucher von
Karthago bleibt die Byrsa, der alte Hügel, wo heute die St. Louis-
Kirche steht, unvergeßlich. Dieser König ging auch nach Rom

9 Über Siebenschläferlcgende : Lexikon für Theologie und Kirche 9

(1937) 538.
10 Über Pseudoklcmcntinen: Rauschen-Altaner, Patrologie 1931 S. 60.

Dazu Müller L, Die Anfänge von Disentis 1931 S. 162—171 (Jahresb.
d. Hist.-ant. Ges. v. Grbd. Bd. 61).



295

und nahm das Christentum an und unterhielt mit Papst Eleutherus
(174—189) einen Briefwechsel. Diese Tatsachen entnahm im 3. Jh.
Julius Africanus (j 240) dem Archive von Eclessa, und mit diesem
Chronisten ging diese Nachricht nach Rom, wo aber das Buch der
Papstbiographien (Liber Pontificalis), das etwa um 500 entstand,
die Abkunft dieses christlichen Königs Lucius von der Birtha in
Edessa nicht mehr richtig verstanden und Birtha mit Britannia,
dem Reiche der Engländer, verwechselt hat. Die nähere
Umwandlung kann von jedem Lateinkundigen leicht begriffen werden,
wenn man die Nebenformen der Birtha kennt: in Britio, in Beruto
usw. und dabei die Umstellung (Metathesis) des r in Betracht
zieht, wie sie heute noch vielfach vorkommt. So ist der Lucius rex
Britius nicht als König in der Birtha von Edessa, sondern als König
im Britenreich, also in England betrachtet worden. Damit es über-
überhaupt keinen Zweifel in dieser Sache gibt, muß gesagt werden :

damals im 2./3. Jh. gab es keine britischen Könige und hätte es
solche gegeben, so würden sie nicht Lucius geheißen haben.
Berther folgt hier den gediegenen Ausführungen keines Geringeren
als Adolf Harnack. Die Notiz der Papstviten, die einen englischen
König Lucius vorschiebt, gelangte dann nicht nur in die englische
Kirchengeschichte von Beda (f735), sondern auch in die Legende
vom hl. Lucius in Chur, die dort um das Jahr 800 von jenem
erwähnten Prediger zusammengestellt wurde. Übrigens hat schon
der St. Galler Mönch Notker (7912) gezweifelt, ob der Churer
Lucius und der angebliche englische König Lucius (rex quondam
ille) identisch sind. Es ist daher nicht erst unsere demokratische
Zeit auf die Zweifel an der Echtheit des Königsdiadems unseres
churischen Lucius gekommen. So hat sich die Odyssee dieses
Heiligen leicht enträtseln lassen : Sie besteht nur in der Fahrt des

syrischen Königs Lucius um das Jahr 200 von Edessa nach Rom
und nicht von Rom nach Britannien und dann nach Chur. Der
König Lucius um 200 ist ein anderer als der rätische Lucius im
6./7. Jh.

Die Idee, welche der Churer Theologe ausdrücken wollte, würden

wir heute anders illustrieren : Chur war ein Suffraganbistum
von Mailand, Mailand aber (um 200) als bischöfliche Kirche wohl
von Rom organisiert. Nach Süden weisen ja auch die ältesten
Patrozinien hin : Petrus, Salvator, Andreas, Stephanus, Laurentius
usw., wie es Oscar Farner dargelegt hat. Rein auf diesem histo-



296

risch-rechtlichen Wege könnte die Apostolizität der Churer Kirche
illustriert werden, aber das Volk verlangt mehr : persönliche Führer
und Heilige, Episoden und Erlebnisse.

Daß entgegen bisheriger Ansicht irgend eine Vermengung des

Papstes Lucius (7254) in Rom mit dem Lucius in Chur nicht
in Frage kommt, hat Berther weiter klargelegt und die diesbezüglichen

Ansichten als „moderne Legende" erwiesen. Dieser römische

Märtyrer stand der Kirche nur ein Jahr vor und hatte größere
Beziehungen zu Afrika und nicht zu Rätien. Jedem Besucher der
ehrwürdigen Kallistuskatakomben in Rom bleibt aber der von de
Rossi wiederentdeckte Grabstein dieses heiligen Zeugen unvergeßlich,

der in großen Buchstaben die griechische Inschrift trägt:
LOYKIS (d. h. Lucius). Den rätischen Besucher der Papstgruft
erinnert der Name an den bündnerischen Heiligen.

Eine ähnliche Untersuchung wie über den hl. Lucius sollte man
auch über die hl. Emerita unternehmen, welche nach der
Tradition die Schwester des hl. Lucius sein soll. Schon das allein ist
schwerwiegend, daß jener Churer Theologe der karolingischen Zeit
nichts von dieser Heiligen wußte, ja daß sie uns erst im 12./13. Jh.
begegnet. Plier bleibt noch eine große Arbeit zu leisten, Geschichte
und Tradition zu scheiden. Ob die Legende der hl. Märtyrinnen
des 3. Jh. Digna und Merita einwirkt oder ob wir es hier mit einer
Klausnerin von Trimmis, die im Stile der hl. Wiborada (7926)
lebte, zu tun haben, all das bleibt noch zu untersuchen. Einzig
sicher ist, daß sie erst später mit dem hl. Lucius verbunden wurde.

Schließlich geben wir der Hoffnung Ausdruck, es sei bald eine
historisch gesicherte „Raetia saneta" mögüch. Kein Gebiet war
so lange mißkannt als die Hagiographie, die kritische Erforschung
der Heiligenleben.

Ein Scheibenriß mit dem Wappen der III Bünde.
Von Dr. E. Poeschel, Zürich.

Unser verehrter Herr Kantonsbibliothekar vertraute mir zur
Veröffentlichnug in dieser seiner Zeitschrift die hier abgebildete
Skizze an, die schon deshalb das Interesse des für Heraldik inter-


	Der hl. Luzius

