Zeitschrift: Biindnerisches Monatsblatt : Zeitschrift fir biindnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1938)

Heft: 10

Artikel: Der hl. Luzius

Autor: Mdller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-396967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-396967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Chur Oktober 1938 Nr. 10

BUNDNERISCHES

MONATSBLATT

ZEITSCHRIFT FUR BUNDNER.
GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

———+ ERSCHEINT JEDEN MONAT s»—

Der hl. Luzius.

Von Prof. Dr. Iso Miiller O.S. B., Disentis.

Ein schweres MiB3geschick ist dem hl. Lucius wie den meisten
frihmittelalterlichen Heilligen passiert: Ein Teil der Nachwelt
glaubte all die Legenden, welche seine Existenz umranken, der
andere Teil glaubte auch nicht mehr an die Existenz des Heiligen.
Also zu viel und zu wenig ! Der erste Forscher, der sich mit diesem
Heiligen ausfiihrlich abgab, Alois Liitolf (1871), hatte sich zu
sehr auf die Rettung der Tradition verlegt, so dafd dann die spa-
tere, kritischere Historikergilde, ohne freilich die Frage bis auf
den Grund zu priifen, eher ins Gegenteil verfiell. So bemerkte
ein Forscher vom Formate Leclercgs noch 1930: Die Existenz
eines hl, Lucius in Chur miisse erst noch bewiesen werden, was
nicht so leicht sein wird. Es hat nun ein junger Benediktiner von
Disentis, Vigil Berther O.S.B., den ganzen Fragenkomplex in
einer durchdringenden Studie erforscht und seine lberzeugenden
Ergebnisse der wissenschaftlichen Welt vorgelegt. Wenn selbst
der bekannte Augustinus-Forscher Dom Germain Morin in Min-
chen diese Abhandlung als ,,excellent travail, vraiment un modeéle

I Litolf Alois, Die Glaubensboten der Schweiz vor St. Gallus 1871
S. 95—124.



200

en son genre' bezeichnet hat, so ist es wohl gerechtfertigt, seine
Resultate auch einem weiteren Kreise bekannt zu machen. Wer
die Belege selbst noch kennenlernen will, sei auf die fachmaéan-
nische Arbeit Berthers verwiesen?.

Die Existenz des hl, Lucius von Chur kann stringent
bewiesen werden. Um das Jahr 8co war noch in Chur der Leib
des Heiligen vorhanden. Das wissen wir aus einer Klageschrift
des Bischofs Viktor von Chur an Konig Ludwig den Frommen
(um 820), worin es ausfiithrlich hei5t; man habe dem Bischof so-
gar den Leib des hl. Lucius geraubt (nec etiam illud sacratissi-
mum corpus beati Lucii confessoris nobis reliquerunt). IFerner
kann die Luciuskrypta in Chur einwandfrei ebenfalls dem
8./9. Jahrhundert zugewiesen werden. Es handelt sich um eine
Ringkrypta, wie sie zur gleichen Zeit in Rom gebaut wurden. Als
Schreiber dieser Zeilen 1937 diese romischen Krypten besuchte,
tauchte oft und oft wieder die Churer Krypta und nicht die Disen-
tiser Krypta als verwandtes Bauwerk auf, so besonders in S. Criso-
gono (731-741), S. Prassede (c. 8§20). Man wird um romischen
Einfluf3 nicht herumkommen. Wir dirfen dies um so mehr an-
nehmen, als Pfifers im 9. Jh. eine Rombeschreibung hatte (heute
Cod. Eins. 326 ) und Rompilger aus unsern Gegenden im 8./9. Jh.
nachweisbar sind. So unternahm eine Beata mit threm Gemahl
Landolf, die am oberen Zurichsee wohnte, im Jahre 744 eine Reise
nach Rom. Hiemit sind also um das Jahr 8co Leib und Krypta
des hl. Lucius in Chur nachweisbar.

Noch mehr! Zu gleicher Zeit schrieb ein klassisch gebildeter
Theologe auf dem bischoflichen Hofe eine Legende des hl
Lucius. Es kann kein Zweifel entstehen, dald diese ILobes-
erhebung des hl. Lucius der karolingischen Renaissance und nicht
der merowingischen Zeit angehért, denn die feine Sprache, die
sogar rhythmische Satzschliisse zeigt, kann nicht der Merowinger-
epoche angehoren, deren Latein ebenso barbarisch war wie deren
Schrift. Selbst das Testament von Tello (765), das keine gewohn-
liche Privaturkunde war und tiber das gleichzeitige lateinische
Schrifttum hinausragt, kann sich mit der Luciusvita nicht ver-
gleichen lassen. Aber auch schon Schrift und Inhalt geben man-
chen Beweis in die Hand, daB diese Luciuspredigt etwa zwischen

> Berther Vigil, Der hl. Lucius. (Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch.
32, 1938 S. 20—38, 103—124.)



291

8oo und 820 entstanden ist. Da nun Krypta und Vita aus der
gleichen Zeit stammen, dirfen wir hier wohl behaupten, daly die
Vita anlaBlich der Errichtung der Krypta entstand, etwa eine Pre-
digt war zur Einweihung der Krypta oder zum ersten Feste des
Heiligen am 3. Dezember c. 8oo—820. Im Mittelalter namlich
hielten ja Reliquien und Heiligenlegende miteinander ihren Ein-
zug.

Nun die wichtige Frage der Datierung, nachdem die
Existenz gesichert ist. Die Luciuslegende weifs nun absolut nichts
Sicheres iiber den hl. Lucius, zeigt mehr Kenntnisse der hl. Schrift
und liturgisch-hagiographischer Texte, als biographisch genaues
Wissen. Also kann geschlossen werden, der Heilige habe etwa
100 Jahre vor dieser Predigt gelebt, in diesem IFalle c. 700. Zur
Legendenbildung geniigen oft 50 Jahre, wie das Beispiel des hl. Jo-
hannes Nepomuk (71393} zeigt, dem der Konig Wenzel iiber die
ihm angetanen Folterqualen ewiges Stillschwelgen auferlegte, das
noch 5o Jahre nachher als Beichtsiegel ausgedeutet wurde3. Oder
man denke an die Schlacht an der milvischen Briicke vom Jahre
312, die von Lactantius und Eusebius um 314 erzahlt wird, aber
vom gleichen Eusebius im Jahre 337 in seiner stark panegyrischen
Vita Constantini ganz anders ausgemalt wurde, also 25 Jahre nach-
her (Kreuzesvision)t. Und bei Lucius konnte man noch phanta-
stischer und freier vorgehen, je weniger man wirklich wuBte. Also
gilt etwa das Jahr 7oo als oberste Zeitgrenze.

Anderseits kann Lucius aber auch nicht vor c. 500 gelebt haben.
Die Bekenner namlich wurden erst im 5. Jh. verehrt, zuerst der
hl. Martin (f ¢. 400). Man muf namlich bedenken, daf5 der hl. Lu-
cius bis ins 17. Jh. immer als Bekenner und nicht als Martyrer
galt. Diese Umbildung hat erst die begeisterte Barockzeit fertig-
gebracht. Man kann auch nicht schon gleich das 5. Jh. selbst fiir
den hl. Lucius annehmen, weil die Confessoresverehrung natiir-
lich langsam vor sich ging, zuerst Martin und dann die Bischofe
und Abte und dann erst andere Heilige, Noch bei Gregor von
Tours (T 594) nehmen wir deutlich wahr, daB die Martyrer hoher
geschitzt wurden als die Bekenners. Man kann hier vielleicht auch

3 Lexikon filir Theologie und Kirche 5 (1933) 519.
¢ Bihlmeyer K., Kirchengeschichte 1 (1936) 87.
5 Berther S. 121.



292

daran erinnern, dall das Martinspatrozinium langsam nach Ritien
durchdrangs. Speziell brachte erst das Monchtum die Verehrung
der Bekenner?’. Nun aber ist nach Ratien und seinen nachbarlichen
Gebieten das Monchtum erst im 7./8. Jh. gekommen. Also auch
hier wenigstens Indizien, daBl die Spanne 0./7. Jh. ziemlich rich-
tig gewdhlt wurde.

Somit kann Existenz, Name und summarische Datierung 06./7.
Jahrhundert als sicher gelten.

Man kann noch eine Wahrscheinlichkeit hervorheben.
Das Luciuslochlein ist schon im 14. Jh. als Kapelle belegt und
deutet moglicherweise darauf hin, dal wir es mit eilnem Ein-
siedler zu tun haben, wie sie in dieser Zeit nicht selten waren.
Man konnte einwenden, Sigisbert habe seine Zelle weit vom Zen-
trum Chur, Gallus von Konstanz gegriindet; es sei nicht wahr-
scheinlich, daB in der Nihe einer Stadt ein Einsiedler gewesen
sel. Man darf natiirlich nicht nach Kilometern genau ausrech-
nen, wo eine Einsiedelel moglich ist oder nicht. Immerhin war
Lucius doch ein gutes Viertelstindchen von der Stadt entfernt;
gerade der steile Weg zu dieser Felsenhchle multe einladen, hier
zu bleiben. Ubrigens lebten die Einsiedler auch bei Stidten, oft
an belebten StraBen. Hier einige Beispiele: 1. Der hl Leobin
von Chartres lebte im 6. Jh. als Einsiedler im Kohlenwalde bei
Tournai. 2. Der hl TFiacrius lebte im 7. Jh. als Einsiedler bei
Meaux. 3. Der hl. Baudolinus lebte als Einsiedler im 8. Jh. bei
Alessandria. 4. Der hl. Aldus lebte als Einsiedler im 8. Jh. bei
Pavia. 5. Die hl. Ulfia, Reklusin bei Amiens 8. Jh. 6. Der hl. Ba-
rontus lebte als Einsiedler in einer Klause bei Pistoja. 7. St. Wi-
borada bezog im 1o0. Jh. die Einsiedelei St. Georgen ob St. Gallen.
8. Der hl. Simeon lebte im 11. Jh. als Rekluse an der Porta Nigra
in Trier. 9. Der hl. Paternus lebte im 11. Jh. als Einsiedler in
Paderborns.

Eine missionarische Wirksamkeit des Lucius anzunehmen,

6 Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kts. Graubunden. Jahresb.
d. Hist.-ant. Ges. v. Grbhd. 1925 S. 63 f.

© Lexikon fiir Theologie und Kirche 2 (1931) 112—113.

8 Belege fiir diese Liste vor allem beim neuesten kritischen Werke:
A. M. Zimmermann, Kalendarium Benedictinum, Die Heiligen und Seli-
gen des Benediktinerordens und seiner Zweige Bd. 1—3 (1933—37), dazu
Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 227, 242—243.



293

haben wir keine sicheren Indizien. Doch wird sich gerade aus
der Nihe der Stadt eine gewisse Wallfahrt ergeben haben, wie
sie z. B. zum Bruder Klaus im 15. Jh. sich einfand und heute noch
zu den Hiitten der noch lebenden Einsiedler sich gestaltet.

Wie der Luziensteig mit dem hl. Lucius zusammenhangt,
kann einwandfrel nicht mehr ganz festgestellt Werdei'.r.x‘ Luziensteig
ist ¢. 830 durch das Reichsurbar belegt. Es wire pmoglich, daB
nach der Erhebung des Heiligen und der Griindung seiner Krypta
(c. 800) gleich in der Nihe zu seinen Ehren eine Kirche unter sein
Patronat gestellt worden ist. Luziensteig bleibt immer ein kleines
Ratsel.

Das ist nun, was die geschichtliche Forschung iiber diesen
Heiligen sagen kann. Die LLegende des hl Lucius erzahlt
uns freilich viel Erbaulicheres und Interessanteres, als es diese
trockenen, diirftigen historischen Feststellungen tun konnen. Diese
Legenden stammen aus eben dieser Predigt, welche ein Churer
Theologe bei der Einweihung der Krypta um das Jahr Soo gen
halten hat. Diese Predigt la3t deutlich erkennen, daly damals iiber
die Gestalt des Heiligen nichts I'albares bekannt war, und daher
schuf der Verfasser in seiner Predigt eine schone und anschau-
liche Legende des hl. Lucius, einen ,heiligen Tendenzroman'’, um
seinen Zuhorern vor Augen zu fithren, daf3 auch das Christentum
in Chur auf die rémische Kirche zuriickgehe. Dieser Roman be-
ginnt mit dem hl. Paulus, der seinen Schiiler Timotheus nach Bor-
deaux gesandt habe und der dann von dort nach England gezogen
sel, um den englischen Konig Lucius zu bekehren, und dieser sei
dann iiber Augsburg nach Chur gekommen, um die dortigen Be-
wohner zu bekehren. So schlie3t sich der Kreis, der in Rom be-
ginnt und in Chur endet. Es scheint, daf’l der Prediger sowohl,
wie vielleicht auch viele der Zuhorer diesen Roman keineswegs
als historische Lebensbeschreibung aufgenommen haben, sondern
nur als belehrende Erzihlung, wie das in jener Zeit vielfach der
FFall war. Erinnert sei an die Siebenschlaferlegende: Man
findet im 5. Jh. Reliquien, ohne Néheres zu wissen. Gleich war
die Legende beisammen: Es seien sieben Christen in Ephesus
unter Kaiser Decius (249-251), dem groBen Christenverfolger,
eingemauert worden, die dann erst nach zwei bis drei Jahrhun-
derten wieder erwacht waren. Sie wurden eben nach zwei bis drei
Jahrhunderten wieder gefunden; die Legende aber wollte sagen,



204

sie seien nicht gestorben, sondern ihre Seele lebe weilter im Jen-
seits. Es handelt sich also um einen christlichen Tendenzroman,
der die Idee der Auferstehung vor Augen fuhren will9. In diesem
Sinne hat uns der gesprachige IFranzose Gregor von Tours,
dieser religitse Jules Verne oder Karl May des 6. Jh., eine un-
glaubliche ghrahl von duftigen Wundergeschichten erzihlt. Kein
Grab eines christlichen Aszeten durfte ohne diesen Kranz reli-
gioser Poesie gelassen werden. Im Mittelalter fehlte meist das
unterhaltende Schrifttum, die Erzahlungsliteratur. Es gab nur ein
geistliches Unterhaltungsschrifttum. So las man gerade im Kloster
Disentis im ¢. Jh. gerne die sogenannten Pseudoklementi-
nen, einen phantastischen Roman aus dem 4. Jh., der mit einer
Totenbeschworung beginnt und erzihlt, wie der hl. Clemens von
Rom nach Palastina reist, hier Schiiler des hl. Petrus wird und
spater seine Eltern und Briider wiederfindet. (Cod. Einsidl. 264.)10

Eine solche Legende ist auch die karolingische Predigt des
Churer Priesters. Mit Stellen aus der hl. Schrift und aus der
Agneslegende des hl. Ambrosius (7 397) schafft der Prediger einen
Legendenkranz, der, historisch genommen, ganz und gar unmog-
lich i1st. Timotheus ist nicht nach Gallien, sondern nach Klein-
asien gesandt worden, wo dessen Gebeine 356 von Ephesus nach
Konstantinopel gebracht wurden. Ganz unhaltbar ist die Erzah-
lung, wonach Gallien damals schon, also im 1./2. Jh., vollig chri-
stianisiert worden sei. Ebenso 1aBt der Verfasser Augsburg um
100 Jahre zu frith christianisiert werden.

Dabei wissen wir noch ziemlich genau, wie der Prediger auf
denenglischen Kénig Lucius gekommen ist, Es lebte nim-
lich wirklich ein Konig Lucius, genauer Konig Lucius Abgar IX,
(179 bis c. 216), aber weder in Chur noch in England, sondern im
kleinasiatischen Edessa. Er erbaute in seiner Residenz einen Pa-
last, die sogenannte Birtha, eine Bezeichnung fiir Burg oder IFe-
stung, die sich auch anderwirts findet, Jedem Besucher von Kar-
thago bleibt die Byrsa, der alte Hiigel, wo heute die St. Louis-
Kirche steht, unvergeBlich, Dieser Konig ging auch nach Rom

% Uber Siebenschliaferlegende: Lexikon fiir Theologie und Kirche 9
(1937) 538.

10 Uber Pseudoklementinen : Rauschen-Altaner, Patrologie 1931 S. 60.

Dazu Miiller 1., Die Anfinge von Disentis 1931 S. 162—171 {Jahresb.
d. Hist.-ant. Ges. v. Grbd. Bd. 61).



| 8]
D
v

und nahm das Christentum an und unterhielt mit Papst Eleutherus
(174—-189) einen Briefwechsel. Diese Tatsachen entnahm im 3. Jh.
Julius Africanus (7 240) dem Archive von Edessa, und mit diesem
Chronisten ging diese Nachricht nach Rom, wo aber das Buch der
Papstbiographien (Liber Pontificalis), das etwa um 500 entstand,
die Abkunft dieses christlichen Kénigs l.ucius von der Birtha in
Edessa nicht mehr richtig verstanden und Birtha mit Britannia,
dem Reiche der Englidnder, verwechselt hat. Die nahere Um-
wandlung kann von jedem Lateinkundigen leicht begriffen werden,
wenn man die Nebenformen der Birtha kennt: in Britio, in Beruto
usw, und dabei die Umstellung (Metathesis) des r in Betracht
zieht, wie sie heute noch vielfach vorkommt. So ist der Lucius rex
Britius nicht als Konig in der Birtha von Edessa, sondern als Konig
im Britenreich, also in England betrachtet worden. Damit es tiber-
uberhaupt keinen Zweifel in dieser Sache gibt, mufd gesagt werden:
damals 1m 2./3. Jh. gab es keine britischen Konige und hitte es
solche gegeben, so wiirden sie nicht Lucius geheillen haben.
Berther folgt hier den gediegenen Ausfithrungen keines Geringeren
als Adolf Harnack. Die Notiz der Papstviten, die einen englischen
Konig Lucius vorschiebt, gelangte dann nicht nur in die englische
Kirchengeschichte von Beda (7735), sondern auch in die Legende
vom hl. Lucius in Chur, die dort um das Jahr 8oo von jenem
erwahnten Prediger zusammengestellt wurde. Ubrigens hat schon
der St. Galler Monch Notker (y912) gezweifelt, ob der Churer
Lucius und der angebliche englische Konig Lucius (rex quondam
ille) identisch sind. Es ist daher nicht erst unsere demokratische
Zeit auf die Zweifel an der Echtheit des Konigsdiadems unseres
churischen Lucius gekommen. So hat sich die Odyssee dieses Hei-
ligen leicht entritseln lassen: Sie besteht nur in der Fahrt des
syrischen Konigs Lucius um das Jahr 200 von Edessa nach Rom
und nicht von Rom nach Britannien und dann nach Chur. Der
Konig Luclus um 200 ist ein anderer als der ratische Lucius im
6./7. Jh.

Die Idee, welche der Churer Theologe ausdriicken wollte, wiir-
den wir heute anders illustrieren: Chur war ein Suffraganbistum
von Mailand, Mailand aber (um 200) als bischéfliche Kirche wohl
von Rom organisiert. Nach Siiden weisen ja auch die altesten
Patrozinien hin: Petrus, Salvator, Andreas, Stephanus, Laurentius
usw., wie es Oscar Farner dargelegt hat. Rein auf diesem histo-



296

risch-rechtlichen Wege konnte die Apostolizitit der Churer Kirche
illustriert werden, aber das Volk verlangt mehr: personliche Fiihrer
und Heilige, Episoden und Erlebnisse.

Daf} entgegen bisheriger Ansicht irgend eine Vermengung des
Papstes Lucius (7254) in Rom mit dem Lucius in Chur nicht
in I'rage kommt, hat Berther weiter klargelegt und die diesbeziig-
lichen Ansichten als ,,moderne Legende' erwiesen. Dieser romi-
sche Martyrer stand der Kirche nur ein Jahr vor und hatte groBere
Beziehungen zu Afrika und nicht zu Ratien. Jedem Besucher der
ehrwiirdigen Kallistuskatakomben in Rom bleibt aber der von de
Rossi wiederentdeckte Grabstein dieses heiligen Zeugen unvergel3-
lich, der in groflen Buchstaben die griechische Inschrift tragt:
LOYKIS (d. h. Lucius). Den ratischen Besucher der Papstgruft
erinnert der Name an den blindnerischen Heiligen.

Eine dhnliche Untersuchung wie iiber den hl. Lucius sollte man
auch iber die hl. Emerita unternehmen, welche nach der Tra-
dition die Schwester des hl. Lucius sein soll. Schon das allein ist
schwerwiegend, daB jener Churer Theologe der karolingischen Zeit
nichts von dieser Heiligen wubte, ja daB sie uns erst im 12./13. Jh.
begegnet. Hier bleibt noch eine gro3e Arbeit zu leisten, Geschichte
und Tradition zu scheiden. Ob die Legende der hl. Martyrinnen
des 3. Jh. Digna und Merita einwirkt oder ob wir es hier mit einer
Klausnerin von Trimmis, die im Stile der hl. Wiborada (f926)
lebte, zu tun haben, all das bleibt noch zu untersuchen. Einzig
sicher ist, daf} sie erst spater mit dem hl. Lucius verbunden wurde.

SchlieBlich geben wir der Hoffnung Ausdruck, es sei bald eine
historisch gesicherte ,,Raetia sancta’ moglich. Kein Gebiet war
so lange miBkannt als die Hagiographie, die kritische Erforschung
der Heiligenleben.

Ein Scheibenrify mit dem Wappen der III Biinde.
Von Dr. E. Poeschel, Ziirich.
Unser verehrter Herr Kantonsbibliothekar vertraute mir zur

Veroffentlichnug in dieser seiner Zeitschrift die hier abgebildete
Skizze an, die schon deshalb das Interesse des fur Heraldik inter-



	Der hl. Luzius

