Zeitschrift: Biindnerisches Monatsblatt : Zeitschrift fir biindnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1935)

Heft: 9

Artikel: Aus der Geschichte der evangelischen Gemeinden in den
bindnerischen Untertanenlanden [Fortsetzung]

Autor: Truog, J.R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-396836

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-396836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Chur September 1935 Nr. 9

BUNDNERISCHES

MONATSBLATT

ZEITSCHRIFT FUR BUNDNER.
GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

———< ERSCHEINT JEDEN MONAT &»——

Aus der Geschichte der evangelischen Gemeinden
in den biindnerischen Untertanenlanden.

Ein Beitrag zur bilindnerischen Synodalgeschichte.

Von Jak. R. Truog, Pir. in Jenaz.

(Fortsetzung.)

Der Bischof von Como und die bindnerischen
Religionsverordnungen.

Gegen alle Erlasse der Drei Biinde, welche auch der evange-
lischen Lehre ein Daseinsrecht in den zu seinem Sprengel gehoren-
den biindnerischen Untertanenlanden sichern wollten, wehrte sich
der Bischof von Como mit aller Macht und jedem ihm zur Ver-
fligung stehenden Mittel. Einmal tibers andere sandte er fremde
Priester, namentlich Kapuziner, ins Veltlin, die sich keiner Priifung
stellten und eine solche schwerlich hitten bestehen konnen. Trotz-
dem ihm 1561 ausdriicklich alle ihm zustehenden Einkiinfte zuge-
sichert worden waren, lief3 er nicht ab, sich iiber Schméilerung der-
selben zu beklagen, und als im gleichen Jahre die zu Ponte,
zwischen Teglio und Sondrio, wider die Landesgesetze errichtete
Jesuitenschule vom Bundestag fiir aufgehoben erklart und der Be-
schluB auf Eingehenlassen des von jeher widersetzlichen Klosters
in Morbegno bestatigt wurde, erhob auch der Nuntius Bernardino
Bianchi scharfe Einsprache nicht nur hiegegen, sondern noch
gegen eine ganze Reihe anderer Bundesbeschliisse. Zugleich ver-



258

langte er wie von den Eidgenossen aucn von den Biinden die Be-
schickung des Konzils von Trient. Die Biinde antworteten, dal3
sie das Konzil nicht beschicken, weil es gar kein allgemeines Kon-
zil sel. Die italienischen Fliichtlinge seien nicht ,,verloffen buoben
und iibeltiter”, und darum sollen sie im Lande bleiben diirfen.
Der Bischof von Como erhalte, was ihm gebiihre, und kénne mit
Recht nicht mehr verlangen. In bezug auf die Ausweisung der
Jesuiten aus Ponte und die Aufhebung des Klosters zu Morbegno
bleibe es bei dem gefaBten Beschlul.

Allen Bundestagsbeschliissen zum Trotz aber mul3ten die Evan-
gelischen schwer unter der IFeindschaft der Priesterschaft und der
von dieser verhetzten Bevolkerung leiden. Die Entriistung dar-
Uber in herrschenden Landen war so groB3, dal3 Safien 1568 nach
der Wegschleppung des Predigers Franciscus Cellarius kurzer-
hand beantragte: ,,Ist unser Meinung, solches nit ungerochen zu
lan. So sett man mit denen Herren tun, wie sy mit uns tan hand.*
Und 1581 wurde geradezu der Antrag gestellt, der romischen In-
quisition eine biindnerische entgegenzustellen.

DaB Bischof und Nuntius von den Beschliissen der Bundes-
tage nicht erbaut waren, ist begreiflich. Aus den Reihen des Velt-
liner Volkes gingen lange nicht so viele Priester hervor, wie fiir
die Uberzahl von Kirchen, Kapellen und Benefiziaten notwendig
waren. Es stromten daher stets eine Menge landfremder Priester
und Klosterleute ins Tal. Gar mancher von diesen hitte sich wohl
auch bei mildester Priifung auf I'dhigkeit und Wiirdigkeit als zu
leicht erwiesen.

Zu weit gegangen aber waren die Ratsboten wohl mit der For-
derung, die landfremden Priester, die ins Veltlin kommen wollten,
miiBten sich zur Prifung dem Churer und nicht dem Comer Dom-
kapitel stellen. Mit dem Verbot der Visitation der Veltliner Ge-
meinden durch einen landfremden Bischof war zudem dem Bischof
von Como die Moglichkeit abgeschnitten, zu diesem Zwecke ins
Veltlin zu kommen. Auch katholische Biindner Amtleute wach-
ten zuzeiten ernstlich dariiber, daB dies Verbot nicht umgangen
werde. Ein Mittel, das Verbot zu umgehen, boten jedoch lang aus-
gedehnte Reisen der Bischife nach und von den Biadern zu Bormio.

Die papstliche Diplomatie wiederholte zudem ihre Einsprachen
und Forderungen bei jeder Gelegenheit, und die Veltliner Priester-
schaft horte nicht auf, gegen die Mitbenutzung einiger Kirchen



259

durch die Evangelischen beim Bundestag zu klagen. Aber auch
die Ratsboten des Obern Bundes blieben fest, vielleicht weniger
aus Riicksicht auf die Evangelischen, als aus Arger dariiber, daB
solche Klagen 1560 gleich fiinfmal und im Jahr darauf schon
wieder dreimal an den Bundestag gelangten.

Vergeblich aber waren alle Gebote und Verbote, die den
Frieden zwischen den beiden Bekenntnissen herstellen und er-
halten sollten. Der Plan einer Ausrottung aller Evangelischen im
Veltlin fafte mehr und mehr im Verborgenen Wurzel, seit die
Greuel der Bartholomédusnacht auch in den Untertanenlanden be-
kannt geworden waren.

Die Stellung der Synode zu der Bewegung.

Die Protokolle der Synode sind erst vom Jahre 1571 an er-
halten und nicht so vollstandig und ausfiithrlich abgefal3t, dafy wir
uns daraus ein liickenloses Bild der Verhandlungen machen konnen.
Hochwichtige, das ganze Land bewegende Dinge, iiber die gewily
eingehende Verhandlungen gepflogen wurden, sind mit einer ein-
zigen Zeile abgemacht, und oft werden die bedeutendsten Sachen
nicht einmal erwidhnt. Aus der Zeit vor 1571 erhalten wir von den
Verhandlungen unmittelbar fast nur durch noch erhaltene Briefe,
besonders den Briefwechsel Bullingers, Kunde, mittelbar durch
die Bundestagsbeschliisse und Bundesakten. Dafl aber Ereignisse
wie die Wegschleppung und Verbrennung des Synodalen Francis-
cus Cellarius 1568 und des Laurentius Soncinus 1588 nicht ohne
tiefsten Schmerz und kraftigste Versuche zur Abwehr hingenom-
men wurden, steht auller Zweifel.

Die Erfahrungen der Synode mit einigen Hitzképfen unter den
Veltliner Fliichtlingen und Pradikanten waren jedoch ganz dazu
angetan, ihr alle Vorsicht nahezulegen. Sie hat sich denn auch
stets Muhe gegeben, den Schein zu vermeiden, als ob sie die
Katholiken in den Untertanenlanden vergewaltigen wolle. So ver-
weigerte sie ausdriicklich die Erlaubnis, fiir die Untertanenlande
eine eigene Synode zu errichten, wie dies Vergerius angestrebt
hatte, denn sie konnte von einer solchen Sondersynode in der Zeit,
da noch fast lauter Italiener daselbst wirkten, nichts Erspriel3-
liches erwarten. Auch die Versuche Vergerios, sich zum Visitator



260

der Gemeinden in den Untertanenlanden ernennen zu lassen, hat
sie mit gutem Bedacht abgewiesen.

Dagegen verwendete sie sich ofter beim Bundestag fir Auf-
hebung von DBeschliissen und Verordnungen tber das Veltlin,
welche ihr ungerecht schienen. So trat sie 1572 dafiir ein, dal
die Einkiinfte der Propstei Teglio der IFamilie, der sie abgespro-
chen worden waren, zuriickgegeben werden, und zwolf Jahre spater
erhebt sie Einspruch gegen die Zuwendung einer ahnlichen Ein-
nahme zu Teglio an die nach Chur verlegte Veltliner Landes-
schule, da Teglio dieses Geld nétig habe. Besondere Miihe gab
sie sich, um zu verhindern, dal3 Streitigkeiten im Scholle evange-
lischer Gemeinden vor die Veltliner Gerichte gezogen werden, und
sie hatte damit auch ofters Erfolg.

DaB3 sie die Schaden in der Verwaltung der Untertanenlande
klar erkannte, geht aus den oft wiederholten Weisungen hervor,
durch welche diejenigen, die im Namen der Synode ,,Dominos
adire’, d. h. beim Bundestag vorsprechen mufBten, verpflichtet
wurden, auf diese Ubelstinde aufmerksam zu machen. Aus falsch
verstandener Nachgiebigkeit hatten die Bilinde den Veltlinern den
Fortbestand der verderblichen alten Sitte der ,,Kompensationen*
bewilligt, jener Einrichtung, welche es ermdglichte, Strafen auch
tir schwere Verbrechen durch Geldbuflen abzuleisten. Diese von
den tonangebenden Veltlinern selbst mit aller Zdhigkeit festgehal-
tene Bestimmung wurde eine der Hauptursachen fiir die Klagen
wider die biindnerische Gerichtsbarkeit und eine groe Versuchung
fiir die biindnerischen Amtleute, sich mit ihrer Hilfe zu bereichern.
Sie sicherte den Altgliubigen mit ihren reichen, hie und da wohl
noch aus den Giitern der toten Hand gemehrten Einkiinften so-
zusagen Straflosigkeit zu bei allen ihren Gewalttaten und Ver-
brechen gegeniiber der evangelischen Minderheit und machte die
weitgehenden Bestimmungen der Biinde zum Schutze der Evan-
gelischen zum guten Teile unwirksam.

Die Veltliner selber hatten offenbar erkannt, dall die Pradi-
kanten wiilbten, wo sie der Schuh driicke, sonst hitten sie wohl
nicht 1583 die Synode gebeten, sich beim Bundestag fiir sie zu
verwenden. Erfolge waren diesen Bemiihungen allerdings nicht
beschieden. Dazu waren die Schiaden im Veltlin zu tief eingewurzelt
und die biindnerische Verwaltung mit ihrem ewigen Wechsel viel
zu wenig imstande, ihnen ernstlich zu Leibe zu gehen.



201

Mubte somit die Synode mehr und mehr erkennen, daf3 auf
eine bessere Verwaltung des Veltlins nicht zu hoffen sei, sosuchte
sie wenigstens zu erhalten und zu stirken, was an evangelischem
Sauerteig daselbst vorhanden war. Nachdem die Inquisition in
Italien ihr Ziel erreicht und jede evangelische Regung daselbst
erstickt hatte, flaute zudem der Zustrom von Ilichtlingen und
damit auch von Predigern italienischer Zunge fiir die Veltliner
Gemeinden rasch ab.

Doch waren der Synode unterdessen im Veltlin selbst eine An-
zahl von Pridikantenfamilien erstanden. Von 1552 bis 1662 lie-
ferten ihr die Paravicini von Caspano nicht weniger als neun
Mitglieder, zum Teil sehr eifrige und tiichtige Manner. Die Mala-
crida von Trahona und die Gilardonio von Sondrio stellten je vier
Pradikanten, und an weitern Namen finden wir die Ponchierio,
Marlianico und ab Ecclesia. Gegen IEnde des Reformationsjahr-
hunderts aber muf3te die Synode bereits o6fters ernstlich suchen,
bis sie einer Veltliner Gemeinde wieder zu einem Pfarrer verhelfen
konnte. Mancher der italienischen Fliichtlinge hatte unterdessen
wohl, der steten Anfeindungen und Bedrohungen mide, seinen
FuB weitergesetzt. Ziirich und Genf o6ffneten allen bedrangten
Glaubensgenossen. ihre Tore weit und besaBlen reichere Mittel,
ithnen zu helfen, als die armen Biindner Gemeinden. So schmolz
die Zahl der Evangelischen in den Untertanenlanden um die
Wende des 17. Jahrhunderts wohl eher zusammen, und die Uber-
tritte aus der Talbevolkerung vermochten die Liicken nicht aus-
zufiillen. ,

Mehr als ein allfilliger Riickgang der Gemeinden muften
andere Zeichen die Synode mit Bedenken erfiillen. Leider sind ge-
rade aus den entscheidenden Jahren von 1608—1632 nur wenige
Synodalprotokolle erhalten, und die zahlreichen sonstigen Schrif-
ten aus dieser Unruhezeit sind viel mehr blof3 politischen Inhalts.

Die Stellung der Veltliner Pradikanten zur Synode war auch
abgesehen von den Absonderungsgeliisten des Vergerius und seiner
Anhanger nicht immer einwandfrei, zum Teil auch infolge von Um-
stainden, die nicht zu beseitigen waren. Die Schwierigkeiten und
Miihsale, welche den Veltliner Pfarrern einen Besuch der Synode
bedeutend erschwerten, brachten es mit sich, daf3 diese Synodalen
sehr oft unter den Abwesenden aufgezahlt werden. Dabei mag
auch ihre Unkenntnis der deutschen Sprache mitgewirkt haben,



262

wennschon die Synodalgesetze unter Hinweis hierauf schon von
Anfang an verlangten, dal3 alle Verhandlungen lateinisch gefiihrt
werden sollten,

Um die Zusammenarbeit wenigstens der Veltliner Pfarrer unter
sich zu férdern, bewilligte die Synode ihnen im Jahr 1600 eigene
Versammlungen, aber sogar dies wurde von den Altglaubigen als
eine Herausforderung angesehen.

Wie gewitterschwiil die Stimmung zur Zeit des Thusner Straf-
gerichts und bald nachher geworden war, zeigte mit erschreckender
Deutlichkeit der Auflauf von Boalzo. Als im Mai 1619 der Pfarrer
Gaudenz Tack von Brusio in Begleitung zweier Podestaten und
einiger Amtsbriider in der dort den Evangelischen zugewiesenen
Kirche Gottesdienst halten wollte, wurde er von den aufgewiegelten
Katholiken halb tot geschlagen, und die ganze Gesellschaft mufite
froh sein, mit dem Leben davonzukommen.

Bald schon konnte niemand mehr an eine Ahndung dieses Ire-
vels denken. Denn inzwischen war die von Mailand her drohende
Gefahr offenbar geworden, und die Biindner begingen die Tor-
heit, die Veltliner bewaffnet an die Grenzen zu stellen, statt selber
mit ein paar IFahnlein ins Tal einzuriicken. Die Warnungen der
Synode und weitsichtiger anderer Manner waren in den Wind ge-
sprochen worden.

Der Veltlinermord.

Die Ereignisse vom 19. bis 21. Juli 1620 zeigten mit erschrek-
kender Deutlichkeit, bis zu welcher Siedehitze der Hall der Alt-
gliubigen aufgestachelt worden war. Fanatisierte Mérderbanden
durchzogen das Tal, um nach dem Vorbilde der Bartholomaus-
nacht die Evangelischen auf einen Schlag auszurotten. Wir wollen
uns die Schilderung der Greuel ersparen, denen nach niedrigster
Schatzung 320, nach andern mindestens die doppelte Zahl un-
schuldiger Manner, Frauen und Kinder zum Opfer fielen. Ein
Schrei des Entsetzens ging durch Graubiinden und die evangeli-
schen Orte der Eidgenossenschaft, und laut hallte sein Echo von
weither wieder. Im Veltlin redete man von einem ,,sacro macello®,
einem heiligen Blutbad.

Aber die Ereignisse dringten sich so sehr, dal man den Ge-
danken iiber den grausen Mord nicht lange nachhingen konnte,



263

und eine Verfolgung der Moérder und ihrer Anstifter ward un-
moglich,

Dringend jedoch war die Hilfe fiir die nicht Wenigen, die dem
Blutbad hatten entrinnen kénnen. Fast 150 von ihnen hatten sich
nach Ziirich, andere nach St. Gallen und Genf gewendet. Sie
fanden dort ebenso freundliche Aufnahme wie die weit grofBere
Zahl derer, die als Biirger des Veltlins oder als Biindner in den
evangelischen Gemeinden der Heimat Zuflucht gesucht hatten.
Immer wieder missen wir den Opfersinn bewundern, den die da-
malige Zeit den Hugenotten, den Locarnern, den Veltlinern und
all den unzdhligen andern Schutzheischenden bewies, welche auf
dem engen Gebiet der evangelischen Schweizerkirchen zusammen-
stromten, mittellos, der Sprache unkundig, des Klimas und des
Landbrauchs ungewohnt. Wir riithmen gern die Hilfsbereitschaft
und groBartige Liebestitigkeit unserer Tage. Wenn wir uns ins
Gedachtnis rufen, was jene Geschlechter geleistet haben, wiirden
wir viel bescheidener davon denken und reden.

Die Zeit nach dem Veltlinermorde und der Ewige
Friede von 1630.

Die Ereignisse von 1618 bis 1639, die wir unter dem Namen
der Bundnerwirren zusammenzufassen gewohnt sind, nahmen die
Aufmerksamkeit der Biinde und Nachbarstaaten so sehr in An-
spruch, daBl dariiber die FFrage nach dem Schicksal und der Zu-
kunft der Glaubensgenossen im Veltlin vorerst ganz in den Hinter-
grund trat. Es handelte sich um Sein oder Nichtsein Alt fry Ra-
tiens. Seine Unabhangigkeit war durch Habsburgs Ubermacht
aufs schwerste bedroht, und das enge Zusammengehen des Obern
Bundes mit den katholischen Orten und den Habsburgern schien
eine Zeitlang das lockere Gefiige der ritischen Bundesgenossen-
schaft sprengen zu wollen. So schwer lastete die Erkenntnis dieser
Gefahr auf dem Volke, daBl sogar die Pritigauer, die sich eben
gegen die politische und religiose Unterwerfung so tapfer gewehrt
hatten, bei den Verhandlungen iiber das kiinftige Geschick der
Veltliner Glaubensgenossen diese (es waren allerdings ihrer nicht
mehr gar viele) preisgaben und der Osterreichisch-spanischen For-
derung zustimmten, daB3 kein Evangelischer mehr dauernd im Velt-
lin sich aufhalten dirfe.



264

DaB nach dem Veltlinermord die evangelischen Gemeinden mit
einem Schlage verschwinden und kein Pradikant mehr wagt, die
wenigen verschiichterten Glaubensgenossen, die sich allmahlich
wieder dahin zuriickgefunden hatten, von neuem zu sammeln, ist
nicht verwunderlich. Viel eher mochten wir den Mut dieser Weni-
gen bewundern, die trotz allem ihrem Glauben wie ithrem Heimat-
tale treu zu bleiben sich erkiihnten und jede Gefahr verachtend da-
hin zurtickkehrten, im Vertrauen darauf, dafl fir ihren Glauben
doch einst wieder bessere Tage kommen miften.

Die Erfiilllung dieser Hoffnung aber lie mehr als zwel Jahr-
hunderte auf sich warten. In der ganzen Reihe der Staatsvertrage,
die in der Folge des Veltlins wegen abgeschlossen wurden, ist
stets der Grundsatz festgehalten worden, daf3 dort einzig die romi-
sche Kirche daseinsberechtigt sei. Nur der Umstand, daBl ein gut
Teil der Biindner Amtleute und ihrer Angestellten evangelisch war,
zwang zur Aufnahme leicht mildernder Ausnahmebestimmungen,
und es kostete grol3e Miihe, diese auch fiir jene Evangelischen zu
erlangen, die im Veltlin Grundbesitz hatten. Eiferstichtig aber
wachten Osterreich und Mailand stets dartiber, dafl diese Bestim-
mungen recht eng ausgelegt wurden.

Das ganze fast zwanzigjahrige Hin und Her der Biindnerwirren
mit seiner steten Einmischung Osterreichs, Spaniens, Mailands,
Venedigs und I'rankreichs findet seine Iirklarung nicht nur im
Verhalten der Biundner, sondern ebensosehr in dem Auf- und
Niederwogen des DreiBigjahrigen Krieges. Je nach dem Stande
der kaiserlichen Waffen drauBBen im Reiche wurden die Anspriiche
gemildert oder erschwert, und wie die Blinde dem Passauer Ver-
trage 1552 1hren BeschluB3 iiber die Religionsibung im Veltlin
folgen lieBen, so muBte Habsburg bei dem sinkenden Gliick seiner
Waftfen gegeniiber Baner und Bernhard von Weimar dem Driangen
der Biindner und Frankreichs nachgeben. Aber auch durch den
»Ewigen Irieden’ von 1639 konnte die Wiederherstellung der
evangelischen Gemeinden im Veltlin oder auch nur die Duldung
der Evangelischen daselbst nicht erreicht werden. Vergeblich
hatte die Synode ein Jahr vor dem Friedensschlusse vom Bundes-
tag verlangt, er solle keine Bestimmungen iiber Fragen wegen
der Evangelischen annehmen, ohne sich vorher mit den Leitern
der Synode zu besprechen. Sie wurde zu diesem Vorgehen vor
allem veranlaBt durch die Wahrnehmung, daf3 sich die Jesuiten



205

im Veltlin, und aller Verbote ungeachtet bereits auch in Biinden
selbst wieder festgesetzt hatten, daB vielerorts landfremde Priester
amteten und Verbrecher in den Untertanenlanden ungestraft sich
herumtrieben.

Selbst die Amtleute und ihr Gefolge durften, nicht einmal in
ihren Wohnungen mehr, sich an Gottesdiensten erbauen, und
wenn sie ein Kind zu taufen oder ein Familienglied zu beerdigen
hatten, waren sie auf die katholischen Priester angewiesen oder
muBten die heilige Handlung in Brusio, Poschiavo oder im Bergell
durch den dortigen Pfarrer vollziehen lassen. Auch die evange-
lischen Eigentliimer von Grundstiicken durften wahrend der drel
Monate, da sie sich zu deren Bearbeitung im Tale aufhalten muf3-
ten, ithren Glauben in keiner Weise Offentlich ausiiben.

Nur fiir die Evangelischen in Chiavenna, die ziemlich zahlreich
waren und beim Veltlinermord sogar des Schutzes ihrer anders-
glaubigen Mitbiirger versichert worden waren, setzte ein geheimer
Zusatzartikel fest, dald sie, wenn sie sich tadellos halten, dauernd
und unbehelligt weiter ihres Glaubens leben diirften, freilich ohne
Gottesdienste und eigene Seelsorger.

Die evangelischen Kirchen fielen jedoch auffalligerweise nicht
an die Katholiken zuriick, soweit sie nicht auch bisher von diesen
mitbenutzt worden waren. Ihr Besitz aber erwies sich in der Folge
als ‘eine Quelle zahlloser Schwierigkeiten und Argernisse fiir die
evangelischen Landesbehdrden.

Die evangelischen Gemeinden 1im Veltlin, ihre
Kirchen und ihre Pfarrer.

Allmahlich waren trotz allem vom Stelvio bis zum Comersee
und von da bis an den Fuld des Spliigens eine Reihe von evange-
lischen Gemeinden und Gemeindlein entstanden und behaupteten
sich wider alle Angriffe. Leider flieBen die Quellen dartiiber nicht
so reichlich und regelmaBig, daBl wir ein liickenloses Verzeichnis
der Manner aufstellen konnten, die trotz Bedrohung aller Art bei
karglichster Besoldung an diesen Gemeinden als Lehrer und Seel-
sorger gewirkt haben. Es ware undankbar, wollten wir ihrer nicht
ehrend gedenken. Reichlicher als iiber die Pradikanten des Velt-
lins erhalten wir Nachrichten liber diejenigen der Grafschaft Chia-
venna, und es rechtfertigt sich wohl, diesen und ihrem Wirkungs-



266

felde eine besondere Betrachtung zu widmen. Wir geben daher zu-
erst eine Ubersicht iber die nachweisbaren Pfarrer des Veltlins.

1. Bormio.

Im Jahr 1588 finden wir ein Hauflein Evangelischer daselbst,
und da sie keinen eigenen Pridikanten vermogen, fragen sie 1588
die Synode an, ob nicht einer ihrer Altesten Taufen vollziehen
diirfte. Als die Synode dies abschlagen mulite, erlangten sie 1589
vom Podestat Hans Buol die Zuweisung einer Kirche, und Pfarrer
Ant. Andreoscha kam aus Brusio, um sie fiir den evangelischen
Gottesdienst zu weihen. Ninguardas Angabe, es habe dort 1589
nur drei evangelische Familien ohne Pfarrer und Kirche gegeben,
ist also nicht zutreffend. Noch 1598 wird gemeldet, die Gegner
hatten in Bormio Bibeln und andere ,ketzerische® Schriften ver-
brannt. Einen eigenen Pfarrer freilich hat Bormio nie besessen,
wohl aber wird sich der Pfarrer des etwas weiter unten liegenden
Grossotto der Wormser Evangelischen angenommen haben.

2. Qrossotto.

Auch hier, im Heimatorte der Visconti-Venosta, fanden sich nur
wenige Evangelische. Sie erhielten deshalb auch keine eigene
Kirche eingerdumt, sondern versammelten sich zu ihren Gottes-
diensten in der Vorhalle vor der Hauptpforte der Dorfkirche. Als
Pfarrer sind uns nur vier bezeugt : Arminius Bugliotta, Joh. Dom.
Rascher, Ant. Basso und Wolfgang Vedrosi.

3. Tirano.

Schon 1551 fand Graf Celsus Martinengus hier eine Gruppe
von Evangelischen und predigte ihnen etwa ein Jahr lang. Als die
Zahl der Glieder sich mehrte, wurde ithnen die kleine Marienkirche
am siidlichen Stadttor eingerdumt. Nach Martinengus wirkten in
Tirano als Pfarrer: Jul. della Rovere, FFranciscus Niger, Augu-
stinus a Crema, Seb. de Signis, Ant. Andreoscha und Ant. Basso.

4. Teglio.

Hier wechselten die Pfarrer nicht so rasch. Die drei uns be-
kannten sind: Paulus Gadius, Octavianus Meyus und Joh. Pet.
Danz. Die Gemeinde, die am dort wohnenden Podestat, wenn er
evangelisch war, wohl eine Stiitze haben mochte, erhielt die Sankt
Ursulakirche angewiesen,



267

5. Boalzo.

Hier waren nach Ninguardas Bericht von 150 Haushaltungen
nur 7 dem neuen Glauben zugetan. Man hatte ihnen die halbzer
fallene, entlegene Gregoriuskirche iiberlassen, und tiber der Frage
der Zuweisung einer andern Kirche kam es dann 1619 zu dem be-
kannten Auflauf, bei dem Pfarrer Gaud. Tack halb tot geschlagen
wurde. Von den dortigen Pfarrern kennen wir keinen mit Namen.

6. Sondrio.

Hier, in der Hauptstadt des Tales, fand Vergerius schon 1553
eine Gemeinde von etwa 250 Gliedern vor. Darunter waren frei-
lich zu jener Zeit, da Joh. Planta LLandshauptmann und Pet. Planta
Vikari waren, eine ziemliche Zahl von Biindnern aus den Reihen
ihrer Beamten- und Dienerschaft. Die Gemeinde hatte die mitten
in der Stadt gelegene Kirche St. Nabor und IFelix inne, doch mehrte
sich die Zahl ihrer Kirchgenossen allmahlich so, daB sie eine Er-
weiterung ins Auge fassen mulite. Von ihren Pfarrern kennen wir
Alfonsus Conr. Mautius, Scipio Calandrinus, Joh. Betschla und
Kasp. Alexius. Als Lehrer forderte der gelehrte Joh. Bapt. Mallery
aus Antwerpen die evangelische Sache unter der heranwachsenden
Jugend. Auch Barth. Sylvius war einige Jahre dort.

7. Sondrio-Berg.

Hier hatte die Gemeinde schon frih einen bedeutenden Teil
der Einwohnerschaft fiir sich gewonnen, so daB sie sich 1574 so-
gar zum Bau einer eigenen Kirche auf einem weit ins Land hin-
ausschauenden Felskopf bei Mossini entschlo3. Thre Bliite ver-
dankte sie wohl dem Wirken des iiberaus tiichtigen Scipio Len-
tulus. Als seine Nachfolger werden uns genannt: Barth. Sylvius,
Gabr. Averrarius, Aloys Iractius, Nik. Kesel und Barth. Marlia-
nico.

8. Malenco.

Hier hatte der 1580 gestorbene frithere Priester Bartholomius
ab Ecclesia (wohl einfach = von Chiesa, dem Namen des Haupt-
orts von Malenco) schon frith eine kleine Gemeinde gesammelt,
und nach seinem Hinschied fiihrte der Sohn, Joh. ab Ecclesia, das
Werk weiter, ebenfalls bis zu seinem Tode. Thm folgte noch Marc.

Ant. Alba. Eine eigene Kirche besaBl diese Gemeinde, soviel be-
kannt ist, nicht.



268

9. Berbenno.

Diese Gemeinde, ziemlich volkreich, durfte ihre Gottesdienste
in der St. Abundiuskirche halten. Von ihren Pfarrern kennen wir
nicht alle. Bezeugt sind: Aug. Puteus v. Crema, Seb. Tarrachia,
Joh. Bapt. Paravicini, Balth. Clauschrist und als letzter Georg
Jenatsch.

10. Caspano.

Hier, in der Heimat der Paravicini, deren Geschlecht der biind-
nerischen evangelischen Kirche nicht weniger als neun Pfarrer
zugefiihrt hat, faBte die Reformation schon sehr friith Wurzel. Ein
Prediger, dessen Name uns nicht bekannt ist, hatte schon etliche
Jahre daselbst gewirkt, als er 1547 den Ort verlassen multe. Thm
tolgten: Joh. Andr. und Dr. Raphael Paravicini, Angelus Ripa
(beide aus Caspano), Ant. Basso, Josua Resta und Mutius Para-
vicini. Als Lehrer wirkte jahrzehntelang der gelehrte, aber in
allerlei Sondermeinungen sich gefallende Camillus Renatus. Die
Bartholomauskirche von Caspano diente beiden Bekenntnissen zu-
gleich.

11. Cermela.

Diese Gemeinde zdhlte offenbar nur wenig Glieder und wurde
daher stets von Caspano oder Mello aus versehen. Doch war ihr
die kleine St. Nazaruskirche fiir ihre Gottesdienste eingeraumt
worden.

12. Morbegno.

Die Gemeinde dieses nicht unansehnlichen Stadtchens litt, wir
wissen nicht aus welchem Grunde, unter hiaufigem Pfarrerwechsel.
Von den Predigern in der ihr zugewiesenen St. Peterskirche kennen
wir wohl eine ganze Reihe, aber nicht alle: Graf Ulisses Marti-
nengus, Scipio Calandrinus, Ant. Andreoscha, Joh. Bapt. Thei,
Gerh. Tortus, Herk. Poggius, Mich. Mortellitus, Joh. Nuot An-
dreola, Mutius Paravicini und Bonaventura Toutsch. Eine Zeitlang
besald sie zwel Pfarrer, muld also ziemlich zahlreich gewesen sein.

13. Mello.

Von dieser Gemeinde wird im Synodalprotokoll erst 1572 ge-
redet. Sie besald wahrscheinlich keine Kirche, wurde auch einige
Jahre bloB von Nachbarpfarrern versehen. Es wirkten dort: Lau-
rentius Soncinus, Jak. ab Ecclesia, Cas. Chaffonius, Julius von



269

Verona, Joh. Grall, Marc. Ant. Alba, Ulr. Janutt Ballestin und
Sam. Andreoscha.

14. Trahona.

Mitten im Flecken stand die der evangelischen Gemeinde zu-
gewiesene Kirche Sta. Trinita. Schon 1545, vor seiner Ubersiede-
lung nach Caspano, hatte hier Camillus Renatus zwel Jahre lang
als Lehrer gewirkt. Pfarrer werden jedoch erst von 1578 an aut-
gefithrt, ndmlich: Augustinus a Crema, Cas. Chaffonius, Julius
von Verona, Alb. Martinengus, Luc. Donatus und Blas. Alexander.,

15. Dubino.

Hier benutzten die Evangelischen die Kirche St. Peter und Paul
gemeinsam mit den Katholiken. Die Gemeinde war gleich nach
dem fiir sie gilinstigen Bundestagerlaly von 1557 entstanden. Ihrem
Pradikanten wurden aus den Kircheneinkiinften 6o Kronen zu-
gewilesen, so daB er wohl einer der bestesbsoldeten des ganzen
Veltlins war. Es amteten in Dubino: Paulus Antignatensis (An-
tegeranensis ¢ ), Jacobus ab Ecclesia, Gerh. Tortus, Ant. de Mace-
rata, Mich. Mortellitus und Joh. Bapt. Calandrinus.

Die Grafschaft Chiavenna.

Als das Tor, durch das sich seit undenklichen Zeiten der Ver-
kehr von und nach dem Bergell-Engadin einer- und dem Gebiet
nordlich vom Spliigen anderseits zu ziehen gendétigt war, hatte die
Grafschaft Chiavenna stets enge Beziehungen zu Graubiinden ge-
habt. Bilindnerische Handels- und FFuhrleute reisten in groBer Zahl
durch, und schon vor der Eroberung durch die Bilinde hatten sich
wohl manche solche dort niedergelassen.

Wer von den italienischen Religionsfliichtlingen einmal dieses
Tor erreicht hatte, durfte sich fiir gerettet schiatzen. Schon in Chia-
venna selbst, unter der durch das rege Verkehrsleben geweckten
Bevolkerung, litten sie wohl von Anfang an weniger als im Velt-
lin von den Anfeindungen der Altgldubigen, und im Notfalle fiithrte
sie ein leichter Sprung in das sichere Bergell.

Sehr frith schon hat denn auch die evangelische Bewegung in
Chiavenna eingesetzt, und es hat seinen guten Grund, daB hier
fast alle die hervorragendsten unter den italienischen Einwande-



270

rern fir lingere oder kiirzere Zeit ihren Wohnsitz aufgeschlagen
haben.

Gleich nach dem Ubergang der Grafschaft an die Biindner
liefen sich nicht wenige von diesen in Chiavenna nieder, um da
Handels- und Speditionsgeschafte zu betreiben. Darunter betand
sich mancher, der in den Tagen der religiosen Bewegung auf die
Seite der Reformatoren trat, und er betrachtete es als selbstver-
standlich, daf3 er sich der armen fliichtigen Glaubensgenossen an-
nehme. So fanden diese hier von Anfang an einen bessern Halt
als im Veltlin, wo sie fast ausschlieBlich auf den Schutz der Amt-
leute angewiesen waren, von denen ja viele selbst der alten Kirche
anhingen. I'riiher als aus dem Veltlin wird uns denn auch aus
Chiavenna von Anfangen einer evangelischen Gemeinde berichtet.

Mehr als dort aber haben in Chiavenna allerlei abweichende
Lehrmeinungen die Gemiiter bewegt und des oftern dem Ein-
schreiten der Synode gerufen. Das hing unmittelbar mit der gleich-
zeitigen Anwesenheit verschieden gerichteter, auf ihre Selbstandig-
keit und Erkenntnis pochender Geister stidlich hei3en Blutes zusam-
men. Der Kampf der Geister brachte jedoch nicht bloB Aufregung,
sondern gewil auch Anregung und frisches Leben mit sich.

Vielleicht spielten im Streit der Lehrmeinungen auch Nach-
wirkungen aus alter Zeit mit. Vom Mailandischen her hatten sich
Patarer auch in Chiavenna angesiedelt. Das waren urspriinglich
Glieder einer Art Berufsgenossenschaft, die sich mit der Her-
stellung und dem Vertrieb von Webereien befalite. Als Paterini,
d. h. Krimer, zogen sie mit der fertigen Ware von Ort zu Ort. In
ihren Kreisen aber bildeten sich auch religiose Sondermeinungen,
in Anlehnung an die Lehren der Katharer, so dal3 dann die Namen
Patarer und Katharer gleichbedeutend wurden. Solche Paterer
hatten sich nach Chiavenna gewendet, sei’s, um in diesem leichte
Flucht sichernden Erdenwinkel den IFangarmen der Inquisition
eher entrinnen zu konnen, sei’s, weil die nahegelegenen Alpen
ithnen reichlich Wolle fiir ihre Webarbeit lieferten, und man mochte
vermuten, sie hatten dort vielvermogende Gonner gefunden. Ihre
Werk- und Wohnraume errichteten sie drauflen am Ufer der Mera,
deren Wasser sie fiir ihr Gewerbe brauchten. Schon im 14. Jahr-
hundert baute ihnen dort die Familie Masacranici ein Kirchlein,
St. Maria in rustico oder in borgo nuovo genannt. Spiter ging das
Kirchlein an die Humiliaten iiber, in deren Kreisen verwandte ab-



271

weichende Glaubensanschauungen herrschten, weshalb ihr Orden
von Pius V. 1571 aufgehoben wurde. Eigentum und Pfarrbeset-
zungsrecht zu St. Maria aber blieb bei den Masacranici, und nach-
dem Joh. Pet. Masacranico und sein Sohn Bartholomeo sich der
evangelischen Lehre angeschlossen, stellten diese sie fir den
evangelischen Gottesdienst zur Verfiigung, bis der Raum fiir die
wachsende Gemeinde nicht mehr gentigte. Mit Urkunde vom
24. Juli 1592 wurde sie in aller Form Rechtens den ,,Agenten der
evangelischen Gemeinde von St. Peter in Chiavenna'* abgetreten.
Inzwischen war namlich 1563 die ziemlich geraumige St. Peters-
kirche mitten im Orte durch Bundestagsentscheid diesen zuge-
sprochen worden. Nach den Unglickstagen von 1620 und dem
Kapitulat von 1639 fiel dann jeder evangelische Gottesdienst in
Chiavenna dahin. Gleich nach dem Friedensschlusse siedelten sich
nun die Kapuziner auf dem Grundstiick an, das nacheinander die
Patarer, die Humiliaten und die Evangelischen innegehabt hatten.
Sie bauten 1640 eine geraumige, schone Kirche St. Joseph, die der
Bischof Carafino von Como, der Bruder des damaligen Papstes,
laut einer innen ob dem Eingang eingelassenen Marmorinschrift
am 22, Mai 1648 weihte. Aber in den Tagen der cisalpinischen
Republik wurde das Kloster aufgehoben, das Gelinde samt den
darauf stehenden Bauten verkauft, und heute rattern in den prach-
tigen Gewolben von St. Joseph die Maschinen einer grolien
Schreinerei. '

Die evangelische Gemeinde zu Chiavenna

und 1hre Pfarrer.

Wenn auch die Uberlieferung, Bartholoméaus Maturus, der ehe-
malige Dominikanerprior von Cremona, habe schon vor 1530, wo
er in Vicosoprano amtete, in Chiavenna flir das Evangelium ge-
worben, urkundlich nicht belegt werden kann, so steht doch fest,
daly die evangelische Bewegung daselbst frither als im Veltlin zur
Bildung einer Gemeinde gefiithrt hat. Denn schon 1558 umfalte
diese einen Drittel der Einwohner, und der Commissari Jakob
Chatrina aus dem Schams sprach ihnen auf ihr Begehren einen
entsprechenden Anteil an den Einkiinften der Hauptkirche Sankt
Lorenz zu. Auf die Beschwerde des Erzpriesters und der Dom-
herren von St. Lorenz entschied der Bundestag am 30. Oktober



272

1558, die evangelische Gemeinde solle aus Gemeindeeinkiinften
jahrlich 10, aus denen von St. Lorenz 40 Scudi erhalten, so daf3
der Pfarrgehalt zusammen mit den andern Einkiinften 100 Scudi
betrage. Die 50 Scudi wurden von da an denn auch anstandslos
bezahlt. Bis zum Jahr 1615 stiegen die Einnahmen der Gemeinde
auf iber 200 Scudi, dank einer ganzen Anzahl von Vermachtnissen
der Familien Pellizari, Stoppa, Pestalozza, Bottagiso, Costa, Pi-
zarda, Pelasico, Poverello aus der Gemeinde selbst. Dazu kamen
noch Zuwendungen des Predigers Octavianus Meyus, des Grafen
Ulisses Martinengus und mehrerer Amtleute aus dem Geschlechte
der Salis.

Zur Kirche St. Peter gehonten Garten, Stall und das Pfarr-
haus, das jedoch fiir die Schule verwendet wurde. Uber den Unter-
halt der Gebaulichkeiten entstand ofters Streit, und als Commis-
sari Johann Travers 1602 entschied, er sei Sache der Kirch-
gemeinden, aber es sollen auch die Gemeindeimter, die Einnahme-
quellen der Gemeinde, auf beide Bekenntnisse verteilt werden,
beschwerten sich beide Teile beim Bundestag. Am 8. Juli 1602
einigten sie sich dann auf folgendes Abkommen: 1. Im ,,Rat der
Vier" sollen von jedem Bekenntnis zwei sitzen. 2. Der neue Turm
von St. Lorenz soll auf Gemeindekosten noch so weit ausgebaut
werden, dall man die Glocken darin unterbringen kann. 3. Kir-
chen und Pfarrhiuser zu St. Peter und St.Lorenz sollen auf Ge-
meindekosten vergrofBert und hergerichtet werden, aber ,,zu min-
desten Spesen*. 4. Sollten die Glocken zu St. Peter springen, so
soll die Gesamtgemeinde sie wieder erstellen lassen, weil sie viel-
tach auch ihr dienen. 5. Im iibrigen soll jedes kinftig fir Kirche,
Turm, Glocken, Ptarrhaus usw. selber sorgen. 6. Gegen fehlbare
Priester oder Pradikanten soll jedes Bekenntnis auf eigene Rech-
nung einschreiten und allfillige Kompensationsgelder einziehen.
7. Die Gemeinde Chiavenna zahlt der evangelischen Gemeinde
eine einmalige Summe von 300 Scudi, dazu jdhrlich die frither
bestimmten 10 Scudi. 8. Die ergangenen Kosten trigt die Ge-
meinde Chiavenna. 9. Beide Bekenntnisse verzichten hinfort auf
jeglichen weitern Anspruch an das gegenseitige Vermogen und an
Einkiuinfte irgendwelcher Art von Seite der Gemeinde.

Im Jahr 1621 nahmen die Katholiken alles Eigentum der evan-
gelischen Gemeinde in Besitz, muf3ten jedoch nach dem Friedens-

schlusse wenigstens einen Teil davon wieder herausgeben.



273

Als der eigentliche Begriinder der evangelischen Gemeinde von
Chiavenna ist zu betrachten und diente ihr als erster Pfarrer 1531
bis 1539 Franciscus Niger aus Bassano. Zwel Jahre vor-
her war er als Fliichtling nach Strallburg gekommen, verdiente
kiarglich seinen Unterhalt als Weber und horte dazwischen die Vor-
lesungen Bucers und Capitos. Auf ihre Empfehlung wies ihn
Zwingli an Comander, und so kam er nach Chiavenna als Lehrer,
besonders fir alte Sprachen. Durch seine Predigten gewann er
bald so viel Anhidnger fiir die evangelische Lehre, dal3 er fiir seine
wissenschaftlichen Arbeiten nicht mehr die erwiinschte freie Zeit
fand, und so war es ihm willkommen, als die Gemeinde einen
eigenen Pfarrer fand. Die Wahl eines solchen war durch zwel
Bundestagsbeschliisse von 1538 moglich gemacht worden.

Als Pfarrer amtete nun 1539—-63 Aug. Mainardus (Nr. 48 der
Synodalmatrikel ), ein ehem. Augustinermoénch aus Saluzzo im Pie-
montesischen. Wegen seiner Hinneigung zur evangelischen Lehre
verfolgt und eingekerkert, fand er einen Zufluchtsort in Chiavenna.
In seinen ersten Amtsjahren schon hatte er mit verschiedenen
Gegnern zu kampfen, die seiner Rechtglaubigkeit allerlei abwei-
chende Lehren gegenuiberstellten. Der hartnickigste und gelehr-
teste unter ihnen war Camillus Renatus, ein Sizilianer, neben ihm
Franciscus Stancarus aus Mantua, und Petrus Leoni, wahrschein-
lich aus Chiavenna. Den ilter gewordenen Mainardus beschiftig-
ten sie so sehr, daB3 darob hie und da seine Amtsfiihrung litt. Er
starb am 31. Juli 1563, im Alter von 81 Jahren.

Schon einige Jahre vorher hatte die Gemeinde noch einen
zweiten Pradikanten angestellt, den Neapolitaner Simon Florillus
(Nr. 27), dessen Rechtglaubigkeit jedoch auch nicht ganz fest-
stand und in der Synode zu reden gab. Als Nachfolger des Mai-
nardus aber amtete 156367 der hochgelehrte Hieronymus Zan-
chus (Nr. 60) von Alzano im Bergamaskischen, gewesener Pro-
fessor des Alten Testaments in StraBburg, spiter in Heidelberg.
Chiavenna war somit fiir ihn nur ein Ubergangsort. Doch endete
seine Wirksamkeit mit einem MiBton, indem er weggewiahlt wurde.
Vielleicht hatte I'lorillus, eifersiichtig auf den ihn geistig hoch
tiberragenden Amtsbruder, Rianke gegen ihn geschmiedet. Wenn
er aber gehofft hatte, selbst an Zanchus’ Stelle zu kommen, so
scheiterte sein Plan, denn es gelang der Gemeinde, wieder eine
ganz hervorragende Kraft zu gewinnen.



274

Ein volles Menschenalter lang, 1567—97, amtete nun in Chia-
venna Scipio Lentulus (Nr. 70) aus Neapel, Dr. theol, nach
seiner Angabe ein Nachkomme des altromischen Geschlechts Len-
tulus. Mit 30 Jahren, 1555, verliel er das Kloster, wurde als ver-
dachtig eingekerkert, aber nach zwei Jahren freigelassen. In Genf
evangelisch geworden und zum Waldenserpfarrer ordiniert, wirkte
er bei diesen bis 1566, wich aber dann den gegen ihn auftretenden
Gegnern und fand eine neue Stelle am Sonderserberg. Doch war
seine Korperkraft den Anstrengungen in dieser weitverzweigten
Gemeinde nicht gewachsen, und so war ihm die Berufung zur
Nachtolge des Zanchus willkommen. Noch aber bestanden Re-
natus und Stancarus auf ihren abweichenden lLehren, und ihnen
stellten sich neu zur Seite Hieronymus Turrianus, der Pradikant
von Plurs, Ludovico Fieri aus Chiavenna und ein Landsmann aus
Neapel, Minus Celsus. Lentulus aber setzte es durch, daB der
Bundestag alle, welche der Confessio Raetica nicht zustimmten,
von der Duldung im Lande ausschloB, und als sich sein Nach-
folger im Sonderserberg dagegen auflehnte, verfallte er eine
allerseits sehr gerithmte Widerlegungsschrift. Sein Hauptwerk,
die Geschichte der Waldenserverfolgungen, ist nach wechselvollen
Schicksalen 1go6 nach der in Bern liegenden Handschrift heraus-
gegeben worden. Dorthin war sie gelangt durch Lentulus’ Sohn
Paulus, der, 1583 in die Synode aufgenommen, nachher in Basel
Medizin studierte und 1593 Stadtarzt in Bern und Stammvater der
Berner Lentulus wurde. Zwel Jahre nach seinem Riicktritt vom
Amte, 1599, starb Lentulus in Chiavenna, 74jahrig. Trotz seiner
schwachlichen Natur predigte er meist vier- bis fiinfmal wochent-
lich.

Als Helfer hatte die Gemeinde ihm in den letzten Lebensjahren
den Franciscus Pisanus (von Pisa) zur Seite gestellt, und dieser
blieb wohl auch unter seinem Nachfolger im Amte. Chiavenna ge-
wann als solchen 1597—1619 den Pfarrer Octavianus Meyus
(Nr. 132), bisher in Teglio, aus Lucca gebiirtig. Die lautesten anti-
trinitarischen und anabaptistischen Schreier waren unterdessen
verstummt oder fortgezogen, und auch das Verhiltnis zu den Alt-
gliaubigen hatte sich eher gebessert. So konnte Meyus im Segen
zwel Jahrzehnte lang, bis zu seinem Hinschied am 17. Juni 1619,
in Chiavenna wirken.

Ob es der Gemeinde gelang, einen Nachfolger fiir ihn zu er-



275

halten, 143t sich nicht mehr ermitteln. Die auf den Veltlinermord
folgenden Wirren von 1620—39 bedrohten auch die Gemeinden
der Grafschaft Chiavenna mit volligem Untergang, und nur auf
Grund des geheimen Zusatzes zum ,,Ewigen Frieden konnten die
Evangelischen daselbst noch kiimmerlich ihres Glaubens leben.

Dieubrigen Gemeindender Grafschaft Chiavenna
und 1thre Pfarrer.

a) Plurs.

Bis zum Jahre 1560 horen wir nichts von Evangelischen in
Plurs, und uber die Pfarrer dieser Gemeinde wissen wir viel
weniger sichern Bescheid als iber diejenigen von Chiavenna. 1561
—1597, vielleicht noch etwas langer, amtete in Plurs Hie-
ronymus Turrianus, wahrscheinlich aus dem Mailandi-
schen. Im Einverstandnis mit ihm und fiinf andern Pfarrern aus
dem Bergell und Veltlin reiste 1561 Michael Angelus von Caspano
mit einer Darlegung ihrer von der Confessio Raetica abweichenden
Lehre nach Ziirich und Basel, um die Zustimmung der dortigen
Gelehrten zu erlangen. Zur Zeit des Religionsgespriachs von Chia-
venna und Plurs, 1597, war er bereits sehr altersschwach und
hatte, wohl infolge eines Schlaganfalles, die Sprache fast ganz
verloren.

Als sein Helfer wird schon 1575 Marcus Antonius Alba
(Nr. 223 ) genannt, der aber erst 1603 in die Synode aufgenommen
wurde. Von 1597—1607 diente der Gemeinde Michael Mortel-
litus von Capua (Nr. 186). Ob der Plurser Biirger Simon Pelli-
zari (Nr. 248), der im gleichen Jahr, da Mortellitus wegzog, in
die Synode aufgenommen wurde, dann in dessen Nachfolge ein-
getreten ist, lalBt sich mangels eines Synodalprotokolls aus jener
Zeit nicht nachweisen, ist aber wahrscheinlich. Er wird mit all
seinen Gemeindegliedern am 25. August 1618 vom Bergsturz be-
graben worden sein.

b) Mese.

Mese, etwa 5 km siidwestlich von Chiavenna rechts der Maira
und des Liro in der Nahe der , Tre Pievi® gelegen, hatte als
Pfarrer 1561—72 den Hieronymus Tryphernas (Nr. —),
von dem wir gar nichts Niheres wissen. 1572—79 wirkte als sein



276

Nachfolger Guido Zoncha von Verona, in der Synodalmatrikel
als Guido Veronensis unter Nr. 35 eingetragen. 1579—87 folgte
ihm Arminius Bugliotta (Nr. 72). Siehe Grossotto.

Fur ihre Gottesdienste war den Evangelischen die etwas ent-
legene Kirche St. Mametus am Ufer des Liro eingeriumt worden.

c) Prata.

Diese Gemeinde, nur etwa 3 km sudlich von Chiavenna auf
schoner Halde der linken Talseite gelegen, besall nach den vor-
handenen Nachrichten lange keinen eigenen Priadikanten. Sie
wurde wohl von Chiavenna aus versehen, sei es durch einen der
dortigen zwei Pfarrer, sei es durch die Lehrer geistlichen Standes,
die im Dienste vornehmer evangelischer Chiavenner IFamilien oder
der biindnerischen Amtleute standen. 1607—18 wird als ihr Pfarrer
genannt Johannes Marra aus Neapel (Nr. 167), vorher 1590
—1594 in Bondo. Er kam bei einem Aufenthalt in Plurs im Berg-
sturz um. Die Gemeinde benutzte die oberhalb des Dorfes ge-
legene Christophoruskirche.

d) Pontiglia.

Hier, nahe der Biindner Grenze gegen Castasegna zu, hatte
sich mehr als ein Menschenalter spater als in Chiavenna eine
kleine neue Gemeinde gebildet. 1579—82 besorgten im Auftrag
der Synode die Nachbarpfarrer Hieronymus Turrianus von Plurs
und Arminius Bugliotta von Mese den Dienst daselbst. 158285
kam als erster eigener Pfarrer Johann Anton Marchianus, bisher
in Castasegna, dahin (Nr. 130), 1585-88 Hercules Poggius aus
Bologna (Nr. 150), der sich in der Synodalmatrikel als ,,philo-
sophus et theologus* bezeichnet und vorher in Bondo wirkte. Sei-
nem Nachfolger, als welcher 1588-1620 Thomas Casella
(Nr. 131) amtete, erlaubte die Synode 1605, von Pontiglia aus
auch Castasegna zu versehen, und nach den Ereignissen von 1620
siedelte er dorthin uber.

Die Lehrstreitigkeiten in Chiavenna.

Bei der Gemiitsart der italienischen Fliichtlinge war es nicht
zu verwundern, dal3 besonders in der Zeit der ersten religiosen
Girung allerlei Sondermeinungen iiber die christlichen Lehren bei



277

ihnen auftauchten und Verwirrung stifteten. Begiinstigt wurde
Erscheinung durch den unvermittelten Ubergang aus der fiir jede
freiere Uberzeugung gefidhrlichen Luft Italiens in Ratiens freie
Alpenluft. Die Ankommlinge verwechselten leicht die in Grau-
biinden geltende freie Entscheidung fiir den alten oder neuen
Glauben mit der Zuchtlosigkeit, die auch die weitestgehenden Ent-
gleisungen als ihr Recht in Anspruch nimmt. Sogar solche, die
von vornherein gar nicht die Absicht hegten, dauernd in den biind-
nerischen Gauen zu bleiben, nahmen sich heraus, in der kurzen
Zeit ihres Hierseins allerlei Unkraut auszustreuen. Andere wieder
fanden wohl gerade um ihrer Sondermeinungen willen keine an-
dere bleibende Stitte und bildeten zum Teil jahrzehntelang die
Quelle stets neuer Beunruhigungen und Streitigkeiten in den Ge-
meinden. Die Lage Chiavennas am belebtesten Alpeniibergang
und seine Stellung als Hauptort der Grafschaft und Sitz vieler
reicher Familien und hoher Beamter brachte es mit sich, dal
solche Unruhige sich mit Vorliebe dort einfanden.

Als Streitpunkte standen neben kleinern Iragen eine ganze
Reihe christlicher Grundlehren im Vordergrunde: Dreieinigkeit,
Christusauffassung, Taufe, Abendmahl, Jungfraulichkeit der
Maria, Stellung der Kirche zum Staate usw. So finden wir denn
in Chiavenna Unitarier, Wiedertdufer, Arianer, Anhanger staats-
verneinender Anschauungen u. a. m. in bunter Mischung.

Der Hauptrufer im Streit iiber die Dreieinigkeit war von 1542
an der Sizilianer Camillus Renatus, erst Hauslehrer der evange-
lischen Familie Paravicini in Caspano, von 1546 an in Chiavenna,
dann um 1570 wieder als blinder Greis bei den Paravicini. Bald
griff er in Chiavenna den Mainardus heftig an, der sich in allen
Stlicken gewissenhaft an die im ritischen Bekenntnis festgelegten
Lehren hielt und besonders zu Bullingers Urteil ein unbedingtes
Vertrauen hegte. Zwar hatte sich auch Camillus mit verschiédenen
Fragen an Bullinger gewandt. Dieser aber fithlte bald heraus,
dafl Camillus auf seinen Ansichten beharrte, und so brach er den
Briefwechsel kurz ab. Zwar lie3 sich Camillus 1551 herbei, ein
Bekenntnis zu unterschreiben, das Vergerius und Pontisella nach
einer Auseinandersetzung mit ihm aufgestellt hatten, aber die
Synode traute wohl seiner Aufrichtigkeit nicht ganz und nahm ihn
deshalb nicht in ihren Kreis auf. Mit Vergerius liberwarf er sich
so griindlich, dal3 dieser auf seine Ausweisung hinarbeitete. Doch



278

bevor es zu dieser kam, verlied Vergerius selber, nicht zum be-
sondern Bedauern der Bundner, das Land.

Glelchzemg mit Camillus ‘hielt sich, wenn auch nicht lange,
‘der gelehrte Mantuaner Franciscus Stancarus in Chiavenna auf.
Der vertrat gegeniiber Mainardus und Camillus eine besondere
Auffassung des heiligen Abendmahls und der heiligen Taufe. Sie
seien, so lehrte er, die Mittel, wodurch der Gliaubige sicher die
Rechtfertigung vor Gott und die Kraft zur Wiedergeburt erlange.
Der versthnliche, milde Mainardus versuchte alles, mit ihm einig
zu werden, reiste sogar mit ihm nach Chur zu Comander und
Blasius und weiter bis Ziirich. Hier gaben die Haupter der Kirche
ein Gutachten zu Mainardus’ Gunsten ab, und auch die Basler
Theologen stimmten ihm bei. So war Mainardus gerechtfertigt,
und Stancarus fand es geraten, Chiavenna zu verlassen.

Aber er hatte unterdessen in Chiavenna Anhidnger gefunden,
so den Franciscus Niger, des Mainardus Amtsvorgidnger. Es kam
zu einer heftigen Auseinandersetzung, als Niger ein Kind zu taufen
hatte und Mainardus zuvor um Aufschluf3 iiber seine Wertung der
Taufe befragte. Niger war schwer erziirnt und verklagte Mainar-
dus, zwar nicht wegen Irrlehre, wohl aber wegen Vernachlissigung
seiner Amtspflichten, bei der Synode. Da Mainardus fiinfmal in
der Woche zu predigen hatte, blieb ihm freilich neben der Aus-
einandersetzung mit den Irrlehrern wenig Zeit, und so lieB er
wohl manches in der Gemeinde gehen, wie es gehen mochte, um
so eher, weil er zu dieser Zeit schon in den siebziger Jahren stand.

Kaum war der Streit mit Camillus und Stancarus ein wenig
zur Ruhe gekommen, so tauchte ein neuer Gegner auf, Petrus
Leo oder Leoni mit Namen, ein Gemeindeglied von Chiavenna.
Darum bezog diesmal auch die Gemeinde Stellung, stimmte Mai-
nardus ausdriicklich bei und legte allen ihren Gliedern die Pflicht
auf, eine iber die Streitfrage verfalBte Erklarung zu unterschrei-
ben. Mainardus wollte, um des Friedens sicher zu sein, auch die
Nachbarpfarrer zur Unterschrift veranlassen, erreichte aber dieses
Ziel nicht. Doch wurde er auch diesmal von der Synode gerecht-
fertigt, wihrend Leoni und einer seiner eifrigsten Anhidnger aus
der Gemeinde ausgeschlossen wurden.

Alle diese Lehrstreitigkeiten waren um so bedauerlicher, weil
sie ausgefochten wurden unter den Augen einer stets wachsamen



279

romischen Mehrheit, vor den Toren Italiens, das jede andersglau-
bige Regung unterdriickte.

Gegeniiber dem Schaden, den die evangelische Sache durch
diese Streitigkeiten erleiden multe, fallt dasjenige kaum in Be-
tracht, was die auf dem Gebiet der Lehrmeinungen unternomme-
nen Angriffe der romischen Kirche gegen sie ausrichteten. Zwei-
mal versuchte diese durch 6ffentliche Religionsgesprache der evan-
gelischen Bewegung den Boden abzugraben. Das erste fand in
Tirano statt, wo der Priester Simon Cabassus von der Kanzel aus
Calvin als Listerer Christi hingestellt hatte. Auf die Beschwerde
des Pradikanten Anton Andreoscha wurde am 13. Oktober 1595
unter dem Vorsitz des katholischen Podestats von Tirano, Nikolaus
Amarca, eine Auseinandersetzung zwischen etlichen Veltliner Pra-
dikanten und Priestern begonnen. Erst ein halbes Jahr spater
wurde sie miindlich, nachher noch schriftlich fortgesetzt und Ca-
bassus schlieBlich vom Bundestag als Verleumder Calvins erklart,
aber zu einer Klirung oder gar Einigung hatte die Verhandlung
nicht beigetragen.

Ebenso war dies der Fall bei dem Religionsgespriach zu Plurs
am 8. Mairz 1597, wo zwel italienische Priester dem Pfarrer Tho-
mas Casella von Pontiglia und drei Amtsbridern aus dem Velt-
lin gegeniiberstanden. Hier scheiterten die Verhandlungen wie so
oft an der Weigerung der Priester, nur die Heilige Schrift als
entscheidend anzuerkennen.

Die Staatsvertridge iiber die Untertanenlande
von 1639 an.

In den Tagen des Veltlinermordes war es klar zutage getreten,
wie ganz anders sich Chiavenna zu den Biindnern, mit denen es
seit Urvatertagen in freundnachbarlichem Verkehr stand, stellte,
als das Veltlin und Bormio. Sofort hatte es sich im Juli 1620
gegen das Eindringen der Veltliner Morderbanden gesichert, in-
dem es die Talenge bei Riva besetzte, und noch bevor die Biind-
ner heranriickten, versicherte es sie durch eine Abordnung seiner
Anhidnglichkeit und Treue. Es wurde denn auch in der ganzen
Grafschaft, soviel bekannt ist, keinem Einwohner und keinem
Prediger ein Leid zugefiigt. Diese Stellungnahme der kleinen Graf-
schaft konnte jedoch den Lauf der Geschehnisse nicht aufhalten,



280

und Chiavenna wurde in den nachfolgenden Kampfen wie in den
Verhandlungen Bilindens mit seinen siidlichen Nachbarn stets
gleich behandelt wie das Veltlin und Bormio.

Schon der Madrider Vertrag von 1621, der allerdings nicht in
Kraft trat, hatte zwischen Chiavenna und den beiden andern Unter-
tanengebieten keinen Unterschied gemacht. Dal er auf dem
Papier blieb, hing bekanntlich an der Weigerung der Fiinf Orte,
Spanien - Osterreich gegeniiber eine Biirgschaft dafir zu uber-
nehmen, dall die Biinde keinerlei evangelische Religionsiibung in
den Untertanenlanden gestatten. Dal3 diese Biirgschaftsforderung
nicht erfiillt werden wiirde, hatte Spanien natiirlich im voraus ge-
wuldt, und der ganze Vertrag war nichts als ein Kniff, um den
Friedensschluf3 hinauszuschieben.

Die Maildnder Artikel vom 25. Januar 1622, die ein Biindnis
mit Spanien und die Abtretung von Veltlin und Bormio gegen eine
jahrliche Entschadigung von 25000 fl. verlangten, wollten zwar
den Biindnern die Grafschaft Chiavenna lassen, der evangelische
Gottesdienst aber sollte untersagt sein.

Weiter ging der gleichzeitige Vertrag mit Osterreich, der Prati-
gau und Unterengadin als Untertanengebiete Osterreichs erklarte,
das iiberall die Gegenreformation mit unnachsichtlicher Strenge
durchfihrte und also mit dieser Bestimmung den Hauptzweck ver-
folgte, diese beiden Gebiete zu rekatholisieren. Hatte nicht die
Glaubenstreue der Pratigauer und Unterengadiner dies verhindert,
so ware es vielleicht gelungen, ganz Buinden wieder zum Katholizis-
mus zurlickzufiihren,

Ein groBer Schritt auf diesem Wege war der blo3 acht Monate
spater, am 2o. September 1622, zustande gekommene und den ohn-
machtigen, von allen Helfern verlassenen Bilinden aufgezwungene
Vertrag von Lindau. Er begniigte sich nicht damit, Unterengadin
und die VIII Gerichte als Untertanengebiet Osterreichs zu er-
klaren, sondern ihre Verbindung mit den beiden andern Biinden
sollte vollstandig geldst werden.

Erst im Sommer 1624 gelang es, Frankreich, Venedig und
Savoyen zum Einschreiten zu bewegen. In raschem Zuge nahmen
die Verbiindeten Veltlin und Chiavenna ein. Aber kurz daranf
schloB Frankreich mit Spanien-Osterreich den fiir die Biinde noch
viel unglinstigeren Vertrag von Monzone ab, durch den jeder Auf-
enthalt von Evangelischen in Chiavenna und Veltlin unterdriickt



281

und dafiir der katholischen Bevolkerung daselbst so viel Rechte
zugesprochen werden sollten, dall von der Herrschaft der Biind-
ner nur mehr ein matter Schein iibrig blieb. In Biinden selbst war
es wirklich so, wie ein verzweifelter, aber glaubenstreuer Prati-
gauer in jenen Jahren an seinem Hause, dem jetzigen alten Post-
haus in Schiers, eingeschnitzt hat: Jetz vom Sinen wirt verjagt
und kann denn nienen bliben, wers nit frisch und unverzagt sinem
Gott verschrieben.

Die Siege der Evangelischen drauf3en im Reiche machten Oster-
reich zwar endlich willig, gegen eine allerdings sehr hohe Aus-
kaufssumme auf seine Rechte in den Biindner Talern zu verzich-
ten. In den Untertanenlanden jedoch blieb die Ausiibung des
evangelischen Glaubens untersagt, und selbst die evangelischen
Blindner mit Ausnahme der Amtleute durften sich jeweilen nur
so lange dort aufhalten, als es zur Bearbeitung ihres Grund-
besitzes und zur Einbringung der Ernte notwendig war.

Chiavennanach dem Ewigen Friedenvon 1630.

Dem Fortbestand evangelischer Gemeinden im Veltlin war
schon durch den Veltlinermord der Todesstold versetzt worden,
und der ,,Ewige Iriede®, das Mailander Kapitulat, hatte ithn end-
glltig verunmoglicht. Zu Gunsten von Chiavenna jedoch war ihm
ein geheimer Artikel angefuigt worden, wonach die evangelischen
Biirger daselbst unbehelligt wohnen bleiben durften, sofern sie
den Katholiken kein Argernis giaben und die Biinde als Gegen-
leistung allen katholischen Ordensleuten iiberall freie Nieder-
lassung gewidhren wiirden. Mit grolber Mithe wurde, nachdem die
Gemeinden dieser letzten Bestimmung wegen den Vertrag ver-
worfen, im Jahr darauf wenigstens so viel erreicht, daB} als
Ordensleute nur die Kapuziner in Betracht fallen und fiir ihre
Niederlassung nur das Unterengadin von dem osterreichisch ge-
bliebener Tarasp abwarts getffnet bleiben sollte.

So blieb denn in Chiavenna ein Hiuflein Evangelischer er-
halten, trotzdem wohl der weitaus groBere Teil der Gemeinde
wahrend der zwanzigjahrigen Wirren nach den glaubensver-
wandten Gemeinden Biindens, zum Teil auch nach Zirich und
Basel ausgewandert war.

Nach dem Untergang von Plurs waren neben Chiavenna nur
noch Mese, Pontiglia und Prata verblieben. Das letztere ist dann



282

wahrend der Wirren allem Anschein nach vollstindig erloschen,
wahrend Pontiglia sich an das nahe Castasegna anschlieBen
konnte. In Mese aber blieb noch ein Rest von Evangelischen trotz
aller Anfeindungen wohnen. Einen Pfarrer und offentliche Gottes-
dienste konnten sie freilich nicht mehr halten, da sie keine Kirche
mehr besalben. So entschlossen sie sich kurz nachher, sich in die
Kirchenrechte von Castasegna einzukaufen. In den Wirren der
Zeit aber hatte die katholische Mehrheit besonders vom kirchlichen
Grundbesitz der evangelischen Gemeinde einen grofRen Teil wieder
an sich gezogen. Wohl suchten Synode und Bundestag gegen
solche Beraubung nach Méglichkeit einzuschreiten, aber nur ein
kleiner Teil konnte gerettet werden.

Auch des Privateigentums derjenigen Evangelischen, welche
wohl oder iibel auswandern muften, nahm sich das evangelische
Binden nach Kraften an. Manchen FFamilien aus den Untertanen-
landen wurde ihre Stellung durch die Zuerkennung des Bundes-
rechts und Gemeindebiirgerrechts wesentlich gestirkt. So horen
wir 1n der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts des 6ftern von sol-
chen Bundsrechtsverleihungen, und 1686 wurde eine eigene Ord-
nung iber die Aufnahme der aus den Untertanenlanden geflohe--
nen oder vertriebenen Evangelischen in die evangelischen Hoch-
gerichte erlassen, nachdem schon drei Jahre frither beschlossen
worden war, diejenigen unter ihnen ohne weiteres als Bundsleute
anzuerkennen, die zuvor in einer Gemeinde das Biirgerrecht er-
langt hatten. Durch solche Einbiirgerungen schmolz die Zahl der
einheimischen Evangelischen auch in Chiavenna mehr und mehr
zusammen. Aber Osterreich bestand gerade diesen wenigen gegen-
tiber unerbittlich auf seinem Schein, und vergeblich versuchten
die Biinde noch 1688 — freilich so bald nach der Aufhebung des
Edikts von Nantes in Frankreich eine ganz ungiinstig gewdhlte
Zeit —, beim Konig von Spanien Duldung fiir die noch Verblie-
benen zu erlangen. Sie rachten sich 2o Jahre spiter durch die
Vogelfreierklarung des Priesters Crollolanza aus Villa di Chia-
venna, der ehrverletzende und landesverriterische Geriichte iiber
den Pfarrer Giovanni Spargnapani von Castasegna ausgestreut
hatte.

Besonders unnachsichtig forderte Spanien, aufgemuntert-durch
die Katholiken von Chiavenna, neuerdings die restlose Austreibung
der Evangelischen bei der Erneuerung des Ewigen Friedens im



283

Jahr 1726. Binnen drei Monaten sollten sie unbedingt alle das
Land verlassen. Trotz aller Anfeindungen und Ausweisungsver-
fligungen hatte die Liebe zur Heimat und dem ererbten Glauben
immer noch manche im angestammten Vaterlande festgehalten.
So waren in Mese noch etliche Familien seBhaft geblieben. Jetzt
wurden sie gewaltsam von Haus und Hof getrieben, so dald der
Bundestag sich ihrer anzunehmen genétigt fand und die Gemein-
den aufforderte, sich der Flichtlinge zu erbarmen. Um ihnen
wenigstens einen Teil ihres Vermogens zu retten, wurde 1734 so-
gar beschlossen, ihre Hauser und Giiter mit Hilfe von Pensions-
geldern fiir die Bunde anzukaufen und sie so schadlos zu halten.
Im Jahr darauf sollte der frithere Landshauptmann Antonio Vi-
scardi, ein katholischer Misoxer, wahrscheinlich auf Osterreichs
Begehren hin, durch eine eigentliche Inspektion feststellen, ob
auch wirklich alle Evangelischen gemaf dem Kapitulat Veltlin und
Chiavenna verlassen hitten. '

Aber sei es, daB dieser Inspektor nicht alle aufsptirte, viel-
leicht sein Amt nicht mit der erwarteten Strenge ausiibte, oder dal
einzelne mit der Wiederkehr etwas ruhigerer Zeiten sich von
neuem in ihre Heimat zuriickbegaben, immer hielt ein Hauflein
Evangelischer stand. So ist es erklarlich, daB beim Abschlul des
dritten Maildnder Kapitulats 1763 nochmals versucht wurde, eine
Milderung der Bestimmungen von 1639 zu erreichen. Es gelang
auch wirklich, einige Zugestindnisse auszubedingen. Aber die ins
osterreichische Lager abgeschwenkten Salis unter der Fihrung
des einfluBreichen Ministers Ulisses hatten sich nicht enthalten
konnen, auch einige Bestimmungen zu ihrem personlichen Vorteil
einzuschmuggeln, indem sie fiir sich und einige gesinnungsver-
wandte Familien die vollstandige Duldung durchzusetzen wuliten.
Das weckte sofort kraftigen Widerspruch der aller Familienvor-
herrschaft abgeneigten Biindner, besonders in der zahlreichen vor-
nehmen Gegnerschaft der Salis. Wider eine andere, den Biind-
nern allgemein willkommene Bestimmung, wonach keine Liegen-
schaften im Veltlin mehr an die tote Hand iibergehen sollten, wehr-
ten sich, wie zu erwarten war, Geistlichkeit und Adel des Veltlins
aufs heftigste. Dieser vereinten Gegnerschaft fielen dann beide
Bestimmungen zum Opfer. Eine mittelbare ganz schlimme Folge
der Salisschen Sackpolitik war sodann die schonungslose Aus-
weisung von etwa tausend, groBenteils evangelischen Biindner-



284

familien aus Venedig, das sich durch das falsche Spiel der Salis
schwer beleidigt und geschadigt fiihlte.

Es nahte nun zwar mit raschen Schritten die Zeit der grofen
Staatsumwalzung, und nachdem Kaiser Josef 1781 das Toleranz-
edikt fiir Osterreich erlassen hatte, erwachte in Biinden die Hoff-
nung auf bessere Zeiten auch fiir die Evangelischen in den Unter-
tanenlanden. Allen Drohungen Osterreichs und der Priesterschaft
zum Trotz war vor allem in Chiavenna stets noch ein Rest der
evangelischen Gemeinde erhalten geblieben, dann und wann viel-
leicht von neuem verstiarkt durch Riickwanderer, die eine bessere
Zeit gekommen glaubten. Noch im Revolutionsjahr 1789 suchte
eine bilindnerische Abordnung in Mailand die Aufnahme eines
Toleranzartikels ins Kapitulat zu erwirken, und im Jahr darauf
erlieBen die drei Dekane namens der Synode ein Ausschreiben an
die Gemeinden, man mochte beim Kaiser Leopold in Wien vor-
stellig werden. In herzbeweglichen Worten schilderte Wolfgang
Juvalta die verzweiflungsvolle Lage der von riicksichtsloser Ver-
treibung bedrohten Familien. Aber der osterreichische Statthalter
in Mailand wuBte jedes Entgegenkommen zu verhindern, indem
er die auseinanderstrebenden Richtungen Biindens gegeneinander
ausspielte und durch eine Politik des Zogerns die Entscheidung
hinausschob — bis die Leitung der osterreichischen Angelegen-
heiten in der Lombardei seiner Hand entglitt.

Im Oktober 1797 sprach die Cisalpinische Republik die Auf-
nahme der biindnerischen Untertanenlande in ihren Staatsver-
band aus, und das Veltliner Revolutionskomitee beeilte sich, alles
im Veltlin liegende bundnerische Eigentum als Staatsbesitz zu er-
klaren. Zwar antworteten die Biinde sofort mit der Weisung an
die Gemeinden, das gleiche gegeniiber dem Privateigentum der
Veltliner in ratischen Landen zu tun, doch bildete dieses sicher-
lich nur einen verschwindend kleinen Posten im Verhiltnis zu dem
aut 8 Millionen Lire geschitzten blindnerischen Besitz im Veltlin.

Die Schicksale des Vermdgens der unter-

gegangenen evangelischen Gemeinden.

Was ist in all diesen Wirren aus dem Vermogen der vernich-
teten evangelischen Kirchgemeinden geworden? Das Kapitulat
von 163G hatte hierliber eine recht annehmbare Vorschrift aufge-



283

stellt, des Inhalts: , Es sollen alle giiter, ingeng, legaten und aus-
gemicht, so vor diesem denen Evangelischen zu unterhaltung irer
Predikanten wie auch der kirchen im Veltlin und Grafschaft
Worms und Cleven ausgemacht waren worden, in der Disposition
der Herren Blindner verbleiben, dieselbigen zu restituieren oder
anzuwenden denen, so es von rechts wegen billig zugehort.”

So demiitigend das Kapitulat' im ubrigen fiir Biinden und so
verderblich es fiir die betroffenen evangelischen Gemeinden war,
diese eine Bestimmung wenigstens war fiir die evangelische Kirche
nicht ungiinstig. Sie wurde namlich zur Stiftungsurkunde der evan-
gelischen Legatenkasse, aus der die Synodalgelder, die Kirchen-
ratsspesen, die Kosten der Evangelischen Session und andere not-
wendige Ausgaben der evangelisch-ratischen Landeskirche bestrit-
ten werden.

Der Wortlaut der Kapitulatsbestimmung hatte freilich bei ein-
zelnen Nachkommen solcher Glaubensgenossen aus den Unter-
tanenlanden, die seinerzeit ihren Kirchgemeinden ,,ausgemacht®,
d. h. Vermachtnisse hinterlassen hatten, die Erwartung erweckt, es
handle sich darum, diese nun ihnen als den gesetzlichen Erben zu-
zuweisen, da die Gemeinden, fiir die sie bestimmt gewesen, nicht
mehr bestanden. Die Evangelische Session aber stellte sich durch
mehrmalige Entscheide, und wohl mit Recht, auf den Standpunkt,
das Vermogen der eingegangenen Gemeinden, die ja Glieder der
der Landeskirche gewesen waren, misse dieser zufallen. Zum
gleichen Schlusse kommen auch die Rechtsgutachten, die schon
vor Jahrzehnten und vor kurzem von neuem iiber das Vermogen
der eingegangenen evangelischen Kirchgemeinde Samnaun ein-
geholt worden sind. Ebenso hat das Bistum, wenn wir recht be-
richtet sind, seinerzeit das Vermogen der eingegangenen katholi-
schen Kirchgemeinden St. Maria im Miinstertal und Trans zu
Handen genommen. Immerhin machte die Evangelische Session
gegeniiber bediirftigen Glaubensgenossen aus den Untertanen-
landen von ihrem Rechte einen weitherzigen Gebrauch, indem sie
manchen von ihnen Hilfe leistete.

(SchluB folgt.)




	Aus der Geschichte der evangelischen Gemeinden in den bündnerischen Untertanenlanden [Fortsetzung]

