
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1935)

Heft: 9

Artikel: Aus der Geschichte der evangelischen Gemeinden in den
bündnerischen Untertanenlanden [Fortsetzung]

Autor: Truog, J.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur September 1935 Nr. 9

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

-. ERSCHEINT JEDEN MONAT ?-

Aus der Geschichte der evangelischen Gemeinden
in den bündnerischen Untertanenlanden.

Ein Beitrag zur bündnerischen Synodalgcschichte.

Von Jak. R. Truog, Pfr. in Jenaz.

(Fortsetzung.)

Der Bischof von Como und die bündnerischen
Religionsverordnungen.

Gegen alle Erlasse der Drei Bünde, welche auch der evangelischen

Lehre ein Daseinsrecht in den zu seinem Sprengel gehörenden

bündnerischen Untertanenlanden sichern wollten, wehrte sich
der Bischof von Como mit aller Macht und jedem ihm zur
Verfügung stehenden Mittel. Einmal übers andere sandte er fremde
Priester, namentlich Kapuziner, ins Veltlin, die sich keiner Prüfung
stellten und eine solche schwerlich hätten bestehen können. Trotzdem

ihm 1561 ausdrücklich alle ihm zustehenden Einkünfte
zugesichert worden waren, ließ er nicht ab, sich über Schmälerung
derselben zu beklagen, und als im gleichen Jahre die zu Ponte,
zwischen Teglio und Sondrio, wider die Landesgesetze errichtete
Jesuitenschule vom Bundestag für aufgehoben erklärt und der
Beschluß auf Eingehenlassen des von jeher widersetzlichen Klosters
in Morbegno bestätigt wurde, erhob auch der Nuntius Bernardino
Bianchi scharfe Einsprache nicht nur hiegegen, sondern noch
gegen eine ganze Reihe anderer Bundesbeschlüsse. Zugleich ver-



258

langte er wie von den Eidgenossen aucn von den Bünden die
Beschickung des Konzils von Trient. Die Bünde antworteten, daß
sie das Konzil nicht beschicken, weil es gar kein allgemeines Konzil

sei. Die italienischen Flüchtlinge seien nicht „verloffen buoben
und Übeltäter", und darum sollen sie im Lande bleiben dürfen.
Der Bischof von Como erhalte, was ihm gebühre, und könne mit
Recht nicht mehr verlangen. In bezug auf die Ausweisung der
Jesuiten aus Ponte und die Aufhebung des Klosters zu Morbegno
bleibe es bei dem gefaßten Beschluß.

Allen Bundestagsbeschlüssen zum Trotz aber mußten die
Evangelischen schwer unter der Feindschaft der Priesterschaft und der
von dieser verhetzten Bevölkerung leiden. Die Entrüstung
darüber in herrschenden Landen war so groß, daß Safien 1568 nach
der Wegschleppung des Predigers Franciscus Cellarius kurzerhand

beantragte: „Ist unser Meinung, solches nit ungerochen zu
Ian. So sett man mit denen Herren tun, wie sy mit uns tan hand."
Und 1581 wurde geradezu der Antrag gestellt, der römischen
Inquisition eine bündnerische entgegenzustellen.

Daß Bischof und Nuntius von den Beschlüssen der Bundestage

nicht erbaut waren, ist begreiflich. Aus den Reihen des
Veltliner Volkes gingen lange nicht so viele Priester hervor, wie für
die Überzahl von Kirchen, Kapellen und Benefiziaten notwendig
waren. Es strömten daher stets eine Menge landfremder Priester
und Klosterleute ins Tal. Gar mancher von diesen hätte sich wohl
auch bei mildester Prüfung auf Fähigkeit und Würdigkeit als zu
leicht erwiesen.

Zu weit gegangen aber waren die Ratsboten wohl mit der
Forderung, die landfremden Priester, die ins Veltlin kommen wollten,
müßten sich zur Prüfung dem Churer und nicht dem Comer
Domkapitel stellen. Mit dem Verbot der Visitation der Veltliner
Gemeinden durch einen landfremden Bischof war zudem dem Bischof
von Como die Möglichkeit abgeschnitten, zu diesem Zwecke ins
Veltlin zu kommen. Auch katholische Bündner Amtleute wachten

zuzeiten ernstlich darüber, daß dies Verbot nicht umgangen
werde. Ein Mittel, das Verbot zu umgehen, boten jedoch lang
ausgedehnte Reisen der Bischöfe nach und von den Bädern zu Bormio.

Die päpstliche Diplomatie wiederholte zudem ihre Einsprachen
und Forderungen bei jeder Gelegenheit, und die Veltliner Priesterschaft

hörte nicht auf, gegen die Mitbenutzung einiger Kirchen



259

durch die Evangelischen beim Bundestag zu klagen. Aber auch
die Ratsboten des Obern Bundes blieben fest, vielleicht weniger
aus Rücksicht auf die Evangelischen, als aus Ärger darüber, daß
solche Klagen 1560 gleich fünfmal und im Jahr darauf schon
wieder dreimal an den Bundestag gelangten.

Vergeblich aber waren alle Gebote und Verbote, die den
Frieden zwischen den beiden Bekenntnissen herstellen und
erhalten sollten. Der Plan einer Ausrottung aller Evangelischen im
Veltlin faßte mehr und mehr im Verborgenen Wurzel, seit die
Greuel der Bartholomäusnacht auch in den Untertanenlanden
bekannt geworden waren.

Die Stellung der Synode zu der Bewegung.

Die Protokolle der Synode sind erst vom Jahre 15 71 an
erhalten und nicht so vollständig und ausführlich abgefaßt, daß wir
uns daraus ein lückenloses Bild der Verhandlungen machen können.
Hochwichtige, das ganze Land bewegende Dinge, über die gewiß
eingehende Verhandlungen gepflogen wurden, sind mit einer
einzigen Zeile abgemacht, und oft werden die bedeutendsten Sachen
nicht einmal erwähnt. Aus der Zeit vor 1571 erhalten wir von den
Verhandlungen unmittelbar fast nur durch noch erhaltene Briefe,
besonders den Briefwechsel Bullingers, Kunde, mittelbar durch
die Bundestagsbeschlüsse und Bundesakten. Daß aber Ereignisse
wie die Wegschleppung und Verbrennung des Synodalen Franciscus

Cellarius 1568 und des Laurentius Soncinus 1588 nicht ohne
tiefsten Schmerz und kräftigste Versuche zur Abwehr hingenommen

wurden, steht außer Zweifel.
Die Erfahrungen der Synode mit einigen Flitzköpfen unter den

Veltliner Flüchtlingen und Prädikanten waren jedoch ganz dazu

angetan, ihr alle Vorsicht nahezulegen. Sie hat sich denn auch
stets Mühe gegeben, den Schein zu vermeiden, als ob sie die
Katholiken in den Untertanenlanden vergewaltigen wolle. So
verweigerte sie ausdrücklich die Erlaubnis, für die Untertanenlande
eine eigene Synode zu errichten, wie dies Vergerius angestrebt
hatte, denn sie konnte von einer solchen Sondersynode in der Zeit,
da noch fast lauter Italiener daselbst wirkten, nichts Ersprießliches

erwarten. Auch die Versuche Vergerios, sich zum Visitator



2ÓO

der Gemeinden in den Untertanenlanden ernennen zu lassen, hat
sie mit gutem Bedacht abgewiesen.

Dagegen verwendete sie sich öfter beim Bundestag für
Aufhebung von Beschlüssen und Verordnungen über das Veltlin,
welche ihr ungerecht schienen. So trat sie 1572 dafür ein, daß
die Einkünfte der Propstei Teglio der Familie, der sie abgesprochen

worden waren, zurückgegeben werden, und zwölf Jahre später
erhebt sie Einspruch gegen die Zuwendung einer ähnlichen
Einnahme zu Teglio an die nach Chur verlegte Veltliner Landesschule,

da Teglio dieses Geld nötig habe. Besondere Mühe gab
sie sich, um zu verhindern, daß Streitigkeiten im Schöße evangelischer

Gemeinden vor die Veltliner Gerichte gezogen werden, und
sie hatte damit auch öfters Erfolg.

Daß sie die Schäden in der Verwaltung der Untertanenlande
klar erkannte, geht aus den oft wiederholten Weisungen hervor,
durch welche diejenigen, die im Namen der Synode „Dominos
adire", d. h. beim Bundestag vorsprechen mußten, verpflichtet
wurden, auf diese Übelstände aufmerksam zu machen. Aus falsch
verstandener Nachgiebigkeit hatten die Bünde den Veltlinern den
Fortbestand der verderblichen alten Sitte der „Kompensationen"
bewilligt, jener Einrichtung, welche es ermöglichte, Strafen auch
für schwere Verbrechen durch Geldbußen abzuleisten. Diese von
den tonangebenden Veltlinern selbst mit aller Zähigkeit festgehaltene

Bestimmung wurde eine der Hauptursachen für die Klagen
wider die bündnerische Gerichtsbarkeit und eine große Versuchung
für die bündnerischen Amtleute, sich mit ihrer Hilfe zu bereichern.
Sie sicherte den Altgläubigen mit ihren reichen, hie und da wohl
noch aus den Gütern der toten Hand gemehrten Einkünften
sozusagen Straflosigkeit zu bei allen ihren Gewalttaten und
Verbrechen gegenüber der evangelischen Minderheit und machte die
weitgehenden Bestimmungen der Bünde zum Schutze der
Evangelischen zum guten Teile unwirksam.

Die Veltliner selber hatten offenbar erkannt, daß die
Prädikanten wüßten, wo sie der Schuh drücke, sonst hätten sie wohl
nicht 1583 die Synode gebeten, sich beim Bundestag für sie zu
verwenden. Erfolge waren diesen Bemühungen allerdings nicht
beschieden. Dazu waren die Schäden im Veltlin zu tief eingewurzelt
und die bündnerische Verwaltung mit ihrem ewigen Wechsel viel
zu wenig imstande, ihnen ernstlich zu Leibe zu gehen.



2ÓI

Mußte somit die Synode mehr und mehr erkennen, daß auf
eine bessere Verwaltung des Veltlins nicht zu hoffen sei, so suchte
sie wenigstens zu erhalten und zu stärken, was an evangelischem
Sauerteig daselbst vorhanden war. Nachdem die Inquisition in
Italien ihr Ziel erreicht und jede evangelische Regung daselbst
erstickt hatte, flaute zudem der Zustrom von Flüchtlingen und
damit auch von Predigern italienischer Zunge für die Veltliner
Gemeinden rasch ab.

Doch waren der Synode unterdessen im Veltlin selbst eine
Anzahl von Prädikantenfamilien erstanden. Von 1552 bis 1662
lieferten ihr die Paravicini von Caspano nicht weniger als neun
Mitglieder, zum Teil sehr eifrige und tüchtige Männer. Die Mala-
crida von Trahona und die Gilardonio von Sondrio stellten je vier
Prädikanten, und an weitern Namen finden wir die Ponchierio,
Marlianico und ab Ecclesia. Gegen Ende des Reformationsjahrhunderts

aber mußte die Synode bereits öfters ernstlich suchen,
bis sie einer Veltliner Gemeinde wieder zu einem Pfarrer verhelfen
konnte. Mancher der italienischen Flüchtlinge hatte unterdessen
wohl, der steten Anfeindungen und Bedrohungen müde, seinen
Fuß weitergesetzt. Zürich und Genf öffneten allen bedrängten
Glaubensgenossen ihre Tore weit und besaßen reichere Mittel,
ihnen zu helfen, als die armen Bündner Gemeinden. So schmolz
die Zahl der Evangelischen in den Untertanenlanden um die
Wende des 17. Jahrhunderts wohl eher zusammen, und die Übertritte

aus der Talbevölkerung vermochten die Lücken nicht
auszufüllen.

Mehr als ein allfälliger Rückgang der Gemeinden mußten
andere Zeichen die Synode mit Bedenken erfüllen. Leider sind
gerade aus den entscheidenden Jahren von 1608—1632 nur wenige
Synodalprotokolle erhalten, und die zahlreichen sonstigen Schriften

aus dieser Unruhezeit sind viel mehr bloß politischen Inhalts.
Die Stellung der Veltliner Prädikanten zur Synode war auch

abgesehen von den Absonderungsgelüsten des Vergerius und seiner
Anhänger nicht immer einwandfrei, zum Teil auch infolge von
Umständen, die nicht zu beseitigen waren. Die Schwierigkeiten und
Mühsale, welche den Veltliner Pfarrern einen Besuch der Synode
bedeutend erschwerten, brachten es mit sich, daß diese Synodalen
sehr oft unter den Abwesenden aufgezählt werden. Dabei mag
auch ihre Unkenntnis der deutschen Sprache mitgewirkt haben,



2Ó2

wennschon die Synodalgesetze unter Hinweis hierauf schon von
Anfang an verlangten, daß alle Verhandlungen lateinisch geführt
werden sollten.

Um die Zusammenarbeit wenigstens der Veltliner Pfarrer unter
sich zu fördern, bewilligte die Synode ihnen im Jahr 1600 eigene
Versammlungen, aber sogar dies wurde von den Altgläubigen als
eine Herausforderung angesehen.

Wie gewitterschwül die Stimmung zur Zeit des Thusner
Strafgerichts und bald nachher geworden war, zeigte mit erschreckender
Deutlichkeit der Auflauf von Boalzo. Als im Mai 1619 der Pfarrer
Gaudenz Tack von Brusio in Begleitung zweier Podestaten und
einiger Amtsbrüder in der dort den Evangelischen zugewiesenen
Kirche Gottesdienst halten wollte, wurde er von den aufgewiegelten
Katholiken halb tot geschlagen, und die ganze Gesellschaft mußte
froh sein, mit dem Leben davonzukommen.

Bald schon konnte niemand mehr an eine Ahndung dieses Frevels

denken. Denn inzwischen war die von Mailand her drohende
Gefahr offenbar geworden, und die Bündner begingen die Torheit,

die Veltliner bewaffnet an die Grenzen zu stellen, statt selber
mit ein paar Fähnlein ins Tal einzurücken. Die Warnungen der
Synode und weitsichtiger anderer Männer waren in den Wind
gesprochen worden.

Der Veltlinermord.
Die Ereignisse vom 19. bis 21. Juli 1620 zeigten mit erschrek-

kender Deutlichkeit, bis zu welcher Siedehitze der Haß der
Altgläubigen aufgestachelt worden war. Fanatisierte Mörderbanden
durchzogen das Tal, um nach dem Vorbilde der Bartholomäusnacht

die Evangelischen auf einen Schlag auszurotten. Wir wollen
uns die Schilderung der Greuel ersparen, denen nach niedrigster
Schätzung 320, nach andern mindestens die doppelte Zahl
unschuldiger Männer, Frauen und Kinder zum Opfer fielen. Ein
Schrei des Entsetzens ging durch Graubünden und die evangelischen

Orte der Eidgenossenschaft, und laut hallte sein Echo von
weither wieder. Im Veltlin redete man von einem „sacro macello",
einem heiligen Blutbad.

Aber die Ereignisse drängten sich so sehr, daß man den
Gedanken über den grausen Mord nicht lange nachhängen konnte,



2Ô3

und eine Verfolgung der Mörder und ihrer Anstifter ward
unmöglich.

Dringend jedoch war die Hilfe für die nicht Wenigen, die dem
Blutbad hatten entrinnen können. Fast 150 von ihnen hatten sich
nach Zürich, andere nach St. Gallen und Genf gewendet. Sie
fanden dort ebenso freundliche Aufnahme wie die weit größere
Zahl derer, die als Bürger des Veltlins oder als Bündner in den

evangelischen Gemeinden der Heimat Zuflucht gesucht hatten.
Immer wieder müssen wir den Opfersinn bewundern, den die
damalige Zeit den Flugenotten, den Locarnern, den Veltlinern und
all den unzähligen andern Schutzheischenden bewies, welche auf
dem engen Gebiet der evangelischen Schweizerkirchen zusammenströmten,

mittellos, der Sprache unkundig, des Klimas und des
Landbrauchs ungewohnt. Wir rühmen gern die Flilfsbereitschaft
und großartige Liebestätigkeit unserer Tage. Wenn wir uns ins
Gedächtnis rufen, was jene Geschlechter geleistet haben, würden
wir viel bescheidener davon denken und reden.

Die Zeit nach dem V el t line rm or de und der Ewige
Friede von 1639.

Die Ereignisse von 1618 bis 1639, die wir unter dem Namen
der Bündnerwirren zusammenzufassen gewohnt sind, nahmen die
Aufmerksamkeit der Bünde und Nachbarstaaten so sehr in
Anspruch, daß darüber die Frage nach dem Schicksal und der
Zukunft der Glaubensgenossen im Veltlin vorerst ganz in den Hintergrund

trat. Es handelte sich um Sein oder Nichtsein Alt fry Rä-
tiens. Seine Unabhängigkeit war durch Habsburgs Übermacht
aufs schwerste bedroht, und das enge Zusammengehen des Obern
Bundes mit den katholischen Orten und den Habsburgern schien
eine Zeitlang das lockere Gefüge der rätischen Bundesgenossenschaft

sprengen zu wollen. So schwer lastete die Erkenntnis dieser
Gefahr auf dem Volke, daß sogar die Prätigauer, die sich eben

gegen die politische und religiöse Unterwerfung so tapfer gewehrt
hatten, bei den Verhandlungen über das künftige Geschick der
Veltliner Glaubensgenossen diese (es waren allerdings ihrer nicht
mehr gar viele) preisgaben und der österreichisch-spanischen
Forderung zustimmten, daß kein Evangelischer mehr dauernd im Veltlin

sich aufhalten dürfe.



2 64

Daß nach dem Veltlinermord die evangelischen Gemeinden mit
einem Schlage verschwinden und kein Prädikant mehr wagt, die
wenigen verschüchterten Glaubensgenossen, die sich allmählich
wieder dahin zurückgefunden hatten, von neuem zu sammeln, ist
nicht verwunderlich. Viel eher möchten wir den Mut dieser Wenigen

bewundern, die trotz allem ihrem Glauben wie ihrem Fleimat-
tale treu zu bleiben sich erkühnten und jede Gefahr verachtend
dahin zurückkehrten, im Vertrauen darauf, daß für ihren Glauben
doch einst wieder bessere Tage kommen müßten.

Die Erfüllung dieser Hoffnung aber ließ mehr als zwei
Jahrhunderte auf sich warten. In der ganzen Reihe der Staatsverträge,
die in der Folge des Veltlins wegen abgeschlossen wurden, ist
stets der Grundsatz festgehalten worden, daß dort einzig die römische

Kirche daseinsberechtigt sei. Nur der Umstand, daß ein gut
Teil der Bündner Amtleute und ihrer Angestellten evangelisch war,
zwang zur Aufnahme leicht mildernder Ausnahmebestimmungen,
und es kostete große Mühe, diese auch für jene Evangelischen zu

erlangen, die im Veltlin Grundbesitz hatten. Eifersüchtig aber
wachten Österreich und Mailand stets darüber, daß diese

Bestimmungen recht eng ausgelegt wurden.
Das ganze fast zwanzigjährige Hin und Fier der Bündnerwirren

mit seiner steten Einmischung Österreichs, Spaniens, Mailands,
Venedigs und Frankreichs findet seine Erklärung nicht nur im
Verhalten der Bündner, sondern ebensosehr in dem Auf- und
Niederwogen des Dreißigjährigen Krieges. Je nach dem Stande
der kaiserlichen Waffen draußen im Reiche wurden die Ansprüche
gemildert oder erschwert, und wie die Bünde dem Passauer
Vertrage 1552 ihren Beschluß über die Religionsübung im Veltlin
folgen ließen, so mußte Habsburg bei dem sinkenden Glück seiner
Waffen gegenüber Banèr und Bernhard von Weimar dem Drängen
der Bündner und Frankreichs nachgeben. Aber auch durch den
„Ewigen Frieden" von 1639 konnte die Wiederherstellung der
evangelischen Gemeinden im Veltlin oder auch nur die Duldung
der Evangelischen daselbst nicht erreicht werden. Vergeblich
hatte die Synode ein Jahr vor dem Friedensschlüsse vom Bundestag

verlangt, er solle keine Bestimmungen über Fragen wegen
der Evangelischen annehmen, ohne sich vorher mit den Leitern
der Synode zu besprechen. Sie wurde zu diesem Vorgehen vor
allem veranlaßt durch die Wahrnehmung, daß sich die Jesuiten



265

im Veltlin, und aller Verbote ungeachtet bereits auch in Bünden
selbst wieder festgesetzt hatten, daß vielerorts landfremde Priester
amteten und Verbrecher in den Untertanenlanden ungestraft sich
herumtrieben.

Selbst die Amtleute und ihr Gefolge durften, nicht einmal in
ihren Wohnungen mehr, sich an Gottesdiensten erbauen, und
wenn sie ein Kind zu taufen oder ein Familienglied zu beerdigen
hatten, waren sie auf die katholischen Priester angewiesen oder
mußten die heilige Handlung in Brusio, Poschiavo oder im Bergell
durch den dortigen Pfarrer vollziehen lassen. Auch die evangelischen

Eigentümer von Grundstücken durften während der drei
Monate, da sie sich zu deren Bearbeitung im Tale aufhalten mußten,

ihren Glauben in keiner Weise öffentlich ausüben.
Nur für die Evangelischen in Chiavenna, die ziemlich zahlreich

waren und beim Veltlinermord sogar des Schutzes ihrer
andersgläubigen Mitbürger versichert worden waren, setzte ein geheimer
Zusatzartikel fest, daß sie, wenn sie sich tadellos halten, dauernd
und unbehelligt weiter ihres Glaubens leben dürften, freilich ohne
Gottesdienste und eigene Seelsorger.

Die evangelischen Kirchen fielen jedoch auffälligerweise nicht
an die Katholiken zurück, soweit sie nicht auch bisher von diesen
mitbenutzt worden waren. Ihr Besitz aber erwies sich in der Folge
als eine Quelle zahlloser Schwierigkeiten und Ärgernisse für die
evangelischen Landesbehörden.

Die evangelischen Gemeinden im Veltlin, ihre
Kirchen und ihre Pfarrer.

Allmählich waren trotz allem vom Stelvio bis zum Comersee
und von da bis an den Fuß des Splügens eine Reihe von evangelischen

Gemeinden und Gemeindlein entstanden und behaupteten
sich wider alle Angriffe. Leider fließen die Quellen darüber nicht
so reichlich und regelmäßig, daß wir ein lückenloses Verzeichnis
der Männer aufstellen könnten, die trotz Bedrohung aller Art bei
kärglichster Besoldung an diesen Gemeinden als Lehrer und
Seelsorger gewirkt haben. Es wäre undankbar, wollten wir ihrer nicht
ehrend gedenken. Reichlicher als über die Prädikanten des Velt-
lins erhalten wir Nachrichten über diejenigen der Grafschaft
Chiavenna, und es rechtfertigt sich wohl, diesen und ihrem Wirkungs-



2Ó6

felde eine besondere Betrachtung zu widmen. Wir geben daher
zuerst eine Übersicht über die nachweisbaren Pfarrer des Veitlins.

/. Bormio.

Im Jahr 1588 finden wir ein Häuflein Evangelischer daselbst,
und da sie keinen eigenen Prädikanten vermögen, fragen sie 1588
die Synode an, ob nicht einer ihrer Ältesten Taufen vollziehen
dürfte. Als die Synode dies abschlagen mußte, erlangten sie 1589
vom Podestat Hans Buoi die Zuweisung einer Kirche, und Pfarrer
Ant. Andreoscha kam aus Brusio, um sie für den evangelischen
Gottesdienst zu weihen. Ninguardas Angabe, es habe dort 1589

nur drei evangelische Familien ohne Pfarrer und Kirche gegeben,
ist also nicht zutreffend. Noch 1598 wird gemeldet, die Gegner
hätten in Bormio Bibeln und andere „ketzerische" Schriften
verbrannt. Einen eigenen Pfarrer freilich hat Bormio nie besessen,
wohl aber wird sich der Pfarrer des etwas weiter unten liegenden
Grossotto der Wormser Evangelischen angenommen haben.

2. Grossotto.

Auch hier, im Heimatorte der Visconti-Venosta, fanden sich nur
wenige Evangelische. Sie erhielten deshalb auch keine eigene
Kirche eingeräumt, sondern versammelten sich zu ihren
Gottesdiensten in der Vorhalle vor der Hauptpforte der Dorfkirche. Als
Pfarrer sind uns nur vier bezeugt: Arminius Bugliotta, Joh. Dom.
Rascher, Ant. Basso und Wolfgang Vedrosi.

3. Tirano.

Schon 1551 fand Graf Celsus Martinengus hier eine Gruppe
von Evangelischen und predigte ihnen etwa ein Jahr lang. Als die
Zahl der Glieder sich mehrte, wurde ihnen die kleine Marienkirche
am südlichen Stadttor eingeräumt. Nach Martinengus wirkten in
Tirano als Pfarrer : Jul. della Rovere, Franciscus Niger, Augustinus

a Crema, Seb. de Signis, Ant. Andreoscha und Ant. Basso.

4. Teglio.

Flier wechselten die Pfarrer nicht so rasch. Die drei uns
bekannten sind : Paulus Gadius, Octavianus Meyus und Joh. Pet.
Danz. Die Gemeinde, die am dort wohnenden Podestat, wenn er
evangelisch war, wohl eine Stütze haben mochte, erhielt die Sankt
Ursulakirche angewiesen.



267

5. Boalzo.

Hier waren nach Ninguardas Bericht von 150 Haushaltungen
nur 7 dem neuen Glauben zugetan. Man hatte ihnen die halbzer1-

fallene, entlegene Gregoriuskirche überlassen, und über der Frage
der Zuweisung einer andern Kirche kam es dann 1619 zu dem
bekannten Auflauf, bei dem Pfarrer Gaud. Tack halb tot geschlagen
wurde. Von den dortigen Pfarrern kennen wir keinen mit Namen.

6. Sondrio.

Hier, in der Hauptstadt des Tales, fand Vergerius schon 1553
eine Gemeinde von etwa 250 Gliedern vor. Darunter waren freilich

zu jener Zeit, da Joh. Planta Landshauptmann und Pet. Planta
Vikari waren, eine ziemliche Zahl von Bündnern aus den Reihen
ihrer Beamten- und Dienerschaft. Die Gemeinde hatte die mitten
in der Stadt gelegene Kirche St. Nabor und Felix inne, doch mehrte
sich die Zahl ihrer Kirchgenossen allmählich so, daß sie eine

Erweiterung ins Auge fassen mußte. Von ihren Pfarrern kennen wir
Alfonsus Conr. Mautius, Scipio Calandrinus, Joh. Betschla und
Kasp. Alexius. Als Lehrer förderte der gelehrte Joh. Bapt. Mallery
aus Antwerpen die evangelische Sache unter der heranwachsenden
Jugend. Auch Barth. Sylvius war einige Jahre dort.

7. Sondrio-Berg.

Hier hatte die Gemeinde schon früh einen bedeutenden Teil
der Einwohnerschaft für sich gewonnen, so daß sie sich 1574
sogar zum Bau einer eigenen Kirche auf einem weit ins Land
hinausschauenden Felskopf bei Mossini entschloß. Ihre Blüte
verdankte sie wohl dem Wirken des überaus tüchtigen Scipio Len-
tulus. Als seine Nachfolger werden uns genannt : Barth. Sylvius,
Gabr. Averrarius, Aloys Fractius, Nik. Kesel und Barth. Marlia-
nico.

8. Malenco.
Hier hatte der 1580 gestorbene frühere Priester Bartholomäus

ab Ecclesia (wohl einfach von Chiesa, dem Namen des Hauptorts

von Malenco) schon früh eine kleine Gemeinde gesammelt,
und nach seinem Hinschied führte der Sohn, Joh. ab Ecclesia, das
Werk weiter, ebenfalls bis zu seinem Tode. Ihm folgte noch Marc.
Ant. Alba. Eine eigene Kirche besaß diese Gemeinde, soviel
bekannt ist, nicht.



268

9. Berbenno.

Diese Gemeinde, ziemlich volkreich, durfte ihre Gottesdienste
in der St. Abundiuskirche halten. Von ihren Pfarrern kennen wir
nicht alle. Bezeugt sind: Aug. Puteus v. Crema, Seb. Tarrachia,
Joh. Bapt. Paravicini, Balth. Clauschrist und als letzter Georg
Jenatsch.

10. Caspano.

Hier, in der Heimat der Paravicini, deren Geschlecht der
bündnerischen evangelischen Kirche nicht weniger als neun Pfarrer
zugeführt hat, faßte die Reformation schon sehr früh Wurzel. Ein
Prediger, dessen Name uns nicht bekannt ist, hatte schon etliche
Jahre daselbst gewirkt, als er 1547 den Ort verlassen mußte. Ihm
folgten : Joh. Andr. und Dr. Raphael Paravicini, Angelus Ripa
(beide aus Caspano), Ant. Basso, Josua Resta und Mutius

Paravicini. Als Lehrer wirkte jahrzehntelang der gelehrte, aber in
allerlei Sondermeinungen sich gefallende Camillus Renatus. Die
Bartholomäuskirche von Caspano diente beiden Bekenntnissen
zugleich.

//. Cermela.

Diese Gemeinde zählte offenbar nur wenig Glieder und wurde
daher stets von Caspano oder Mello aus versehen. Doch war ihr
die kleine St. Nazaruskirche für ihre Gottesdienste eingeräumt
worden.

12. Morbegno.

Die Gemeinde dieses nicht unansehnlichen Städtchens litt, wir
wissen nicht aus welchem Grunde, unter häufigem Pfarrerwechsel.
Von den Predigern in der ihr zugewiesenen St. Peterskirche kennen
wir wohl eine ganze Reihe, aber nicht alle : Graf Ulisses
Martinengus, Scipio Calandrinus, Ant. Andreoscha, Joh. Bapt. Thei,
Gerh. Tortus, Herk. Poggius, Mich. Mortellitus, Joh. Nuot An-
dreola, Mutius Paravicini und Bonaventura Toutsch. Eine Zeitlang
besaß sie zwei Pfarrer, muß also ziemlich zahlreich gewesen sein.

13. Mello.

Von dieser Gemeinde wird im Synodalprotokoll erst 1572
geredet. Sie besaß wahrscheinlich keine Kirche, wurde auch einige
Jahre bloß von Nachbarpfarrern versehen. Es wirkten dort :

Laurentius Soncinus, Jak. ab Ecclesia, Cäs. Chaffonius, Julius von



269

Verona, Joh. Graß, Marc. Ant. Alba, Ulr. Janutt Ballestin und
Sam. Andreoscha.

14. Trahona.

Mitten im Flecken stand die der evangelischen Gemeinde
zugewiesene Kirche Sta. Trinità. Schon 1545, vor seiner Übersiedelung

nach Caspano, hatte hier Camillus Renatus zwei Jahre lang
als Lehrer gewirkt. Pfarrer werden jedoch erst von 1578 an
aufgeführt, nämlich : Augustinus a Crema, Cäs. Chaffonius, Julius
von Verona, Alb. Martinengus, Luc. Donatus und Blas. Alexander.

15. Dubino.

Frier benutzten die Evangelischen die Kirche St. Peter und Paul
gemeinsam mit den Katholiken. Die Gemeinde war gleich nach
dem für sie günstigen Bundestagerlaß von 1557 entstanden. Ihrem
Prädikanten wurden aus den Kircheneinkünften 60 Kronen
zugewiesen, so daß er wohl einer der bestesbsoldeten des ganzen
Veltlins war. Es amteten in Dubino : Paulus Antignatensis (An-
tegeranensis Jacobus ab Ecclesia, Gerh. Tortus, Ant. de Macerata,

Mich. Mortellitus und Joh. Bapt. Calandrinus.

Die Grafschaft Chiavenna.
Als das Tor, durch das sich seit undenklichen Zeiten der

Verkehr von und nach dem Bergell-Engadin einer- und dem Gebiet
nördlich vom Splügen anderseits zu ziehen genötigt war, hatte die
Grafschaft Chiavenna stets enge Beziehungen zu Graubünden
gehabt. Bündnerische Flandels- und Fuhrleute reisten in großer Zahl
durch, und schon vor der Eroberung durch die Bünde hatten sich
wohl manche solche dort niedergelassen.

Wer von den italienischen Religionsflüchtlingen einmal dieses
Tor erreicht hatte, durfte sich für gerettet schätzen. Schon in
Chiavenna selbst, unter der durch das rege Verkehrsleben geweckten
Bevölkerung, litten sie wohl von Anfang an weniger als im Veltlin

von den Anfeindungen der Altgläubigen, und im Notfalle führte
sie ein leichter Sprung in das sichere Bergell.

Sehr früh schon hat denn auch die evangelische Bewegung in
Chiavenna eingesetzt, und es hat seinen guten Grund, daß hier
fast alle die hervorragendsten unter den italienischen Einwände-



270

rem für längere oder kürzere Zeit ihren Wohnsitz aufgeschlagen
haben.

Gleich nach dem Übergang der Grafschaft an die Bündner
ließen sich nicht wenige von diesen in Chiavenna nieder, um da
Handels- und Speditionsgeschäfte zu betreiben. Darunter befand
sich mancher, der in den Tagen der religiösen Bewegung auf die
Seite der Reformatoren trat, und er betrachtete es als
selbstverständlich, daß er sich der armen flüchtigen Glaubensgenossen
annehme. So fanden diese hier von Anfang an einen bessern FI alt
als im Veltlin, wo sie fast ausschließlich auf den Schutz der Amtleute

angewiesen waren, von denen ja viele selbst der alten Kirche
anhingen. Früher als aus dem Veltlin wird uns denn auch aus
Chiavenna von Anfängen einer evangelischen Gemeinde berichtet.

Mehr als dort aber haben in Chiavenna allerlei abweichende
Lehrmeinungen die Gemüter bewegt und des öftern dem
Einschreiten der Synode gerufen. Das hing unmittelbar mit der
gleichzeitigen Anwesenheit verschieden gerichteter, auf ihre Selbständigkeit

und Erkenntnis pochender Geister südlich heißen Blutes zusammen.

Der Kampf der Geister brachte jedoch nicht bloß Aufregung,
sondern gewiß auch Anregung und frisches Leben mit sich.

Vielleicht spielten im Streit der Lehrmeinungen auch
Nachwirkungen aus alter Zeit mit. Vom Mailändischen her hatten sich
Patarer auch in Chiavenna angesiedelt. Das waren ursprünglich
Glieder einer Art Berufsgenossenschaft, die sich mit der
Herstellung und dem Vertrieb von Webereien befaßte. Als Paterini,
d. h. Krämer, zogen sie mit der fertigen Ware von Ort zu Ort. In
ihren Kreisen aber bildeten sich auch religiöse Sondermeinungen,
in Anlehnung an die Lehren der Katharer, so daß dann die Namen
Patarer und Katharer gleichbedeutend wurden. Solche Paterer
hatten sich nach Chiavenna gewendet, sei's, um in diesem leichte
Flucht sichernden Erdenwinkel den Fangarmen der Inquisition
eher entrinnen zu können, sei's, weil die nahegelegenen Alpen
ihnen reichlich Wolle für ihre Webarbeit lieferten, und man möchte
vermuten, sie hätten dort vielvermögende Gönner gefunden. Ihre
Werk- und Wohnräume errichteten sie draußen am Ufer der Mera,
deren Wasser sie für ihr Gewerbe brauchten. Schon im 14.
Jahrhundert baute ihnen dort die Familie Masacranici ein Kirchlein,
St. Maria in rustico oder in borgo nuovo genannt. Später ging das
Kirchlein an die Humiliaten über, in deren Kreisen verwandte ab-



271

weichende Glaubensanschauungen herrschten, weshalb ihr Orden
von Pius V. 1571 aufgehoben wurde. Eigentum und Pfarrbeset-
zungsrecht zu St. Maria aber blieb bei den Masacranici, und nachdem

Joh. Pet. Masacranico und sein Sohn Bartholomeo sich der
evangelischen Lehre angeschlossen, stellten diese sie für den

evangelischen Gottesdienst zur Verfügung, bis der Raum für die
wachsende Gemeinde nicht mehr genügte. Mit Urkunde vom
24. Juli 1592 wurde sie in aller Form Rechtens den „Agenten der
evangelischen Gemeinde von St. Peter in Chiavenna" abgetreten.
Inzwischen war nämlich 1563 die ziemlich geräumige St. Peterskirche

mitten im Orte durch Bundestagsentscheid diesen
zugesprochen worden. Nach den Unglückstagen von 1620 und dem
Kapitulat von 1639 fiel dann jeder evangelische Gottesdienst in
Chiavenna dahin. Gleich nach dem Friedensschlüsse siedelten sich

nun die Kapuziner auf dem Grundstück an, das nacheinander die
Patarer, die Humiliaten und die Evangelischen innegehabt hatten.
Sie bauten 1640 eine geräumige, schöne Kirche St.Joseph, die der
Bischof Carafino von Como, der Bruder des damaligen Papstes,
laut einer innen ob dem Eingang eingelassenen Marmorinschrift
am 22. Mai 1648 weihte. Aber in den Tagen der cisalpinischen
Republik wurde das Kloster aufgehoben, das Gelände samt den
ciarauf stehenden Bauten verkauft, und heute rattern in den prächtigen

Gewölben von St. Joseph die Maschinen einer großen
Schreinerei.

Die evangelische Gemeinde zu Chiavenna
und ihre Pfarrer.

Wenn auch die Überlieferung, Bartholomäus Maturus, der
ehemalige Dominikanerprior von Cremona, habe schon vor 1530, wo
er in Vicosoprano amtete, in Chiavenna für das Evangelium
geworben, urkundlich nicht belegt werden kann, so steht doch fest,
daß die evangelische Bewegung daselbst früher als im Veltlin zur
Bildung einer Gemeinde geführt hat. Denn schon 1558 umfaßte
diese einen Drittel der Einwohner, und der Commissari Jakob
Chatrina aus dem Schams sprach ihnen auf ihr Begehren einen
entsprechenden Anteil an den Einkünften der Flauptkirche Sankt
Lorenz zu. Auf die Beschwerde des Erzpriesters und der
Domherren von St. Lorenz entschied der Bundestag am 30. Oktober



272

1558, die evangelische Gemeinde solle aus Gemeindeeinkünften
jährlich 10, aus denen von St. Lorenz 40 Scudi erhalten, so daß
der Pfarrgehalt zusammen mit den andern Einkünften 100 Scudi
betrage. Die 50 Scudi wurden von da an denn auch anstandslos
bezahlt. Bis zum Jahr 1615 stiegen die Einnahmen der Gemeinde
auf über 200 Scudi, dank einer ganzen Anzahl von Vermächtnissen
der Familien Pellizari, Stoppa, Pestalozza, Bottagiso, Costa, Pi-
zarda, Pelasico, Poverello aus der Gemeinde selbst. Dazu kamen
noch Zuwendungen des Predigers Octavianus Meyus, des Grafen
Ulisses Martinengus und mehrerer Amtleute aus dem Geschlechte
der Salis.

Zur Kirche St. Peter gehörten Garten, Stall und das Pfarrhaus,

das jedoch für die Schule verwendet wurde. Über den Unterhalt

der Gebäulichkeiten entstand öfters Streit, und als Commissari

Johann Travers 1602 entschied, er sei Sache der
Kirchgemeinden, aber es sollen auch die Gemeindeämter, die Einnahmequellen

der Gemeinde, auf beide Bekenntnisse verteilt werden,
beschwerten sich beide Teile beim Bundestag. Am 8. Juli 1602

einigten sie sich dann auf folgendes Abkommen: 1. Im „Rat der
Vier" sollen von jedem Bekenntnis zwei sitzen. 2. Der neue Turm
von St. Lorenz soll auf Gemeindekosten noch so weit ausgebaut
werden, daß man die Glocken darin unterbringen kann. 3.
Kirchen und Pfarrhäuser zu St. Peter und St. Lorenz sollen auf
Gemeindekosten vergrößert und hergerichtet werden, aber „zu
mindesten Spesen". 4. Sollten die Glocken zu St. Peter springen, so
soll die Gesamtgemeinde sie wieder erstellen lassen, weil sie
vielfach auch ihr dienen. 5. Im übrigen soll jedes künftig für Kirche,
Turm, Glocken, Pfarrhaus usw. selber sorgen. 6. Gegen fehlbare
Priester oder Prädikanten soll jedes Bekenntnis auf eigene Rechnung

einschreiten und allfällige Kompensationsgelder einziehen.
7. Die Gemeinde Chiavenna zahlt der evangelischen Gemeinde
eine einmalige Summe von 300 Scudi, dazu jährlich die früher
bestimmten io Scudi. 8. Die ergangenen Kosten trägt die
Gemeinde Chiavenna. 9. Beide Bekenntnisse verzichten hinfort auf
jeglichen weitern Anspruch an das gegenseitige Vermögen und an
Einkünfte irgendwelcher Art von Seite der Gemeinde.

Im Jahr 1621 nahmen die Katholiken alles Eigentum der
evangelischen Gemeinde in Besitz, mußten jedoch nach dem Friedensschlüsse

wenigstens einen Teil davon wieder herausgeben.



273

Als der eigentliche Begründer der evangelischen Gemeinde von
Chiavenna ist zu betrachten und diente ihr als erster Pfarrer 1531
bis 1539 Franciscus Niger aus Bassano. Zwei Jahre vorher

war er als Flüchtling nach Straßburg gekommen, verdiente
kärglich seinen Unterhalt als Weber und hörte dazwischen die
Vorlesungen Bucers und Capitos. Auf ihre Empfehlung wies ihn
Zwingli an Comander, und so kam er nach Chiavenna als Lehrer,
besonders für alte Sprachen. Durch seine Predigten gewann er
bald so viel Anhänger für die evangelische Lehre, daß er für seine
wissenschaftlichen Arbeiten nicht mehr die erwünschte freie Zeit
fand, und so war es ihm willkommen, als die Gemeinde einen
eigenen Pfarrer fand. Die Wahl eines solchen war durch zwei

Bundestagsbeschlüsse von 1538 möglich gemacht worden.
Als Pfarrer amtete nun 1539—63 Aug. Mainardus (Nr. 48 der

Synodalmatrikel), ein ehem. Augustinermönch aus Saluzzo im Pie-
montesischen. Wegen seiner Hinneigung zur evangelischen Lehre
verfolgt und eingekerkert, fand er einen Zufluchtsort in Chiavenna.
In seinen ersten Amtsjahren schon hatte er mit verschiedenen
Gegnern zu kämpfen, die seiner Rechtgläubigkeit allerlei
abweichende Lehren gegenüberstellten. Der hartnäckigste und gelehrteste

unter ihnen war Camillus Renatus, ein Sizilianer, neben ihm
Franciscus Stancarus aus Mantua, und Petrus Leoni, wahrscheinlich

aus Chiavenna. Den älter gewordenen Mainardus beschäftigten
sie so sehr, daß darob hie und da seine Amtsführung litt. Er

starb am 31. Juli 1563, im Alter von 81 Jahren.
Schon einige Jahre vorher hatte die Gemeinde noch einen

zweiten Prädikanten angestellt, den Neapolitaner Simon Florillus
(Nr. 27), dessen Rechtgläubigkeit jedoch auch nicht ganz
feststand und in der Synode zu reden gab. Als Nachfolger des
Mainardus aber amtete 1563—67 der hochgelehrte Hieronymus Zan-
chus (Nr. 60) von Alzano im Bergamaskischen, gewesener
Professor des Alten Testaments in Straßburg, später in Heidelberg.
Chiavenna war somit für ihn nur ein Übergangsort. Doch endete
seine Wirksamkeit mit einem Mißton, indem er weggewählt wurde.
Vielleicht hatte Florillus, eifersüchtig auf den ihn geistig hoch
überragenden Amtsbruder, Ränke gegen ihn geschmiedet. Wenn
er aber gehofft hatte, selbst an Zanchus' Stelle zu kommen, so
scheiterte sein Plan, denn es gelang der Gemeinde, wieder eine

ganz hervorragende Kraft zu gewinnen.



274

Ein volles Menschenalter lang, 1567—97, amtete nun in
Chiavenna Scipio Lentulus (Nr. 70) aus Neapel, Dr. theol., nach
seiner Angabe ein Nachkomme des altrömischen Geschlechts
Lentulus. Mit 30 Jahren, 1555, verließ er das Kloster, wurde als
verdächtig eingekerkert, aber nach zwei Jahren freigelassen. In Genf
evangelisch geworden und zum Waldenserpfarrer ordiniert, wirkte
er bei diesen bis 1566, wich aber dann den gegen ihn auftretenden
Gegnern und fand eine neue Stelle am Sonderserberg. Doch war
seine Körperkraft den Anstrengungen in dieser weitverzweigten
Gemeinde nicht gewachsen, und so war ihm die Berufung zur
Nachfolge des Zanchus willkommen. Noch aber bestanden
Renatus und Stancarus auf ihren abweichenden Lehren, und ihnen
stellten sich neu zur Seite Hieronymus Turrianus, der Prädikant
von Plurs, Ludovico Fieri aus Chiavenna und ein Landsmann aus
Neapel, Minus Celsus. Lentulus aber setzte es durch, daß der
Bundestag alle, welche der Confessio Raetica nicht zustimmten,
von der Duldung im Lande ausschloß, und als sich sein
Nachfolger im Sonderserberg dagegen auflehnte, verfaßte er eine
allerseits sehr gerühmte Widerlegungsschrift. Sein Hauptwerk,
die Geschichte der Waldenserverfolgungen, ist nach wechselvollen
Schicksalen 1906 nach der in Bern liegenden Handschrift
herausgegeben worden. Dorthin war sie gelangt durch Lentulus' Sohn
Paulus, der, 1583 in die Synode aufgenommen, nachher in Basel
Medizin studierte und 1593 Stadtarzt in Bern und Stammvater der
Berner Lentulus wurde. Zwei Jahre nach seinem Rücktritt vom
Amte, 1599, starb Lentulus in Chiavenna, 74Jährig. Trotz seiner
schwächlichen Natur predigte er meist vier- bis fünfmal wöchentlich.

Als Helfer hatte die Gemeinde ihm in den letzten Lebensjahren
den Franciscus Pisanus (von Pisa) zur Seite gestellt, und dieser
blieb wohl auch unter seinem Nachfolger im Amte. Chiavenna
gewann als solchen 1597—1619 den Pfarrer Octavianus Meyus
(Nr. 132), bisher in Teglio, aus Lucca gebürtig. Die lautesten anti-
trinitarischen und anabaptistischen Schreier waren unterdessen
verstummt oder fortgezogen, und auch das Verhältnis zu den
Altgläubigen hatte sich eher gebessert. So konnte Meyus im Segen
zwei Jahrzehnte lang, bis zu seinem Hinschied am 17. Juni 1619,
in Chiavenna wirken.

Ob es der Gemeinde gelang, einen Nachfolger für ihn zu er-



275

halten, läßt sich nicht mehr ermitteln. Die auf den Veltlinermord
folgenden Wirren von 1620—39 bedrohten auch die Gemeinden
der Grafschaft Chiavenna mit völligem Untergang, und nur auf
Grund des geheimen Zusatzes zum „Ewigen Frieden" konnten die
Evangelischen daselbst noch kümmerlich ihres Glaubens leben.

Die übrigen Gemeinden der Grafschaft Chiavenna
und ihre Pfarrer.

a) Plurs.

Bis zum Jahre 1560 hören wir nichts von Evangelischen in
Plurs, und über die Pfarrer dieser Gemeinde wissen wir viel
weniger sichern Bescheid als über diejenigen von Chiavenna. 1561

—1597> vielleicht noch etwas länger, amtete in Plurs
Hieronymus Turrianus, wahrscheinlich aus dem Mailändischen.

Im Einverständnis mit ihm und fünf andern Pfarrern aus
dem Bergell und Veltlin reiste 1561 Michael Angelus von Caspano
mit einer Darlegung ihrer von der Confessio Raetica abweichenden
Lehre nach Zürich und Basel, um die Zustimmung der dortigen
Gelehrten zu erlangen. Zur Zeit des Religionsgesprächs von
Chiavenna und Plurs, 1597, war er bereits sehr altersschwach und
hatte, wohl infolge eines Schlaganfalles, die Sprache fast ganz
verloren.

Als sein Helfer wird schon 1575 Marcus Antonius Alba
(Nr. 223) genannt, der aber erst 1603 in die Synode aufgenommen
wurde. Von 1597—1607 diente der Gemeinde Michael Mortel-
litus von Capua (Nr. 186). Ob der Plurser Bürger Simon Pelli-
zari (Nr. 248), der im gleichen Jahr, da Mortellitus wegzog, in
die Synode aufgenommen wurde, dann in dessen Nachfolge
eingetreten ist, läßt sich mangels eines Synodalprotokolls aus jener
Zeit nicht nachweisen, ist aber wahrscheinlich. Er wird mit all
seinen Gemeindegliedern am 25. August 1618 vom Bergsturz
begraben worden sein.

b) Mese.

Mese, etwa 5 km südwestlich von Chiavenna rechts der Maira
und des Liro in der Nähe der „Tre Pievi" gelegen, hatte als
Pfarrer 1561—72 den Hieronymus Tryphernas (Nr.—),
von dem wir gar nichts Näheres wissen. 1572—79 wirkte als sein



276

Nachfolger Guido Zoncha von Verona, in der Synodalmatrikel
als Guido Veronensis unter Nr. 35 eingetragen. 1579—87 folgte
ihm Arminius Bugliotta (Nr. 72). Siehe Grossotto.

Für ihre Gottesdienste war den Evangelischen die etwas
entlegene Kirche St. Mametus am Ufer des Liro eingeräumt worden.

c) Prata.

Diese Gemeinde, nur etwa 3 km südlich von Chiavenna auf
schöner Halde der linken Talseite gelegen, besaß nach den
vorhandenen Nachrichten lange keinen eigenen Prädikanten. Sie
wurde wohl von Chiavenna aus versehen, sei es durch einen der
dortigen zwei Pfarrer, sei es durch die Lehrer geistlichen Standes,
die im Dienste vornehmer evangelischer Chiavenner Familien oder
der bündnerischen Amtleute standen. 1607—18 wird als ihr Pfarrer
genannt Johannes Marra aus Neapel (Nr. 167), vorher 1590
— 1594 in Bondo. Er kam bei einem Aufenthalt in Plurs im Bergsturz

um. Die Gemeinde benutzte die oberhalb des Dorfes
gelegene Christophoruskirche.

d) Pontiglia.

Hier, nahe der Bündner Grenze gegen Castasegna zu, hatte
sich mehr als ein Menschenalter später als in Chiavenna eine
kleine neue Gemeinde gebildet. 1579—82 besorgten im Auftrag
der Synode die Nachbarpfarrer Hieronymus Turrianus von Plurs
und Arminius Bugliotta von Mese den Dienst daselbst. 1582—85
kam als erster eigener Pfarrer Johann Anton Marchianus, bisher
in Castasegna, dahin (Nr. 130), 1585—88 Hercules Poggius aus
Bologna (Nr. 150), der sich in der Synodalmatrikel als „philo-
sophus et theologus" bezeichnet und vorher in Bondo wirkte.
Seinem Nachfolger, als welcher 1588—1620 Thomas Casella
(Nr. 131) amtete, erlaubte die Synode 1605, von Pontiglia aus
auch Castasegna zu versehen, und nach den Ereignissen von 1620
siedelte er dorthin über.

Die Lehrstreitigkeiten in Chiavenna.
Bei der Gemütsart der italienischen Flüchtlinge war es nicht

zu verwundern, daß besonders in der Zeit der ersten religiösen
Gärung allerlei Sondermeinungen über die christlichen Lehren bei



277

ihnen auftauchten und Verwirrung stifteten. Begünstigt wurde
Erscheinung durch den unvermittelten Übergang aus der für jede
freiere Überzeugung gefährlichen Luft Italiens in Rätiens freie
Alpenluft. Die Ankömmlinge verwechselten leicht die in
Graubünden geltende freie Entscheidung für den alten oder neuen
Glauben mit der Zuchtlosigkeit, die auch die weitestgehenden
Entgleisungen als ihr Recht in Anspruch nimmt. Sogar solche, die
von vornherein gar nicht die Absicht hegten, dauernd in den
bündnerischen Gauen zu bleiben, nahmen sich heraus, in der kurzen
Zeit ihres Hierseins allerlei Unkraut auszustreuen. Andere wieder
fanden wohl gerade um ihrer Sondermeinungen willen keine
andere bleibende Stätte und bildeten zum Teil jahrzehntelang die
Quelle stets neuer Beunruhigungen und Streitigkeiten in den
Gemeinden. Die Lage Chiavennas am belebtesten Alpenübergang
und seine Stellung als Hauptort der Grafschaft und Sitz vieler
reicher Familien und hoher Beamter brachte es mit sich, daß
solche Unruhige sich mit Vorliebe dort einfanden.

Als Streitpunkte standen neben kleinern Fragen eine ganze
Reihe christlicher Grundlehren im Vordergrunde: Dreieinigkeit,
Christusauffassung, Taufe, Abendmahl, Jungfräulichkeit der
Maria, Stellung der Kirche zum Staate usw. So finden wir denn
in Chiavenna Unitarier, Wiedertäufer, Arianer, Anhänger
staatsverneinender Anschauungen u. a. m. in bunter Mischung.

Der Hauptrufer im Streit über die Dreieinigkeit war von 1542
an der Sizilianer Camillus Renatus, erst Hauslehrer der evangelischen

Familie Paravicini in Caspano, von 1546 an in Chiavenna,
dann um 1570 wieder als blinder Greis bei den Paravicini. Bald
griff er in Chiavenna den Mainardus heftig an, der sich in allen
Stücken gewissenhaft an die im rätischen Bekenntnis festgelegten
Lehren hielt und besonders zu Bullingers Urteil ein unbedingtes
Vertrauen hegte. Zwar hatte sich auch Camillus mit verschiedenen
Fragen an Bullinger gewandt. Dieser aber fühlte bald heraus,
daß Camillus auf seinen Ansichten beharrte, und so brach er den
Briefwechsel kurz ab. Zwar ließ sich Camillus 1551 herbei, ein
Bekenntnis zu unterschreiben, das Vergerius und Pontisella nach
einer Auseinandersetzung mit ihm aufgestellt hatten, aber die
Synode traute wohl seiner Aufrichtigkeit nicht ganz und nahm ihn
deshalb nicht in ihren Kreis auf. Mit Vergerius überwarf er sich
so gründlich, daß dieser auf seine Ausweisung hinarbeitete. Doch



278

bevor es zu dieser kam, verließ Vergerius selber, nicht zum
besondern Bedauern der Bündner, das Land.

Gleichzeitig mit Camillus hielt sich, wenn auch nicht lange,
der gelehrte Mantuaner Franciscus Stancarus in Chiavenna auf.
Der vertrat gegenüber Mainardus und Camillus eine besondere

Auffassung des heiligen Abendmahls und der heiligen Taufe. Sie

seien, so lehrte er, die Mittel, wodurch der Gläubige sicher die
Rechtfertigung vor Gott und die Kraft zur Wiedergeburt erlange.
Der versöhnliche, milde Mainardus versuchte alles, mit ihm einig
zu werden, reiste sogar mit ihm nach Chur zu Comander und
Blasius und weiter bis Zürich. Hier gaben die Häupter der Kirche
ein Gutachten zu Mainardus' Gunsten ab, und auch die Basler
Theologen stimmten ihm bei. So war Mainardus gerechtfertigt,
und Stancarus fand es geraten, Chiavenna zu verlassen.

Aber er hatte unterdessen in Chiavenna Anhänger gefunden,
so den Franciscus Niger, des Mainardus Amtsvorgänger. Es kam
zu einer heftigen Auseinandersetzung, als Niger ein Kind zu taufen
hatte und Mainardus zuvor um Aufschluß über seine Wertung der
Taufe befragte. Niger war schwer erzürnt und verklagte Mainardus,

zwar nicht wegen Irrlehre, wohl aber wegen Vernachlässigung
seiner Amtspflichten, bei der Synode. Da Mainardus fünfmal in
der Woche zu predigen hatte, blieb ihm freilich neben der
Auseinandersetzung mit den Irrlehrern wenig Zeit, und so ließ er
wohl manches in der Gemeinde gehen, wie es gehen mochte, um
so eher, weil er zu dieser Zeit schon in den siebziger Jahren stand.

Kaum war der Streit mit Camillus und Stancarus ein wenig
zur Ruhe gekommen, so tauchte ein neuer Gegner auf, Petrus
Leo oder Leoni mit Namen, ein Gemeindeglied von Chiavenna.
Darum bezog diesmal auch die Gemeinde Stellung, stimmte
Mainardus ausdrücklich bei und legte allen ihren Gliedern die Pflicht
auf, eine über die Streitfrage verfaßte Erklärung zu unterschreiben.

Mainardus wollte, um des Friedens sicher zu sein, auch die
Nachbarpfarrer zur Unterschrift veranlassen, erreichte aber dieses
Ziel nicht. Doch wurde er auch diesmal von der Synode gerechtfertigt,

während Leoni und einer seiner eifrigsten Anhänger aus
der Gemeinde ausgeschlossen wurden.

Alle diese Lehrstreitigkeiten waren um so bedauerlicher, weil
sie ausgefochten wurden unter den Augen einer stets wachsamen



279

römischen Mehrheit, vor den Toren Italiens, das jede andersgläubige

Regung unterdrückte.
Gegenüber dem Schaden, den die evangelische Sache durch

diese Streitigkeiten erleiden mußte, fällt dasjenige kaum in
Betracht, was die auf dem Gebiet der Lehrmeinungen unternommenen

Angriffe der römischen Kirche gegen sie ausrichteten. Zweimal

versuchte diese durch öffentliche Religionsgespräche der
evangelischen Bewegung den Boden abzugraben. Das erste fand in
Tirano statt, wo der Priester Simon Cabassus von der Kanzel aus
Calvin als Lästerer Christi hingestellt hatte. Auf die Beschwerde
des Prädikanten Anton Andreoscha wurde am 13. Oktober 1595
unter dem Vorsitz des katholischen Podestats von Tirano, Nikolaus
Amarca, eine Auseinandersetzung zwischen etlichen Veltliner
Prädikanten und Priestern begonnen. Erst ein halbes Jahr später
wurde sie mündlich, nachher noch schriftlich fortgesetzt und
Cabassus schließlich vom Bundestag als Verleumder Calvins erklärt,
aber zu einer Klärung oder gar Einigung hatte die Verhandlung
nicht beigetragen.

Ebenso war dies der Fall bei dem Religionsgespräch zu Plurs
am 8. März 1597, wo zwei italienische Priester dem Pfarrer Thomas

Casella von Pontiglia und drei Amtsbrüdern aus dem Veltlin

gegenüberstanden. Hier scheiterten die Verhandlungen wie so

oft an der Weigerung der Priester, nur die Heilige Schrift als
entscheidend anzuerkennen.

Die Staatsverträge über die Untertanenlande
von 1639 an-

In den Tagen des Veltlinermordes war es klar zutage getreten,
wie ganz anders sich Chiavenna zu den Bündnern, mit denen es
seit Urvätertagen in freundnachbarlichem Verkehr stand, stellte,
als das Veltlin und Bormio. Sofort hatte es sich im Juli 1620

gegen das Eindringen der Veltliner Mörderbanden gesichert,
indem es die Talenge bei Riva besetzte, und noch bevor die Bündner

heranrückten, versicherte es sie durch eine Abordnung seiner
Anhänglichkeit und Treue. Es wurde denn auch in der ganzen
Grafschaft, soviel bekannt ist, keinem Einwohner und keinem
Prediger ein Leid zugefügt. Diese Stellungnahme der kleinen
Grafschaft konnte jedoch den Lauf der Geschehnisse nicht aufhalten,



28o

und Chiavenna wurde in den nachfolgenden Kämpfen wie in den

Verhandlungen Bündens mit seinen südlichen Nachbarn stets
gleich behandelt wie das Veltlin und Bormio.

Schon der Madrider Vertrag von 1621, der allerdings nicht in
Kraft trat, hatte zwischen Chiavenna und den beiden andern
Untertanengebieten keinen Unterschied gemacht. Daß er auf dem

Papier blieb, hing bekanntlich an der Weigerung der Fünf Orte,
Spanien-Österreich gegenüber eine Bürgschaft dafür zu
übernehmen, daß die Bünde keinerlei evangelische Religionsübung in
den Untertanenlanden gestatten. Daß diese Bürgschaftsforderung
nicht erfüllt werden würde, hatte Spanien natürlich im voraus
gewußt, und der ganze Vertrag war nichts als ein Kniff, um den
Friedensschluß hinauszuschieben.

Die Mailänder Artikel vom 25. Januar 1622, die ein Bündnis
mit Spanien und die Abtretung von Veltlin und Bormio gegen eine

jährliche Entschädigung von 25 000 fl. verlangten, wollten zwar
den Bündnern die Grafschaft Chiavenna lassen, der evangelische
Gottesdienst aber sollte untersagt sein.

Weiter ging der gleichzeitige Vertrag mit Österreich, der Prätigau

und Unterengadin als Untertanengebiete Österreichs erklärte,
das überall die Gegenreformation mit unnachsichtlicher Strenge
durchführte und also mit dieser Bestimmung den Hauptzweck
verfolgte, diese beiden Gebiete zu rekatholisieren. Hätte nicht die
Glaubenstreue der Prätigauer und Unterengadiner dies verhindert,
so wäre es vielleicht gelungen, ganz Bünden wieder zum Katholizismus

zurückzuführen.
Ein großer Schritt auf diesem Wege war der bloß acht Monate

später, am 20. September 1622, zustande gekommene und den
ohnmächtigen, von allen Helfern verlassenen Bünden aufgezwungene
Vertrag von Lindau. Er begnügte sich nicht damit, Unterengadin
und die VIII Gerichte als Untertanengebiet Österreichs zu
erklären, sondern ihre Verbindung mit den beiden andern Bünden
sollte vollständig gelöst werden.

Erst im Sommer 1624 gelang es, Frankreich, Venedig und
Savoyen zum Einschreiten zu bewegen. In raschem Zuge nahmen
die Verbündeten Veltlin und Chiavenna ein. Aber kurz darauf
schloß Frankreich mit Spanien-Österreich den für die Bünde noch
viel ungünstigeren Vertrag von Monzone ab, durch den jeder
Aufenthalt von Evangelischen in Chiavenna und Veltlin unterdrückt



28l

und dafür der katholischen Bevölkerung daselbst so viel Rechte

zugesprochen werden sollten, daß von der Herrschaft der Bündner

nur mehr ein matter Schein übrig blieb. In Bünden selbst war
es wirklich so, wie ein verzweifelter, aber glaubenstreuer
Prätigauer in jenen Jahren an seinem Hause, dem jetzigen alten Posthaus

in Schiers, eingeschnitzt hat: Jetz vom Sinen wirt verjagt
und kann denn nienen bliben, wers nit frisch und unverzagt sinem
Gott verschrieben.

Die Siege der Evangelischen draußen im Reiche machten Österreich

zwar endlich willig, gegen eine allerdings sehr hohe
Auskaufssumme auf seine Rechte in den Bündner Tälern zu verzichten.

In den Untertanenlanden jedoch blieb die Ausübung des

evangelischen Glaubens untersagt, und selbst die evangelischen
Bündner mit Ausnahme der Amtleute durften sich jeweilen nur
so lange dort aufhalten, als es zur Bearbeitung ihres
Grundbesitzes und zur Einbringung der Ernte notwendig war.

Chiavenna nach dem Ewigen Frieden von i 639.
Dem Fortbestand evangelischer Gemeinden im Veltlin war

schon durch den Veltlinermord der Todesstoß versetzt worden,
und der „Ewige Friede", clas Mailänder Kapitulat, hatte ihn
endgültig verunmöglicht. Zu Gunsten von Chiavenna jedoch war ihm
ein geheimer Artikel angefügt worden, wonach die evangelischen
Bürger daselbst unbehelligt wohnen bleiben durften, sofern sie
den Katholiken kein Ärgernis gäben und die Bünde als
Gegenleistung allen katholischen Ordensleuten überall freie
Niederlassung gewähren würden. Mit großer Mühe wurde, nachdem die
Gemeinden dieser letzten Bestimmung wegen den Vertrag"
verworfen, im Jahr darauf wenigstens so viel erreicht, daß als
Ordensleute nur die Kapuziner in Betracht fallen und für ihre
Niederlassung nur das Unterengadin von dem österreichisch
gebliebener Tarasp abwärts geöffnet bleiben sollte.

So blieb denn in Chiavenna ein Fläuflein Evangelischer
erhalten, trotzdem wohl der weitaus größere Teil der Gemeinde
während der zwanzigjährigen Wirren nach den glaubensverwandten

Gemeinden Bündens, zum Teil auch nach Zürich und
Basel ausgewandert war.

Nach dem Untergang von Plurs waren neben Chiavenna nur
noch Mese, Pontiglia und Prata verblieben. Das letztere ist dann



282

während der Wirren allem Anschein nach vollständig erloschen,
während Pontiglia sich an das nahe Castasegna anschließen
konnte. In Mese aber blieb noch ein Rest von Evangelischen trotz
aller Anfeindungen wohnen. Einen Pfarrer und öffentliche
Gottesdienste konnten sie freilich nicht mehr halten, da sie keine Kirche
mehr besaßen. So entschlossen sie sich kurz nachher, sich in die
Kirchenrechte von Castasegna einzukaufen. In den Wirren der
Zeit aber hatte die katholische Mehrheit besonders vom kirchlichen
Grundbesitz der evangelischen Gemeinde einen großen Teil wieder
an sich gezogen. Wohl suchten Synode und Bundestag gegen
solche Beraubung nach Möglichkeit einzuschreiten, aber nur ein
kleiner Teil konnte gerettet werden.

Auch des Privateigentums derjenigen Evangelischen, welche
wohl oder übel auswandern mußten, nahm sich das evangelische
Bünden nach Kräften an. Manchen Familien aus den Untertanen-
lanclen wurde ihre Stellung durch die Zuerkennung des Bundesrechts

und Gemeindebürgerrechts wesentlich gestärkt. So hören
wir in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts des öftern von
solchen Bundsrechtsverleihungen, und 1686 wurde eine eigene
Ordnung über die Aufnahme der aus den Untertanenlanden geflohenen

oder vertriebenen Evangelischen in die evangelischen
Hochgerichte erlassen, nachdem schon drei Jahre früher beschlossen
worden war, diejenigen unter ihnen ohne weiteres als Bundsleute
anzuerkennen, die zuvor in einer Gemeinde das Bürgerrecht
erlangt hatten. Durch solche Einbürgerungen schmolz die Zahl der
einheimischen Evangelischen auch in Chiavenna mehr und mehr
zusammen. Aber Österreich bestand gerade diesen wenigen gegenüber

unerbittlich auf seinem Schein, und vergeblich versuchten
die Bünde noch 1688 — freilich so bald nach der Aufhebung des
Edikts von Nantes in Frankreich eine ganz ungünstig gewählte
Zeit —, beim König von Spanien Duldung für die noch Verbliebenen

zu erlangen. Sie rächten sich 20 Jahre später durch die
Vogelfreierklärung des Priesters Crollolanza aus Villa di
Chiavenna, der ehrverletzende und landesverräterische Gerüchte über
den Pfarrer Giovanni Spargnapani von Castasegna ausgestreut
hatte.

Besonders unnachsichtig forderte Spanien, aufgemuntert durch
die Katholiken von Chiavenna, neuerdings die restlose Austreibung
der Evangelischen bei der Erneuerung des Ewigen Friedens im



283

Jahr 1726. Binnen drei Monaten sollten sie unbedingt alle das

Land verlassen. Trotz aller Anfeindungen und Ausweisungsver-
fügungen hatte die Liebe zur Heimat und dem ererbten Glauben
immer noch manche im angestammten Vaterlande festgehalten.
So waren in Mese noch etliche Familien seßhaft geblieben. Jetzt
wurden sie gewaltsam von Haus und Hof getrieben, so daß der
Bundestag sich ihrer anzunehmen genötigt fand und die Gemeinden

aufforderte, sich der Flüchtlinge zu erbarmen. Um ihnen
wenigstens einen Teil ihres Vermögens zu retten, wurde 1734
sogar beschlossen, ihre Häuser und Güter mit Hilfe von Pensionsgeldern

für die Bunde anzukaufen und sie so schadlos zu halten.
Im Jahr darauf sollte der frühere Landshauptmann Antonio Vi-
scardi, ein katholischer Misoxer, wahrscheinlich auf Österreichs
Begehren hin, durch eine eigentliche Inspektion feststellen, ob
auch wirklich alle Evangelischen gemäß dem Kapitulat Veltlin und
Chiavenna verlassen hätten.

Aber sei es, daß dieser Inspektor nicht alle aufspürte,
vielleicht sein Amt nicht mit der erwarteten Strenge ausübte, oder daß
einzelne mit der Wiederkehr etwas ruhigerer Zeiten sich von
neuem in ihre Heimat zurückbegaben, immer hielt ein Häuflein
Evangelischer stand. So ist es erklärlich, daß beim Abschluß des
dritten Mailänder Kapitulats 1763 nochmals versucht wurde, eine

Milderung der Bestimmungen von 1639 zu erreichen. Es gelang
auch wirklich, einige Zugeständnisse auszubedingen. Aber die ins
österreichische Lager abgeschwenkten Salis unter der Führung
des einflußreichen Ministers Ulisses hatten sich nicht enthalten
können, auch einige Bestimmungen zu ihrem persönlichen Vorteil
einzuschmuggeln, indem sie für sich und einige gesinnungsverwandte

Familien die vollständige Duldung durchzusetzen wußten.
Das weckte sofort kräftigen Widerspruch der aller Familienvorherrschaft

abgeneigten Bündner, besonders in der zahlreichen
vornehmen Gegnerschaft der Salis. Wider eine andere, den Bündnern

allgemein willkommene Bestimmung, wonach keine
Liegenschaften im Veltlin mehr an die tote Hand übergehen sollten, wehrten

sich, wie zu erwarten war, Geistlichkeit und Adel des Veltlins
aufs heftigste. Dieser vereinten Gegnerschaft fielen dann beide
Bestimmungen zum Opfer. Eine mittelbare ganz schlimme Folge
der Salisschen Sackpolitik war sodann die schonungslose
Ausweisung von etwa tausend, großenteils evangelischen Bündner-



284

familien aus Venedig, das sich durch das falsche Spiel der Salis
schwer beleidigt und geschädigt fühlte.

Es nahte nun zwar mit raschen Schritten die Zeit der großen
Staatsumwälzung, und nachdem Kaiser Josef 1781 das Toleranzedikt

für Österreich erlassen hatte, erwachte in Bünden die Hoffnung

auf bessere Zeiten auch für die Evangelischen in den
Untertanenlanden. Allen Drohungen Österreichs und der Priesterschaft
zum Trotz war vor allem in Chiavenna stets noch ein Rest der
evangelischen Gemeinde erhalten geblieben, dann und wann
vielleicht von neuem verstärkt durch Rückwanderer, die eine bessere
Zeit gekommen glaubten. Noch im Revolutionsjahr 1789 suchte
eine bündnerische Abordnung in Mailand die Aufnahme eines
Toleranzartikels ins Kapitulat zu erwirken, und im Jahr darauf
erließen die drei Dekane namens der Synode ein Ausschreiben an
die Gemeinden, man möchte beim Kaiser Leopold in Wien
vorstellig werden. In herzbeweglichen Worten schilderte Wolfgang
Juvalta die verzweiflungsvolle Lage der von rücksichtsloser
Vertreibung bedrohten Familien. Aber der österreichische Statthalter
in Mailand wußte jedes Entgegenkommen zu verhindern, indem
er die auseinanderstrebenden Richtungen Bündens gegeneinander
ausspielte und durch eine Politik des Zögerns die Entscheidung
hinausschob — bis die Leitung der österreichischen Angelegenheiten

in der Lombardei seiner Hand entglitt.
Im Oktober 1797 sprach die Cisalpinische Republik die

Aufnahme der bündnerischen Untertanenlande in ihren Staatsverband

aus, und clas Veltliner Revolutionskomitee beeilte sich, alles
im Veltlin liegende bündnerische Eigentum als Staatsbesitz zu
erklären. Zwar antworteten die Bünde sofort mit der Weisung an
die Gemeinden, clas gleiche gegenüber dem Privateigentum der
Veltliner in rätischen Landen zu tun, doch bildete dieses sicherlich

nur einen verschwindend kleinen Posten im Verhältnis zu dem
auf 8 Millionen Lire geschätzten bündnerischen Besitz im Veltlin.

Die Schicksale des Vermögens der
untergegangenen evangelischen Gemeinden.

Was ist in all diesen Wirren aus dem Vermögen der vernichteten

evangelischen Kirchgemeinden geworden Das Kapitulat
von 1639 hatte hierüber eine recht annehmbare Vorschrift aufge-



285

stellt, des Inhalts: „Es sollen alle guter, ingeng, legaten und
ausgemacht, so vor diesem denen Evangelischen zu Unterhaltung irer
Predikanten wie auch der kirchen im Veltlin und Grafschaft
Worms und Cleven ausgemacht wären worden, in der Disposition
der Herren Bündner verbleiben, dieselbigen zu restituieren oder
anzuwenden denen, so es von rechts wegen billig zugehört."

So demütigend das Kapitulat im übrigen für Bünden und so
verderblich es für die betroffenen evangelischen Gemeinden war,
diese eine Bestimmung wenigstens war für die evangelische Kirche
nicht ungünstig. Sie wurde nämlich zur Stiftungsurkunde der
evangelischen Legatenkasse, aus der die Synodalgelder, die
Kirchenratsspesen, die Kosten der Evangelischen Session und andere
notwendige. Ausgaben der evangelisch-rätischen Landeskirche bestritten

werden.
Der Wortlaut der Kapitulatsbestimmung hatte freilich bei

einzelnen Nachkommen solcher Glaubensgenossen aus den
Untertanenlanden, die seinerzeit ihren Kirchgemeinden „ausgemacht",
d. h. Vermächtnisse hinterlassen hatten, die Erwartung erweckt, es
handle sich darum, diese nun ihnen als den gesetzlichen Erben
zuzuweisen, da die Gemeinden, für die sie bestimmt gewesen, nicht
mehr bestanden. Die Evangelische Session aber stellte sich durch
mehrmalige Entscheide, und wohl mit Recht, auf den Standpunkt,
das Vermögen der eingegangenen Gemeinden, die ja Glieder der
der Landeskirche gewesen waren, müsse dieser zufallen. Zum
gleichen Schlüsse kommen auch die Rechtsgutachten, die schon

vor Jahrzehnten und vor kurzem von neuem über das Vermögen
der eingegangenen evangelischen Kirchgemeinde Samnaun
eingeholt worden sind. Ebenso hat das Bistum, wenn wir recht
berichtet sind, seinerzeit das Vermögen der eingegangenen katholischen

Kirchgemeinden St. Maria im Münstertal und Trans zu
Handen genommen. Immerhin machte die Evangelische Session
gegenüber bedürftigen Glaubensgenossen aus den Untertanenlanden

von ihrem Rechte einen weitherzigen Gebrauch, indem sie
manchen von ihnen Hilfe leistete.

(Schluß folgt.)


	Aus der Geschichte der evangelischen Gemeinden in den bündnerischen Untertanenlanden [Fortsetzung]

