
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1933)

Heft: 1

Artikel: Über Frühmittelalterliches aus Graubünden

Autor: Poeschel, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Frühmittelalterliches aus Graubünden.
Vortrag, gehalten in Roveredo anläßlich der Tagung der Schweiz.
Gesellschaft für Urgeschichte und der Hist.-Ant. Gesellschaft Graubündens

24./25. September 1932 von E. Poeschel.

Vorbemerkung des Herausgebers. Den Teilnehmern an
der Tagung der Schweiz. Gesellschaft für Urgeschichte und der
Historisch-Antiquarischen Gesellschaft Graubündens im Misox im September
des letzten Jahres ist neben dem vielen Schönen, das sie dort erlebt,
auch der ausgezeichnete Vortrag in lebendigster Erinnerung geblieben,
den Herr Poeschel, der Bearbeiter unseres Burgenbuches, bei diesem Anlaß

in Roveredo gehalten hat. Schon damals wurde von vielen
Teilnehmern der dringende Wunsch geäußert, die vortreffliche Arbeit möchte
gedruckt werden. Der Herausgeber gehört auch zu ihnen und freut sich
noch besonders darüber, daß er durch das freundliche Entgegenkommen
des Herrn Poeschel in der Lage ist, sie den Lesern des „Monatsblattes"
in der lebendigen Form, wie sie vorgetragen wurde, darbieten zu können.

Sehr verehrte Damen und Herren

Daß ich mich hier an diesem Rednerpult vor einem Areopag
von gewiegten Kennern der Vorgeschichte besonders behaglich
fühlte — das zu behaupten wäre übertrieben. Ich komme mir
vielmehr so ähnlich vor wie der kleine Mann in Amerika. Dort wird
— so ließ ich mir sagen — jeder zunächst einmal danach beurteilt,
wieviel hundert oder tausend Dollars sein Jahreseinkommen
beträgt, und je nach der Länge der Ziffer ist er ein großer oder ein
kleiner Mann. Wenn nun Sie, meine sehr verehrten Herren,
gewöhnt sein sollten, die Geistesarbeiter danach einzuteilen, mit wieviel

Tausenden von Jahren sie zu operieren haben, so komme ich
in eine geistige Einkommensklasse, die hart an die Grenze des
Existenzminimums geht. Meine Arbeit pflegt sich mit einem
bescheidenen Jahrtausend zu beschäftigen, und wenn es hoch kommt,
mit einigen hundert Jahren mehr, und was darüber hinaufsteigt,
das verursacht schon ehrfürchtige Schauer. Bei Ihnen aber, so
scheint mir, fängt die Gänsehaut erst um die i o ooo herum an.

Das ist nun gar nicht nur so scherzhaft gemeint, wie es klingt.
Denn jeder, der sich mit Geschichte beschäftigt, wird mit einem
Gefühl der Bewunderung den kühnen Impetus sehen, der heute
die prähistorische Wissenschaft befeuert und sie zu der gegenwärtig

aktivsten und lebendigsten unter den historischen Diszi-



plinen gemacht hat. Wenn man jetzt schon von der Kultur des
Affenmenschen bestimmte Aussagen machen oder Reproduktionen
von Handzeichnungen, die etwa ioooo Jahre alt sein mögen, bei
der Lampe am Schreibtisch betrachten kann, wie man sich bisher
etwa in jene Holbeins vertiefte, so ist dies nur eine Andeutung
davon, wie sich hier fast Tag um Tag neue Erkenntnisse erschließen
und ein immer tiefer werdender saugender Raumtrichter sich
auftut.

Die Hoffnung nun — oder sagen wir es besser — die
Aussicht, die sich dem Historiker dabei am Horizont abzeichnet, ist,
daß bei der Intensität, mit der in der urgeschichtlichen Wissenschaft

heute gearbeitet wird, allmählich, ja vielleicht schon sehr
bald, es eine Trennungslinie zwischen Geschichte und Urgeschichte
überhaupt nicht mehr gibt, daß eine immer weiter gehende
Aufhellung der vorgeschichtlichen Epochen die Valeurunterschiede
— wenn ich mich so ausdrücken darf — zwischen beiden aufhebt
und eine im Strömen nicht mehr gehemmte Kontinuität von der
einen zur andern fließt. Der Anteil der Prähistorie wird dabei vor
allem auf kulturgeschichtlichem Gebiet liegen und hier wird ihre
Aufgabe an den Grenzen der sogenannten geschichtlichen Zeit
nicht zu Ende sein. Ich will dies vom Standpunkt der Bünclner
Geschichtsforschung aus nur mit ein paar Worten erklären :

Für die Zeit vom Jahre 15 n. Chr. — da Rätien durch die
Kaisersöhne Tiberius und Drusus erobert wurde — bis ins 5.
Jahrhundert behelfen wir uns mit der Bezeichnung als „römische
Epoche". Das trifft das Wesentliche bezüglich der politischen
Geschichte, aber kaum hinsichtlich der kulturellen Dinge. Es scheint
doch vielen Forschern als wahrscheinlich, daß die eigentliche Ro-
manisierung in der Hauptsache erst am Ende dieser Epoche
einsetzte, als die nördlichen Schutzmauern des Imperiums zusammenkrachten

und römische und romanisierte Bewohner des Tieflandes
in die rätischen Berge hasteten. Wie aber lebte das Volk bis dahin,
wie sahen die Häuser aus, die Gebrauchsgegenstände, wie weit war
man in der Befriedigung eines bescheidenen Luxus- und
Schmuckbedürfnisses gediehen

Die gleiche Frage wird sich auch für die Folgezeit noch
stellen, denn die römische Penetration kann nur allmählich
vorgedrungen sein, und in den Tälern abseits der Straßen, die — wie
mir immer mehr scheint — zum Teil ganz feste, sehr Widerstands-



fähige eigene Verbände gebildet haben, wird sich primitives
archaisches Leben noch lange erhalten haben. Während uns beinahe
nicht verborgen geblieben ist, was der Pfahlbauer zum „Z'nüni"
gehabt hat, wissen wir vom Leben der Menschen hier — fast an
der Schwelle der Urkundenzeit - beinahe noch nichts. Hier also
reichen die urgeschichtlichen Schichten unter die geschichtliche
Decke weit hinein.

Alles, was aus diesen bisher noch unerschlossenen „unteren
Decken" gefördert wird, hat auch für die Erkenntnis der späteren
Zeit noch Bedeutung. Im Leben eines Volkes ist ja das Vergangene
im Zukünftigen immer enthalten und einverleibt, und wenn der für
Geschichte interessierte Laie besonders heftigen Anteil zu nehmen

pflegt an der Frage der Herkunft seines Volkes, so fühlt er dabei
instinktiv eine der Grundfragen der Geschichte überhaupt.

Sie wissen, welche Fußangeln auf den Forscher lauern, wenn
er sich in das Gestrüpp der Frage der Blutzusammensetzung der
autochthonen rätischen Bevölkerung begibt, und wie jedesmal,
wenn man einen Umriß zu erkennen glaubte, er wieder ins
Unbekannte und Unbenannte zerfloß. Wie sich das Auge beim Blick
auf eine Menschenmenge auf die bekannten Gesichter heftet, so

sprang auch hier all das, was von andern schon bekannten
Kulturen kam, zuerst heraus und man war geneigt, den Teil für das
Ganze zu nehmen. Man braucht sich bloß hier im Tal umzusehen,
um gleich zweier Probleme dieser Art gewahr zu werden. Die bei
Mesocco gefundenen nordetruskischen Inschriften rühren an die
etruskische Frage, es taucht aber auch die keltische Frage auf:

Der Paß, über den ein Teil der Anwesenden zu dieser Tagung
gekommen ist, erhielt den Namen S. Bernhardin bekanntlich erst
am Ausgang des Mittelalters, als — schon kurz nach dem Tod des
hl. Bernhard von Siena — südlich des Passes ein Kirchlein und
bald darauf — es war im Jahr 1467 — auch ein Hospiz unter dem
Namen des Heiligen gegründet worden war. Früher hieß er
„monte ucello", zu deutsch „Vogelberg". Wie immer, so fehlte es
auch hier nicht an retrospektiv ersonnenen Deutungen. Man sagte,
der Berg sei von den Zugvögeln mit Vorliebe als Ruhepunkt
verwendet worden, und Ähnliches. Die einleuchtendste Erklärung
liegt anderswo und wurde von Professor Hubschmied gefunden.
Im Keltischen bedeutet Uxellum „Höhe", ein Wort, das beispielsweise

auch in dem Namen uxellodunum Höhenburg enthalten



ist. Es wurde später, als die keltische Sprache in diesen Tälern
verstummt war, zu einem bloßen Klang, dessen alter Sinn
entschwunden war und für den man einen neuen suchte. Der Gleichklang

von „ucello" Vogel ließ ihn finden, und so wurde aus der
Höhe ein Vogel. Keltisch also ist der Name des Passes, wie es

nach der Meinung des gleichen Forschers auch jener des Bernina
ist. Als unbestreitbar keltisch wurden eine ganze Reihe Bündner
Ortsnamen auch von andern Gelehrten bezeichnet, so Brigels,
Brail, wahrscheinlich auch Süs — von „segusios" stark, was
im Hinblick auf die sicher schon in vorgeschichtlicher Zeit stark
befestigte Schlüsselstellung von Süs bedeutungsvoll ist —, und
nachdem Hubschmied wahrscheinlich gemacht hat, daß die,,asca"-
Namen nicht ligurisch sein müssen, sondern zum Teil romanisch
und im altern Bestand keltisch sind, beginnt sich diese Reihe noch
zu verlängern.

Sie wissen ja, daß die Forschung die Berichte des Livius und
Plinius, die Räter seien nichts anderes als versprengte Etrusker,
dahin modifizierte, daß es sich nur um eine etruskische
Beimischung handeln könne ; und was die Kelten anlangt, so ist Robert
von Planta geneigt, die Anwesenheit einer dünnen vermögenden
Oberschicht anzunehmen. Es handelt sich also immer um fremde
Beiträge, die vom autochthonen Volk einverleibt und verarbeitet
wurden.

Und nicht viel anders verhält es sich auch mit der Romani-
sierung. Was endlich — und auf die Dauer — blieb, war ja nicht

,ein „Römisches", sondern eben das Rätoromanische, und zwar
nicht nur sprachlich, sondern in jeder Äußerung des Volkstums.
Auch hier wirkte jene Fähigkeit zur Verarbeitung, die wir geradezu
als Leitmotiv der Bündner Kulturgeschichte betrachten können,
und die in der wechselnden Zugluft fremder Einströmungen stets
die Kraft behielt, das „Bündnerische" auszuformen.

Daran, daß das eigentlich „Römische" — um darauf
zurückzukommen — in der Polyphonie der Kulturentwicklung hier für
eine lange Zeit nur die Oberstimme ist, der Kontrapunkt jedoch
clas darunter von ferne her breit und dunkel wie ein Strom bei
Nacht fließende Leben des eingesessenen Volkes, daran hat auch
die Burgenkunde zu denken, wenn sie sich nicht begnügen will,
die mittelalterliche Feudalburg als etwas „Daseiendes" hinzunehmen,

sondern als „Gewordenes" erkennen will. Davon lassen Sie



mich nun noch etwas sagen, weil es sich auch hier darum handelt,
in dieses erste HalbJahrtausend unserer Zeitrechnung einzudringen,
von dem die Rede war :

Bei der feudalen Burg des hohen Mittelalters befinden wir uns
im Bereich jener „Oberstimme", der antiken Komponente, wenn
wir die Burg als Wohnform betrachten. Der gemauerte und
umfriedete Herrensitz ist — auf Einzelheiten hier einzugehen, fehlt
die Zeit — abzuleiten von der römischen „Villa rustica", die ihre
Nachfahren hat in den Gutshöfen, wie sie uns in einer bündnerischen

Urkunde des 8. Jahrhunderts — dem sogenannten Testament

des Bischofs Tello — geschildert wird und wie wir sie auch
aus dem karolingischen „Brevium exempla" kennen. Zur
römischen Komponente gehört auch ohne Zweifel der Hauptturm, der
gerade in seiner streng kubischen rätischen Gestalt als
Architekturform seine Herkunft vom römischen Wachtturm nirgends
verleugnet.

In den Bereich der andern Komponente aber geraten wir, wenn
wir an die Situation der Höhenburg denken. Die „Villa rustica"
wie die „Sala muricia" des Bischofs Tello waren zwar auch schon
umfriedet und bisweilen richtig bewehrt, aber sie blieben noch im
Zentrum des Wirtschaftsbetriebes und in nachbarlicher Nähe des
Dorfes. Als — etwa am Beginn des zweiten Jahrtausends — das
Herrenhaus von jenem merkwürdigen Auftrieb erfaßt wurde, der
es aus dem Zusammenhang mit dem nährenden Land heraushob
und in eine gefährliche Isolierung auf die Höhen der Berge, auf
Felsklippen und sogar in Höhlen setzte, da kam die Verschmelzung
mit einem andern, einem volkstümlichen Element, zustande. Es ist
die reine Wehranlage, die „Burg" ist und sonst nichts; Schutz
für Mensch und Vieh bei feindlichen Einfällen und Kämpfen
zwischen Stämmen und Gauen, - Fluchtburg, Refugium, Volksburg
oder wie man sie sonst heißen will.

Es ist kein Zweifel, daß viele Feudalherren, als sie ihre Plöhen-
burgen bauten, in Positionen einrückten, die seit unvordenklichen
Zeiten, seit Jahrtausenden vielleicht schon, dem Wehrzweck
gedient haben und die vom eingesessenen Volk mit der Instinktsicherheit

des Wildes dort gefunden worden waren, wo Sicherheit vor
elementarer und menschlicher Gewalt am besten garantiert war.
Auf Hohenrätien haben bronzezeitliche Funde diese Kontinuität
belegt ; anderwärts wurde sie durch das Anhaften des Namens „Pet-



nal" oder „Patnal", ein akratisches Wort, das ganz offenbar einen
wehrhaft zugerichteten Hügel bezeichnet, dokumentiert, vor allem
aber von einer anderen Beobachtung gesichert, auf die nun —unter
Außerachtlassung sonstiger Einzelheiten — mit einigen Worten
eingegangen sein soll :

Kontinuität wird immer da zu finden sein, wo es sich um
menschliche Urgefühle oder Bedürfnisse handelt, die im untersten
Grund gleich bleiben und nur Gestalt und Form wechseln. Hängt
nun das Wehrwesen mit dem Kainserbe der nur im Tode endenden
menschlichen Zwietracht, des Kampfes von Mensch gegen Mensch,
Volk gegen Volk zusammen, der nur die Methoden und die Zwecke
ändert, — sei es nun, daß sich die Germanen im feuchten Schatten
ihrer Wälder um die Salzquellen schlugen oder daß — wie heute —
im Spiel um die Ölquellen Völker aufeinander gehetzt werden, —
so verknüpft sich diese Kontinuität sehr irdischer Zwecke nun
(betrachten wir die Entstehung der Burgen dieses Landes) mit
einer andern, transzendental gerichteten, die auch Sorge, ja zu
einem Teil auch Furcht ist, und die wir — christlich gesprochen —
das Bangen um das Heil der Seele und — in archaisch heidnischer
Anschauung — als Urangst vor den im wehenden Wind, im
fließenden Wasser, im flackernden Feuer, im dunklen Busch lauernden

Dämonen bezeichnen können. Kein Denkmal — es sei denn
die in ihrer Bedeutung, wie mir scheint, immer noch nicht ganz
geklärten Schalen und Opfersteine — spricht uns von der Religion
der alten Räter. Aber aus den im Volksglauben fortwuchernden
Rudimenten seltsamer Beschwörungen, Besprechungen und dem
krausen Gerank alles dessen, was wir als Aberglauben bezeichnen,
läßt sich erkennen, daß es eine Naturreligion war, in der die
Verehrung des Wassers und des Feuers und damit des großen Feuers
des Tages, der Sonne, im Mittelpunkt stand. Daß wir bei vielen
christlichen Kultstätten eine unmittelbare Kontinuität mit
heidnischen annehmen dürfen, wird man kaum bestreiten. Wir haben
dafür auch das unverdächtige Zeugnis des großen Gregor, der in
einem Brief mahnte, man solle die Tempel der Heiden nicht
zerstören, sondern mit Weihwasser besprengen und in christliche
Kirchen verwandeln, damit das Volk an den durch Gewohnheit
geweihten Orten sich eher an den Dienst des wahren Gottes
gewöhne. Er war von der unbesiegbaren Kraft des Christentums so
sehr überzeugt, daß er nicht mehr zu fürchten brauchte, was dem



Begründer des päpstlichen Primates noch 150 Jahre zuvor eine
Gefahr geschienen hatte. Denn dieser — Leo der Große — hatte
noch in einer Weihnachtspredigt dagegen zu eifern gehabt, daß
sich gewisse Christen beim Gang zur Frühmesse in St. Peter auf
dem oberen Vorplatz umkehrten und — St. Peter ist mit dem Chor
bekanntlich nach Westen gerichtet — dem aufgehenden Gestirn
Adoration gewährten.

Hier sieht man noch unverhüllt heidnisch auftauchen, was
später dann vollkommen in den christlichen Kult eingelebt und
eingewachsen und durch christliche Symbolik umwirkt wurde. Dazu
gehört unter vielem andern die Orientierung des Altarraumes und
eine noch im 9. Jahrhundert geltende liturgische Vorschrift, daß
die Kirche „hoch und frei" liegen solle, also dem Sonnenaufgang
zugewandt sei.

Hoch und frei. Auf welche Kirchen träfen diese Epitheta
besser zu als auf jene, die, zu den ältesten Graubündens zählend,
von Ringmauern bewehrt, abseits der Niederungen auf steilen
Höhen oder isolierten Felsklötzen standen Die meisten von Ihnen
werden eine davon — wenigstens aus der Talperspektive - kennen :

Plohenrätien am Zugang zur Viamala. Die Kirche ist St. Johann
Baptista geweiht, und die Annahme, daß alte Kirchen dieses Patro-
ziniums auf exponierten Orten häufig auf Kultstätten heidnischer
Lichtgottheiten aufgesetzt sind, wird uns nicht ungereimt erscheinen,

wenn wir an die geheimnisvolle Korrespondenz denken, die
der Tag des Täufers — der 24. Juni — nicht nur zum Geburtstag
des Herrn, sondern auch zum ewigen Rhythmus des Sonnenjahres
hat. Diese Beziehung mußte fast ungerufen auftauchen bei den
Worten des Täufers, wie sie das Evangelium seines Namensbruders
wiedergibt: „Er muß wachsen, ich aber muß abnehmen."

Und während nun der Geburtstag Christi in die Zeit fällt, da
die Sonne sich zu neuem Wachstum rüstet — und dieser Tag wurde
auch im römischen Reich als „Natalis solis invecti", als Geburtstag

des unbesiegten Sonnengottes gefeiert - -, so wurde der Tag
des Täufers in die Zeit gelegt, da sie den Scheitel ihres Weges
überschreitet und ihre Kraft beginnt, dahinzuschwinden.

Wird also im Johannes-Patrozinium archaischer Sonnenglaube
transparent, so erweist sich St. Georg durch eine andere Symbolik
als Bekehrungsheiliger. Sein Name taucht in Graubünden
auffallend häufig in alten Burgen auf, so in Jörgenberg, Räzüns,



Castiel, Kästris, und auch im Engadin hatte er eine durch die
Verbindung mit einer Baumprozession als offenbar sehr alt
ausgewiesene Kapelle in der Nähe einer Landwehr. St. Georg ist in
Graubünden nicht erst als Standespatron der Ritter hochgekommen,

seine Kirchen weisen hier in eine viel frühere Zeit, und
was er ursprünglich bedeutet, clas sagt sein Attribut. Er ist — wie
St. Michael — ein Drachentöter, der Drache aber ist die Verkörperung

des Heidentums und der unerlösten, durch das Christentum
verscheuchten dämonischen Mächte.

Aber säumen wir nicht zu lange bei diesen Fragen, erinnern
wir nur im Vorübergehen noch daran, daß auch die andern auf
solchen Kirchen ruhenden Titel, wie Laurentius in Oberkasteis
oder S. Pankratius bei Trins, zum ältesten und ehrwürdigsten
Bestand des Kirchennamensgutes gehört. Urkundenstellen mit
frühesten Nennungen dieser Kirchen hier auszulegen muß ich mir
versagen — es ist an anderer Stelle von mir auch schon getan
worden —, aber an die bedeutende Rangstellung der Kirche auf
Hohenrätien soll doch noch hingewiesen werden, da sie beinahe
allein schon genügen würde, ihre Entstehung in der ersten
Bekehrungszeit zu sichern :

Sie war die Pfarrkirche eines weiträumigen Gebietes, des

ganzen linken Ufers des Hinterrheins von der Viamala bis zum
Räzünser Stein. Die mit der Geschichte Graubündens Vertrauten
mögen mir die Wiederholung dieser vielerwähnten Tatsache
verzeihen, aber gerade ihnen möchte ich doch noch hinzufügen, daß
ich nicht daran zu glauben vermag, daß sie auch die Mutterkirche
des rechtsrheinischen Tales war. Der bischöfliche Einkünfterodel
von 1290 zählt genau auf, was damals zur Pfarrei Hohenrätien
gehörte, und hier sind alle Gemeinden des linken Ufers noch
geschlossen vertreten, — während von keiner Handbreit Bodens des
rechten Ufers die Rede ist.

In die Ehrenstelle der Mutterkirche dieses Teiles wird man
vielmehr S. Laurentius bei Paspels einsetzen müssen. Dieses kleine
Gotteshaus war die Pfarrkirche von Tomils ; sie liegt auf jenem
auffallenden „tumbiculus", von dem ohne Zweifel die Gemeinde
den Namen hat. Da aber auch „Domleschg" nichts anderes heißt
als „Tomilser Tal", so liegt es eigentlich klar am Tage, daß die
jetzige Gemeinde Tomils nichts anderes ist als ein nach der
Verselbständigung später hochgekommener Gemeinden übrig geblie-



IO

bener Rest des alten „Pleif", d. i. der Kirchengemeinde Tomils.
Durch systematische Grabungen ist der Laurentiushügel noch nie
untersucht worden. Es würde mich aber nicht überraschen, wenn
Prähistoriker hier einmal Entdeckungen machen würden.

Die Entstehung dieser Gotteshäuser geht also offenbar in eine
Zeit zurück, da es private Höhenburgen noch nicht gab. Daß später
sich bei diesen Kirchen Feudalburgen erhoben, war schon eine
weitere Etappe ; aber nicht der Burgherr hatte sich eine Kapelle
erbaut, sondern die Kirche hatte den Herrn in ihren Ringmauern
aufgenommen.

Die Kirche als Zentrum einer Festung — wie wir richtiger
sagen, um den Gegensatz zu der ständig von einem Feudalherrn
oder einem Ministerialen allein bewohnten Burg klarzustellen — ist
als Typus ja etwas Uraltes und uns sogar durch einen Schriftsteller

der römischen Kaiserzeit literarisch bezeugt : Dionysius von
Halikarnas sagt — darauf hat Schuchardt in seinem seither
erschienenen Werk hingewiesen —, daß der römische König Servius
Tullius (um 550 v. Chr. zum Schutze der Landleute auf den Höhen
Zufluchtsorte eingerichtet und in ihnen Altäre aufgestellt habe,
damit die Götter ihre Augen wachsam und schützend über der Burg
hielten. Alljährlich kamen dort die Umwohner zusammen und feierten

ein Fest, das die „Paganalien" genannt wurde.
Ist es nun — dies nur in Parenthese — nicht merkwürdig, wenn

wir von einem anderthalb Jahrtausend später — um 1 570 —
schreibenden Autor, unserm Ulrich Campell, etwas ganz Ähnliches mit
beinahe den gleichen Worten von der Kirche bei der Burg Fragstein,

die dem hl. Aprus geweiht war, berichten hören Er sagt,
daß hier bei der Kirche alle Jahre an den Calenden des Mai
Paganalien gefeiert würden („quotannis paganalia celebrantur"), zu
denen eine nicht geringe Menge der Umwohner zusammenkäme.
Paganalien anfangs Mai bei einer Kirche und einer Höhle, in einer
vom Brausen des Flusses erfüllten Schlucht: dieser Volksbrauch
trägt die Herkunft vom heidnischen Wasserkult beinahe unverhüllt
zur Schau.

Wie es nun zwischen einer Fluchtburg des Servius Tullius und
der Akropolis von Athen, die auch nichts anderes als eine Tempelburg

ist, viele Formen gibt, so gab es auf der primitiveren Stufe,
mit der wir es hier zu tun haben, verschiedene Entwicklungsstadien.
Nur die bedeutendsten und für die Befriedung der Täler und die



11

Sicherung der Verbindungslinien wichtigsten werden unter der
fränkischen Herrschaft sorgfältiger ausgebaut und mit Gebäuden
zur Unterbringung einer Besatzung versehen worden sein. Dazu
gehörten vor allem die eigentlichen Schlüsselburgen wie Hohenrätien,

Räzüns — aber nicht die spätere Feudalburg, sondern das

Kastell, in dem die Kirche stand —, Pankratiusstein bei Trins,
Jörgenberg und sicher auch Misox. Wenn ich aber hier von Ausbau

rede, so darf man dabei nicht an die heute noch sichtbaren
Anlagen denken, die im wesentlichen der feudalen Zeit angehören,
sondern muß ältere — überdeckte — Schichten annehmen.

Dieser Typus der rätischen Kirchenburg konnte zunächst nur
durch Rückschlüsse in der oben angedeuteten Art erfaßt werden ;

nachträglich aber ergaben Grabungen auf der Jörgenberg und dem
Pankratiusstein wichtige Bestätigungen : so wurde auf ersterer eine
Ringmauer abgedeckt, die — trocken gefügt — unter die älteste
Bewehrung der Feudalburg hineinging. Diese Mauer, bei der sich
Gräber fanden, deren Kopfenden zum Teil in sie eingetieft waren,
stand in keinem architektonischen Zusammenhang zu der
hochmittelalterlichen Burganlage ; sie zeichnete sich deutlich als eigene,
ältere Bewehrung der Kirche ab, deren Apsis den karolingischen
Hufeisengrundriß und deren Alter die frühmittelalterliche, fast
würfelförmige Blockform zeigte. Deutlich löste sich die Kirche mit
ihrer Umfriedung als der älteste Bestandteil der Burg heraus, die
„Ecclesia S. Georgii in castello", wie sie eine karolingische
Urkunde nennt : nicht Sitz eines einzelnen, sondern Festung ; Fort,
nicht Wohnform.

Man konnte das Wachsen der Burg vor sich sehen : wie zuerst
die Kirche stand, ein kleines Gotteshaus ohne einen Campanile, nur
mit einem bescheidenen Glockenjoch auf dem Giebel, — wie später
dann, als Herr Waltram einzog, die höhere Ringmauer mit Wehrgang

aufwuchs, die Unterkunftsgebäude sich mehrten, der Glockenturm

errichtet und vor allem der mächtige Berchfrit an die Ecke
gestellt wurde, ein herkulischer Bau, meisterlich gefügt, mit
messerscharfer Kante von oben bis unten.

Vielleicht noch exemplarischer aber deckten die Grabungen
auf Crap Soign Parcazi bei Trins den Typ der frühmittelalterlichen
Kirchenburg auf. „Pankratiusstein", — so heißt der wie von der
Laune eines vergnügten Zyklopen heruntergeschleuderte und in die
Erde gerammte Klotz, der westlich des Dorfes Trins an dem Eng-



12

paß Porclas bei Digg steht. Er war vor den Grabungen ein Schuttfeld,

das nur schwach die Linie einiger Bauwerke erkennen ließ,
und die Kunde davon, daß eine Kirche vorhanden gewesen, hatte
allein der Name „Crap Soign Parcazi Stein des hl. Pankratius"
festgehalten. Die Grabungen nun brachten zutage, daß sich dieses
Gotteshaus im Zentrum der Burg, auf der höchsten Stelle des

Plateaus, als ihr wirklicher und ursprünglicher Mittelpunkt erhob.
Die Umfassungswände des Baues, die auf einer auffallend starken
Fundamentbank ruhten, zeigten ein lagerhaftes, sorgfältig
geschichtetes Mauerwerk aus beidseits mit glatten „Häuptern"
versehenen Steinen, das römischer Konstruktion sehr ähnlich sah. Von
gleicher Arbeit waren auch die wesentlichen Teile der Umfassungsmauer

und besonders ein rechteckiger Bau in der Nähe der Kirche,
während sich ein langgestrecktes — wie sich durch Ofenkachelnreste

auswies — in gotischer Zeit bewohntes Gebäude, ein Palas,
wenn man will, durch minderwertiges, von Splittern „ausgezwicktes"

Gefüge deutlich davon unterschied.
Von einer weiteren Schilderung baulicher Einzelheiten muß ich

absehen, um noch kurz von einem merkwürdigen Annex reden zu
können, das der Kirche an der Nordseite angefügt war. Es war
beinahe, so lang wie das Schiff, etwa zwei Meter breit, das Bodenniveau

einen halben Meter tiefer als jenes der Kirche. Eine
Kommunikation mit ihr bestand nicht, der Zugang ist vielmehr an der
Westseite anzunehmen. Doch waren die Mauern in Verband. In
diesem Raum nun fand sich ein dicker Ziegelmehlverputz, der ganz
dem antiken Wassermörtel gleicht ; und dieser Belag bedeckte nicht
nur den Boden, sondern ging fugenlos — in einer Kehle
hinaufgestrichen — an den Umfassungswänden empor. An eine Zisterne
wird man nicht denken dürfen, — eine solche befand sich in Form
eines zylindrischen Sodbrunnens wenige Meter davon im Hof. Der
geringen Tiefe und der großen Verdunstungsfläche wegen wäre die
Anlage dazu auch recht ungeeignet gewesen. Die innige Verbindung

mit der Kirche legt eine sakrale Bestimmung nahe, und so
wird man an ein Baptisterium denken müssen, sei es, daß der
Annex selbst als Bassin diente oder ein Immersionsbecken aufwies,
das später entfernt wurde. Im illyrischen Küstenland wurde vor
mehreren Jahren ein langrechteckiger Nebenraum eines Kultsaales
aus dem 4. Jahrhundert als Baptisterium schlüssig nachgewiesen.
Es scheint sich hier auf Crap Soign Parcazi um das Gleiche in
primitiverer Form zu handeln.



13

Und weil einige von Ihnen die Absicht haben, noch zur Burg
von Mesocco hinaufzusteigen, so darf ich mir vielleicht noch einen
Hinweis gestatten. Falls Sie inmitten dieser wahrhaft heroischen
Landschaft für Menschenwerk noch ein Auge haben sollten, so

möchte ich Sie auf die dortige Kirchenruine aufmerksam machen.
Sie werden ein längliches Schiff finden, an das sich eine flach
hintermauerte halbrunde Apsis anschließt. Sie zeigt einen
hufeisenförmigen Einzug, der indes nur auf der linken Seite
ausgesprochen ist, und das hat seinen Grund darin, daß die rechte Seite
noch auf den Fundamenten einer früheren, wesentlich engeren und
nicht eingezogenen Apsis steht, deren freigelegte Grundmauern Sie
sehen können. Wenn wir nun bedenken, daß die Hufeisenform
jene spätere größere Apsis schon in die karolingische Epoche
verweist, so rückt die darunter liegende kleinere Apsis in eine sehr
frühe Zeit. Wir geraten also auch hier in Jahrhunderte hinauf, die
weit hinter der Entstehungszeit der feudalen Burgen liegen, und es
scheint mir nicht ungereimt, anzunehmen, daß die Gründung von
„Santa Maria del Castello" am Fuße des Burghügels gerade darin
ihren Anlaß hatte, daß die ursprüngliche alleinige Kirche auf der
Burg durch den Einzug der Feudalherren zu einer privaten
Burgkapelle degradiert wurde.

Daß es neben den bedeutenderen Kirchenburgen Graubündens,

deren Namen von mir genannt wurden, auch noch mehrere
kleinere gab, dafür hat Ihnen ja gestern abend das interessante
Referat des Herrn Kreisförster Burkart einen Beweis gegeben, und
wie auch die einfachen und ganz primitiven Refugien auf eine
Ahnenreihe zurücksehen dürfen, belegen — wie Sie gleichfalls
gestern gehört haben — die verdienstvollen und wichtigen
Nachforschungen Herrn Conrads im Unterengadin.

Nun aber mahnt die Mittagstunde zu eiligem Schluß. Sollte
ich mehr Fragen in Ihnen aufgerührt als Antworten gegeben
haben, so würde dies zu der geschichtlichen Atmosphäre passen,
in der wir hier stehen. Denn die Faszination, die Graubünden ausübt

auf jeden, der hier arbeitet, liegt nicht zum geringsten darin,
daß es überall Fragen stellt, daß man nirgends auf den Grund
kommt und hinter jeder Antwort ein tiefer dunkler Raum von
Geheimnissen steht.


	Über Frühmittelalterliches aus Graubünden

