
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1928)

Heft: 3

Artikel: Stefan Gabriel, der Prädikant und Dichter : ein Lebensbild aus
Graubündens schwerster Zeit [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Ragaz, Rageth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur März 1928 Nr. 3

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT JEDEN MONAT

Stefan Gabriel, der Prädikant und Dichter.
Ein Lebensbild aus Graubündens schwerster Zeit.

Von Pfarrer Rageth Ragaz, Ilanz.
(Schluß.)

IV. Auf der Flucht und im Exil. 1620—1626.

Auf Stefan Gabriel mußte die Kunde von dem, was im Veltlin

geschehen war, einen niederschmetternden Eindruck machen.
Über einem seiner Lieder steht die Bemerkung: „In der
Verfolgung des Jahres 1620." Es gehört zum Ergreifendsten, was
er geschrieben hat. Aber auch noch in den Worten eines fünfzehn

Jahre später an Herzog Rohan gerichteten Briefes zittert
das Leid über den Schlag nach, der damals der evangelischen
Sache in Graubünden versetzt worden ist. Das Ereignis sollte
aber für ihn auch schwere persönliche Folgen haben. Nach dem

kläglichen xAusgang eines mit Hilfe von Zürich und Bern
unternommenen, aber mangelhaft vorbereiteten Versuchs, das Veltlin
zurückzuerobern, wuchs der katholischen Partei der Mut. Die
katholischen Orte ließen ein 1500 Mann starkes, von Spanien
besoldetes Regiment über die Oberalp in das Gebiet des Grauen
Bundes einrücken. Welche Aufregung wird in Ilanz und im Pfarrhaus

entstanden sein, als an einem Herbsttag sich die Nachricht
verbreitete: „Die Feinde kommen!" Der Pfarrer mußte ein-



66

sehen, daß bis auf weiteres seines Bleibens im Lande nicht mehr
sein könne, und entschloß sich, mit seinem Sohne Luzius außerhalb

der geliebten Heimat Schutz und Sicherheit zu finden. Daß
er doch noch von den Soldaten erreicht und mißhandelt worden
sei, ist nicht wahrscheinlich. Sie hätten ihn gewiß nicht mehr
entrinnen lassen. Wie schlimm es ihm aber leicht hätte gehen können,

zeigt eine denkwürdige Stelle in seines Freundes Anhorn
„Graw Pünter Krieg". „An dem io. Septembris sind zu Ilanz
fünf fendli us den katholischen Orten ankommen und ward von
ihnen aufgebracht, daß sie das große Geschütz auß dem Turm
genommen und unter die Thor gericht habind, darnach che

Tristkammer geöffnet und der Ilanzer Freiheiten und Heimlichkeiten
(also wichtige Dokumente) zu ihrer Hand genommen, darnach sie
des Herrn Gabriel Bücher verbrannt und ein Galgen an sein hus-
tür und ihn daran gemalet. Auch sollen sie usgeben, sie wöllind
also an andern Orten mit der predicanten Bücheren und sachen

umgon. Sind also die predicanten des oberen Bunds auß ihren
Gmeinden hinweg gewichen." Auch die Kanzel sei damals ver-
unehrt und den Leuten in Ilanz viel Schlimmes zugemutet worden.

Auf der Flucht entgingen Vater und Sohn Gabriel bei ihrer
Durchreise durch die Herrschaft mit knapper Not den
Nachstellungen, welche ihnen der Maienfelder Landvogt Enderlin
bereitete. Schließlich kamen sie doch unversehrt nach St. Gallen.
Von dort aus richteten sie den folgenden kurzen Brief an die
Brüder Bartolome und Daniel Anhorn, die ihnen Schutz und Hilfe
gewährt hatten :

„An die ehrwürdigen und hochgelehrten Herren Bartolomäus
und Daniel Anhorn, die getreuesten Diener Jesu Christi. Jehova
unser Heil

Gepriesen sei der Name des Herrn, der uns so mächtig und
so gnädig aus dem Löwenrachen gerissen hat, und gepriesen sollt
auch ihr, in Christus innig geliebte Brüder, sein, die ihr uns in
unserer Verfolgung so gütig und so brüderlich beigestanden und
Hilfe gebracht habt. Dieser Wohltaten werden wir, so lange der
Geist diese Glieder beseelen wird, eingedenk sein. In St. Gallen,
wohin ihr uns gewiesen habt, sind wir gesund und wohlbehalten
angekommen und haben lebhafte Teilnahme gefunden. Der Herr
möge am Tage des Gerichts sowohl euch als diesen und allen
unseren Wohltätern vergelten. Wenn es etwas Neues, an dem



euch gelegen ist, gibt, werden andere schreiben. Wir werden,
wenn wir in Zürich angekommen sein werden, bei gegebener
Gelegenheit mehr hören lassen. Ihr werdet unterdessen das Amt
treu und tapfer wie bisher versehen, Gott den Ausgang
überlassend, er wird euch keineswegs verlassen. Du, o Herr,
beschütze vor Feinden und vor allem Übel die Anhorn, unsere
Wohltäter, und deine andern treuen Diener, beschirme die Kirche,
beschirme das Vaterland. Lebt wohl und grüßt eure Familien.
Gegeben am 28. September 1620. Eure sehr ergebenen

Steph. Gabriel; M. Lucius Gabriel."

In Zürich trafen sie mit Jenatsch und Blasius Alexander
zusammen. Alle waren in drückender Not. In einem Brief, den
der Zürcher Antistes Breitinger seinen Kollegen in Basel am
14. Oktober schrieb, steht unter anderm : „Es sind in dieser
Woche zu uns geflüchtet Stephan Gabriel und sein Sohn Luzius,
Blasius Alexander und Jenatsch, deren ganze Habe die Wut der
Feinde geraubt hat, während die besondere Gnade Gottes ihnen
das Leben erhalten wollte." Über die Ankunft der beiden Gabriel
in Zürich, ihr Erscheinen vor dem Collegio (wohl der
Geistlichen) am Sonntag vormittag und vor einer Kommission des

Rates am Dienstag und die Unterstützung, die ihnen gewährt
wurde, gibt ein noch im Staatsarchiv Zürich vorhandenes Protokoll

genaue Auskunft. Der Beschluß des Rates lautete wie folgt :

„und ward entlich abgeredt, das diese beide Herren Gabrielen
etwan mit glegenheit zu diensten befürdert und neben den Uns-
rigen in die fürschläg (Empfehlung an frei gewordene Gemeinden)

gethan werden sollend. Darnebens weil sy nützit mit ihnen
darvon gebracht, solle ihnen gefolgen ein Hauszins und zum
antritt gleich angehendts : an Kernen 8 mutt ; an altem wein 6 Eimer ;

an bahrem Gelt 40 Pfund; an holtz aus der Sill 3 Klafter."
Das war ein sehr freundliches Entgegenkommen. Es

erscheint noch größer, wenn man bedenkt, daß Zürich in dieser
Zeit noch für viele andere sorgen mußte. In einem Brief Brei-
tingers vom 18. Oktober, in dem die beiden Gabriel ebenfalls
erwähnt werden, wird bemerkt, der Zustrom von Flüchtlingen aus
dem Veltlin sei so groß, daß die vorhandenen Herbergen nicht
ausreichen. So groß aber die Aufgabe war, allen diesen fremden
Menschen zu helfen, die Gastfreundschaft und Glaubenstreue der



68

Zürcher und ihres Antistes zeigte sich ihr gewachsen. Auch
Schaffhausen, Basel, Bern, Winterthur und andere evangelische
Orte haben geholfen. Diese Hilfsbereitschaft gegenüber bedrängten

Glaubensgenossen ist ein Lichtstrahl im Dunkel jener Zeit.
Breitinger vor allem war unermüdlich. Er vergaß nicht, daß
Graubünden von Zürich her das Licht des Evangeliums
empfangen hatte. Im Jahre 1617 erließ er eine einläßliche, mit gründlicher

historischer Auseinandersetzung versehene Abmahnung
gegen eine Verbindung der Drei Bünde mit Spanien. Als die
Dinge in Graubünden eine schlimme Wendung nahmen, bezeugte
Zürich seine Teilnahme auch damit, daß die Bündner neben den
Böhmen in das allgemeine Kirchengebet eingeschlossen wurden.
Es wurden auch mehrmals Kollekten veranstaltet, die bedeutende
Summen einbrachten. Breitingers Vorschlag, die 73 verlassenen
Kinder möchten von Zürcher Familien an Kindesstatt aufgenommen

werden, fand freudige Zustimmung. Auch für die geistliche
Versorgung der italienischen Flüchtlinge wurde das Nötige getan.

Stephan und Luzius Gabriel hatten sofort nach ihrer Ankunft
gebeten, man möchte sie im zürcherischen Pfarrdienst beschäftigen.

Auch dafür taten die Zürcher Behörden ihr Möglichstes.
Luzius wurde von der italienischen Gemeinde als zweiter Pfarrer
gewünscht, kam aber bald als Pfarrer nach Kästris, von wo er
auch die Gemeinde des Vaters bediente. Die Mutter war mit den
Kindern dem Vater ins Exil gefolgt. Martinus, der, wie der Vater
schreibt, den Eltern während drei Jahren des Exils ein
unzertrennlicher Gefährte war, ist bei einem Besuch, den er im Sommer

1623 seinem Bruder in Kästris machte, plötzlich erkrankt
und verschieden. Auch er war wie sein Bruder Stefan in einem
erfolgreichen Studium gestanden. Der Vater hat der für ihn so
schmerzlichen Eintragung ins Totenregister von Ilanz die Worte
beigefügt : „Lebt wohl, herzlich geliebte, teure Söhne, wir haben
euch nicht verloren, sondern vorausgeschickt, wir werden bald
folgen."

Im gleichen Monat, als der Sohn starb, kam der Vater, der
bisher in Zürich ausgeholfen hatte, als Pfarrer an die nahe
gelegene Kirche von Altstetten. Er hat darüber ins dortige
Kirchenbuch geschrieben: „Anno 1623, den 9. Julii bin ich Stephanus

Gabriel, gewesener diener am wort Gottes zu Ilantz in Pündten
und von dem spanischen kriegsvolk von dannen vertrieben, von



69

einer ehrsamen Oberkeit der löblichen Stadt Zürich zu einem

pfarrherrn allbär gen Altstetten erweit und hernach den 20. Julii
von dem herrn obervogt, dem sekelmeister Wolffen und herrn
decano Wekerlig von Morgen der gmeind presentiert und
eingesetzt worden." Plier ist er bis zum März 1626 geblieben.

Aus einigen Bemerkungen in seiner Abschiedspredigt zu

schließen, hat er es verstanden, die Achtung und Liebe seiner
Pfarrkinder zu gewinnen, und hat von ihnen viel Gutes
empfangen. Die Ruhe und Sicherheit, die er hier genoß, ist auch
seinem geistigen Schaffen zugute gekommen. So ist denn in
diesen Jahren seine umfangreichste Prosaschrift entstanden,
betitelt „Unna stadera da pasar, quala seig la vera cardienscha".
Eine von einem Landsmann, nämlich von Dr. Adam Nauli, unter
dem Titel: „Anatomia clil sulaz dil Stefan Gabriel" gegen ihn
gerichtete Streitschrift gab ihm Anlaß, seine Glaubensgedanken
nochmals durchzudenken und in klarer Form mit zahlreichen
Beweisstellen aus der Bibel darzulegen. Mit Dr. Nauli befaßt er
sich fast nur in der ausführlichen und interessanten Vorrede, aus
der hier einiges mitgeteilt sei. Unter anderm bringt er ein
reichhaltiges Verzeichnis, eine „Blütenlese" sozusagen von groben
Schmäh- und Schimpfworten, mit denen der Gegner seine Polemik

gewürzt hatte. Dazu bemerkt er: „Das sind die Blumen, mit
denen dieser große Doktor sein Buch geschmückt und angefüllt
hat. Die Domleschgerbauern (Dr. Nauli stammte aus Tomils)
hätten kaum so viele gewußt, wer will einem so geschickten
Disputierer antworten ?" Er zeigt dann, wie der Gegner die Evangelischen

Dinge behaupten lasse, die zu behaupten ihnen niemals
eingefallen sei, wie z. B., die Sünde geschehe nach dem Willen
Gottes, jeder Geißhirt könne das Amt eines Geistlichen versehen,
unsere guten Werke seien Gott nicht angenehm usw. Auf den

Vorwurf, daß sich die Prädikanten zu sehr in politische Dinge
einmischten, antwortet er: „Die Pfarrer der Drei Bünde haben
keine weltlichen Ämter, sie sagen ihre Meinung wie andere Bünclner,

um die ererbte Freiheit aufrechtzuerhalten (par muntaner lur
hartada libertad)."

Die Vorrede schließt mit einem Appell an die Landsleute, der
zeigt, wie eindringlich Stefan Gabriel zu reden verstand : „O meine
lieben Bündner, öffnet die Augen, es handelt sich nicht um Geld
und Gut noch um andere Dinge der Welt, sondern um euer ewi-



JO

ges Heil, darum macht eure Sache sicher: Wißt ihr nicht, daß)

unser Herr gesagt hat: „Wenn ein Blinder einen andern führt, so
fallen beide in einen Graben." Wenn ihr Geldmünzcn einnehmt, so

wägt ihr sie und schaut, ob sie nicht zu leicht und nicht falsch
seien. Ach wägt doch auch die Lehre eures ewigen Pleils; schaut
zu, ob sie nicht zu leicht und nicht falsch sei Wägt sie mit einer
rechten, gerechten Wage, die euch nicht täuscht. Wo finden wir
eine solche sichere Wage? Die Bibel ist diese Wage; der Glaube,
die zehn Gebote, das Unservater sind diese Wage. Was damit
übereinstimmt, müssen wir annehmen ; was nicht damit übereinstimmt,

müssen wir so gut wie leichte, schlechte, falsche Münze
wegwerfen. O Herr, beschütze uns vor falscher Lehre, richte
unsere Schritte, unsern Glauben, unser Leben nach dem Licht
deines heiligen Wortes, führe uns in dein heiliges Reich durch
Jesum Christum, Amen. In Altstetten bei Zürich, den 26. August
1625. Stephanus Gabriel."

Man darf dem Gegner dafür dankbar sein, daß er durch
seinen Kampf gegen die frühere Schrift, wenn auch gar nicht mit
seinem Willen, das Entstehen des durch Form und Inhalt
ausgezeichneten Werkes, das zu einer kleinen evangelischen
Glaubenslehre geworden ist, veranlaßt hat. Der Hauptgrund, der
Stefan Gabriel bewogen hat, diese Schrift auszuarbeiten, war freilich

ein anderer, tieferer. Es war, wie er in der Vorrede ausführt,
die Beobachtung, daß so viele Menschen sich der furchtbaren
Gefahr, die ihnen droht, der Gefahr, vom Himmel ausgeschlossen
und in die Hölle verstoßen zu werden, gar nicht bewußt seien und
sich deshalb um den wahren Glauben, der den sicheren Weg zur
Seligkeit weist, nicht kümmern, sondern gedankenlos und sorglos
in dem überlieferten Glauben, ja in der Sünde leben. Wenn
eiserne Schrift allen Bündnern, die Sorge für ihr Heil haben,
gewidmet hat, so hat ihn wohl die Hoffnung beseelt, daß sie auch
von solchen gelesen werde, die zu dieser Sorge noch nicht recht
erwacht sind.

Der Inhalt der „Stadera" deckt sich naturgemäß zum Teil
mit dem des Katechismus ; es ist aber manches weiter ausgeführt
und namentlich das hervorgehoben und ins Licht gerückt, worin
sich der evangelische und katholische Glaube unterscheiden. Die
wichtigsten in der Schrift zur Beantwortung gestellten Fragen be-



71

treffen: die Heilige Schrift, den freien Willen des Menschen, den

Erlöser (ob Christus unser einziger Erlöser sei oder nicht), den

Glauben (ob uns der Glaube Gewißheit in bezug auf die
Sündenvergebung und das ewige Pleil zu geben vermag oder nicht), die
Rechtfertigung und die Vergebung der Sünden, die Werke, die
Beichte, die heiligen Handlungen, die Messe, die Kirche, clic im
Plimmel ist (die Heiligen und ihre Verehrung), die Kirche, die
auf der Erde ist (das Papsttum, das Mönchswesen, das Zölibat),
die Kirche, die unter der Erde sein soll (das Fegefeuer).

' Am Anfang jedes Abschnitts wird eine Frage gestellt, wie
z. B. die, ob das gemeine Volk die Bibel lesen dürfe oder nicht,
und die Antwort der Evangelischen und der Gegner (ils prers)
mitgeteilt. Darauf folgt die Darlegung der Gründe der Evangelischen

(nossas raschuns), meistens in Bibelstellen bestehend,
worauf die Einwendungen der katholischen Partei (raschuns d'ils
prers) erwähnt und widerlegt werden. Den Schluß bildet eine
kurze, sich zu einem Gebete steigernde Zusammenfassung (la
serra).

Aus dem Gedankengehalt der Schrift kann hier nur Weniges
hervorgehoben werden. Besonders eingehend wird die Frage
erörtert, welcher Wert den guten Werken des Menschen zukomme
und ob man sich mit ihnen die Seligkeit gewinnen könne oder
nicht. Man sieht, wie sehr damals die Frage im Mittelpunkt der
theologischen Auseinandersetzungen stand. Die Frage, wie sich
Glauben und Tun und das Wirken Gottes und das Tun der
Menschen zueinander verhalten, hat aber für uns nicht nur historische
Bedeutung, sie bildet auch in der Gegenwart eines der wichtigsten

theologischen Probleme.
Die Gegner sind in der lateinischen Schrift „Storgae Sali-

ceae" und in der „Stadera", für die der zweite Teil jener Schrift
eine gelehrte Vorarbeit war, nicht besonders rücksichtsvoll
behandelt. Die Streitschrift Dr. Naulis, in der die Schriften
Gabriels als eine ganz minderwertige Leistung hingestellt wurden,
konnte freilich auf eine schonende Behandlung kaum Anspruch
machen. Selbst an den Liedern Gabriels hat der Gegner keinen
guten Faden gelassen, obwohl sie zum Teil nur den beiden
Kirchen gemeinsamen Glauben aussprachen.

Die Stadera ist die Frucht eines reifen Denkens, eines starken

Glaubens und eines tiefen Fühlens. Vieles ist sehr lebendig.



72

So ein Gespräch der Seele, die ihres Heils gewiß werden möchte
und sich fragt, ob es nicht gar zu groß sei, was sie glaubt und
hofft, und dem heiligen Geist, der ihr Mut und Vertrauen
zuspricht.

Eine große Tiefe und Reinheit des frommen Empfindens
spricht auch aus den Gebeten, mit denen jede Erörterung einer
Streitfrage schließt. Das gleiche gilt von den Gebeten, die dem

„ver sulaz" beigefügt wurden. Es sind Morgen-, Abend- und
Tischgebete, Gebete um ewiges Leben, Vergebung der Sünde,
wahre Erkenntnis Gottes, um wahren Glauben an Christus, für
ein rechtschaffenes Leben, für Leidenszeiten, zur Vorbereitung
auf den Kirchgang und die Abendmahlsfeier und ein Gebet für
ein seliges Ende. Es kann nicht anders sein, als daß diese aus
der Tiefe eines von Gott und Christus und der Ewigkeit ergriffenen

Herzens strömenden Gebete vielen Trost und Frieden
gebracht haben17.

Am 26. August 1625 hat Stefan Gabriel laut der Vorrede die
Arbeit an der „Stadera" abgeschlossen. Sein Aufenthalt in
Altstetten sollte nun nicht mehr lange dauern. Sein Sohn Luzius hat
ins Kirchenbuch von Ilanz geschrieben : „Endtlich hat die Kirche
zu Ilantz von den Herrn der löblichen Stadt Zürich verlangt, daß
sie meinen Vater, den Herrn Stephanus Gabriel, wieder uns
zukommen lassen. Ist also gen Ilantz kommen 1626 den 10. Martii."
Daß die Ilanzer sechs Jahre auf ihn gewartet haben und nicht
daran dachten, ihn durch einen andern zu ersetzen, gereicht ihnen
und ihm zur Ehre. Das allein ist schon ein gewichtiges Zeugnis
für seine Bedeutung. Denn es kann ja wohl sein, daß seine
politische Betätigung nicht allen in der Gemeinde Freude gemacht
hat. Es ist ihm nicht leicht geworden, Altstetten zu verlassen,
aber er war doch bald entschlossen, dem Ruf in die Heimat, den

er als einen Ruf Gottes betrachtete, zu folgen. Am 5. März hat
er ins Kirchenbuch von Altstetten eingetragen : „Valete in
Domino, valete (Lebet wohl in dem Herrn, lebet wohl 5 Martii
a. 1626." Für die Predigt, die er bei diesem Anlaß denen zu
Altstetten hielt, hat er als Text die Stelle im Matthäusevangelium
(Kap. 2, Vers 19-23) gewählt, wo ein Engel dem Joseph inÄgyp-

17 Dafür, daß auch die Stadera in einem weiteren Kreise geschäzt
wurde, spricht die Tatsache, daß im Jahre 1650 die Synode die
Bewilligung zum Druck einer italienischen Ausgabe dieser Schrift erteilte.



73

ten erscheint unci ihm mitteilt, H erodes sei tot und er dürfe in
die Heimat zurückkehren. Er hat den Text in einer im besten
Sinn geistreichen Weise ausgelegt und nicht nur auf seinen
Abschied von der Gemeinde, sondern auf das Schicksal und die
Bestimmung aller Menschen angewendet. Er hat aus dem Text drei
Lehren gezogen, nämlich die, daß auf der Erde niemand und
nichts dauernd an einem Orte bleiben kann, dann die, daß eine
bessere Heimat auf uns wartet, und endlich die, daß wir dem
Rufe Gottes, der uns einen Platz auf der Erde und schließlich die
Erde selber verlassen heißt, ohne Zaudern folgen sollen. Er weiß
sehr geschickt sowohl Beispiele aus der Geschichte Israels als aus
der anderer Völker zur Veranschaulichung heranzuziehen. Auch
sehr schöne Bilder und Gleichnisse stehen ihm zu Gebote. Uns
interessiert hier vor allem, was er über die Gemeinde Altstetten
und ihr Verhalten zu ihm und über seine Rückkehr nach
Graubünden gesagt hat. „Gott hat mich bei euch gesegnet und jetzt
muß ich euch verlassen und komme vielleicht nie mehr zu euch;
erkennt daran auch ihr die Vergänglichkeit dieser Welt, verlaßt
euch nicht auf sie, verlaßt euch immer auf den ewigen Gott.
Gott sagte zum heiligen Joseph : „Mache dich auf und geh in
das Land Israel." Es scheint mir, er sage nun auch zu mir: „Auf,
gehe wieder nach Bünden!" Was soll ich tun? Soll ich dieses
schöne Land, in dem ein so wohltuender Friede herrscht,
verlassen, um in ein zerstörtes und zerrissenes Land zu ziehen, in
dem die Wut des Schwertes regiert Soll ich dieses Land, das so

gute Regenten und Herren hat, verlassen, um in ein Land zu
ziehen, in dem schlechte, unserem Glauben feindliche Herren
regieren, soll ich von euch, die ihr mir auf alle Weise Liebe
erwiesen, fortgehen, um in eine Gegend zu ziehen, wo ich Leute
antreffen werde, die mich verfolgt und aus meiner Heimat
vertrieben haben Was soll ich doch tun Da die Stadt, der ich
zweiundzwanzig Jahre gedient habe, meinen Dienst wünscht, da
mein armes Vaterland Mangel und Not an Predigern und Lehrern

hat, und da es auch unseren Herren hier ratsam erschienen
ist, claß ich gehe, kann ich es mir nicht anelerò denken, als daß
Gott mir sagt: „Auf, gehe wieder in dein Vaterland !" " Er führt
dann weiter aus, claß andern viel Schwereres zugemutet worden
sei als ihm, wenn er auch Leiden entgegengehe. Zum Schluß ruft
er den Zuhörern zu : „Aber wie soll ich von euch Abschied neh-



74

men, was soll ich euch sagen Ich möchte lieber weinen als
reden. Ich danke euch für alle Liebe, die ihr mir erwiesen habt,
und danke auch für die Freundlichkeit, den Schutz und diePIilfe
meiner geehrten Herren. Ich werde diese große Wohltat mein
Leben lang nicht vergessen; ich will eurer in meinen Gebeten vor
Gott gedenken; vergeßt auch ihr mich nicht! Das heißt, meine
geringe Person könnt ihr wohl vergessen, aber die Lehre, die ich
euch dargelegt habe, sollt ihr niemals vergessen." Er erinnert sie

an die wichtigsten Punkte der Lehre, die .sie von ihm gehört
haben. Er scheut sich auch nicht, sie zu mahnen, daß sie sich
vor den großen und schweren Sünden, die in ihrem Land überhand

genommen hätten, nämlich vor dem Fluchen, Schwören und
vor dei Trunksucht hüten sollen. Er ermahnt sie zum Ausharren
und schließt mit Segenswünschen für sie, die Stadt und das ganze
Land.

Die Gemeinde, in die Gabriel zurückkehrte, hatte in den

Jahren seiner Abwesenheit auch manches durchgemacht. Mehrmals

wurde das Städtchen, dessen Mauern gerade in diesen
schlimmen Zeiten darniederlagen, von Kriegsvolk überflutet.

V. N a c h cl e r H e i m k e h r.

Über das, was Stephan Gabriel in den letzten zwölf Jahren
seines Lebens in der Gemeinde geleistet hat, erfahren wir nur
durch das Kirchenbuch etwas. Unter den Taufkindern, die er in
diesen Jahren ins Taufregister eingetragen hat, befinden sich
auch einige seiner Enkelkinder. Der Großvater hat jeweilen
sogar die Himmelszeichen angegeben, in denen sie geboren sind.
Im Jahre 1632 übernahm er nach einer Bemerkung im
Synodalprotokoll auch den Pfarrdienst in der Gemeinde Kästris. Taufen
in mehrheitlich katholischen Gemeinden ließ der schärfer
gewordene konfessionelle Gegensatz immer weniger zu. Auch
Verstorbene durften nicht mehr immer auf dem Friedhof ihrer
Heimatgemeinde die letzte Ruhestatt finden. So ist im Jahre 1628
die Leiche des Schreibers Wilhelm Caminada von Seth nach Ilanz
geführt worden. Bemerkenswert ist auch die folgende Eintragung
im Totenregister : „Mastralessa Maria des Amann Christ. Martin
zu Schleuis Haußfrou, ein eyfrige evangelische Frau, starb zu
Schleuis und ist zu Ilanz begraben worden." Auch Evangelische

• aus andern Ländern sind auf dem Friedhof von St. Martin be-



graben worden : „Zwey Kinder einer Frau auß der Grafschaft
Cleffen, so von wegen des Evangeliums exuliert, d. 7. Mai 1627."
Schon zur Zeit Stefan Gabriels und mehr noch zur Zeit seines

Nachfolgers bot sich öfters Gelegenheit, Glaubensgenossen aus
andern Ländern (Italien, Frankreich) Gastfreundschaft zu
erweisen.

Mit unverhohlenem Grimm sind dann auch vereinzelte Übertritte

zum Katholizismus und hartnäckiges Festhalten von
solchen, die von auswärts kamen, an dieser Religion verzeichnet. So

ist dem Namen und Todestag einer Frau beigefügt : „foemina in
papismo indurata, sine fronte." (Ein im Papismus verhärtetes,
unverschämtes Weib.)

Mehrere Eintragungen zeigen auch, claß mit der Kirchen-
und Sittenzucht Ernst gemacht wurde. Ein Mann, der trotz
Warnungen nicht von seinem unsittlichen Lebenswandel ließ, wurde
exkommuniziert (aus der Gemeinde ausgeschlossen). In einem
Jahre mußten zwei Ehepaare, bevor sie getraut wurden und den
kirchlichen Segen für ihren Ehebund empfingen, vor versammelter

Gemeinde bekennen, claß sie sich einer schweren Sünde

schuldig gemacht hätten.
In scharfem, unermüdlichem Kampf gegen die sittliche

Leichtfertigkeit und schlimme Gewohnheiten und Leidenschaften
finden wir Stefan Gabriel auch in einer Reihe von Gedichten. In
einem Gedicht von der Wiedergeburt sagt er von Leuten, die es

möglichst bequem und schön haben und das Leben genießen
wollen und meinen, es sei dann allenfalls in der Nähe des Todes
noch Zeit genug, sich zu bessern :

„L'ün ha tschou, l'auter lou da far,
Paucs vultan lur salid dichiar,
A far lur faig sagire :

Bault ven la mort zun nechiameng,
A catsch'els maun zunt fermameng,
A scatscha tut ilg rire."19

Dieses Gedicht, wie ein folgendes, welches in sehr gelungener
Weise ein Streitgespräch zwischen dem Fleisch und dem Geist
stattfinden läßt („Davart ilg dabat d'ilg spirt a da la earn"),

19 Deutsch: Der eine hat da, der andere dort zu tun; um ihr Heil
sich kümmern und ihre Sache sicher machen wollen wenige, bis ganz
plötzlich der Tod sie überfällt und sie mit Gewalt zu Paaren treibt und
alles Lachen verstummen macht.



76

läßt uns erkennen, claß Stefan Gabriel nicht so sehr mit dem
theoretischen Materialismus, der Gott leugnet, zu kämpfen hatte,
als mit dem praktischen, d. h. mit einer Gesinnung und
Willensrichtung, die sich um Gott und um geistige Güter und Ziele
nicht kümmern, sondern nach dem Wahlspruch: „Lasset uns
essen und trinken und lustig sein, denn morgen sind wir tot"
leben will.

Neue Beachtung ist in unserer Zeit besonders den Gedichten

Stefan Gabriels geschenkt worden, in denen der kampfesfreudige

Mann verschiedene menschliche Verirrungcn und Laster
gegeißelt hat. Sie verdienen das Lob, das ihnen gespendet worden

ist2", ohne Einschränkung und sollten mehr gelesen werden.
Das Wesen der hauptsächlichsten Torheiten und Sünden und das

Elend derer, die ihre Sklaven werden, ist meisterhaft geschildert.
Scharfe Beobachtung des menschlichen Tuns und Treibens, klares
Erfassen seiner Beweggründe und eine starke satirische Ader
gehörten dazu, um diese Gedichte zu schreiben. Die Schilderung ist
dramatisch bewegt und äußerst realistisch. Wer in diesem scharfen

Spiegel erscheinen soll, ist am Anfang des ersten, dem Hochmut

(Loschezia) gewidmeten Gedichtes gesagt:

„Ber filgias ha ilg satan,
Vult quellas maridar :

Par ch'ellas fig carschentan
Sieu raginavel char :

Mansengia, gittigonza,
Loschezia, ambitimi
Mutt'eivra, seuvidonza
Las afflan tuttas hum."'21

Zum Gelungensten in der Reihe dieser Gedichte gehören die
dem Tanz und der Trunksucht gewidmeten Strophen. Das erstere
läßt an Kraft, Realistik und Lebhaftigkeit der Schilderung nichts
zu wünschen übrig. Das in ihm ausgesprochene Urteil, das l'anzen
sei eine Schule des Satans, werden freilich heutzutage auch ernste
Menschen zum mindesten etwas stark finden. Ohne Grund in der

20 z. B. in der Schrift „Im Lande der Rätoromanen'1 von P. M.
Carnot.

21 Viele Töchter hat Satan und will sie alle an den Mann bringen,
damit sie sein schönes Reich flott vermehren helfen: Lüge und Geiz,
Stolz und Ehrgeiz, Trunksucht und Neid, sie finden alle ihren Mann.



77

Wirklichkeit können aber Schilderungen, wie sie dieses Gedicht
bringt, kaum entstanden sein. Die wilde Zeit mag, wie es ja auch

am Ende des Weltkrieges wieder erlebt worden ist, zu toller
Ausgelassenheit, zum Überschreiten aller durch Scham und gute Sitte

gezogenen Grenzen geführt haben.
Von einem überraschend tiefen und klaren Einblick in die

Wirkungen und Polgen der Trunksucht legt das ihr gewidmete
Gedicht Zeugnis ab. Dieses Gedicht gehört m. E. auch heute
noch zum Besten, was gegen dieses Übel geschrieben worden ist.
Es seien aus beiden Gedichten einige Strophen mit der in der
oben erwähnten Schrift von P. M. Carnot gegebenen Übertragung
mitgeteilt.

Ü ber das T a n z e n.
Ün lieue a scol'eis ilg saltar. Salgint, current van eis anturn
tin lieuc da satanasse. Cun breia, cun calira
Scha ti nies Deus andreg tcus char, Sco pauper muvel narr, a sturn.
Schi fas quoti bue ün passe. O gronda narradira.

El mussa quou fig bers puccaus Quoti perdan bearas ilg tschupi,
El mussala loschezia; Pon mai quel pli afflare.
Scadili vult esser bi fitaus Tut lur honur quel scazi bi :

Sch'el gie ha bue riehezia. O schmaladiu saltare!

El mussa quou mattauns a mats Ah charas filgias, a matauns,
La gritta, seuvidonza : Fugit po d'ilg saltare,
Laventa si cr gronds dabats Scha vus leits prusas ngir dunnauns
Scadili vul sia muronza. Ilg Paravis hartare.

Der Tanzplatz cine Schule ist,
Dort lernt man Teufelssitte.
Wenn deinem Gott du treu noch bist,
Dann lenke weg die Schritte
Dort prägt der Satan Sünden ein,
Er lehrt die Pracht der Kleider ;

Denn hübsch geziert will jeder sein,
Ist's auch ein Hungerleider.
Der Tanzort ist für junges Blut
Des Zorns und Neides Schule.
Und oft erkämpft in wilder Glut
Die Tänzerin der Buhle.
Wie springen sie, wie rennen sie.
Und ihre Wangen brennen,
O Narrenvolk, wie wildes Vieh
Die armen Narren rennen.



78

Ach, manchem Mägdlein fiel vom Haupt
Der Kranz auf immer, immer
Verfluchter Tanz, du hast geraubt
Den schönsten Schatz, der Sitten Schimmer.
Flieht, liebe Töchter, Mägdlein hold,
Den Tanz und sein Verderben,
Wenn wack're Frau'n ihr werden wollt
Und einst den Himmel erben.

Von der Trunkenheit.
Da l'eivradat deis ti fugir,
Ton sco dad Unna stria :

Da l'eivradat deis ti gunchir,
Gunchir da l'ustaria.

Zurück, entfleuch der Trunkenheit,
Dem eklen Hexenweibe!
Der Trunkenheit entweiche weit,
Der Schenke bleibe ferne

Scha quella po tei compilgiar,
O paupra creatira
Schi ven la chi tut bien rubar,
Rubar tut tia vantira.

Wenn dich die Trunkenheit um-
Wie elend bist du worden [armt,
Dein Gut ist hin, du bist verarmt,
Dein Glück wird sie ermorden.

La ven a prender tes daners
Rubar tia vascadira,
La ven a prender praus ad ers,
Ta metter cn paupira.

La tia signura eivradat
Ven tei a tussagare.
A prender tia sanadat
A bault a schirantare.

Sie wird dir rauben all dein Geld,
Vom Leib das Kleid dir reißen;
Sie raubt dir Flur und Ackerfeld,
Sie wird dich betteln heißen.

Weh, deine Herrin Trunkenheit
Wird dir den Gifttrank reichen ;

Und dann, dann wirst du vor der
Verdorren und erbleichen. (Zeit

Auch gesellschaftlich weniger verpönten und in ihren
Wirkungen weniger in die Augen fallenden Lastern hat der Dichter
einen klaren Spiegel vorgehalten. So dem Neid (Seuvidonza) und
dem Geiz (Gitigonza). Die unersättliche Gier der Mammonsdiener
ist in folgenden Worten geschildert :

„Ad arder ven tieu cor sc'ün fieug,
Par rauba semper far sieu rieug,
A ver naginna finne,
Ti vens mai bue ta euntentar,
Pir pli, pir pli vens ti griar,
O seit, o arsantimme."22

22 Deutsch: Dein Herz wird glühen wie ein Feuer, nach Geld und
Gut rastlos schmachten und rufen und keine Ruhe finden. Du wirst
nie zufrieden sein und immer nach mehr gieren. O Durst, o Brand



79

Für alle Verirrungen werden sehr geschickt Beispiele aus der
Geschichte angeführt.

Man kann es bedauern, daß der Dichter nicht auch die Lichtseiten

des menschlichen Wesens mit solch lebendiger Anschaulichkeit

geschildert hat. In dieser Richtung wenigstens liegt das
bereits erwähnte Loblied auf den christlichen Ehestand als eine
Schule der Liebe und eine Quelle wahrer Freude.

Die Wirklichkeit zeigte dem ins Alter tretenden Dichter mehr
dunkle als helle Bilder. Am Ende der zwanziger Jahre des 17.

Jahrhunderts stieg eine neue schwere Gefahr am Horizonte auf,
der schwarze Tod. Durch Wallensteinische Truppen, die zum
Teil durch Graubünden marschierten, zum Teil aber auch da und
dort Quartiere bezogen und übel hausten, eingeschleppt,
verwandelte die Pest das bereits so schwer heimgesuchte Land in
ein weites Totenfeld. Im Jahr 1629 tauchte die schlimme Krankheit

auch in Ilanz auf und riß in diesem und in den zwei folgenden

Jahren viele Glieder der Gemeinde in einen jähen Tod. Beim
Lesen dieser Seiten des alten Kirchenbuches steigen grauenvolle,
erschütternde Bilder vor uns auf, denen ähnlich, die J. A. Sprecher

in seiner meisterhaften Schilderung der Pestzeit in seinem
Buche „Die Familie de Saß" gegeben hat. An einem Herbsttag
des Jahres 1631 sind in Ilanz 7 Personen der Pest erlegen, im
ganzen Jahr 59. Fünf Leute, wovon drei Kinder, sind in einem
Stall in Quadras bei St. Martin durch die letzte Not gegangen.
Ein richtiges Begräbnis war in solchen Zeiten oft nicht möglich.

An andern Orten, wie z. B. in Flims und Valencias, forderte
die Pest noch mehr Opfer. Waltensburg, Luvis, Trins und Flims
haben in diesen Jahren auch ihre Pfarrer verloren. Wir können
uns denken, wie es Stefan Gabriel getroffen hat, in der seiner Hut
anvertrauten Flerde den Tod derart wüten zu sehen. Er stand
aber in all dem Grauen aufrecht, ohne Todesfurcht, des ewigen
Lebens gewiß.

Dem Tod und der Ewigkeit sind wieder eine Reihe seiner
Gedichte gewidmet. Sie stellen nach meinem Empfinden den

Höhepunkt seines Dichtens dar. Wie er am Anfang eines dieser
Gedichte den Schützen Tod seinen Bogen spannen und nach dem
Leben zielen läßt, das konnte nur einem echten Dichter gelingen,
dem die wichtigste der einem solchen verliehenen Gaben, die



Gabe des inneren Schauens, in reichem Maße verliehen war. Und
wie schildert er das Los des vom Pfeile des Todes Getroffenen

„Cur quei piliet ha tei piagati,
Schi stos navend tilarc,
Stos prender da Scadili cumgiau
Nagin t'po cumpongiare,
Parsuls stos ir
Co pos ti rir
Ünn'estra via passare :

'Pias ovras d'fci
Prends ti cun tei :

Tut 'lg auter stos si dare.
Vont tei la Mort vens ti a ver,
Davos tei ilg puccaue :

Sper tei ilg Spirt ven cumparcr,
C'ha tei ghieu surmanaue :

Sur tei pilgver
Vens ti a ver
Ent tschiel ilg gist Derschader;
Sut tei 'lg uffiern,
En tei ilg vierm
Ven tia conscienzia morder.2"'

Mit erbarmungsloser Deutlichkeit wird dann geschildert, was
mit dem Verstorbenen im Grabe geschieht und wie rasch sie von
den Zurückbleibenden, und zwar vielleicht gerade von denen, die

am lautesten geklagt und gejammert haben, vergessen werden.
Doch all das soll den Frommen nicht schrecken. In wirkungsvollstem

Gegensatz zu den grauenerregenden Bildern, die er hat
aufsteigen lassen, schließt er das Gedicht mit den Worten :

„Cur nus morin
Sin nossa fin
Nus prend tiers tei, o Dense!"21

23 Wenn dieser Pfeil dich verwundet hat, dann mußt du hinwegziehen

und von allem Abschied nehmen. Niemand kann dich begleiten,
allein mußt du gehen. Wie kannst du lachen Eine fremde Straße
mußt du ziehen ; deine Glaubenswerke kannst du mit dir nehmen, alles
andere mußt du aufgeben. Vor dir wirst du den Tod sehen, hinter dir
die Sünde, neben dir wird der Geist erscheinen, der dich verführt hat.
Über dir im Himmel wirst du den gerechten Richter sehen, unter dir
die Hölle und in dir wird als Wurm dein Gewissen dich quälen.

2i Deutsch: Wenn wir sterben, wenn das Ende da ist, nimm uns
zu dir, o Gott



81

Mit herrlichem Schwung hat der Dichter die Schönheit des

ewigen Lebens und der himmlischen Seligkeit geschildert, und
wie mit Flammenschrift sind endlich die Qualen der Verdammten
beschrieben. Der Dichter ist wie Dante im Geist in die Tiefen
der Gottesferne und Qual hinabgestiegen und hat die Weherufe
und die Selbstanklagen der Verlorenen vernommen :

„Ent ilg uffiern stuveits vus star adinna,
A semper, semper senza fin,
A spronza ver naginna :

Ilg fieug ven mai lou a finir,
Ilg vierm ven mai lou a morir,
O vac, o vae furtinna
„Cuntut ngits vus plirar, urlar, bargirc,
Bargir, garrir, sgriziar ils dents,
Vusez a schmaladire :

Jou tschiec, jou narr, jou schmaladieu,
Ü pouper mei viermet pardieu
O vae morir, pirire!""25

Aber nicht nur in seinen Liedern, sondern auch an vielen
Stellen seiner Prosaschriften hat Stefan Gabriel das Sterben

und Vergehen aller Welt, das Los der in die ewige Heimat
Gelangten und der auf immer aus ihr Verstoßenen mit den
Farben und der Gestaltungskraft des Dichters geschildert. Um
eine Ahnung von der Dauer der Ewigkeit zu geben, hat er in der
ersten seiner Vorreden folgendes eines großen Dichters würdige
Gleichnis gegeben : „Wie groß ist das Meer Wenn eine Ameise
alle tausend Jahre einmal kommen und aus ihm trinken würde
und Gott den Verdammten verspräche, daß, wenn diese Ameise
das Meer ganz ausgetrunken haben werde, auch ihre Qual zu
Ende gehen solle, dann wäre noch eine Hoffnung auf ein Ende,
aber da ist keine Hoffnung, ihr Feuer wird nie erlöschen und ihr
Wurm nie sterben. O wie elend sind die, welche verdammt
werden!" In der schon mehrfach erwähnten Abschiedspredigt hat er

25 In der Hölle werdet ihr ewig bleiben müssen, immer, immer,
ohne Ende und Hoffnung. Nie wird dort das Feuer aufhören zu brennen,

und der Wurm wird nie sterben. O weh, o weh, wie entsetzlich!
Ihr werdet ohne Unterlaß klagen, jammern, weinen, weinen, schreien
und mit den Zähnen knirschen und euch selbst verfluchen: „Ich blinder

Narr, ich Verfluchter, ich armer verlorener Wurm. Ach wehe,
sterben, verderben !"



den Gedanken, daß wir auf der Erde nur Pilger und Gäste sind,
an folgendem Gleichnis klarzumachen gesucht. „Was ist diese
Welt anders als unsere Herberge zu Altstetten? In diese kommen
fast alle Tage viele Leute, Männer und Frauen, bleiben über
Nacht und gehen am Morgen weg, um nie wieder zu kommen. So

kommen wir Menschen in diese WTelt und bleiben ein kleines
Weilchen da, um wieder zu gehen und nie wieder zu kommen."
Dem tiefern Gefühl für die Unsicherheit unseres irdischen Loses
steht aber die freudige Gewißheit eines viel schöneren in der
Ewigkeit gegenüber. Er wird nicht müde, auf dieses Ziel
hinzuweisen. Er weiß zwar gut und sagt es oft, daß niemand sagen
könne, wie es dort sei. Er erinnert an die Antwort, die ein weiser
Mann auf die Frage, wie es im Himmel sei, gegeben habe : „Ich
kann wohl sagen, was es im Himmel nicht gibt, daß es da keine
Krankheit, keinen Krieg, keinen Schmerz, keinen Kummer,
keinen Tod, keine üble Nachrede geben kann. Aber ich kann nicht
sagen, was dort ist." Ohne Zweifel werde die Freude groß sein,
so groß, daß es niemand sagen könne. Stefan Gabriel fügt dem
hinzu : „Seht, meine Lieben, wie schön diese Welt ist, wie heiter
der Himmel, wie wunderbar die Erde und was auf ihr ist Eine
so schöne Wohnung hat Gott sogar vielen Ungläubigen und
Gottlosen bereitet. Wie viel schöner, wie viel lieblicher wird die
Wohnung sein, in der die Kinder Gottes, die heiligen Engel
Gottes weilen, ja Gott selber wohnt und weilt Wenn einer in
das Haus eines Fürsten ginge und in die Gemächer der Dienstleute,

ja in die Ställe der Pferde geführt würde und das alles
sauber und in Ordnung fände, wahrlich, der würde bald
ausrechnen, daß die Wohnung des Königs noch tausendmal
angenehmer sein werde. Was ist die Welt aber anderes als eine
Gesindestube, eine Herberge schlechten Volkes, ein Stall von Tieren
ohne Vernunft Wenn jene so schön, so reizend, so prächtig
geschmückt ist, o wie wird es dann erst die Wohnung des Königs
der Könige sein ?" Auf bloße Vermutungen in bezug auf die
himmlische Welt seien wir aber doch auch nicht angewiesen. Es
seien auserwählte Menschen mit ihrem Geist gleichsam ais
Kundschafter dort gewesen, hätten tiefe, unvergängliche Eindrücke
von der Herrlichkeit der ewigen Heimat erhalten und den
Erdenbewohnern Kunde von dem, was sie geschaut und vernommen,
gebracht.



83

VI. Letzte Arbeiten, Kämpfe und Sorgen.
All die schweren Erfahrungen in der Familie und in der

Gemeinde haben Stefan Gabriels Eifer für das Wohl des Volkes und
die Erhaltung des evangelischen Glaubens nicht erlahmen lassen.
Daß seine Tüchtigkeit nun auch in der Heimat gebührend
geschätzt wurde, geht auch daraus hervor, daß ihm bald nach der
Rückkehr das Amt eines Dekans des Grauen Bundes übertragen
wurde. Wegen der Kriegswirren konnte die Synode mehrmals
nicht stattfinden. Im Jahre 1628 tagte sie in Scharans, wo
Jenatsch seine kurze Laufbahn als Pfarrer begonnen hatte. Da
fanden die Ereignisse, an denen sich eine Prädikantenschar so
leidenschaftlich beteiligt hatte, ein Nachspiel. Es kam zu einem
Wortwechsel wegen der politischen Unruhen des Jahres 1617 und
der darauffolgenden Jahre und der Teilnahme von Mitgliedern
der Synode an ihnen. Es wurde beschlossen, daß, wenn von der
Zahl jener Geistlichen, die zuwider dem Bergüner Synodalbeschluß
das Volk aufgewiegelt oder anderes ihres heiligen Standes
Unwürdiges begangen hätten, noch etwelche da wären, solche als
schwer Verschuldete anzusehen und deshalb mit einer Strafe
belegt werden müßten. Doch seien diejenigen davon, die dem Thusner

Strafgericht beiwohnten (wenn dies auch gegen den Willen
und Beschluß der Synode geschehen), immerhin als entschuldigt
zu betrachten, weil sie dies auf Befehl ihrer Obrigkeit tun mußten,

wie sie sich auch vor der Synode von Malans bereits
ausgewiesen hätten. Wenn zum Nachteil der Ehre und des
Ansehens von Stefan Gabriel, Georg Saluz, Jac. Ant.
Vulpius und anderer Synodalmitglieder einst etwas gesagt,
getan oder beschlossen worden sei, so dekretiere dermalen die
Synode, solches für immer der .Vergessenheit (amnäsia)
anheimzustellen. Hierauf wurden die Synodalgesetze erneuert und
beschlossen, claß kein Geistlicher sich in Dinge einmischen solle,
welche dem kirchlichen Beruf fern lägen und deren Folge
Aufruhr und Verwirrung sein könnten, sondern gegenteils sich nüchtern

innerhalb der Schranken seiner Stellung zu halten hätte, bei
Strafe dauernder Exklusion2«. Man sieht daraus, daß die Synodalen

aus den schweren Erfahrungen manches gelernt haben. Wie
20 So berichten das Synodalprotokoll und Fortunat Sprecher in

der Geschichte jener Zeit.



zur Bestätigung des Willens zum Frieden wurden an der gleichen
Synode Georg Saluz, der Pfarrer von Chur, und Stefan Gabriel,
die einst getrennte Wege gegangen waren, zu Dekanen ihrer
Bünde gewählt.

Stefan Gabriel blieb bis zu seinem Tode in diesem Amte.
Einige glücklicherweise noch erhaltene Briefe zeigen, daß die
Gedanken, die ihn bei seiner über das Gebiet der Gemeinden, denen

er diente, hinausgehenden Tätigkeit leiteten und die Ziele, die
ihm dabei vorschwebten, noch ganz dieselben waren, die ihn einst
in den politischen Kampf hineingetrieben hatten. Er hat mit dem

„Eins ist not" in seinem Leben und Handeln Ernst gemacht.
Nach wie vor galt seine Sorge der Erhaltung der von den Vätern
ererbten Freiheit und der Erhaltung des evangelischen Glaubens
in den Drei Bünden und in den italienischen Plerrschaften (Veltlin,

Bormio, Chiavenna;. Mit größter Aufmerksamkeit verfolgte
er alles, was unternommen wurde, um die Bünde wieder in den
Besitz der 1620 verlorenen Gebiete zu bringen. Wir können uns
leicht vorstellen, wie sehr ihn die Kunde, der edle Plugenotten-
führer Heinrich Rohan solle nach Graubünden kommen, seine
Ankunft in den Bünclnerbergen und die nach verschiedenen
Verzögerungen im Sommer 1635 endlich durchgeführte Eroberung
des Veltlins gefreut hat. Um so bitterer mußte die Enttäuschung
sein, als die französische Regierung zögerte, die durch einen
glänzenden Feldzug, an dem die Bündner sich hervorragend beteiligt
hatten, zurückgewonnenen Gebiete den Bündnem zurückzugeben
und schließlich die Rückgabe nur unter Ausschluß der evangelischen

Religion aus jenen Gebieten gestatten wollte. Stefan
Gabriel konnte es, wie aus einem Brief, den er am 5. August 1635
Antistes Breitinger schrieb, hervorgeht, zuerst nicht für möglich
halten, daß die französische Regierung das wirklich wolle. Er
meinte, es handle sich um ein diplomatisches Spiel zu dem
Zwecke, um vor den Katholiken den Schein zu wahren. Er gibt
die Absicht kund, den Herzog Rohan zu bitten und zu beschwören,

er möge durch seine Weisheit bewirken, „daß Christus nicht
von dort vertrieben werde". Die Geistlichkeit von Zürich und
Bern möge dasselbe tun. Wenn mit vereinten Kräften und mit
brennendem Eifer darauf hingearbeitet werde, könne das
Gewünschte leicht erreicht werden. So klingt der Brief, obwohl er
von allerlei Sorgen und Gefahren zu berichten weiß, mit guter



Zuversicht aus. Über den Ernst der Absicht, den evangelischen
Glauben aus jenen Gebieten auszuschließen, sollte er aber nicht
lange im Zweifel bleiben. Die sogenannten Clävner Artikel
enthielten diese wie andere demütigende Bedingungen. Da wandten
sich die drei Dekane im Namen aller Diener am Worte-in Rätien
am 12. Februar 1636 in einem Schreiben an den Herzog Rohan.
Es sei aus diesem interessanten, in gewähltem Latein verfaßten
Schreiben einiges mitgeteilt. Am Anfang wird der Herzog daran
erinnert, mit weichem Jubel er in Bünden empfangen worden sei.

„Wir glauben kaum, daß die Israeliten in Ägypten über die
Ankunft des Moses in solchen Jubel geraten sind, wie wir über dein
Erscheinen in unserm Vaterland." Dann wird geschildert, wie
der Clävner Vertrag gleich einer dunklen Wolke diese Freude
gründlich getrübt habe. Es wird das Erstaunen darüber
ausgesprochen, daß die französische Regierung ihre treuesten,
zuverlässigsten Freunde in Graubünden derart vor den Kopf stoße und
dem verbündeten Volke schlechtere Friedensbcdingungen zu bieten

wage, als sie öfters von den Feinden angeboten worden seien.
Im Volke herrsche darüber ein starker Unwille. All dies bewege
sie, mit den innigsten Wünschen an ihn zu gelangen, daß er mit
seiner Weisheit und seinem Einfluß bewirke, daß eine völlige
Wiederherstellung des früheren Zustandes erfolge. „Gedenke,
ausgezeichneter Fürst, der um Christi willen in der Verbannung
Weilenden, die, nachdem sie die nächsten und liebsten Menschen
und ihre Habe verloren haben, über die rauhen Alpen in eine

traurige, lange dauernde Verbannung getrieben worden sind und
Plunger, Durst und Blöße erlitten haben, die Wiederherstellung
mit unbeschreiblicher Sehnsucht erwarten Sic haben sich zu
deiner Ankunft, gnädigster Herr, so sehr Glück gewünscht; wirke
doch, bitte, dafür, claß sie in ihrer Hoffnung nicht betrogen werden

Gedenke der Blutzeugen Christi, die in ihrem Hause, in den
Betten, in den Gotteshäusern grausam hingemetzelt wurden. Leide
es nicht, ausgezeichneter Fürst, daß ihr Blut, welches der Same
der Kirche ist, vergeblich geflossen sei Ihre Seelen rufen zu
Gott: „Ach, wie lange rächst du unser Blut nicht?" Sie rufen
dir, gnädigster Plerr, zu : „Erbarme dich unserer Kinder, unserer
Enkel, unserer Nachkommen, daß sie sich des Wortes Gottes,
das uns den Weg zum Himmel zeigt, erfreuen können !"..."

Dieser Appell an das Herz und Gewissen des großen Huge-



86

nottenführers hatte keinen Erfolg und konnte keinen haben.
Rohan konnte, wie auch Stefan Gabriel einmal bemerkt hat, nicht
wie er wollte. Er war schließlich nur ein Beauftragter des in
Frankreich mit größter Machtvollkommenheit regierenden Ministers

Richelieu, den als Kardinal und Diplomaten die Wünsche
der Bündner Protestanten, soweit sie sich nicht mit seinen
politischen Interessen und Zielen deckten, kalt ließen. Auch von den

evangelischen Orten der Eidgenossenschaft war nichts zu
erreichen, sie wollten nicht riskieren, um der Bünclner willen, für
die sie schließlich schon viel getan hatten, in den Krieg
hineingezogen zu werden. So konnten schließlich auch treue
Protestanten den Gedanken, das, was die Franzosen nicht geben wollten,

mit Plilfe von Österreich-Spanien zu erhalten, nicht ohne
weiteres abweisen. Kurz vor dem Abschluß der Verhandlungen
wurden auch einige evangelische Pfarrer in die Pläne und
Absichten des sogenannten Kettenbundes eingeweiht. Wie aus einem
Briefe von Jenatsch an Gabriel hervorgeht, waren darunter auch
der letztere und sein Sohn. Magister Luzius. Viel Freude hatten
sie daran nicht. Diese wurde noch kleiner, als im Frühling 1637
Rohan auf die bekannte, an Verrat grenzende Art und Weise aus
dem Land getrieben wurde. Als dann im Jahre 1638 bekannt
wurde, Spanien habe es endgültig abgelehnt, die evangelische
Religion in den italienischen Herrschaften zu dulden, da entstand
namentlich unter den evangelischen Pfarrern eine große
Erregung. Die Dekane, denen man wegen ihrer Zustimmung zu
den Verhandlungen mit Habsburg schwere Vorwürfe gemacht
hatte, erklärten in einem Briefe an alle Pfarrer, sie seien
getäuscht und betrogen worden, man müsse die Verbindung mit
Spanien abbrechen und der ungesetzlichen Art, wie die
Angelegenheiten gemeiner Lande von einigen Wenigen besorgt würden,

wenn auch nicht auf gewaltsame Weise, entgegentreten.
Gabriel hatte sich schon in einem Briefe vom Mai 1637 über die
diktatorische Art beklagt, wie jetzt in Graubünden regiert werde.

Er hat sich aber auch direkt an den Mann, den er dabei
hauptsächlich im Auge hatte, gewendet. Der Briefwechsel
zwischen Jenatsch, Stefan Gabriel und Jakob Anton
Vulpius gehört zum Merkwürdigsten und Bedeutsamsten jener
Zeit. Darum soll das Wesentlichste aus den wenigen erhaltenen
Briefen mitgeteilt werden. Sie zeigen uns auf der einen Seite



87

einen kühl erwägenden Politiker — einen Realpolitiker, würde
man heute sagen —, der in seinen Plänen und Aktionen von
religiösen Rücksichten nicht gehemmt sein will, und auf der andern
Männer, die von einer Politik, die der Religion nicht gibt, was
ihr gebührt, sehr wenig halten. Es ist auffallend, daß zwischen
diesen Männern überhaupt noch Briefe gewechselt wurden.
Jenatsch, der frühere Präclikant, war ja katholisch geworden.
Wie ein Gabriel einen solchen Schritt beurteilte, kann nicht
zweifelhaft sein. In einem bald nach dem Bekanntwerden des

Übertritts an Breitinger gerichteten Brief braucht er die Wendung

„infelix ille Jenatius" (jener unglückselige Jenatsch). Doch
am Anfang eines an ihn selber gerichteten Briefes finden wir die

Bemerkung, es könne von ihm nichts so Ungeheuerliches
begangen werden, das imstande wäre, die alte Freundschaft aus
seinem Herzen zu reißen. Er hält ihm dann aber mit aller
Schärfe das Falsche und Gefährliche seines selbstherrlichen
Benehmens vor. Am bezeichnendsten für das tiefste Fühlen und das

eigentlichste Wollen Stefan Gabriels ist die folgende Äußerung:
„Warum sagen sie (nämlich gewisse Schmeichler und Zuträger)
dir nicht, claß ich mich vor allem wegen der Religion
beschwere. Ich erwarte nichts Gutes von den Häuptern, nichts
Gutes vom Volke, sondern nur Verderbnis und Bestechung. Das
politische Wesen rührt mich nicht stark, die Religion brennt
mich, sie liegt mir am Herzen. Ich habe es niemals gutgeheißen
und werde es niemals gutheißen, solange mir Gott Kraft gibt,
claß unsere Untertanen des Lichts des Evangeliums sollen
beraubt werden und daß ihre Nachkommen dem Reich der Finsternis

unterworfen sein sollen, und das kraft jenes Vertrages ewig,
ach ewig. Du würdest, wenn du nicht von uns weggegangen
wärest, das gleiche sagen. Ich bin niemals ein stummer Plund
gewesen und werde es auch mit Gottes Hilfe niemals sein, ich will
sagen, was mich mein Herr sagen heißt, und dann ihm den
Ausgang anheimstellen...." Er schließt den Brief mit der Bitte, daß
Jenatsch das, was Stephanus freimütig und rückhaltlos gesagt
habe, gut aufnehmen möge, und mit dem Gruß : „Gehab dich
wohl, tapferster Oberst! dein Freund Stephanus Gabriel."

In einem Schreiben des Obersten vom 13. September 1637
sucht dieser die gegen ihn erhobenen Vorwürfe und Anklagen als
ungerecht und unbegründet hinzustellen. Er meint eingangs, der



88

Brief Gabriels sei in Zorn und Gemütserregung geschrieben, und
nichts schade dem menschlichen Geschlechte mehr als Zorn und
Gemütsaufwallung. Er beruft sich darauf, Gabriel, habe selber
früher von allzu weitgehender Volksfreiheit nicht viel gehalten.
Die Sorge für die Religionsfreiheit in den Herrschaften findet er
begreiflich, mahnt aber zu ruhigem Abwarten und versichert, er
werde tun, was er könne. Der Brief schließt mit den Worten :

„Gehab dich wohl, ehrwürdiger und ruhmreicher Mann.
Mäßige dich, mein Lieber, vor der Zornaufwallung, denn bei ihr
geht alle Ruhe und Freundlichkeit verloren. Wolle, ich bitte dich
um Gottes willen darum, nicht allein klug sein Mit innigen
Wünschen für dein Wohl Georg Jenatsch."

Aus diesem Brief können wir in bezug auf die Persönlichkeit
des Prädikanten von Ilanz wohl so viel entnehmen, claß er von
sehr lebhaftem, leicht aufbrausendem Temperament war. Oft
mögen Zornesblitze aus seinen Augen geleuchtet haben. Ob freilich

gerade Jenatsch berufen war, Lektionen in Mäßigung und
Selbstbeherrschung zu geben, muß nach Verschiedenem, was von
ihm bekannt ist, fraglich erscheinen.

Eingehender und liebenswürdiger hat der Oberst auf einen
Brief, den ihm Pfarrer Vulpius aus Thusis wohl im Einverständnis

mit seinem Freund Gabriel geschrieben hatte, geantwortet.
Er betont wiederholt seinen großen Eifer für das Wohl, und die
Freiheit des Vaterlandes. Er meint, es stehe mit Graubünden
nicht gar so schlimm. Er habe mit Verwunderung feststellen
können, welche Achtung die Republik bei den europäischen Fürsten

genieße. Man habe auch nicht Grund, sich über ihn zu
beschweren. Er habe sich in Innsbruck mit Erfolg für die Freigabe

des evangelischen Glaubens im Unterengadin und Prättigau
verwendet. Er beklagt sich darüber, daß man ihn vor dem Volke
als einen hinstelle, der ihm die Freiheit entwinden wolle. Er habe
im letzten Plerbst mit Stefan Gabriel in Ilanz darüber geredet,
aber ihn nicht davon überzeugen können, daß er im Unrecht sei.

In bezug auf die Religionsfreiheit meint er, diese Sache werde
sich mit der Wiederherstellung des Landes von selber machen.
Er selber danke zwar Gott für die Gnade, daß er ihn in den
Schoß der katholischen Kirche aufgenommen habe, aber er wolle
die Religionsfreiheit in Graubünden unangetastet wissen. Das
könnten seine Frau und seine Kinder (die protestantisch geblie-



89

ben waren) und alle seine Freunde bezeugen. Es sei in dieser
Hinsicht noch nicht alles verloren, man müsse nur nicht das Volk
durch blinden Lärm in Aufregung bringen. Sie sollen nicht allein
gescheit sein wollen. Was die Religion betreffe, so sei ihnen
ein gewisses Recht zuzugestehen, aber in politische Dinge sollten
sie sich nicht mischen.

Man kann heute ruhig zugeben, daß Jenatsch nicht in allem
unrecht hatte. Es hing tatsächlich nicht nur vom Willen der
politischen Führer ab, ob die Religionsfreiheit in den Untertanengebieten

erreicht werden konnte oder nicht. Jenatsch hat wohl
richtig gesehen, wenn er die Sachlage so beurteilte, daß diese
Gebiete ohne die an jene Bedingung geknüpfte Zustimmung der
mächtigen Nachbarn nicht wieder dauernd in den Besitz der
Bündner zu bringen seien. Er irrte aber sehr, wenn er meinte, die

Glaubensfrage werde sich nach der Rückerstattung der Gebiete

ganz von selber nach den Wünschen der Evangelischen regeln.
Die Glaubensfreiheit kam zwar, aber Jahrhunderte später, als

jene Gebiete den Bündnern verloren waren und dort nur sehr
wenige Protestanten lebten, denen sie zugute kam. Es gereicht
Stefan Gabriel zur Ehre, daß er sich in den Gedanken, daß in
jenen Tälern das Licht des Evangeliums nicht mehr leuchten
solle, nicht finden konnte. Er hatte es in dieser Hinsicht ganz
ähnlich wie Zwingli, der auch durchaus der freien Verkündigung
des Evangeliums die ganze Schweiz geöffnet wissen wollte.

Der Kummer über die Preisgabe evangelischer Glaubensgenossen

hat einen Schatten auf Stefan Gabriels letzte Lebenszeit
geworfen. Über seine Stimmung gibt der Ende 1637 an Brei-
tinger gerichtete, bereits erwähnte Brief Aufschluß. Da heißt es

am Schluß : „Unser Schiff ist von schweren Stürmen bedrängt,
möge Gott uns zu Hilfe kommen, möge Gott uns erhalten!"

Als im Frühling 1638 die drei Dekane vor den Herren und
Häuptern erschienen, um auch dort ihre Beschwerden und Klagen
geltend zu machen, da mußte sich der Dekan des Obern Bundes
durch seinen Sohn Luzius vertreten lassen. Die im Mai in Chur
versammelte Synode bestätigte ihn in seinem Amte, aber er sollte
die Synode nicht mehr besuchen. Die Notiz im Kirchenbuch von
Ilanz, er sei an der Wassersucht gestorben, läßt vermuten, daß er
noch durch Schweres hindurch mußte, bis ihm das zuteil wurde,



90

was er so sehr ersehnte. Die Arbeit scheint er noch bis in den
Herbst hinein selber versehen zu haben.

Außer der erwähnten Notiz finden wir noch die von der
Hand seines Sohnes und Nachfolgers in der Gemeinde geschriebenen

Worte :

„Anno 1638, den 6. November, ist mein Vater, der in die

33 Jahr der Stadtkirchen zu Ilantz gedient hat, im Herrn selig-
lich entschlafen."

Luzius stand den Gemeinden Ilanz-Kästris noch 24 Jahre
vor. Mit seiner trefflichen Übersetzung des Neuen Testamentes
und der Psalmen ins Romanische hat er das Werk des Vaters in
glücklicher Weise fortgesetzt. Die Familie Gabriel lebte in Ilanz,
ihrer zweiten Heimat, noch lange in Ansehen und Wohlstand.
Wiederholt bekleideten Angehörige der Familie hohe Amtsstellen
im Tale und in den italienischen Herrschaftsgebieten. Erst vor
wenigen Jahren haben Nachkommen Stefan Gabriels das Haus
am Oberen Tor, das lange im Besitz der Familie gewesen war,
und Ilanz verlassen27.

Beitrag zur Geschichte der Gemeinnützigen
Gesellschaft von Graubünden.

Von Prof. Dr. F. Pieth, Chur.

Auf Einladung der Gemeinnützigen Gesellschaft von
Graubünden sprach Nat.-Rat Dr. A. Gadient am 1. März 1928 über die
Frage der Gründung einer neuen Ökonomischen Gesellschaft.

Angesichts der sich zum Teil schroff gegenüberstehenden
und bekämpfenden Interessen sollte eine neutrale Organisation
geschaffen werden, welche die auseinander- oder dann ohne
Zusammenhang nebeneinander hergehenden wirtschaftlichen und
geistigen Bestrebungen zusammenfassen und zu möglichst
einheitlicher Wirkung vereinigen sollte. Als eine solche Organisa-

27 Die die Familie Salis betreffende Notiz auf Seite 55 des Monatsblattes

kann auf Grund einer Mitteilung von Herrn Dr. J. Simonet dahin

ergänzt werden, daß der Vater des Convertiteli Friedrich Salis der
Vicar Hans Salis von Samaden war. Friedrich wurde vom König Heinrich

IV. zum Almosenier ernannt und starb im Jahre 1616 in Paris. Den
Hauptteil der Schrift „Storgae Saliceae" bildet ein schon im Jahr 1610
von Stefan Gabriel an Friedrich Salis gerichteter Brief.


	Stefan Gabriel, der Prädikant und Dichter : ein Lebensbild aus Graubündens schwerster Zeit [Fortsetzung und Schluss]

