
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1927)

Heft: 8

Artikel: Der Kulturkreis der Viktoriden [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Winter, Ernst Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


249

Der Kulturkreis der Viktoriden.
Von Dr. Ernst Karl Winter (Wien). (Schiusa)

IV.
Wie haben sich diese Sozialorganisationen in dem halben

Jahrtausend römischer Herrschaft entwickelt, haben sie sich
behauptet oder sind sie beseitigt worden

Norikum wurde ein Vorland Italiens. Wir können Teile
seiner kirchlichen Organisation bis ins 6. Jahrhundert hinein
verfolgen. Die Vita S. Se verini des Eugippius zeigt die Inter-
rex-Funktion der römisch-katholischen Kirche in den Kämpfen
derselben mit dem teils heidnischen, teils arianischen Germanentum. In
den kirchlichen Wirren, die dem Dreikapitelstreit folgten und zum
Schisma von Aquileja führten, erfahren wir die Namen dreier
Kirchen, der Ecclesia Breonensis (oder Beconensis), Tibu r-
n e n s i s und Augustana, die zwischen der fränkischen und
der griechischen Kirche in der Mitte liegen70. Die Ecclesia
Breonensis hält man seit P. Papebroek S. J.71 für die breonische
Kirche von Säben, der St. Ingenuin vorstand. Die Ecclesia
Tiburniensis gilt allgemein als die Kirche von Teurnia (oder Ti-
burnia). Die Ecclesia Augustana (oder Avorciensis, Avonciensis,
Aguntiensis) erklärt J. Friedrich72 für die Kirche von Agun-
tum, die Ecclesia Breonensis möglicherweise für die Kirche von
Virunum, da die Synode von Grado (a. 572/577) einen Leonianus
Tiborniensis und einen Aaron Avorciensis kennt73, somit sämtliche

drei Kirchen dem engeren Norikum zuzugehören scheinen.
Jedenfalls ist die Existenz einer norischen Kirche dadurch bis in
die letzten Jahre des 6. Jahrhunderts bezeugt. Rudolf Egger
(Wien)74 hat neuestens die Basiliken dieser Kirchen zu Teurnia
(St. Peter im Holz, Oberkärnten), Aguntum (Stribach bei Lienz,
Osttirol\ Virunum (Zollfeld bei Klagenfurt, Kärnten) bloßgelegt.

70 Brief der Bischöfe Istriens an Kaiser Mauritius a. 591, Mon.
Germ. Hist. Epist., Gregorii I. Registrum, ed. P. Ewald, I. 16a;
dazu Christian Wilhelm Glück, Die Bistümer Noricums,
Sitzungsbericht d. phil.-hist. Kl. d. Wiener Akad. d. Wiss. 1855, XVII.
138 ff. ; Alois Huber, Die Ecclesia Petena der Salzburger
Urkunden, Archiv f. österr. Gesch. 1867, XXXVII ff.

71 Boll. Acta SS. 5. Februar, I. 669 ff.
72 Die Ecclesia Augustana in dem Schreiben der istrischen

Bischöfe an Kaiser Mauritius vom Jahre 591 und die Synode von Gradus
zwischen 572 und 577, Sitzungsberichte der Hist. Kl. d. bayr. Akad. d.
Wiss. 1906, 327 ff.

73 Mon. Germ. Conc. II. 2, 583.
74 Frühchristliche Kirchenbauten im südl. Norikum, Wien 1916.



250

Friedrich und E g g e r behaupten nun, daß diese drei
Kirchen durch die Slaven zerstört worden seien. Sie können dies

jedoch nicht beweisen. Vielmehr spricht Entscheidendes dagegen.
Jene Städte, welche die Slaven widerstandslos besetzten, wie
Pettau oder Cilli, behielten Name und Lage bei. Nur die Städte
der Kampfzone, eben Aguntum, Virunum, Teurnia, wurden
zerstört, so daß der Nachweis ihrer Lage zum wissenschaftlichen
Problem wurde. Dopsch hat zeigen können, daß „D ie ältere
Sozial- und Wi r t s chaf t s ve rf as sung der
Alpenslaven" (Weimar 1909) nicht die eines nomadistisch-kommuni-
stischen, sondern eines seßhaften Volkes war. Emil Goldman

n75 wieder hat gegen Paul Puntschart76 dargetan, daß
der vielberufene demokratische Charakter des karantanischen
Herzogtums durchaus in Frage steht. Es läßt sich ferner zeigen,
daß die slavische Sozial- und Wirtschaftsverfassung der
keltischrömischen folgt und daß das Kärntner Herzogsrituale ebenso
keltischer wie slavischer Wurzel sein kann. Jedenfalls schlössen
sich die einwandernden Slaven in ihrer Sozialorganisation enge
an die vorhandenen keltisch-römischen. Formen an. Ihr politischer

und religiöser Mittelpunkt Maria Saal im Zollfeld, mit
dem Herzogsstuhl und dem Fürstenstein, knüpft an das keltische
Virunum, die vorrömische Industrie- und Handelsstadt an. Daß
die Slaven erst von Salzburg im 9. Jahrhundert das Christentum
bekamen, ist nicht zu beweisen. Wir wissen von einer
vorhergehenden Missionierung Karantaniens durch Aquileja77. Die
religiösen Zentren des Landes Kärnten gehen zumeist auf slavische
Wurzel zurück. Der heilige Karantanenherzog Domitianus
(Waltunc) wird bis in unsere Zeit verehrt78. Es scheint, daß
Dopsch79 recht behält, wenn er die Vermutung wagt, daß nicht
der Einfall der Slaven die kulturelle Kontinuität zerstört hat,
sondern die Kämpfe der Slaven und der Bayern, resp. der Sieg des

bajuvarischen Arianismus.

75 Die Einführung der deutschen Herzogsgeschlechter Kärntens in
den slavischen Stammesverband, Breslau 1903.

76 Die Herzogseinsetzung und Huldigung in Kärnten, Leipzig 1899.
77 T h. Sickel, Alcuinstudien, Sitzungsberichte d. phil.-hist. Kl.

d. Wiener Akad. d. Wiss. 1875, LXXIX. 535 ff.
78 Robert Eisler, Die Legende vom heiligen Karantanenherzog

Domitianus, Mitt. d. Inst. f. öst. Gesch. 1907, XXVIII. 52 ff.
79 Grundlagen, I. 191 f.



251

Neben Norikum stehen die Breonen. Ihre Bedeutung als
eines in römischer, gotischer und bajuwarischer Zeit selbständigen

Stammes hat Albert Jäger89 ins Licht gerückt. Im Heere
des Aëtius auf den katalaunischen Feldern kämpften breonische
Söldner. In der Zeit des Theoderich bildeten die Breonen eine

Art Grenzmiliz des römisch-gotischen Reiches. Es ist
wahrscheinlich, daß die Breonen auch ihre eigene Kirche hatten, wie
immer die Ecclesia Breonensis des Jahres 591 zu erklären ist.
S 1.1 ngenuin81 jedenfalls wirkte in breonischen Landen. In der
Vita S. Corbiniani des Arbeo82 kommt vor quidam nobilis
tarn genere quam forme Romanus, Dominicus vocabulo, P r e -

onensium plebis concives83. Quartinus endlich, natione
Noricorum et Pregnariorum, tradiert a. 827 seinen
Erbbesitz zu Vipitena (Sterzing) dem Stift des hl. Candidus zu In-
nichen84. F r. W i e s e r85 vermutet, daß dieser Quartinus
„wahrscheinlich der letzte Sproß der angesehenen breonischen Familie
der Quartine r" war, deren Stammvater, Aelius Quartinus,

seiner Mutter, Aurelia Rufina, zu Mauls (bei Sterzing)
einen Grabstein setzte (C. I. L. V. 5083). Das Erbe der Quar-
tiner in der weiblichen Linie scheint durch Drusunda auf den
edlen Bajuwaren Adalbert übertragen worden zu sein, wenigstens

tradiert dieser a. 985/993 Besitzungen aus derselben Ge-

80 Über das rhätische Alpenvolk der Breuni oder Breonen,
Sitzungsbericht d. phil.-hist. Kl. d. Wiener Akad. d. Wiss. 1863, LXII.
351 ff.

81 Boll. Acta SS. 5. Februar, I. 669 ff. ; Resch, I. 383 ff. ; Kröß 67ff.
82 Sigmund Riezler, Arbeos Vita Corbiniani in der ursprünglichen

Fassung, Abh. d. hist. Kl. d. bayr. Akad. d. Wiss. 1889,
XVIII. 286.

83 Riezler weist nach, daß in der Fassung B, die in der
Karolingerzeit entstand, nicht nur die Widmung der Schrift an S t. V i r -
gilius von Salzburg, den Iren und Gegner des hl. Bonifazius,
dem der Romane Arbeo nahestand, fehlt, nicht nur der Vorwurf der
Bajuwarin Pilitrud, der hl. Corbinian sei ein Bischof irischer Richtung,

sondern auch der Hinweis auf die breonische Herkunft des
Dominicus (a. o. O. 220, 225, 228, 234 f.).

84 Theodor B.itterauf Die Traditionen des Hochstiftes Freising,

München 1905, I. 471 ff., Nr. 550 a, b, c.
85 Ein römischer Votivstein aus Sanzeno, Ztsch. d. Ferdinandeums

f. Tirol u. Vorarlberg, 1901, XLV. 232 f.
86 Oswald Redlich, Acta Tirolensia, Die Traditionsbücher des

Hochstiftes Brixen, Innsbruck 1886, 6, Nr. 12; 8. Nr. 16.



252

gend dem Domkapitel zu Brixen86. Josef Zösmair87 behauptet
sogar, daß dieser Adalbert der Stammvater der Grafen von Tirol
gewesen sei. Trifft diese Vermutung zu, dann läßt sich für
Tirol die Kontinuität eines Familienbesitzes von der ersten
römischen Zeit bis in das Mittelalter hinein verfolgen.

Diese Schicksale des norischen und des breonischen
Kulturkreises bereiten auf den Kulturkreis der Viktoriden
vor, der nach Jung (Römer und Romanen, 272) deshalb „von
besonderem Interesse ist, weil sich hier die Kontinuität der
Entwicklung seit den ältesten Zeiten verfolgen läßt".

V.

Wir kennen sechs bis neun Generationen des Geschlechtes
der Viktoriden; es füllt das 6. bis 8. Jahrhundert, die Zeit der
Merowinger und Karolinger; es ist eines der ersten europäischen
Häuser88.

Die Quellen, die Genealogie der Viktoriden
festzustellen, sind: i. die zwei Grabschriften von St. Luzius89 ; 2. die
Notizen im Testament des Bischofs Tello90, in der Synopsis An-
nalium Monasterii Disertinensis91 und im Bischofskatalog92; 3. die

87 Die alten Grafen von Tirol und ihre Vorfahren, die Albertiner,
Ztsch. d. Ferd. f. Tirol u. Vorarlberg, 1915, LIX. 305 ff.

88 Nach der Generationenlehre von Ottokar Lorenz, der
Richard v. Kralik folgt, bilden drei Generationen ein Jahrhundert

und drei Jahrhunderte eine historische Phase oder Periode. Die
Dynastien des Mittelalters dauern gewöhnlich neun Generationen
lang.

89 Theodor v. Mohr, Codex Diplomaticus, Chur 1848, I. 6, 8,
Nr. 3, 6; Theodor Mommsen, Inscriptiones Confoederationis Hel-
veticae Latinae, Mitt. d. Zürcher Antiqu. Gesellsch. 1854, X. 106, App.
Nr. 26 f. ; Salomon Voegelin, Wer hat zuerst die römischen
Inschriften in der Schweiz gesammelt und erklärt Jahrb. f. Schweiz.
Gesch. 1886, XL 59 f., 126 ff., 135; Emil Egli, Die christlichen
Inschriften der Schweiz, Mitt. d. Zürcher Antiqu. Gesellsch. 1895,
XXIV/1, 39 ff.

99 Cod. Dipl. I. 10 ff., Nr. 9.
91 T h. v. Mohr, Die Regesten der Benediktinerabtei Disentis,

Chur 1853, 5 f., Nr. 2 f., 12, 14; Johann Cahannes, Das Kloster
Disentis, Brürin 1899, 8 f.

92 P. Go s win s Chronik des Stiftes Marienberg, ed. P. Basili
us Schwitz er O. S. B., Innsbruck 1880, Tirolische Geschichtsquellen,

IL 81.



253

Stammbäume der Chronisten des 16. und 17. Jahrhunderts93 und
ihre Verarbeitung durch die Historiker des 17. und 18.

Jahrhunderts94, endlich die Kommentare und Kombinationen der
Verfasser des 19. und 20. Jahrhunderts95. Diese drei 'Quellenkomplexe

ergeben vorerst einmal sechs Generationen9S.
93 Ägydius Tschudi (f 1572), De prisca ac vera alpina Rhae-

tia, Basel 1560; Gallia cornata, ed. Johann Jakob Gallati,
Konstanz 1767, 297 ff., 316 ff. ; Johann Rudolf Stumpf (f 1576),
Eydgnoschaft, Zürich 1586, X. 17, 582 ff. ; Gaspar Bruschi us
(tl559), De omnibus Germaniae Episcopatibus, Augsburg 1549, 22 ff. ;

Chronologia Monasteriorum Germaniae, Sulzbach 1682, 134 ff. ; Ulr.
Campell (fl582), Zwei Bücher rätischer Geschichte, deutsch von
Conradin v. Mohr, Archiv f. d. Gesch. d. Republik Graubünden,
Chur 1849/51, I. 7 f., 21 f., 60 f. ; IL 25 ff.; Raetiae Alpestris Topogra-
phica Descriptio, ed. C. J. Kind, Quellen zur Schweizer Geschichte,
Basel 1884, Vii. 13 f., 32, 99; Historia Raetica, ed. Plac. Platt ner,
ebd. 1887, VIII. 77 ff. ; Johann Guler von Weineck (fl637),
Raetia, Zürich 1616, 56 f., 72 f., 86 ff. ; Fortunat Sprecher von
Bern egg (fl647), Pallas Rhaeticä, Basel 1617, 52 ff. ; Rhetische
Cronica, Chur 1676, 55 ff.

94 Bischof Johann Flugi von Aspermont (fl661), Catalogus

der Bischöfe von Chur, Hohenems 1645, ed. J. G. Mayer und
F. Jecklin, Chur 1901; P. Gabriel Bucelinus O. S. B. (t 1691),
Rhaetia sacra et profana, Augsburg 1666, 140 ff. ; P. Ambrosius
Eichhorn O. S. B. (f 1820), Episcopatus Curiensis, St. Blasien
1797, 17 ff.

95 Johann Ulrich v. Salis-Seewis, Hinterlassene Schriften,

Chur 1834, I. 15 ff. ; Conradin v. Moor, Die Grafen von
Currätien, Rätia, Mitt. d. Geschichtsforsch. Gesellsch. v. Graubünden,
Chur 1863, I. 80 ff. ; Wolf gang v. Juvalt, Forschungen über die
Feudalzeit im Curischen Rätien, Zürich 1871, IL 69 ff. ; P.C.Planta,
Das alte Rätien, Berlin 1872, 263 f., 274 ff., 284 ff. ; Johann Georg
Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Stans 1907, I. 52 ff., 60 ff.,
69 f., 82 ff.

96 Es sind zwei Stammbaum-Versionen zu unterscheiden,
vor allem in der Frage des Verhältnisses der Bischöfe P a s c h a 1 i s

und Victor zueinander (siehe weiter unten). Die ältere Version
repräsentiert der Bischofskatalog, ihr folgt Tschudi (298 f.,
316) und zum Teil Stumpf (583b); die jüngere repräsentiert Bruschi

us (23 resp. 135), ihr folgt Cam pell (VIII. 86), Guler (89)
und Sprecher (53 resp. 59). Vgl. Hermann Wartmann über
die Quellen Campells, Quellen zur Schweizer Geschichte, 1890, IX. Bd.,
Einl. 28 ff., 55, 62. Der jüngeren Version folgen ferner P. Bucelinus
(146) und P. Eichhorn (Cod. Prob. 4), letzterer, obwohl er Tschudi
kannte (Episc. Cur. 18; Cod. Prob. 5 c) und den Katalog resp. P. Gos-



254

Die erste Generation der Viktoriden repräsentiert der
clarissimus proa vus der Inschrift von St. Luzius97. Nach
weder zu beweisender noch zu widerlegender Tradition hieß er
Victor98 und ist der Mörder des hl. Placidus, den die
Disentiser Synopsis nennt99. Dieselbe Tradition schreibt ihm das

Steinbockwappen100 und rhätische Herkunft101 zu.

wins Chronik kennen konnte. Die Neueren folgen P. Eichhorn, so vor
allem Moor (115), ferner die Kirchenhistoriker, die sich mit der Frage
beschäftigen, so Friedrich Wilhelm Rettberg,
Kirchengeschichte Deutschlands, Göttingen 1848, IL 132 ff. ; E. F. Gelpke,
Kirchengeschichte der Schweiz, Bern 1861, IL 453 ff. ; J. Friedrich,
Kirchengeschichte Deutschlands, Leipzig 1869, IL 454 ff., 616 ff. Den
Katalog zog zuerst Juvalt (gegen Moor) wieder heran (Anz. f. Schw.
Gesch. u. Altertum, 1867, XIII. 69 f., 140; vgl. Forschungen, 70). Trotzdem

folgen Planta (264) und selbst J. F. Fetz (Wetzer-Weite,
1884 2, III. 346) der Eichhornschen Version. Erst J. G. Mayer (Die
Inschrift der Stifter des'Klosters Cazis, Kath. Schweizerblätter 1891,
VII. Jahrg.; Gesch. d. Bistums Chur, 52) führte den Katalog zum
vollen Sieg; ihm folgt E. Egli (Kirchengeschichte der Schweiz, Zürich
1893, 70; Inschriften, 42). Dennoch halten einige Autoren nach wie
vor an der Eichhornschen Version fest, so H. Casparis, Der Bischof
von Chur als Grundherr des Mittelalters (Bern 1910, 4 f.), und Alf.
Ströbele, Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur,
Jahrb. f. Schweiz. Gesch. 1905, XXX. 44.

97 Cod. Dipl. I. 6, Nr. 3; Vögelin 126 f., 135; Egli 39 f. Nach
Moor (82 f.) resp. Juvalt (70 f.) soll die Inschrift als Chronotetrastichon
die Jahreszahl 600 resp. 720 ergeben, es sei damit das Todesjahr des
Urahnen, die Errichtung des Steines durch die beiden darin genannten
Urenkel Bischof Victor und Praeses Jactatus. oder das der etwaigen

Erneuerung durch den gleichfalls genannten Praeses Victor
gemeint.

98 Praeses Victor nennt ihn Tschudi (298 ; im Msk. auch
Jactatus, vgl. Vögelin, 126); ihm folgen Stumpf (583), Campell (IL
28 resp. VIII. 86, 89), Guler (64 b, 87 b — forte Victor, forte Praeses),
Sprecher (52 resp. 56, 59), P. Bucelinus (146) und P. Eichhorn (Episc.
Cur. 17 f., 25; Cod. Prob. 4). Von den Neueren hat vor allem Friedrich

(IL 622 f., 636 ff.) gegen diese Namengebung Stellung genommen,
Juvalt (69 ff.) und Mayer (52, 59) lassen den Namen daher offen. Moor
(82 ff.) und Planta (263) behalten Victor bei.

99 Disentiser Regesten, II. 5, Nr. 3. Die Identität beider behauptete
schon Tschudi (298, 316, 328), ihm folgten Guler (72 f.), P. Bucelinus

(132 f.), und P. Eichhorn (a.o. O.). Bruschius setzte gleich: Victor,

den Tyrannen, mit Victor, dem Vater Tellos (1549, 23 b), ihm
folgen Campell (I. 7 f., IL 29 f. resp. VII. 13 ff., VIII. 86, 89 f., 91),
Sprecher (196 resp. 249) und — merkwürdigerweise die Bollandisten



255

Die zweite Generation bildet nach den meisten
Chronisten Vigilius, der Sohn des Victor, die dritte
Generation bilden Zacco, Paulus, Paschalis, Castomia,
die Kinder des Vigilius102. Zacco und Paschalis finden sich bereits
im Katalog103. Es scheint, daß die sonstigen Namen der zweiten

und dritten Generation von der dem Katalog entgegengesetzten
Version richtig bewahrt wurden.

(Acta SS. 11. Juli, III. 238). Friedrich (638) glaubt, daß man ,.un¬
begründeterweise auf ein mißverstandenes Wort seines Urenkels — pro
peccatis parentum meorum, peccatis proximorum meorum, quod
per primum nostrum datum est — den Ahnherrn des Viktoridenge-
schlechtes im Gedächtnis der Menschheit als grausamen Tyrannen und
Mörder gebrandmarkt habe*'.

100 Vom Steinbockwappen, das später auf Bistum und Stadt Chur
überging (Anton Sprecher von Bernegg, Die Städte- und
Landessiegel von Graubünden, Mitt. d. Zürcher Antiqu. Gesellschaft
1858/61, XIII. 17 ff.), sprechen Tschudi (299), Stumpf (583 b), Campell
(IL 28 resp. VIII. 85), Guler (73) und Sprecher (59 f.).

101 Die Chronisten setzten Kelten und Germanen gleich (vgl.
J. E g g e r über Johannes Turmair und Matthias Burgk-
lehner. Archiv f. öst. Gesch. 1901, XC. 79 ff. ; F. Stolz über A.
Prinzinger, Zeitschrift d. Ferdinandeums f. Tirol u. Vorarlberg,
1904, XLVIII. 165 f.; 1906, L. 456 f.), nehmen daher eine
keltischgermanische Urbevölkerung der Alpenländer an
(Tschudi, 291 f.; Stumpf, 567; Campell, IL 13 f. resp. VIII. 26 f.;
Sprecher, 1676, 6 ff. ; Guler, 7). In der politischen Funktion der
Viktoriden sehen sie ein fränkisches Amt (Tschudi, 299; Campell, IL 29

resp. VIII. 88; Sprecher, 52 resp. 55 f. ; Guler, 64 b, 73). Dennoch
halten sie an der rhätischen Herkunft des Geschlechtes fest (Stumpf,
583 b; Campell, a. o. O.; Sprecher, 53 resp. 56; Guler, a. o. O.). Die
Neueren nehmen gleichfalls rhätische Herkunft an, so Salis-Seewis,
I. 15; Juvalt, 73 ff. ; Planta, 299. Nur Moor (82 f., 92 f.) glaubt nicht
nur an ein fränkisches Amt, sondern auch an fränkische Herkunft der
Viktoriden.

102 Nach Tschudi (298) ist Jactatus der Sohn des Victor und
Vater des Zacco. doch ist dies lediglich eine Konjektur Tschudis (vgl.
Vögelin. 126). Stumpf (583 b) läßt den Namen offen. Bruschius (23
resp. 135) hingegen nennt den Vigilius und als dessen Kinder
Paschalis, Paulus, Castoria; Campell (I. 60 f. ; IL 29 resp. VII.
99.; VIII. 86) ebenfalls den Vigilius und als dessen Kinder Paschalis
und Zacco; Guler (64b, 86b, 89) und Sprecher (53 resp. 59) endlich
Vigilius und sämtliche vier Kinder. Dieser Version folgen P. Bucelinus
(140, 145 f.) und P. Eichhorn (17 f.).

103 Der Katalog, dem Tschudi (316) und Stumpf (583 b) folgen,
nennt lediglich Paschalis und Zacco, läßt es jedoch in Schwebe, ob
beide Brüder sind.



256

In die dritte und vierte Generation fällt die Frage
der Ehe resp. der Vaterschaft des Bischofs Pasc h ali s104,

das ist seines Verhältnisses zur E sop eia (oder Episcopia)
resp. zu seinem Nachfolger Victor. Der Katalog nennt
Paschalis pater spiritualis, einen geistlichen Vater des Victor,
und diesen einen Sohn des Zacco und der Episcopia105. Diese
Tradition trat später in den Hintergrund. Bruschius erwähnt
erstmals die Ehe des Paschalis mit der Esopeia, der Victor,
Vespula, Ursicina entstammten ; er zitiert zum Beleg dessen
eine Inschrift des Klosters Cazis106 und behauptet, daß sich Esopeia

selbst Antistita Curiensis genannt habe107. Diese Version

greift Campell auf, läßt jedoch Esopeia mit Paschalis und
Episcopeia mit Zacco vermählt sein.

101 Rettberg, II. 124 ff. ; Gelpke. IL 462 f. ; Friedrich, IL 617 ff.
105 pater spiritualis (Mayer, 52), pater specialis (P. Goswin, 81).

Tschudi (316) schon übersetzte ,,Tauf-Götte", qui ilium e fonte Baptis-
mis levavit.

1Q6 Bruschius, 23 b resp. 135; Campell, Vili. 87 f. ; Guler, 87;
Sprecher. 208 resp. 265; P. Bucelinus, 158; P. Eichhorn, 18; Codex
Dipl. I. 8, Nr. 5; Egli, 42.

107 Bruschius (23) : quae etiam in vetustis diplomatibus nomin-
tim ponitur et se subscripsit Antistitam Churiensem : praesertim in fun-
datoriis literis (vetustissimi monialium coenobii Caczes. Campell (1.61;
IL 29 resp. VII. 99; Vili. 86 f.) folgt wörtlich dem Bruschius, betont
jedoch, daß er den Tatbestand nicht nur durch Bruschius wisse,
sondern auch durch die Inschrift von Cazis selbst. Dieselbe zeige ferner
den Namen der hl. Petronella, der Tochter des hl. Petrus, was auf
die Vaterschaft des Bischofs Paschalis anspiele. Campells Auslassungen
über Polycrates und Paphnutius (nach Eusebius), sowie der Schriftbeweis,

den er führt, bezeugen, daß ihm der Fall eine Apologie des
Protestantismus zu sein schien, gewissermaßen eine Beglaubigung der
protestantischen Bedenken gegen den Zölibat aus der ersten
Geschichte des Christentums. Den Stiftsbrief fand Campell nicht mehr,
da Cazis um 1570 säkularisiert wurde (P. Eichhorn, 345 f. nach A u g u -
stin Stoecklin und Dominicus Rosius a Porta; Mayer,
IL 212, 396, 727 nach G.Willi! Waren mir nicht zugänglich!). Welchen

Quellen Bruschius folgt, ist nicht mehr zu ersehen, doch ist
diesem „Repräsentant des fahrenden, schmeichelnden, saufenden und
fressenden Gelehrtentums" (Theodor Wiedemann) kaum sehr viel Quellenkritik

zuzutrauen (Adalbert Horawitz, Caspar Bruschius, Prag
u. Wien 1874, 257 ff.). In Nie. Reusners ,,Hodoeporicum" (Basel
1580, 500 ff.) findet sich ein fragmentarisches Iter Rheticum des
Bruschius ad Hieronymum Pappum, das beweist, daß sein Ver-



257

Die vierte Generation bilden demnach die Kinder des

Präses Zacco, nicht des Bischofs Paschalis: nämlich Präses

Jactatus und Bischof Victor, wie sie der Katalog und die
Grabschrift des clarissimus proavus nennt, sowie Ve s pul a und

Ursicina, die in das von Paschalis, ihrem Onkel, Esopeia,
ihrer Mutter, und Victor, ihrem Bruder, gegründete Stift Cazis

treten108.
Es sei hier eine Vermutung gestattet. Zacco und Esopeia

waren ein heiligmäßiges Paar109. Der Gleichklang ihrer Seelen
drückte sich in der Gleichzahl männlicher und weiblicher
Nachkommen aus. Nach dem Tode ihres Gatten vielleicht stiftete Esopeia

in Gemeinschaft mit ihrem Schwager, dem leiblichen Bruder
ihres Gatten und geistlichen Vater ihres Sohnes, das Kloster
Cazis, gewissermaßen in geistlicher Ehe mit diesem stehend. So

mag die Esopeia zur Episcopia geworden sein110.

Die fünfte Generation bilden Bischof Vigilius und
Präses Victor, nach dem Katalog wie dem Testament Tellos
die Söhne des Jactatus und der Salvia111. Victor ist der Stifter

fasser wenigstens bis an die Grenzen Rhätiens gekommen ist. Campell
wieder schreibt (nach Wartmann) seine Vorläufer um so sicherer aus,
je lauter er sich auf Urkunden und Dokumente beruft. Ihm folgen
Guler (86 b) und Sprecher (53, 208 resp. 57, 264 f.), P. Bucelinus (146,
157 f.) und P. Eichhorn (17 f., 342 f.), letzterer hält durch die Inschrift
von Cazis die Meinung Tschudis (die dem Katalog folgt!) ausdrücklich
für umgestoßen (18). So rezipierten die Neueren sämtliche die jüngere
Version (Th. v. Mohr, Cod. Dipl. I. 8, Nr. 5; Moor, 85 f. ; Planta,
276 ff.), sie sahen über Tschudi und den Katalog hinweg. Juvalt und
Mayer erst (siehe oben) stellten die Tradition wieder her, indem sie die
Stammtafel des Katalogs hervorzogen und feststellten, daß die
Inschrift von Cazis erst aus den 90er Jahren des 16. Jahrhunderts stammt.

108 Tschudi und Stumpf folgen dem Katalog. Bruschius läßt es
dahin gestellt, wohin Jactatus gehört. Campell, der dem Paschalis die
Esopeia und dem Zacco die Episcopeia vermählt, läßt Victor dem
ersten, Jactatus dem zweiten Paar entstammen; ihm folgen Guler und
Sprecher. Vespula und Ursicina kennen Bruschius, Campell, Guler und
Sprecher; es liegt in dieser Tradition zweifellos ein echter Kern,
P. Eichhorn vereinfacht, indem er dem Paschalis vier Kinder zuteilt,
binos filios, totidemque filias (18).

109 Tschudi, 298 f., 316; Bruschius, 315; Stoecklin bei Mayer, 1.62.
110 Stoecklin, a. o. O.
111 Tello nennt Vigilius avunculus. Daraus schloß P. Eichhorn

(20), daß Vigilius der Schwager des Victor und Bruder der Theusinda



258

der beiden Grabsteine von St. Luzius112 ; in seinen Diensten steht
der hl. Othmar113.

Die sechste Generation bilden, wieder nach dem Katalog

und dem Testament Tellos, die Kinder des Victor und der
Theusinda, einer Deutschen nach Plantas Vermutung (299):
Tello, Zacco, Jactatus, Vigilius, Salvia.

In diesen sechs Generationen lassen sich folgende
Träger der Bischofs- und Präses würde ermitteln :

1. Victor Praeses, 2. Vigilius Praeses, 3. Zacco Praeses, Paschalis
Episcopus, 4. Jactatus Praeses, Victor Episcopus, 5. Victor Praeses,

Vigilius Episcopus, 6. Zacco Praeses, Tello Episcopus.
Daneben zeigen sich Spuren einer Sekundogenitur von Bregenz*"
(Comes Brigantinus).

Ferner repräsentieren vier Brüder paare die weltliche
und geistliche Gawalt : Zacco und Paschalis in der dritten,
Jactatus und Victor in der vierten, Victor und Vigilius in der

fünften, Zacco und Tello in der sechsten Generation, resp.
es zeigen sich drei Bischofsfolgen vom Oheim zum
Neffen: von Paschalis auf Victor, von diesem auf Vigilius, von
diesem auf Tello, wobei sich zwischen die beiden letzteren S t.

Ursicinus einschiebt, vermutlich ein Viktoride (P. Eichhorn,

sei. Doch stehen dem beide Traditionen der Chronisten entgegen
(Tschudi, 299, 316; Bruschius, 23 b; Sprecher, 53 f. resp. 57; Campell,
II. 29 resp. VIII. 89). P. Eichhorn wollte offenbar den Beschwerden
P. Bucelinus' (159), das „Erbrecht" des Vigilius betreffend, zuvorkommen.

Ihm folgt Juvalt (70, 76) und Moor (86 f.).
112 Den ersten Stein setzte Victor dem proavus des Bischofs

Victor und des Praeses Jactatus, vielleicht in Erneuerung eines Steines,
den diese selbst setzten; den zweiten Stein (Cod. Dipl. I. 8, Nr. 6;
Mommsen. Insc. Helv. Nr. 27; Vögelin, 127 ff., 136; Egli, 40 f.)
derselbe Victor (Egli, 41) — nach Juvalts Vermutung (IL 71) — seinem
Vater Jactatus. Tschudi (298 f.) und Stumpf (583 f.) halten dafür, daß
der erste Grabstein Victor, dem Stammvater und Tyrannen gelte, der
zweite dem darin genannten Victor, dem Vater des Tello (Vögclin,
126 ff.). Campell (VIII. 89 ff.) und Guler (87 f.) folgen dem, nur setzt
ersterer mit Bruschius (23 b) den Tyrannen und Vater Tellos gleich.
Sprecher (52 resp. 56) hingegen glaubt, daß beide Steine densselben
Victor, den Stammvater betreffen (Cod. Dipl. I. 8 läßt Compell diesen
Standpunkt vertreten).

11s Walafrid Strabo, Vita S. Otmari, Mon. Germ. Hist. Ser.,
ed. Pertz, IL 41 f. ; Gozbert, De miraculis S. Galli, ebd. IL 25;
Ratpertus, Casus S. Galli, ebd. IL 62.



259

23), doch von einer Nebenlinie wie vielleicht schon St.
Placidus.

Diesen sechs im Lichte der Geschichte stehenden Generationen

lassen sich hypothetischerweise einige weitere
dadurch beifügen, daß wir die für die sechs Generationen gültige
Folgeordnung noch höher hinauf verfolgen. Es zeigt sich nämlich

der Parallelismus der geistlichen und weltlichen Autorität,
vertreten durch ein Brüderpaar, sowie die Bischofsfolge vom
Oheim zum Neffen, wenigstens in Spuren ein weiteres
Jahrhundert wirksam. Wir dürfen somit für das dem clarissimus

proavus vorausgehende Jahrhundert sicher auf gleiche soziale
Zustände und möglicherweise auf die gleichen Träger
derselben schließen.

Schon Planta (272) hat vermutet, daß auch St. Valentia-
nus und Paulinus, gleichfalls Oheim und Neffe, Vorgänger
und Nachfolger auf dem Stuhle des hl. Luzius, den Viktoriden
zuzuzählen seien114. Vielleicht waren auch die Bischöfe Victor,
Verendar und Rotharius Glieder dieses Geschlechtes115.

Der Zeit nach könnte Victor der Neffe des Paulinus, Verendar
der Neffe des Victor und Bruder des proavus Victor, endlich
Rotharius der Sohn dieses Victor und Bruder des Vigilius sein.
Doch sind dies nur Vermutungen, für die wenig Stützen beizubringen

sind116. Es sind drei hypothetische Generationen,
die wir hiemit gewinnen.

Nach unten nennt das Testament Tellos eine sieb ent e resp.
zehnte Generation: die Kinder der Brüder oder der Schwester

Tellos namens Victor, Theusinda, Odda.

114 Von beiden berichtet die Grabschrift, die Paulinus dem Valen-
tianus setzen ließ (Cod. Dipl. I. 5 f., Nr. 2; Mommsen, Inscr. Helv.
Nr. 25; Vögelin, 120, 134; Egli, Kirchengesch., 46; Inschriften, 35 ff.)
sowie der Katalog. Vgl. Tschudi, 298, 316; Stumpf, 583; Campell, IL
27 f. resp. VIII. 84; Guler, 66; P. Bucelinus, 115 f.; P. Eichhorn, 10,12.

115 Die Neueren halten Victor wenigstens dafür (Friedrich, IL
457, 623; Planta, 275 f. ; Mayer, I. 60 f.). Der Katalog kennt ihn nicht,
doch nennt ihn das Protokoll der Synode von Paris a. 614; er ist ein
älterer Zeitgenosse des proavus Victor, also möglicherweise dessen
Oheim.

116 E. F. Mülinen, Helvetia sacra, Bern 1858, I. 12, hält auch
Eddo und Valentianus für eine Bischofsfolge vom Oheim zum
Neffen.



2ÓO

Im 9. Jahrhundert begegnen ein Victor und ein Verendar
als Bischöfe, ersterer der Zeit nach möglicherweise der

Neffe des Tello, letzterer der Nachfolger und geistliche Sohn des

ersteren ; beide verfolgen eine Politik, die der Tradition der
Viktoriden durchaus entspricht117.

Im 10. Jahrhundert tauchen drei Victor auf, die teils
Nachkommen der Viktoriden sind, teils sein könnten : der Mönch Victor

von S t. Gallen118, Bruder des Abtes Enzelinus von
Pfäffers119; der Erzpriester Victor von Chur120; endlich der Abt
Vie t o r von D isen tis (f98o)121.

VI.

Versuchen wir nunmehr die Kultur der Viktoriden
soziologisch zu charakterisieren. Es sind folgende Prinzipien, die
ihre Eigenart bestimmen: 1. der Dualismus und die Harmonie
zweier Stände, des geistlichen und des weltlichen ; 2. die
Kombination von WTahl- und Erbprinzip ; 3. die Erbfolge in der
fürstlichen wie in der bischöflichen Würde ; 4. die Funktion der Kirche
als Interrex des Staates und der Kultur.

Eine einzigartige Rolle spielt in dieser Kultur die E r b 1 i c h -

keit sowohl der Präses- als auch der Bischofswürde in der
Familie, letztere freilich nicht durch eine Stammfolge vom Vater
auf den Sohn, sondern durch die Herrschaft von Brüdern in der

n: Vgl. die drei Briefe Victors an Ludwig den Frommen
(Cod. Dipl. I. 26 ff., Nr. 15—17), ferner die Restitution und den Schutzbrief

Ludwigs (ebd. I. 32 ff., Nr. 19 f.), endlich den Schutzbrief
Lothars vom 21. Jänner 843 (ebd. I. 41 f., Nr. 26), der die Restitution
des Schutzbriefes Karls des Großen (ebd. I. 20 ff., Nr. 10)
bedeutete (Juvalt, I. 19 f.; IL 103 f.), infolge des Vertrages von Verdun

(11. Juli 843) jedoch nach wenigen Monaten schon durch Ludwig
den Deutschen widerrufen wurde (Rudolf Wagner,

Zeitschrift f. Rechtsgesch., G. A. 1883 IV. 65 ff.).
118 Stumpf, 260 f.; Campell, VIII. 137 ff. ; Sprecher, 69 resp. 74;

P. Bucelinus, 138. Vgl. Gozbert, a. o. O.; Stumpf, 584; Campell, VIII.
91; Guler, 88 b; P. Eichhorn, 24.

119 Cod. Dipl. I. 77, Nr. 54 (a. 958); P. Eichhorn, Cod. Prob. 27,
Nr. 21; Mayer, I. 138 f.

120 Cod. Dipl. I. 89 ff., Nr. 63.
121 Cod. Dipl. I. 78 f., 95 f., Nr. 55, 66 (a. 960 u. 976); P. Eichhorn,

Epis. Cur. 227; Cod. Prob. 27; Disentiser Regesten, IL 7,
Nr. 23, 26.



201

geistlichen und weltlichen Sphäre, durch die Folge vom
geistlichen Vater zum geistlichen Sohn, zugleich vom Oheim zum
Neffen. Wir kennen vier sichere Fälle solcher Art und ebenso
viele hypothetische122. Es handelt sich im Kerne dieser Erscheinung

um denselben Gedanken, der die Fürsten und den Adel der
gotischen wie der barocken Jahrhunderte bestimmte, von einem
Dutzend Kinder zehn dem geistlichen Stand zu widmen und dafür
zu erziehen, und nur zwei in die Ehe treten zu lassen123, dadurch
aber sowohl das Stammgut als auch Stifte und Bistümer im
Besitze der Familie zu erhalten124. Der Entartung, wie sie Aloys
Schult e125 zeichnet, war dadurch dann Tür und Tor geöffnet,
wenn diese Regel lückenlos gelten wollte, d. h. die Mitglieder
der betreffenden Familie in den geistlichen Stand hinein-
gezwungen wurden und nur Mitglieder bestimmter Familien
und Stände für die Besetzung bestimmter geistlicher Posten in
Frage kamen. Wurde es hingegen lediglich als ein mit den
Mitteln der Religion und Sitte zu realisierendes Ideal betrachtet,

möglichst viele Mitglieder einer Familie der Kirche zur
Verfügung zu stellen und diesen möglichst dieselben Posten
bereitzuhalten, so konnte dadurch sowohl die Stetigkeit der Kultur
gewinnen, als auch den Bevölkerungsproblemen
vorgebeugt werden.

122 Die Bedeutung der Familie für die Bischofsfolgen in den
Jahrhunderten des frühen Mittelalters resp. der späten Antike heben (nach
Gregor von Tours) hervor: Albert Hauck, Kirchengeschichte
Deutschlands (Leipzig 1904, I. 131 ff.) und Edgar Loening,
Geschichte des deutschen Kirchenrechtes (Straßburg 1878, II. 223 ff.).
Ein Erbrecht der Viktoriden im eigentlichen Sinne behaupten auf
Grund falscher Vorstellungen und Voraussetzungen: Rettberg (IL
134 ff.) und Friedrich (IL 616 ff.); ihnen folgt Ströbele (12 ff., 43 ff.),
der sonst die Bedeutung des Erbprinzips für die Wahlordnung gut
hervorhebt.

123 Ein besonders typisches Beispiel sind die Grafen von
Hanau (Ernst J. Zimmermann, Hanau, Stadt und Land, 1903, 87 ff.).

124 Vgl. den Stammbaum der schweizerischen Familie B e r o 1 -
dingen bei Theodor v. Liebenau, Boll, storico della Svizzera Italiana,
1890, XII. 161 ff. ; dazu meine Studien über Joseph v. Beroldin-
gen (Ztsch. f. Schweiz. Gesch. 1925, V. 65 ff.) und P. Georg v. £f-
f in ger O. S.B. (Ztsch. f. Schweiz. Kirchengesch. 1925, 161 ff.).

125 Der Adel und die deutsche Kirche im Mittelalter, Stuttgart
1910.



2Ó2

In dem Falle der Viktoriden hören wir nicht nur von keiner
Entartung, sondern im Gegenteil, wie das Testament Tellos und
die Briefe Victors an Ludwig den Frommen beweisen, von großer
Blüte und Fruchtbarkeit der rhätischen Kirche.

Es ist die Idee der zwei Stände, der zwei Schwerter,
der brüderlich, familial im wörtlichsten Sinne verbundenen
geistlichen und weltlichen Gewalt, die sich im Kulturkreis der
Viktoriden zum erstenmal in der Geschichte des Christentums in ihrer
Bedeutung als soziales Organisationsprinzip kundtut.
Zwischen Konstantin und Sylvester, Theodosius und
Ambrosius einerseits, Karl und Leo, Ludwig und Nikolaus

andererseits stehen die Viktoriden in der Mitte als Träger
der erstmals in der christlichen Geschichte Europas in die volle
staatsrechtliche Wirklichkeit eintretenden katholischenKon-
kordanz zwischen der auf das Wahlprinzip gebauten
hierarchischen Kirche und dem auf das Erbprinzip gegründeten, fami-
lialen Staat.

Im Zusammenhang mit diesem Dualismus der geistlichen und
weltlichen Autorität, ihrer familialen Harmonie steht eine
Kombination von Wahl- und Erbprinzip im Staate wie in
der Kirche, wie sie bisher bloß dem Mittelalter, höchstens der
germanischen Sozialorganisation zugeschrieben wurde126. Die
Bestellung der Autorität im Staate wie in der Kirche nämlich
scheint durch das Ineinanderwirken dreier Faktoren sich
vollzogen zu haben, der Kirche, des Staates und des Volke s127.

Dieses familiale Verwachsensein von Kirche und Staat brachte
es mit sich, daß die Kirche in Interrexfunktion die staatliche

Autorität, falls diese erlosch, zu ersetzen hatte. Mit dem
Ende der Viktoriden sukzedierte das Bistum nicht nur (durch das
Testament Tellos) in das Besitztum der Präsesfamilie, sondern
auch in deren politische Rechte und Pflichten. Die Bischöfe
sind jetzt die legitimen Träger des rhätoromani-
schen Gedankens.

Schon diese wenigen Bemerkungen lassen erkennen, daß die
Viktoriden zwischen später Antike und frühem Mittelalter
stehen, — sie zeigen Konstantinisches vollendet, Karolingisches

126 George Phillips, Über Erb- und Wahlrecht, Vermischte
Schriften, Wien 1856, I. 104 ff.

127 Mayer, I. 44 ff., 111 ff.; Ströbele, 43 ff.



2Ó3

im Keime. Es ist freilich a priori nicht von der Hand zu weisen,
daß das Haus der Viktoriden ein fränkisches, ihre Kultur daher
eine frühmittelalterliche gewesen sei, ein Analogon zur Kultur
der Merowinger und Karolinger. Da jedoch die Gesamtkultur
Rhätiens in Kirche und Staat, Sozial- und Wirtschaftsverfassung
eine romanische ist, ein Werk der späten Antike, so
ist dasselbe für die logisch damit zusammenhängende familiale
Kultur der Viktoriden vorauszusetzen.

Schon Peter Kaise r128 hat — im Anschluß an eine

Bemerkung K. F. Savignys129 — behauptet, claß das Testament
Tellos die Fortdauer der spätrömischen Städteverfassung
beweise. Die Diskussion darüber hat noch immer zu keinem sicheren

Resultat geführt130. Teils bestreiten Forscher die Echtheit
des Tello-Testamentes131, teils bemängeln sie den Kontinuitätsbeweis132.

Es würde sich empfehlen, dieses Problem im Lichte
der Lehren, die Dopsch (IL 344 ff. vertritt, neu durchzunehmen,
d. h. der Fortbildung des spätrömischen Städtewesens durch die
hierarchische Kirche, durch das Medium der Bischöfe nachzuspüren.

Den spätrömischen Charakter der rhätoromanischen Kultur
beweist ferner die Lex Romana Utinensis sc. Curien-
sis133. Was Rudolf Wagne r134 vor fast fünfzig Jahren lehrte,
daß nämlich die Lex in Istrien entstanden sei, von Currätien aber

128'Geschichte des Fürstentums Liechtenstein, Chur 1847, 11 ff.,
19 ff. ; Neudruck, ed. Joh. B. Büchel, Vaduz 1923, 28, 32, 39.

129 Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter, 18342, I.
311, 314.

130 Planta, 284 ff.
131 Francesco Schupfer, La Legge Romana Udinese (Roma

1881); Nuovi studi sulla legge Romana Udinese (1882); dazu Voltelini,
Ztsch. d. Ferdinandeums f. Tirol u. Vorarlberg, 1911, LV. 171.

132 Heierli-Oechsli, Urgeschichte Graubündens, Mitt. d. Zürcher
Antiqu. Gesellsch. 1903, XXV./P, 70; nicht so Jung, Römer und
Romanen, 283.

133 L. R. v. Salis, Lex Romana Curiensis, Ztsch. f. Rechtsgesch.,
G. A. 1885, VI. 141 ff. ; Karl Zeumer, Über Heimat und Alter der
Lex Romana Raetica Curiensis, ebd. 1888, IX. 1 ff. ; Ernst Mayer,
Zur Entstehung der Lex Utinensis, Mitt. d. Inst. f. öst. Geschichtsforschung,

1905, XXVI. Iff.
134 Zur Frage nach der Entstehung und dem Geltungsgebiet der

lex Romana Utinensis, Ztsch. f. Rechtsgesch., G. A. 1883, IV. 54 ff.,
64 ff.



2Ó4

rezipiert wurde, ist noch immer das Wahrscheinlichste. Zu wenig
beachtet wurden bisher die nationalen Zusammenhänge zwischen
Friaul und dem Gebiet der Imi- und Rheinquellen, die noch bis
in die maximilianische Zeit hinein als eine lebendige politische
Kraft wirksam sind, und die Rezeption eines dort entstandenen
Werkes hier wesentlich erleichtern mußten.

Nachtrag.
1. Eine Bestätigung und neue Beleuchtung der in dieser Studie für

den Kulturkreis der Viktoriden erarbeiteten Resultate ergibt
sich vom kunsthistorischen Standpunkt. Seinerzeit schon stellten

J. Zemp-R. Durrer (Das Kloster St. Johann zu Münster in
Graubünden, Mitt. d. Schweiz. Gesellschaft f. Erhaltung hist.
Kunstdenkmäler, 1906/10, N. F., V—VII) und Josef Garber (Die karo-
lingische St. Benediktskirche in Mals, Ztschr. d. Ferdinandeums, 1915,
59. Bd.) in einer Mutter- und Tochterkirche des rhätoromanischen
Kulturkreises Fresken fest, die sie für Schöpfungen der karolin-
gischen Renaissance erklärten, für die „ersten Funde karolin-
gischer Monumentalgemälde auf deutschem Boden" (Garber, 28). Für
Mals ließen sich nicht nur ikonographische Szenen nachweisen
(Lebensgeschichte der Heiligen Paulus, Stephanus, Gregorius), sondern
auch die Stifterporträts (12 f., Tafeln III—V), „links das Porträt

eines Herrschers, rechts das eines Geistlichen". Garber
vermutet in dem Herrscher einen Karolinger (27, 60) und schließt
daraus, daß die Fresken zwischen 805 und 881 entstanden sein müssen,
da Münster nur bis 881 karolingischer Hofbesitz war. Im Lichte der
soziologischen Erkenntnisse dieser Studie fällt es nicht schwer, in dem
Stifterpaar die Repräsentanten der Zweiständestruktur der Gesellschaft

zu sehen, ob der weltliche Herrscher in der Tat ein Karolinger
ist oder nicht. Kunsthistorisch hält Garb er dafür, claß in den
Kirchen von Münster und Mals ein Stück karolingischer Renaissance

zutage trete, in der das „antikisierende Motiv" die entscheidende

Rolle spielt, — „eine nicht weniger seltsame als charakteristische

Erscheinung für die Zeit, die nach den Stürmen der
Völkerwanderung wieder auf das Erbe der Antike zurück-
griff" (51). Wenn er dabei die „Verwandtschaft mit den künstlerischen

Bestrebungen der spätantiken Malerei", sowie ein „deutliches
Nachwirken der illusionistischen Weise, ein Nachleben antiker
Traditionen und Schulbewahrungen" konstatiert und den Stil von Münster
und Mals eine „Übergangsstufe" nennt (19), so denkt er doch kaum
daran, dies im Sinne einer Kontinuität der rhätoromanischen

Kultur zu behaupten. Trotzdem werden wir, wenn wir den
Begriff der karolingischen Renaissance im Sinne von
Dopsch fassen (vgl. Erna Patzelt, Die karolingische Renaissance,

Wien 1924), d. h. in den Jahrhunderten zwischen später Antike
und frühem Mittelalter typische Renaissance-Jahrhunderte erkennen,



2Ó5

der Kultur der Viktoriden, selbst kunsthistorisch, eine Funktion
zuschreiben dürfen, die sich in dem Begriff „karolingisch" nicht
erschöpft.

Neben der „karolingischen" Schichte in der rhätoromanischen
Kunst konstatiert Garb er eine „vorkarolingische". Die Bloßlegung
der Fresken von St.Proculus zu Naturns (Vintschgau) führte
erstmals auf ihre Spur. Seinerzeit schon wollte Garb er (Neuaufgefundene

Wandgemälde in Tirol, Mitt. d. Zentralkommission f.
Denkmalpflege, 1915, XIV. 149 ff., 155 f.) „zuerst am liebsten an irische
Kunst denken", z. B. die Miniaturen des irischen Evangeliars von
St. Gallen. „Doch irische Wandgemälde in dieser Gegend wären
etwas zu Unerhörtes", weshalb Garber sich doch für karolin-
Herkunft entschied. Sollten die Fresken aber doch vorkarolingisch
sein, „so könnten sie", schloß er seine damaligen Darlegungen, „nur
von St. Gallen aus entstanden sein"' (155 f.). In einer neueren Studie
(Vorkarolingische Wandgemälde, Belvedere, Ztsch. f. Kunstsammler,
Wien 1923, IV. 76 ff.) trennt Garb er — mit E. A. Stückelberg,
der die Disentiser Stukkaturfragmente untersucht hat (Bünd. Monatsbl.
1923) — definitiv zwischen karolingischer und vorkarolingischer
Manier; erstere zeige „Verwandtschaft und Abhängigkeit von gleichzeitigen

römischen Monumentalgemälden'', sowie ein „Nachleben
antikfrühchristlichen Einflusses" (77), letztere, im Gegensatz zu den
karolingischen Wandgemälden und der spätantiken, illusionistischen
Malweise i^80 f.), einen „geometrisch-kalligraphischen Stil" und Beziehungen

zur irischen Buchillustration, speziell von St. Gallen (81 f.). Daß
G a r b e r den Begriff der karolingischen Renaissance noch nicht im
Sinne von Dopsch faßt, beweist die „gewaltige, genealogische Differenz"',

die er konstatiert zwischen Nord und Süd: „im Süden wurde
die Linie der Abstammung von der antik-frühchristlichen Kunst nie
unterbrochen, im germanischen Norden aber hat sie keine Vorläufer.
Hier wurde der Anschluß plötzlich gesucht und durch
den Willen eines einzelnen, der das deutsche Volk zur
Rezeption der Antike führte, gefunden" (77). Desgleichen
bleibt ihm die „von Irland bzw. von St. Gallen beeinflußte Kunst" (83)
ein kulturhistorisches Rätsel, das er nicht zu lösen weiß. Stellen wir
freilich die kunsthistorischen Beobachtungen hinein in den Zusammenhang

vorliegender Studie, dann scheinen beide Stilrichtungen, die
„karolingische", spätantike, und die „vorkarolingische", irisch-keltische,
solche des rhätoromanischen Kulturkreises der Viktoriden zu sein,
dessen Beziehungen sowohl zur spätantiken Kultur wie auch zur
irisch-schottisch-britischen bekannt sind. Für letztere
bringen speziell die Legenden der ersten helvetisch-rhätischen Heiligen
reichliches Material, das nur in entsprechender Form durchgenommen
werden müßte (Helvetia saneta, Monatrosen, 1924, 58, 467 ff. ; Rhaetia
saneta, „Bündner Tagblatt" 1923, Nr. 300 ff.). Verfehlt ist es, diese
Zusammenhänge, wie es Dr. C 1 a v e 11 (Das einzige Denkmal irisch-
keltischer Wandmalerei in Südtirol, Das Neue Reich, 1926/27. 394 f.)



266

versucht, im Sinne nordischer Rassenverbundenheit zu deuten und daraus

nationalpolitisches Kapital zu schlagen. Nicht das nordische Ras-
sentum verband Rhätoromanen und Iren (Kultur und Rasse, „Bündner
Tagblatt", 1923), sondern die spätantike, römische Kultur, deren sich
die Provinzialen gerade im Gegensatz zum Germanentum besonders
bewußt wurden. Wenn diese Kultur speziell die Alpenländer mit den
britischen Inseln verband, so mögen vorrömische, „keltische"
Kulturgemeinsamkeiten nachgewirkt haben (vgl. La Tene in Niederösterreich,
Monatsbl. d. V. f. L. v. N. Ö., 1927).

2. Neben der Dynastie der Viktoriden (und den im Text
vorkommenden Familien) wären noch zu nennen: a) die Ethikonen
im Elsaß, eine den Viktoriden verwandte Erscheinung, deren spät-
atike Herkunft wie genealogische Verzweigung ins Mittelalter hinein
sich noch deutlicher nachweisen läßt (Johann Georg Eccard,
Origines Familiae Habsburgo-Austriacae, Leipzig 1721, Iff.); b) die
Duces von Vesontium (Besançon), mit denen St. Columban in
Verbindung stand und von deren Familie wir einen Dux Walda-
1 e n u s kennen, sowie dessen Frau Flavia und dessen Söhne R a -
melenus, „der nach des Vaters Tod in dessen Würde eintrat", und
Donatus, der Erzbischof von Vesontium wurde (Jonas, Vita St.
Columbani, c. 14); c) die Duces von Bergomum (Bergamo), von
deren Familie wir durch die Legenden der Heiligen Alexander
(Boll. Acta SS., 26. August, V. 798 ff.), Lupus und A dl ei da (ebd.,
9. Juni, IL 239 f.), Grata (ebd., 4. September, II. 231 ff.) vier
Mitglieder kennen : Crotatius und Lupus, Vater und Sohn, Principes
Bergomatum et Venetorum, sowie A d 1 e i d a und Grata, die Gattin
und die Tochter des Lupus. Die Kritik der Bollandisten, für welche
vorlangobardische Dynasten im Norden Italiens, die ein familiales
Erbrecht behaupteten, eine spätmittelalterliche Konstruktion waren, ein
ducatus Crotatii daher eine poetische Fiktion oder eine patriotische
Fabel der Bergamasker (Boll. Acta SS., September, IL 233 ff. ; August,
V. 799 f. ; Juni, IL 240), läßt sich im Hinblick auf die Zusammenstellung

dieser Studie kaum mehr aufrechterhalten ; es erscheint vielmehr
durchaus wahrscheinlich, daß auch Bergamo eine spätantike Dynastie
besaß. Wenn die Legenden von einer germanischen Herkunft der
A dl ei da, resp. einer germanischen Ehe der Grata sprechen, so
offenbaren sie damit nur dieselben Wege des Zusammenwachsens von
Römertum und Germanentum, die wir auch sonst kennen (Felix
Burckhardt, Galla Placidia, Schweiz. Rundschau, 1925, XXV.
409 ff.).

VII.
Wir fassen zusammen. Die Alpenländer vom Meer zur

Donau zeigen, so dürfen wir sagen, einheitliche soziologische

Struktur; sie bewahren dieselbe im Kerne von den
ersten Zeiten, da sie historisch zu erfassen sind, bis zu ihrem Ein-



267

tritt in die Organisation des Mittelalters, d. h. von Caesar und
Augustus bis Karl den Großen und Ludwig den Frommen, demnach

durch fast ein Jahrtausend. Die Frage, ob die
sozialen Organisationsformen, die sich ermitteln ließen, einer
ethnologischen Symbiose entstammen, wie es die „historische
Ethnologie" der Schule von St. Gabriel lehrt, P. Wilhelm
Schmidt S.V.D. und P. Wilhelm Koppers S.V.D.135, der
sich Oswald Menghin (Wien)136 zuzählt, oder einer Wurzel,

wie ich vom soziologischen Standpunkt behaupte137, bleibe
dahingestellt. Vielleicht finde ich Gelegenheit, in diesen Blättern
noch einmal der Wurzel der rhätischen Sozialorganisation
nachzugehen.

Der Zweck vorliegender Studie war, zu zeigen, daß die
Alpenvölker Vorposten des romanischen Kulturgedankens

sind. Rom verstand es, sich die Alpen einzuverleiben,
ohne ihr Wesen zu brechen, und sich dieselben dadurch zu
Bastionen zu machen. Den Völkernamen Roms, den Italien, Gallien,
Hispanien vergaßen, haben die rhätischen Romanen
bewahrt

Der Romanismus ist das geistige Gestaltungsprinzip, das

Kulturprinzip der Alpenländer. Der Germanismus, der in
Europa die Funktion eines Faktors der Feudalisierung erfüllte,
ist in dieser Eigenschaft in den Alpen ein werktätiges, jedoch
kein notwendiges Pendant des Romanismus. Der Kulturkreis der
Viktoriden beweist, daß diejenigen Sozialformen, die das Mittelalter

kennzeichnen, die ständische und feudale Organisation nämlich,

in ihrer Wurzel auf römischer Erde entstanden sind.
Dieses Phänomen, das in den Viktoriden plastisch wird,

charakterisiert die Alpenländer unauslöschlich. Der norische und
der breonische Kulturkreis, ebenso wie der Kulturkreis der

133 Völker und Kulturen (Die Gesellschaft und Wirtschaft der
Völker), Regensburg 1924.

136 Neue Wallburgen im Etschtal, Mitt. d. Wiener Anthrop.
Gesellschaft, 1910, XL. 161 ff. ; Zur Urgeschichte des Venostenlandes, ebd.
1911, XLI. 297 ff., vor allem 319 f. Vgl. Die tirolisch-vorarlbergische
Urgeschichtsforschung in den Jahren 1911/1914, Forsch, u. Mitt. zur
Gesch. Tirols u. Vorarlbergs, 1912, IX. 241 ff. ; 1913, X. 257 ff. ; 1914,
XL 59 ff.; 1915, XII. 223 ff.

137 Vgl. meine Studie „Die historische Ethnologie und die
Sozialwissenschaften" in der Ztsch. f. gesamte Staatswiss. 1927, 82, 457 ff.



268
'

' '
'

Viktoriden, konnte in der Folge durch bajuwarische resp.
alemannische Kolonisation resp. Invasion deformiert werden, — in
der kulturellen Wurzel blieben sie romanisches Felsenland,

daran sich die nordöstlichen Wogen brachen; sie konnten
deutsch werden in Sprache und Geistigkeit, der politischen
Führung durch Deutschland widerstrebten sie dauernd.

Der romanischen Kulturgrund läge danken
letzten Endes die helvetisch-rhätischen
Landschaften und die österreichischen Länder ihre
kulturelle und politische Eigenart.

Es war ein glücklicher Gedanke, wenn Karl Meyer
(Zürich)138 versuchte, die Sonderstellung der Schweiz auf romanische
Einflüsse zurückzuführen. In Österreich diskutiert man noch
darüber, ob die politische und staatsrechtliche Entwicklung der
babenbergisch-habsburgischen Länder eine selbständige, eigenartige

war, oder die normale der Marken und Herzogtümer des

Deutschen Reiches139. Wer die Frage vom einseitig nationalen,
militärischen, politischen oder juridischen Standpunkt stellt, läuft
Gefahr, Österreich wirklich für eine bloße Ostmark Deutschlands
zu halten. Wer hingegen die Kulturgrundlagen bloßlegt, wie
Dopsch dies tut, der kommt dazu, die Wirksamkeit der
keltischrömischen Fundamente, denen sich die einwandernden,
erobernden Germanen eingliedern mußten, durch das ganze Mittelalter

hindurch zu verfolgen. Die Babenberger, später die

Habsburger paßten in weiser Einsicht in die Elemente des

Staates, den sie regierten, ihre Politik der Kultur, die sie
vorfanden, an. Die politische Selbständigkeit der
Eidgenossenschaft wie der österreichischen Länder,
die trotz deutscher Sprache nicht dem deutschen Staat zugehören
wollen, ist das Resultat eines tausendjährigen
historischen Prozesses, der Reaktion der keltisch-romanischen

Kultur gegen die Germanisierung.
Ebensowenig der Deutschösterreicher oder der Deutschschweizer die

13s Italienische Einflüsse in der Entstehung der Eidgenossenschaft,
Jahrb. f. Schweiz. Gesch. 1920, XLV. Bd.

139 Vgl Otto H. Sto wasser, Das Land und der Herzog (Berlin

1925); dagegen Dopsch, Göttingsche Gelehrte Anzeigen, 1926,
Nr. 1 ff. ; dazu Karl Lechner, Grafschaft, Mark und Herzogtum
(Jahrb. f. Landeskunde und Heimatschutz von Niederösterreich und
Wien, 1926/27, 32 ff.).



sprachliche Zugehörigkeit zu den deutschen Völkern
preisgeben will, ebensowenig darf er die kulturelle Zugehörigkeit
zu den romanischen Völkern preisgeben. Die Schicksalsfrage, die
ihm das 20. Jahrhundert stellt, ist, ob er seinen Staat auf die
Fundamente der Kultur oder auf den Flugsand der bloßen
Sprache stellen will. Je mehr er in die Tiefen seiner
Kulturgeschichte hinabtaucht, um so sicherer wird er diese Frage
beantworten. Wir mögen deutsch sein nach Blut und Sprache, der
Boden, der uns trägt und dem wir pflichtig sind, ist lateinische
Erde.

Chronik für den Monat Juli 1927.

2. Im Kurhaus St. Moritz-Bad fand unter der Leitung des Herrn
a. Postdirektor Brütsch die Delegiertenversammlung des
kantonalen Verkehrsvereins statt. Herr A. Wohler hielt
einen Vortrag über die Tarifpolitik der Rhätischen Bahn. Daran an
schlössen sich Mitteilungen des Präsidenten über eine auf den Sommer
1927 vorgesehene Reorganisation im Betriebsdienst des Propagandabureaus

und des kantonalen Verkehrsbureaus (Entlastung des letztern
von den allgemeinen Verwaltungsarbeiten) und Wahlen.

3. In Thusis fand unter großer Beteiligung das Bündner
Kantonalturnfest statt.

Auf dem Gemeindeplatz in Mesocco wurde unter der Leitung
von Dr. P. a Marca eine Volksversammlung abgehalten, um den
Bericht des interkantonalen Komitees für eine Bahn Bellinzona-
T hu si s durch den Bernhardin zu besprechen.

6. Der französische Gesandte Henessy besichtigte auf seiner
Durchreise nach dem Engadin in Begleitung von Herrn Nationalrat Dr.
Bossi die renovierte Kathedrale, das bischöfliche Schloß und das
Regierungsgebäude.

7. Die Subsektion „Bregaglia" S.A.C, beschloß aus der
Sektion „Bernina" auszutreten, weil diese gegen das Silsersee-
Projekt Stellung genommen hat. Dagegen fand sich keine Mehrheit
für den beantragten Austritt aus dem Schweizer Alpenklub.

8. In Poschiavo wurde bei Grabarbeiten für das neue Spital
ein altes Grab gefunden, in welchem ein Skelett lag.

Herr Direktor Dr. Thomann empfiehlt an Stelle der alteingelebten
H e i n z e n beim Heuen die aus Bayern stammende Steinacher
Heuhütte, die eine wesentliche Verbesserung der Heinzen darstelle.


	Der Kulturkreis der Viktoriden [Fortsetzung und Schluss]

