
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1927)

Heft: 7

Artikel: Der Kulturkreis der Viktoriden

Autor: Winter, Ernst Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


222

sie ihr Kostbarstes barg, nämlich ihren Gemahl. Als das Volk
ihre List erkannte, war es edel genug, sie ziehen zu lassen. Aber
der Burgherr mußte für immer außer Landes ziehen.

(Fortsetzung folgt)

Der Kulturkreis der Viktoriden.
Von Dr. Ernst Karl Winter (Wien)*?

I.

Der Wiener Kultur- und Wirtschaftshistoriker Alfons
Dop seh stellt in seinen „Wirtschaftlichen und sozialen Grundlagen

der europäischen Kulturentwicklung" (Wien 1923/242,
2 Bde., L. W. Seidel)1, der sogenannten Katastrophentheorie,

derzufolge die Katastrophe der „Völkerwanderung" das

frühe Mittelalter von der späten Antike trennt, die
Kontinuitätstheorie entgegen, derzufolge ein Prozeß der Rezeption
römischer Kultur durch das Germanentum, resp. der Assimilation

des Germanentums durch die römische Kultur die
Jahrhunderte kennzeichnet, die Antike und Mittelalter verbinden.

Der Lehre vom Zusammenbruch der antiken und von der
Neuschöpfung der europäischen Kultur tritt die Lehre von der
Fortführung und Vollendung der antiken Kultur in der
europäischen entgegen ; — es leuchtet ein, welche Bedeutung letzterer
Lehre zukommt, nicht nur in Erfassung des Werdens und der
Grundlagen der europäischen Kultur, sondern darüber hinaus in
Ermutigung der Gegenwart, die vor derselben Eventualität steht
wie die Antike, entweder sich zu erneuern im Geiste und dadurch
in den Formen, oder das Heil von den nordöstlichen Barbaren
zu erhoffen2.

Oswald Spengler hat seiner faszinierten Gemeinde das
Ende Europas sozusagen vorgerechnet ; er hat den „Untergang
des Abendlandes" verkündet, ihm jedoch für das Jahrhundert,

1 Meine Rezension des Werkes in P. Wilhelm Schmidts
S. V.D. „Anthropos" (Internationale Ztsch. f. Völker- und Sprachenkunde,

hg. v. P. Wilhelm Kopp er s S.V. D.), St. Gabriel, Möd-
ling bei Wien, 1925, XX. 771 ff.

3 Gonzague de Reynold (Bern), Der katholische Gedanke
und die gegenwärtige Zeit, Das Neue Reich, Wien 1924/25, VII.
264 ff., 293 ff.; Zum Problem: Untergang des Abendlandes, ebd.
871 ff. ; jetzt in „L'Eglise parmi les ruines" (1927).



223

das es noch bestehen soll, das Horoskop nordöstlichen Herrentums

gestellt.
Alfons Dopsch ist kein Geschichtsphilosoph; er ist —

vom Standpunkt der historischen Methode eines Ernst Bernheim!

— vielleicht sogar zu empiristischer, zu wenig
philosophischer Historiker; dennoch wirkt sein Empirismus
philosophischer als die Spenglerschen Konstruktionen.

In den Jahren, da Spenglers Dekadenz- und Katastrophentheorie

wie ein Barbarensturm des Geistes Europa verheerte,
faßte Dopsch in seiner Wiener Rektoratsrede „Der Wiederaufbau

Europas nach dem Untergang der alten
Welt" (1920) die Forschungen seines Lebens in einem der
Vergangenheit wie der Zukunft sicheren Bilde zusammen3. Es ist
das Bekenntnis zur europäischen Koine, das die
österreichische Politik und Wissenschaft der Gegenwart
kennzeichnet

Dopsch ist Fachmann für die Merowinger- und Karolingerzeit4

; von dort her ergeben sich seine Folgerungen für die
früheste und späteste Geschichte des Mittelalters. Dopsch ist Historiker,

nicht Soziologe ; dennoch dienen seine Forschungen der

Soziologie und zwar dadurch, daß sie trotz eingewurzelter
Tradition, wie sie J. Moser, K. F. Eichhorn, F. K. S a -

v i g n y grundgelegt, ebenso dem Dualismus von Romanistik
und Germanistik, wie der einseitig juristischen Methode in den
rechts- und staatswissenschaftlichen Disziplinen entgegenwirken.
Die Gegner sind demnach in den Reihen der einseitig germanistisch

und juristisch orientierten Forscher zu suchen ; ich nenne
z. B. Hans v. Voltelini (Wien)5, Hermann Wopfner
(Innsbruck)6, Otto H. Sto wasser (Wien!7, neuestens Ulr.
Stutz (Ztsch. f. Rechtsgesch., G. A., 1926, 331 ff.).

3 Die Geschichtswissenschaft der Gegenwart in Selbstdarstellung,
hg. v. Sigfrid Steinberg, Leipzig 1925, I. 51 ff.

1 Die Wirtschaftsentwicklung der Karolingerzeit, Weimar 1921/22 2.

5 Mitt. d. Vereins f. Gesch. d. Stadt Wien 1920, I. 7—26.
6 Vgl. die Diskussion Dopsch-Wopfner zur Frage der drei Weis-

tümer von Babenhausen (1355), Bibra (1385), Oberursel (14011, d. h.
der Markgenossenschaftstheorie, Mitt. d. Inst. f. öst. Ge-
schichtsforsch. 1913, XXXIV. 732 ff.; dazu Anthropos, a. o. O. 774.

7 Zwei Studien zur österreichischen Verfassungsgeschichte, Ztsch.
f. Rechtsgesch., G. A., 1924, XLIV. Bd.; dazu Mitt. d. Inst. f. öst.
Geschichtsforsch. 1925, XLI. 141 ff.; Das Land und der Herzog,



224

Es ist eine Lücke, daß Dopsch in seinem erstzitierten Werk
Rhätien zu wenig beachtet (I. 124 ff., 169). Das Stück
Kontinuitätstheorie, das in der rhätischen Geschichte steckt und das

Männer wie Th. v. Mohr und W. v. Juvalt, P. C. Planta
und J. G. Mayer, so sehr sie einander entgegengesetzt sind,
zum Teil bereits zutage förderten, läßt Dopsch unberücksichtigt.

Wenn in folgender Darlegung der Kulturkreis der
Viktoriden als ein Eckstein der Kontinuitätstheorie

erscheint, als jener Kulturkreis, in dem späte Antike und
frühes Mittelalter eine Einheit bilden, so geschieht dies, um
einerseits die Kontinuitätstheorie und die damit logisch
zusammenhängenden Lösungen der spätmittelalterlichen Verfassungs-,
Sozial- und Wirtschaftsprobleme, wie sie Dopsch lehrt, zu stützen
und zu ergänzen, andererseits aber die primordia Rhaeticä
in den großen Zusammenhang Europas zu stellen und in ihm
zu würdigen.

II.

Ein verbreiteter Irrtum hält dafür, Rom habe sein Regiment
auf Blut und Eisen gegründet. Die Wahrheit ist, daß
sich Rom auf die Psychologie der Völker des Erdkreises
verstand wie wenige Mächte seither. Wohl wechselten seine
Methoden: die im Familientum wurzelnden Imperatoren, die
Träger des konsequenten Prinzipats, bevorzugten eine mehr

pazifistisch-föderalistische, die im Senat wurzelnden
Imperatoren, die Träger einer Synthese von Monarchie und
Republik, eine mehr imperialistisch-militaristische
Methode, — trotzdem läuft eine gerade Linie durch die
republikanischen wie monarchischen Jahrhunderte der römischen
Geschichte, verbindet ein großer Gedanke die monarchischdynastische

und die republikanische Tradition im Prinzipat,
— beide Richtungen besaßen, so sehr sie den Beruf Roms zur
Herrschaft und Führung betonten, weites Verständnis für die
Wirklichkeiten des Völkerlebens.

Berlin 1925 (dazu Dopsch, Göttingsche Gelehrte Anzeigen 1926,
Nr. 1 ff.) ; Das Tal der Wachau und seine Herren von Kuenring,
Wien 1926 ; Die freien Leute der Grafschaft Weitenegg, Viertel]', f.
Sozial- u. Wirtschaftsgesch. 1926, XIX. 145 ff. — Vgl. für die Schweiz
Karl Meyer (Luzern): Italienische Einflüsse in der Entstehung der
Eidgenossenschaft, Jahrb. f. Schweizer. Geschichte 1920, XLV. Bd.



225

Die römische Republik hat zwei monarchische
Gedanken konserviert, die dem Prinzipat den Weg bereiteten:
die familiale patria potestas, d. i. die Souveränität des

Vaters, nicht des Staates im Familienrecht, und die magistratische

creatio, d. i. die Zeugung der Autorität durch die

Autorität, die Fortpflanzung der Autorität von Amtsträger zu

Amtsträger, die Souveränität der Behörden, der Beamten, der

Obrigkeit, nicht des Volkes im Staatsrecht. In beiden Sphären,
der privaten wie der publiken, hielt Rom die Souveränität
der Autorität und damit der Persönlichkeit, der
Verantwortlichkeit, des Gewissens fest und hütete sich vor der
Souveränität des Substrates, der „Gemeinschaft", der „Ganzheit".
Die römische Republik beseitigte die Souveränität des durch
Erbordnung berufenen Herrschers, bewahrte jedoch die
Souveränität des durch Wahlordnung bestimmten, beamteten Führers

des Volkes; sie setzte an die Stelle der physiologischen
Zeugung und Fortpflanzung die juristische, an die

Stelle der Autorität des konkreten Menschen die Autorität

des abstrakten Gesetzes; sie stabilisierte jedoch nicht
die staatsrechtliche Promiskuität und Anarchie in der
prinzipiellen Demokratie.

Dieser monarchische Kern in der republikanischen
Rechtsordnung, der republikanische Elastizität mit monarchischer
Stabilität verband, eroberte dem Römer die Welt ; es ist das

militärische Moment der römischen Geschichte. Das
zivilisatorische Moment, das dem Römer die eroberte Welt
erhielt, entfaltete das im Familientum wurzelnde
Kaisertum.

War die Familie die Zelle des römischen Staates, die patria
potestas die Basis des römischen Rechts, der Kult des Genius
des Stamm- und Hausvaters die Basis der römischen Religion
selbst in der Republik, bewirkte jedoch der Dualismus von
Familien- und Staatsrecht sowohl eine Verkümmerung des

Familiengedankens im Staate als auch eine Verhärtung des
Vatergedankens in der Familie, so führte der konsequente Prinzipat
in dreifacher Weise die Republik fort.

Er band sich i. genealogisch an die Stammsage und
den Stammbaum des julischen Hauses, soziologisch an das
romulische Königtum, d. h. er knüpfte sein Schicksal an das



22Ó

der legitimen Rechte der Vorzeit; er setzte 2. die familiale
Zeugung wieder an die Stelle der juristischen, das Erb-
p r i n z i p an die des Wahlprinzips, d. h. er erfüllte den

Begriff der magistratischen creatio mit familialem Inhalte ; und
er erhob 3. den Kult der Götter und Genien des julischen Hauses
zum Staatskult8.

In diesen drei soziologischen Kriterien ist nicht nur der
Sinn des römischen Kaisertums enthalten, sondern die
Bedeutung der Familie für den Staat schlechthin. Gleichwie

Augustus an Alexander anschließt, so ruht das

monarchisch-dynastische Denken der christlichen Ära seit
Konstantin wesentlich auf diesen Voraussetzungen9. Während die
katholische Kirche die republikanische Soziologie Roms reze-
pierte, führte das konstantinisch-karolingische Kaisertum die
Soziologie des Prinzipats fort.

Die Religionspolitik des Augustus bestand darin,
daß der Imperator als Romulus redivivus, dem das Augurium
der zwölf Geier zuteil geworden, den Kult des Genius seines
Hauses zum Staatskult erhob, und daß sich daran die Kulte
der Provinzen, der föderierten Völker schlössen. Der Genius des

julischen Hauses, dessen Genealogie in Julus, Ascanius, Aeneas,
den Dardaniden, gipfelte10, wurde der Genius des Reiches, der
julische pater familias und der römische pater patriae wurden
eine Person, das ist der Sinn des Kaiserkultes in seiner
römischen Wurzel, wie ihn nicht nur Augustus für die
heidnische gens Julia, sondern selbst noch Konstantin für die christliche

gens Flavia im Kerne festhielt11.
8 Georg Wissowa, Religion und Kultus der Römer, München

1902 ; Otto Kariowa, Römische Rechtsgeschichte, Leipzig 1885/
1901; August Roßbach, Untersuchungen über die römische Ehe,
Stuttgart 1853; Joseph Rubino, Untersuchungen über römische
Verfassung (und Geschichte, Cassel 1839.

9 Franz Kampers, Kaiserprophetien und Kaisersagen im
Mittelalter, München 1895; Alexander d. Große und die Idee des
Weltimperiums in Prophétie und Sage, Freiburg i. Br. 1901 ; Vom Werdegang

der abendländischen Kaisermystik, Leipzig und Berlin 1924;
dazu meine Rezension im „Anthropos" (1927, XXII. 322 f.).

10 Münz er bei P a u 1 y - W i s s o w a X. 106 f., 112 f.; Kroll,
ebd. 953; Wörner bei W. H. Röscher, Myth. Lexikon, I. 190,
614 f.

11 Th. Mommsen, Berichte der phil. hist. Kl. d. sächs.
Gesellsch. d. Wiss. 1850, 199 ff.



227

Wenn Augustus in den Provinzen, z. B. zu Lugdunum (Lyon)
für die drei Gallien oder zu Colonia Agrippina (Köln) für die
beiden Germanien, Kaiseraltäre errichtete und an denselben

nationale Priestertümer einsetzte, um derart die
nationalen Kulte in den Kaiserkult einmünden zu lassen, wenn
sich ferner um diese Heiligtümer zum Teil nationale
Landstände versammelten, so zeigt sich darin die föderalistische

Tendenz des augusteischen Reiches12, dem es gelang,
die konservativen Kräfte der Völker für das Reichsinteresse zu

gewinnen13. Sowohl die Kirchenkonzilien als auch die Land-
und Reichsstände des Mittelalters gehen auf diese römischen
Provinziallandtage zurück.

Stellen wir Rhätien in diesen Zusammenhang. Wir lernen
im Gau der Arusnaten (Val Policella, Verona) einen Pon-
tifex Sacrorum Raeticorum (C. I. L. V. 3927) kennen,
P. Octavius Verecundus, aus der gens Octavia, die in
Verona und Umgebung vielfach vorkommt11, vielleicht, wie schon
Guiraud vermutete15, eine Parallelbildung zu den provinzialen
Priestertümern des Kaiserkultes. Im Zusammenhang damit steht
vermutlich der Sodalis Sacrorum Tusculanorum (C. I.
L. V. 5036), C. Valerius Marianus, der Patron von Trient, aus

12 Joachim Marquardt, De provinciarum Romanarum con-
ciliis et sacerdotibus, Ephemeris epigraphica 1872, 200—214 ; Rom.
Staatsverwaltung, Leipzig 1873, I. 118 ff., 365 ff.; Paul Guiraud,
Les assemblées provinciales dans l'Empire Romain, Paris 1887; ferner

Otto Hirschfeld, Lyon in der Römerzeit, Wien 1878, 15 ff. ;

Julius Jung, Römer und Romanen in den Donauländern,
Innsbruck 1887 2, 40 ff.

13 Vgl. für die beiden germanischen Parteien an der Ara Ubio-
rum, Eduard Heyck, Die Staatsverfassung der Cherusker, Neue
Heidelberger Jahrbücher, 1895, V. 131 ff.

14 Mommsen (C. I. L. V. 3926) stellt drei Generationen Ok-
t a vier im Gau der Arusnaten zusammen (3900, 3926—28, 3962).
Ein Stammvater und drei Söhne erscheinen sämtliche in priesterlichen
Funktionen (Mommsen, a. o. O. p. 390), eine Tochter ist F lami-
nica pagi Arusnatium (3928). Ein wohl zur selben Familie
gehörender Oktavier widmet einen Stein dem Gotte C u s 1 a n u s

(3898). Außerdem kennen wir aus Verona und Umgebung noch etwa
25 Oktaviersteine. Vgl. A. Paulys Realenzyklopädie, 1848, V. 848 f.

15 A. o. O. 54, n. 6; dagegen Jung, Wiener Studien 1890,
XII. 115, n. 8.



228

der gens Valeri a16, desgleichen ein Sacerdos Tuscula-
nus (C. I. L. V. 27)17.

Schon Johann Benedikt Graf Giov anelli (71845),
der gelehrte und patriotische Podestà von Trient, hat in seiner
Studie „Über den Saturnusdienst in den tridentini-
schen Alpen" (Beiträge zur Geschichte von Tirol und
Vorarlberg, 1828, IV. 1—152) erkannt, daß der Saturnus-
kult als spezifisch rhätisches Phänomen zu betrachten ist. Nach
Giov anelli hat L. Munatius Plancus, der „römische Tayl-
lerand", der Gründer von Lugdunum und Augusta Rauracorum,
seinen Sieg über die Rhätier (anno 711 d. St. 43 v. Chr. am
Tage der Ambarvalien (29. Mai) — nach anderen in der Zeit
der Saturnalien (29. Dezember) — erfochten und zum Dank
hiefür (in Trient?) aus der Beute einen Saturnustempel gestiftet18.

„Daß L. Munatius Plancus diese Beute eben jenem Gotte
widmete, welchen die Rhätier als den alten Beschützer ihrer
Ahnen am meisten verehrten, bezeichnet uns die Absicht dieses

Konsuls, die Überwundenen durch ihre eigene Religion an den
Gedanken zu gewöhnen, und zur Überzeugung zu bringen, die
Römer wären das der Weltherrschaft würdigste Volk Der
Heerführer hat diesen Gott gleichsam vom rhätischen Boden
abberufen um nach römischer Sitte vor der Schlacht durch
feierliche Gelübde sich gegen ihn zu verbinden, daß er entweder
durch Hekatomben oder durch Widmung größerer und
anständigerer Wohnungen, Opfer und Altäre ihn ehren werde."19

Deutlich kommt hier zur Darstellung, wie sich Rom die
Götter der Völker, die es sich einverleibte, zu Bundesgenossen
zu machen pflegte. Es ist dabei wahrscheinlich, daß eine
romantische Ideologie die Entwicklung bestimmte, nämlich
die poseidonische Wertung der Alpen als der Wiege Italiens20
und die vergilische Wertung des Saturnus als des Gottkönigs

16 Von den V a 1 e r i e r n und ihrem erblichen Patronat von
Trient (und vielleicht vom Val di Non) handelt G i o v a n e 11 i in der
sofort zu nennenden Studie (95 ff.).

17 Marquardt, Staatsverwaltung, 1878, III. 456 f.
18 Giovanelli, 39 ff., 109 f.; Suetonius, Aug. c. 7 u. 29;

C. I. L. VI. 1316. X. 6087.
19 Giovanelli, 4Ç, 45.
20 Fragm. 90, ed. C. Müller (F. H. G.).



229

der goldenen Zeit, die weder Herren noch Knechte kannte21,
eine Ideologie, die deutlich auch Giovanelli beeinflußt22. Die
Römer suchten in den Alpen den etruskischen Saturn und fanden
ihn daher. Daß sich dieser Kult jedoch so allgemein durchsetzte,

läßt vielleicht auf eine einheitliche Gottesvorstellung

der rhätischen Völker schließen.
Die Neueren sind dem Problem des rhätischen Saturnus-

kultus nicht mehr nachgegangen23. Lediglich die lokale Literatur,

in der die Traditionen Giovanellis leben, hat sich mit dieser

Frage beschäftigt, so z. B. Vigilio Inama „Le antiche
inscrizioni Romane delle Valle di Non" (Archivio Trentino,
1895, XII. 3-78)24-

Giovanelli schon hat den Zusammenhang des Saturnus-
kultes mit dem Kaiserkult behauptet (a. o. O. 110 ff.). Die
curatores Saturni der Inschrift, der er seine Studie widmet
(C. I. L. V. 5067), nehmen Trlajan in ihr Kollegium auf. Im
Gau der Arusnaten repräsentiert den Kaiserkult einerseits der
Pontifex Sacrorum aus der gens Octavia (siehe oben),
andererseits Q. Caicilius Cisiacus, Procurator Augustor. et Proleg.

Provinciai Raitiai et Vindelic. et vallis Poenin., Flamen
Divi Aug. et Rornai (C. I. L. V. 3936). Neben der Fiammica
pagi Arusnatium aus der gens Octavia (siehe oben) erscheint
eine Fiammica rhätischen Stammes, die zusammen mit ihrem
römischen Gemahl dem Saturnus opfert (3916, 3462). Ein
Flamen opfert Soli et Lunae (2917 f.). In Brixia (Brescia)
korrespondiert Saturnus mit dem Gotte Alus (4197 f.), vielleicht
auch mit dem Gotte Sol (4283 f.). Im Zusammenhang damit
stehen, wie sich zeigen läßt, die Flamines Divi Juli (4384,4459),

21 Vergil, Äneis VII. 49, 180, 203 f.
22 Beiträge zur Geschichte von Tirol und Vorarlberg, 1825,

I. 7 ff.; 1828, IV. 9 ff., 145 ff.
23 Wissowa bei Röscher IV. 436 ff.; Thulin bei Pauly-Wissowa,

IL Reihe, IL 218 ff.; Mommsen, Hermes 1870, IV( 101 f.; Jung,
Wiener Studien 1890, XII. 102.

24 Es sind 19 Saturnussteine bekannt geworden, davon 11 im
Trentino (C. I. L. V. 5067—69 Inama, Ni". 15—20 im Val di
Non; 5000, 5021—24 in der Trienter Gegend) und 8 außerhalb des
Trentino (4013, 3291—93, 3916, 4198 im Gebiet des Gardasees ;

5667, 2382 in Oberitalien, von Inama, 40 f., jedoch auch auf Rhätien
bezogen). Vgl. Thulin (a. o. O. 222), der die Seltenheit des Satur-
nuskultes feststellt, — „ausgenommen den Bezirk um den Gardasee".



230

Divi Augusti (4386), Divi Trajani (4368) in Brixia, die Flamines
Romae et Augusti in Verona (3341, 3376, 3420, 3427). Die
Camunni (Val Camonica, Brescia) kennen den Gott Sol
(4948 f. sowie Sacerdotes Caesaris et Augusti mit rhätischen
Namen (4950, 4960, 4965 f.). In Trient ist C. Valerius
Marianus, der Patron der Stadt, Sodalis Sacrorum Tu s cu -

lanorum sowie Flamen Romae et Augusti (5036).

Nach all dem ergibt sich, daß der Saturnuskult und der
Kaiserkult in Rhätien parallel laufen. Der Kaiserkult fand seine

Träger vermutlich in den führenden Familien, den Patronen,
den Statthaltern, der Saturnuskult mehr im Volke. Mit dem
Verfall des familialen Kaisertums um die Wende des ersten
nachchristlichen Jahrhunderts vollzog sich die Scheidung der
Geister : die einen bekehrten sich zum Monotheismus des

Christentums, die anderen verhärteten im Pantheismus des Saturnus-
Solkultes.

St. Hermagoras von Aquileja gründete der Legende nach
die Kirchen von Trient und Chur ; in Trient soll er den Saturnus-
tempel zerstört und auf dessen Fundamenten die erste Kirche
errichtet haben25.

Den Gegensatz von Christentum und Saturnuskult in Rhätien
läßt das Martyrium der Brüder St. Faustinus und Jovita,
der Apostel Rhätiens und Martyrerpatrone von Brixia, erkennen26.

Sie entstammten einer ehemals in Brixia herrschenden
Familie. Sich weigernd dem Saturnus-Sol zu opfern, kommen
sie in Konflikt mit Hadrian. Die Gemahlin des
Statthalters (Raetiarum Comes) Italicus, St. Afra27, schließt sich
ihnen an. Sämtliche fallen dem Saturnus-Solkult zum Opfer, den
Hadrian festhält, das rhätisch-keltische Volk von Brixia, die
gens Cenomannorum28, jedoch in feierlicher Volksversammlung
verwirft. Die beiden Führer taufen das Volk ebendort, wo
ehedem ihre Väter die Volksversammlung leiteten.

25 Giovanelli, a. o. O. 30 ff.; Johann Kröß, Die Heiligen
und Seligen Tirols, Wien 1910, 6 f.

26 Boll. Acta SS. 15. Februar, II. 805 ff.
27 Ebd. 23. Mai, V. 273 ff.
28 Hülsen bei Pauly-Wissowa, III. 1899 f.; Haug, ebd.

IL Reihe, I. 43.



231

Das Gegenbild ist der Martertod der Heiligen Sisinnius,
Martyrius und Alexander im Val di Non29 und des

Heiligen Vigilius von Trient im Val Rendena30.

Als Vigilius von Valerian (Aquileja) die bischöfliche Weihe
und von Ambrosius (Mailand) die bischöflichen Insignien und
den Brief über die Mischehen empfing, stand Trient im Besitz

der Ariane r31. Die Tätigkeit des neuen Bischofs bezweckte
daher die Reinigung der Stadt vom Arianismus und des Landes

von dem in dessen Gefolge wiederkehrenden Paganismus32.

Den Bollandisten folgend neigen die Neueren, z. B. Jung
(Römer und Romanen, 162 ff.), dahin, den Saturnuskult,
dem sowohl St. Sisinnius und Genossen33 als auch St. Vigilius
zum Opfer fallen31, als letzte Nachwirkung des rhätischen
Heidentums zu begreifen. In der Tat zeigt er sich verbunden
mit ausgesprochenem Alpenkolorit, auf das zum Teil Jung
verweist35. Trotzdem werden wir nicht so sehr an ein kontinuierliches

Heidentum zu denken haben, als an ein Wiederaufleben
desselben als Wirkung des Arianismus. Gentiles sind in dieser
Zeit noch nicht so sehr die letzten Heiden als vielmehr die im
Reichsgebiet seßhaft werdenden Barbaren. In Rendena er-

29 Boll. Acta SS. 29. Mai. VI. 390 ff. ; J o s e p h R e s c h Annales
Ecclesiae Sabionensis, Augsburg 1790, I. 224 ff.; Kröß, a. o. O. 25 ff.

30 Boll. Acta SS. 26. Juni, VII. 143 ff.; Resch, a. o. O. I. 185 ff. ;

Kröß, a. o. O. 8 f. Wichtige Quellen sind die Briefe des hl. Vigilius
an Simplicianus von Mailand (Resch, I. 203 ff.) und an den hl.
Johannes Chrysostomus (Resch, I. 206 ff.) sowie der Brief des hl.
Ambrosius an den hl. Vigilius (Resch, I. 197 ff.).

31 P. Daniel Papebrock S. J. (fl714), der Verfasser der
bollandistischen Vigiliusstudie, hält dafür, daß Heiden die Stadt in
Besitz hatten. Resch (I. 187, n. 183) spricht sich für A rianer aus
(vgl. Resch, I. 189, n. 191; 199, n. 233). Der Brief des hl. Ambrosius

verbietet die Mischehen cum gentilibus ; seine ganze Diktion
richtet sich jedoch mehr gegen die Arianer als gegen die Heiden
(Resch, I. 198 ff.).

32 Resch, f. 189, n. 191.
33 Resch, I. 226, n. 290; 213 f., n. 271; Giovanelli, 48 f.
31 Resch, I. 190, 195; Giovanelli, 46 f.
35 ululato carmine (Resch, 209), inter strepentes et horridos

jubilos pastorales (ebd. 211) Jodler (Jung, 163); strepitu tubae
(Resch, 225), tubis excita (ebd. 208) Alphorn St. Vigilius wurde
mit eisenbeschlagenen Bergschuhen bearbeitet (Resch, I. 191, n. 197;
Kröß, 16).



232

scheint geradezu der Grundherr als eigentlicher Träger und
Förderer des Saturnusdienstes36. Wir werden nicht fehl gehen,
wenn wir in diesem Falle nicht so sehr rhätische als g e r *-

manische Einflüsse vermuten. Darauf deuten auch die Siege
des Honorius über die Goten (oder Alemannen), die ihm das

Vigiliusbanner erringt und die in der Vorstellung der
Zeitgenossen zweifellos mit dem Lebenswerk des Heiligen in
Verbindung stehen37. Eine verwandte Ideologie schreibt den Sieg bei

Legnano (29. Mai 1176) dem hl. Sisinnius zu38. Es ist in beiden
Fällen derselbe Gedanke wirksam wie im Sieg des L. Munatius
Plancus.

III.

Landtage in Verbindung mit dem Kaiserkult finden
sich vor allem in jenen Gebieten, in denen die römische Organisation

den nationalen Gedanken neu zu beleben hatte, so in
Gallien, in Pannonien39. In den Alpenländern vom Meer
zur Donau wirkte sich der römische Föderalismus in anderer
Weise aus40.

Die normale römische Organisation ist die munizipale.
Neben derselben erscheinen die föderierten und a tt ribuie

rten Stämme41. Von der civitas Vocontiorum, deren
Organisation als föderiertes Volk Otto Hirschfeld42 untersucht

hat, bis zu den civitates Azaliorum et Avarisco-
r u m, denen erstmals Jos. Aschbac h43 nachgegangen ist14, vom

36 Resch, I. 190, 195.
37 Ebd. 192, n. 204; 194, n. 209.
38 Ebd. 227, n. 294.
39 Vgl. die oben zitierte Literatur.
40 D. Detlefsen, Das Pomerium Roms und die Grenzen

Italiens, Hermes 1886, XXI. 530 ff.; Jung, Über Rechtsstellung und
Organisation der alpinen civitates, Wiener Studien, 1890, XII. 99—120.

41 Mommsen, Rom. Staatsrecht, Leipzig 1887, III. 590 ff.; Mar-
guardt, Rom. Staatsverwaltung, I. 44 ff.

42 Gallische Studien, Sitzungsbericht d. phil. hist. Kl. d. Wiener
Akad. d. Wiss. 1883, CHI. 289 ff.

43 Die Bojer und Azalier, Wiener Sylvesterspende 1858.
44 Vgl. Otto Kaemmel, Die Anfänge deutschen Lebens in

Österreich. Leipzig 1879, 15, 21, 43 f., 49, 304 ff. ; nunmehr meine
Studie La Tene in Niederösterreich, Monatsblatt des Vereines für
Landeskunde von Niederösterreich, 1927 (im Erscheinen).



233

regnum Cottii bis zum regnum Noricum bildete eine
Kette mehr oder minder autonomer Staaten den Rahmen des

Reiches und die Mauer Italiens. Mommsen, der den attri-
buierten Orten ein Kapitel seines „Römischen Staatsrechtes"
(III. 765—772) widmet, vertritt den Standpunkt, daß die munizipale

Organisation die höhere Kultur, die Attribuierung die
Unberührtheit davon zu bedeuten habe. Diese Beobachtung, der
die herrschende Lehre folgt, ist jedoch nur zur Hälfte richtig.
Mommsen, der auch die Stellung der föderierten Völker nicht
versteht, etwa die Personalunion Roms mit Ägypten oder
Noricum45, verkennt vollständig, daß einerseits, wie Friedrich
Kenner46 zeigt, in der Munizipalverfassung vielfach vorrömische
Organisationsgedanken wirksam sind, andererseits, mit Joseph
Egge r47 zu sprechen, das Fortbestehen der Gauverfassung
weniger als Zurücksetzung der Nichtrömer, denn als Zurückhaltung

der Römer zu werten ist.
Die dem Reich einverleibten Völker haben durchaus nicht

immer ein Bedürfnis nach dem Bürgerrecht48, resp. sie geben
nicht immer mit der Erlangung des Bürgerrechtes ihre
Sonderverfassung auf. Die Tabula Clesiana (C. I. L. V. 5050),
die das Verhältnis der rhätischen Bergvölker, der Anaunes,
Tuliasses, Sinduni, zum Municipium Trient klarlegt,
zeigt erstere, so sehr sie das Bürgerrecht begehren, in der!

Offensive49. Die Beziehungen der Ca m unni, Trumplini,
Sabini, Benacenses zu Brixia, der Arusnates zu

Verona, der Carni und Ca tali zu Tergeste (C. I. L. V.

532) sind solche freier Völker zu städtischen Mittelpunkten der
römischen Kultur.

Es erklärt sich diese Tatsache leicht aus der Organisationsform
der Alpenländer vor der römischen Okkupation, sowie aus

der Methode der letzteren.
Ehe Rom sich die Alpen einverleibte, gab es vom Meer zur

Donau eine Reihe monarchisch-dynastischer Staats-
45 A. o. O. III. 717 f., 751 f.
46 Noricum und Pannonien, Wien 1870, 36 f.
47 Die Barbareneinfälle in die Provinz Rätien und deren

Besetzung durch Barbaren, Archiv f. öst. Gesch. 1901, XC. 102 ff.
48 Cicero pro Balbo 8, 21; 14, 32; Li vi us IX. 43, 23; 45, 7.
49 Mommsen, Edikt des Kaisers Claudius über das röm. Bürgerrecht

der Anauer, Hermes 1870, IV. 99 ff.



234

wesen, die fast sämtliche sich freiwillig an Rom anschlössen.
Ein sehr interessantes Gebilde ist das regnum Cottii50. Wir
kennen fünf Generationen eines ligurischen Königshauses, das
sein Reich dem Kaiser kommendierte, um es als kaiserliche
Präfektur zu Lehen zurückzuempfangen51. Der Ehrenbogen, den
M. Julius Cottius, der Sohn des Königs Donnus, dem Kaiser
Augustus setzen ließ (C. I. L. V. 7231), nennt zwölf resp. vierzehn

kottische Völkerschaften52.
Daß die rhätischen Stämme im engern Sinne ebenso organisiert

waren, lassen zwei Inschriften aus dem der Stadt Brixia
attribuierten Gebiet erschließen, die einen princeps Trum-
p 1 i n o r u m, zugleich praefectus cohortis Trumplinorum, mit
Namen Staio Esdragass. f. Voben. (C. I. L. V. 4910), und einen

princeps Sabinorum, mit Namen Firmus Ingenui f. (ebd.
4893), nennen. Es sind dies zweifellos Glieder einheimischer
Geschlechter, deren fürstliche Stellung Rom dadurch anerkannte,
claß es sie die militärische oder priesterliche Laufbahn
einschlagen ließ. Wenn wir damit zusammenhalten, was wir von
den Priestertümern und politisch-militärischen Funktionen der
Oktavier und Valerier gehört haben, ferner, was wir aus
der Legende der Heiligen Faustinus und Jovita wissen,
wie nämlich Hadrian die Gewinnung der Sprossen einer
ehedem herrschenden Familie zu betreiben sucht, so wird es klar,
claß die Organisation der euganeischen Völker um Brixia und
Verona keine andere war als die der ligurischen Stämme.

In reinster Form zeigt sich die monarchisch-dynastische
Organisation im regnum Noricum53. Die

freiwillige Eingliederung Noricums in das römische Reich und die
rasche Rezeption römischer Kultur, die das Land zum Vorwerk
Italiens machte54, bewirkte, daß hier die vorrömische Verfas-

so Detlefsen, 534 ff.
51 Stein bei Pauly-Wissowa, V. 1548; X. 576 f.
52 Zwei derselben, die ceivitas Belacorum und die c. Veaminorum

stehen nach Detlefsen (538 f.) ebenso mit Eigennamen in Verbindung

wie das regnum Cottii. Vgl. den procurator Alpium Atrectiano-
rum im Wallis und den L. Atrectius Quietus (C. I. L. V. 7313), die
Detlefsen ^542) ebenfalls zusammenstellt.

53 P. Albert Muchar O. S. B., Das altkeltische Norikum,
Steyermärkische Ztsch. 1821/22 ; Das römische Norikum, Graz 1825/26 ;

Gesch. d. Herzogtums Steiermark, Graz 1844, I. 35 f., 48 ff.
54 Mommsen, Römische Geschichte, V.4, 181.



235

sung nicht am raschesten verschwand, sondern ganz im Gegenteil

am längsten erhalten blieb. Wir kennen vier norische
Könige mit Namen: Cincibilis und Baianus (Livius
XLIII. i ff.), Critasir (Strabo VII. 210, 317) und Voccio
(Caesar, Bell. civ. I. 18), den Schwiegervater des A rio vis t
(Caesar, Bell. Gall. I. 53)53.

Detlefsen (550 f.) vermutet, daß der römische Statthalter
als procurator in Norico fungierte, solange die norischen Könige
lebten. Mommsen56 läßt Noricum in Personalunion mit Rom
zusammenwachsen, so zwar, daß die römischen Kaiser die Reihe
der norischen Könige fortsetzten. Jedenfalls stoßen wir einerseits

auf Inschriften, die eine bloße Verwaltung des weiter
bestehenden regnum Noricum bezeugen57, andererseits tragen die
ersten Prokuratoren einheimische Namen58. Erst der Verfall
des familiären Kaisertums degradierte Norikum zur Provinz ;

jetzt erst, seit Mark Aurei, wurde es (mit Rätien) direkt in die
politische und militärische Normalorganisation einbezogen, —

jedoch nur, um in Verbindung mit Pannonien, Moesien, Dakien
in Bälde die eigentliche Führung des römischen Reiches zu
übernehmen. Es ist naheliegend, in den jetzt erscheinenden
norischen und rhätischen praesides die Nachfolger der einstigen
principes zu sehen, wenn schon nicht dem Blute, so doch
dem Geiste und den Formen des Regiments nach.

Eine Fülle von Staaten, Stämmen und Gauen tritt uns in
den Alpenländern entgegen. In der Gliederung derselben
waltet deutlich ein System. Von den zwölf resp. vierzehn
civitates des regnum Cottii über die vier civitates des Wallis59

55 Muchar, a. o. O. I. 48 ff.
56 Mommsen, a. o. O. III. 717 f., 751 f.
57 Marquardt, I. 135 ff. ; Detlefsen, 547 ff.
58 Die Statthalter von Norikum bei J. G. S e idi, Beiträge

zu einem Namensverzeichnis der röm. Prokuratoren in Norikum,
Sitzungsbericht der phil. hist. Kl. d. Wiener Akad. d. Wiss. 1854,
XIII. 62 ff.; Muchar, Röm. Norikum, I. 51 ff. ; Marquardt,
I. 136, n. 2; von Rhätien bei Friedrich Vollmer, Inscrip-
tiones Bavariae Romanae, München 1915, 221 f. ; P. C. Planta, Das
alte Raetien, Berlin 1872, 159 ff. ; Marquardt, I. 134, n. 8.

59 J. Heierli u. W. Öchsli, Urgeschichte des Wallis, Mitt.
d. Zürcher Antiqu. Gesellsch. 1896, XXIV. 97 ff.; Caesar III. 1;
Mommsen, Inscr. Helv. Nr. 8 u. 17.



236

und die vier Gaue der Helvetier60 zu den vier attribuierten Stämmen

von Brixia61 und den zwölf resp. dreizehn rhätischen Stämmen

des plinianischen Tropaeum Alpium, vorzüglich den vier
Gauen der Vindeliker62, läuft ein Organisationsgedanke. Schon
Mommsen hat diese tetrarchische und zugleich dodeka-
dische Gliederung, die übrigens in der hellenischen
Sozialorganisation ihr Analogon hat63, mit dem galatischen
Keltenstaat in Verbindung gebracht64. Desgleichen hat Kenner65
die dodekadische Organisation der Donaukelten bei Wien
behauptet und im Sinne der Münzfunde die Namen der zwölf
Stammesfürsten festgestellt66.

Die Folie für das Vorgetragene bildet die norisc h-rhätische

Militärorganisation. Schon in den Keltenkriegen
Roms tauchen die G äs a ten, erste helvetische Reisläufer auf67.

Als Söldner und Räuber treten die Alpenvölker in die Geschichte
ein. Rom schätzte ihre Wehrkraft hoch. Die norische und
rhätische Jugend diente bis ins 2. Jahrhundert hinein in Milizen,
die der einheimische Staat erhielt68. Erst Mark Aurei legte
Legionen nach Norikum und Rhätien. Noriker und Rhätier
dienten nunmehr in der ganzen Welt. Roms Militärmacht
wurzelte zum Teil in den Alpenvölkern69.

(Fortsetzung folgt.)

60 Mommsen, Schweiz. Nachstudien, Hermes 1881, XVI. 445 ff. :

Caesar I. 12.
61 C. J. L. V. 4310, 4313, 4893, 4910. Vgl. civitas resp. respu-

blica Camunnorum, ebd. 4954, 57, 60, 64.
62 Plinius III. 20.
63 Vgl. „Anthropos", XX. 1166.
64 Die keltischen pagi, Hermes 1884, XIX. 316 ff.
65 Der Münzfund von Simmering in Wien, Numismatische Ztsch.

1895, XXVII. 57 ff.
66 Vgl. die Regenbogenschüsse 1-Forschung Franz

Strebers, Abh. d. bayr. Akad. d. Wiss. 1860/62; dazu B. Reber, Die
in der Schweiz aufgefundenen Regenbogenschüsseln und verwandte
Goldmünzen, Anz. f. Schweiz. Altertumskunde, 1900, N. F. IL 157 ff.

67 Heierli-Oechsli, a. o. O. 154 ff.
68 Tacitus, Hist. f. 67, III. 5 (Raetorum et Noricorum iuventus).
69 Mommsen, Die Conscriptionsordnung der röm. Kaiserzeit,

Hermes 1884, XIX. 1 ff., 210 ff.; Die röm. Provinzialmilizen, ebd.
1887, XXII. 547 ff.


	Der Kulturkreis der Viktoriden

