
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1925)

Heft: 11

Artikel: Las Agnas : ein kulturhistorischer Streifzug ins Oberengadin

Autor: Bundi, Gian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur November 1925 Nr. 11

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT MITTE JEDEN MONATS. i-

Las Agnas.
Ein kulturhistorischer Streifzug ins Oberengadin.

Von Gian Bundi, Bevers-Bern.

Dieser Streifzug, der natürlich in alte Zeiten zurückführen
soll, mag mit einem kurzen Blicke auf die Gegenwart beginnen.
Wer sich mit offenen Augen darin umsieht, findet in ihr nämlich
dicht nebeneinander rückschauende und vorwärtstreibende
Elemente. Im gleichen Menschen, der das rastlos drängende Treiben
der modernen Zeit miterlebt, findet sich sicher irgendwo ein
.Winkelchen, in dem er sich einen kleinen Altar der Vergangenheit

aufgerichtet hat. Das Schwärmen für „alte gute Zeit", für
„alte Sitte", für „alte Trachten" und „alte Lieder" war auch
in den Tagen der Romantik nicht stärker als jetzt. Das hängt
zweifellos zusammen mit einer gewissen Sehnsucht aus dem allzu
hastigen Treiben unserer Tage hinaus in stillere Zeiten, man
kann auch sagen mit der Sehnsucht nach einem gewissen festen
Gleichmaß, das wir verloren haben.

Wir leben in einer Zeit des Überganges. Wir schwärmen für
alte Sitten, weil wir noch keine unserer Zeit gemäßen gefunden
haben. Und mir scheint, dieser Übergangszustand sei nirgends
besser zu beobachten gewesen als im Oberengadin der letzten
zwanzig Jahre.

Er war wohl auch nirgends so plötzlich und nirgends liegt
er uns noch so nah. Das hat seine guten Gründe. Im Jahre 1903
wurde die Albulabahn eröffnet. Der Tag ihrer Geburt war
zugleich der Sterbetag des alten Oberengadins.



33°

Wenn ich vor der Eröffnung der Bahn mit auswärtigen
Bekannten von meiner Heimatgemeinde Bevers aus in irgendein
anderes Dorf kam, so hörte ich oft genug von ihnen Äußerungen
wie : „Ja, kennt ihr euch hier alle so gut Das ist ja gerade, (als

ob ihr eine große Familie bildetet." Es fiel allen auf, daß man
sich mit den Leuten des anderen Dorfes meist duzte, daß man
als guter Freund und Bekannter empfangen wurde. Das hörte
mehr und mehr auf, seit die Bahn fährt. Sie hat die Leute räurü-
lich näher gebracht, innerlich aber voneinander entfernt. Mit
dem Bahnbetrieb ist eine neue Bevölkerung ins Land gekommen,
die der alten Engadiner Tradition fernsteht. Aber auch die

eigentlichen Engadiner sind einander fremder geworden.
Das fühlen die Engadiner, die nicht ständig in ihrem

Heimattale wohnen, wahrscheinlich stärker als die dort
Angesessenen. Wenn wir Engadiner in der Fremde, heiße diese
Fremde nun Genua oder Bern, für einen Sommeraufenthalt ins

Oberengadin kamen, so freuten wir uns schon immer auf den
Donnerstagnachmittag. Traten wir am ersten Donnerstagnachmittag

gegen 2 Uhr in Samaden ins Café Bernina, so waren wir
sicher an allen Tischen bekannte Gesichter zu sehen, von allen
mit freudigem Gruße angerufen zu werden. Und es waren nicht
nur die Samadener, die zum schwarzen Kaffee gekommen waren.
Hier steckt vielmehr ein Stück alter Tradition, die heute fast
verschwunden ist. Es war Brauch, daß am Donnerstag von Scanfs
bis St. Moritz und Pontresina, ja sogar von Sils die Leute sich in
Samaden trafen. Und in den Jahren, die ich noch innerhalb
dieser Tradition miterlebt habe, waren es vorzugsweise die
Engadiner, 'die zu Ferienaufenthalt gekommen waren und in diesen
Zusammenkünften den Keim legten zu der unverbrüchlichen
Treue, die den Engadiner an seine Heimat fesselt. Die eingesessenen

Engadiner verfolgten bei diesen Zusammenkünften natürlich

auch praktische Ziele. Sie wußten genau, daß sie am
Donnerstag in Samaden Engadiner aus den meisten Gemeinden trafen,

und so konnten sie hier am besten geschäftliche Dinge
erledigen. Das war seit langer Zeit so. In früheren Zeiten traf
man sich allerdings nicht in Samaden, sondern wo anders, und
damit komme ich auf einen Ort, der dem Nichtengadiner völlig
unbekannt ist und der doch jahrhundertlang der politische und
gesellige Mittelpunkt des Tales war. So möchte ich ihn auch in
den Mittelpunkt dieser Ausführungen stellen.



331

Zwischen Bevers und Ponte liegt an der Landstraße ein
altes Haus, oder eigentlich sind es zwei im Winkel gegeneinander

gestellte. Auf der Hauptfassade kann man noch heute die
Worte lesen: „Las Agnas", d. h. auf deutsch „Die Erlen" oder
als H aus aufschrift wohl richtiger „Zu den Erlen". Das ist die
wörtliche Übersetzung, im Deutschen ist aber gebräuchlich der
Name „Die Au", der schon in frühen Zeiten vorkommt, — eine

Ortsbestimmung, die ja in unserem Lande sehr häufig ist. Den
romanischen Namen hat das Haus von den Erlengebüschen, die
heute noch in seiner Nähe das alte Flußbett des Inn umsäumen.
In Protokollen des 16. und 17. Jahrhunderts habe ich auch die
Bezeichnung „La chesa délias palüds" gefunden, zu deutsch
„Das Haus in den Sümpfen", eine Ortsbezeichnung, die ebenfalls

auch heute noch einen Sinn hat. Hier kamen nach der in
Bevers vor etwa 20 Jahren bei alten Leuten noch lebendigen
Tradition in früheren Zeiten am Donnerstag die Engadiner
zusammen. Und das hatte seinen guten Grund. Als noch keine
Fahrstraße über den Albulapaß ging, d. h. bis 1865, bestand
auch noch keine tägliche Postverbindung mit den Bündnern und
Eidgenossen jenseits der Berge. Der Bote, auch romanisch „il
Pott" genannt, war am Donnerstag in „Las Agnas" zu finden,
legte dort seine Post ab und nahm die der Engadiner mit. So

konnte man hier an Hand der neuesten Nachrichten die Zeitlage
besprechen oder Geschäfte abschließen. Und warum kam der
„Pott" gerade nach „Las Agnas"? Auch das hat seinen Grund,
und der liegt in den Verkehrs- und Speditionsverhältnissen der
alten Zeit. Heute scheint es ein sehr leichtes Ding, einen Ballen
Ware ins Engadin zu schaffen : man übergibt ihn einem Spediteur,

zahlt die Fracht und ist so gut wie sicher, daß die Ware
an den Bestimmungsort kommt. "Diese so bequeme Ordnung der
Dinge aber setzt eine jahrhundertelange Entwicklung voraus.

In früheren Jahrhunderten war im Engadin und an anderen
Orten der Warentransport genossenschaftlich geregelt. In
unserem Falle bedeutete natürlich die größte Schwierigkeit die
Überwindung der Bergpässe. Um diesen Transport zu bewältigen,

bildeten die an den Pässen gelegenen Gemeinden sogenannte
Portensgenossenschaften. Mitglieder dieser Genossenschaft waren
ursprünglich wohl alle Gemeindebürger. Sie nahmen für sich das
Monopol des Warentrahsportes auf ihrem Gebiete in Anspruch
und erhoben dafür von den Besitzern der Waren Weg- und



332

Brückengeld. Innerhalb der Genossenschaft war die Sache so
geregelt, daß alle Mitglieder verpflichtet waren, das Umladen zu
besorgen und Pferde, Ochsen und Wagen zur Verfügung zu
stellen. Dafür wurden sie natürlich nach einem bestimmten Tarif
entschädigt. Zunächst waren nur die eigentlichen Bürger
berechtigt, diese Arbeit zu leisten ; ortsangesessene Fremde wurden
nur zugezogen, wenn Mangel an eigenen Leuten war. Aber es

gab natürlich auch Zeiten, wo durchaus nicht alle Mitglieder der
Portensgenossenschaft am Platze sein mußten. Dafür gab es eine
bestimmte Reihenfolge, die durch den „Rodmeister" aufgestellt
wurde. Der Name kommt zweifellos von „la roda" das Rad; es

ging eben im Kreise herum.
Sehr erschwerend für den schnellen Verkehr war natürlich

der Umstand, daß die Portensgenossenschaften den Transport
nur auf dem Gebiete ihrer Gemeinde besorgen durften. Wenn
also in unserem Falle ein Reisender mit Waren, die über Iden

Albulapaß sollten, von Bevers herkam, so brachten die Beverser
Rodfuhrleute die Sachen bis „Las Agnas", hier aber mußte
umgeladen werden, denn für die Strecke „Las Agnas" bis zur Paß-
höhe, die durch ein mächtiges Kreuz bezeichnet war, hatten die
Camogasker die „Fuhrleite". Aus einem Protokoll vom 27.
November 1533 im Beverser Archiv, das eine Vereinbarung zwischen
der Talschaft Oberengadin und der Gemeinde Camogask über
den Albulatransport fixiert, ergibt sich, daß ein Reisender mit
Waren in jener Zeit gute Nerven haben mußte. War er glücklich
bis „Las Agnas" gekommen, so hieß es : halt, weiter geht's nicht.
Er mußte einen Boten nach Camogask senden und den
Gemeindevorstand ersuchen, ihm Rodfuhrleute zu schicken. Waren
diese am Platz, so mußte umgeladen werden, und dann konnte
man wenigstens bis auf die Päßhöhe mit den gleichen
Fuhrleuten fahren, dort aber war's wieder zu Ende. Denn von der
Paßhöhe bis Bergün hatten die Bergüner das Recht des Transportes.

Diese primitive Art des Transportes war aber auch in jener
Zeit der absoluten Herrschaft der Gemeinde nicht auf die Dauer
zu halten. An die Stelle der „Rodfuhr leute" traten die sogenannten

„Stracksäumer", d. h. der Transport wurde zu einem
Gewerbe. Diese Säumer, es waren meist Safier, Schanfigger oder
Averser, übernahmen ganze Warentransporte von Chur bis Cläfen
oder Bellenz, sie zahlten den Portensgemeinden das Weggeld und



333

konnten nun ohne Umladen die Waren befördern, Es gab
darunter unternehmende Leute, die hundert und mehr Pferde hielten

; ja, es scheint sogar die Befürchtung geherrscht zu haben,
die Großsäumer könnten zu mächtig werden, und so wurde 1575
durch Bundstagsbeschluß die Höchstzahl der Pferde, die ein
Stracksäumer halten durfte, auf 14 angesetzt.

Es ist klar, daß für den Fernverkehr die Rodfuhr der
Gemeinden nach und nach durch den berufsmäßig betriebenen
Säumerdienst verdrängt wurde. Das einsame Wirtshaus zwischen
Bevers und Ponte aber behielt dennoch seine Bedeutung. Der
Historiker Campell bezeichnet den Ort als „ein Wirtshaus an der
Straße, wo die Säumer mit Salz aus Hall und die mit Veltliner-
wein vom Bernina her zu übernachten pflegen". Man kann schon
daraus schließen, daß die Gebäulichkeiten in früherer Zeit viel
größer gewesen sein müssen, denn Roß und Mann mußten
untergebracht werden. Gewisse Ausstrahlungen dieser Verhältnisse
waren noch bis in die letzten Jahrzehnte des vorigen Jahrhunderts

spürbar. Erst im Jahre 1874 wurde eine Servitut, die (auf
dem um Las Agnas gelegenen Weidboden lastete, durch
Vereinbarung aufgehoben. Die Gemeinden Bevers und Camogask,
denen diese, „Ervedi" genannte Weide gehörte, mußten es
dulden, daß der Besitzer von Las Agnas zu jeder Zeit Pferde dort
weiden ließ, wobei noch eine besondere Vergünstigung für seine

eigenen lahmen Pferde bestand.
Das Recht läuft langsamer als die wirtschaftlichen

Tatsachen, und so bestanden die Besitzer von Las Agnas auf ihrem
Rechte noch zu Zeiten, als die tatsächlichen Voraussetzungen
dieses Rechtes längst geschwunden waren.

Aus der Tatsache, daß die Säumer Las Agnas als Station
zum Übernachten bevorzugten, ergibt sich ohne weiteres, daß
dort ein gutes Wirtshaus sein mußte, und dieses zog auch
andere Leute an. So war denn tatsächlich Las Agnas bis in die
Zeiten unserer Väter und Mütter hinein ein vielbesuchter
Vergnügungsort. Hier hat sogar das erste Billard im Oberengadin
gestanden, und hier fanden die berühmtesten Bälle des
Oberengadins statt. Meine Mutter hat mir noch oft von solchen
erzählt, die sie selbst mitgemacht hat, und wie etwa die Berner in
umliegenden Dörfern, so pflegten die Engadiner in Las Agnas
Hochzeit zu halten. Auch meine Eltern haben das am 10.
September 1868 so gehalten.



334

Und hier, wird es wohl auch gewesen sein, wo man die letzten

Volkslieder im Engadin gesungen hat. Das Singen in den
Tanzpausen ist im Engadin sicher immer Brauch gewesen, und
auch noch vor etwa 25—30 Jahren haben wir auf Bällen kräftig
gesungen, allerdings nicht romanische Volkslieder, die damals
so gut wie verschwunden waren. Meist sangen wir italienische
Liedchen, von romanischen höchstens das „Ma bella val,
mi'Engiadina", dessen Melodie von dem deutschen Männerchorkompo-
nisten Gaugier stammt. Auf diese Melodie hat Bundesrichter
Andrea Bezzola einen Text gesetzt, der in sehr kurzer Zeit zur
eigentlichen Engadiner Volkshymne geworden ist. Und dieser
Text ist so glücklich erfunden, daß auch die Melodie dadurch
„engadinisiert" wurde. Heute gilt auch sie uns als Engadiner
Nationalgut.

Das eigentliche Engadiner Volkslied kenne ich aus eigenem
Hören in einem einzigen Exemplar, das mir allerdings sehr
charakteristisch erscheint. Es gehört zu den Spottliedern, die
man gerade bei Bergvölkern ja oft findet. Und der Spott richtet
sich hier nach zwei Seiten : verspottet wird der achtzigjährige
Freier, aber verspottet wird auch das junge Mädchen, das sich
doch erst nach der Mitgift erkundigt, bevor es ihn abweist. Ich
bemerke noch, daß die Version, die ich von einer alten Magd
meiner Großmutter gehört habe, von der in Flugis Volksliedern
publizierten insofern abweicht, als in meiner Fassung die Jungfer
Susanne mit dem Geschlechtsnamen Gudinchet genannt wird. Die
Gudinchet sind ein heute ausgestorbenes Gelernter Geschlecht.
Es ist also anzunehmen, daß das Lied auf eine bestimmte Person
gespitzt war.

Engadiner Volkslied.
Eu'm dum tschient e milli Wunder nimmt's mich, tausend

buonders Wunder,
Cu cha'l mound po pü dürer. Daß die Welt noch aufrecht steht,
Scha ün vegl dad uchaint ans Wenn ein Mann von achtzig Jahr
Vo tscherchand da's marider. Noch auf Freiersfüßen geht

El vo sü e gio par via, Mit den jungen Burschen sucht er
Cun ils mats in cumpagnia Nach den Mädchen schlank und
Inscuntrer cha'l inseuntret nett,.
Giunfra Susanna Gudinchet. Und er trifft die Allerschönste,

Jungfer Susanne Gudinchet.



335

,,A1 bundi Giunfra Susanna
Nun vuless la's marider
Cun ün vegl dad uchaint ans,
Chi vo tscherchand da's marider."

„Di, o di, o di, tu vegl,
Di, che doatta tü'm voust der,
Schi dscharo eir eu dalungia
Schi o na scha't vögl pigler."

„Eu d'he üna scodella ruotta
Ed üna chevretta zoppa —
O schi di, Giunfra Susanna,
Scha nun he üna bella'dotta?

Eu d'he quatter faschöls cots
E nun he laina da'ls s-chuder —
O schi di Giunfra Susanna
Scha nun he ün bei gianter

Eu d'he quatter brocs da painch,
Es ünguotta allo aint —
O schi di, Giunfra Susanna,
Scha non poss bod siner aint

Eu d'he üna padella routta,
E nun he pezzas d'la cumader —
O 'schi di, Giunfra Susanna,
Scha nun poss am marider.

Eu d'he üna cuverta ruotta
E la pel dad ün bouchet —
O schi di, Giunfra Susanna,
Scha nun he eir ün bun let ?"

„Guten Tag, Jungfer Susanne,
Willst du nicht mein Bräutchen
Alles, alles, was ich habe, [sein
Alles, alles sei dann dein!"

„Ei, so sag', mein wackrer Alter,
Was dein Geldsack mir verspricht,
Dann sollst du sofort erfahren,
Ob ich wolle oder nicht."

„Ich hab' eine zerbrochne Schüssel
Und 'ne Geiß mit lahmem Bein —

Sag' mir doch, Jungfer Susanne :

Ist die Mitgift nicht gar fein

Ich hab' zwei gekochte Bohnen,
Doch zu wärmen sie kein Holz —
Sag' mir doch, Jungfer Susanne:
Ist das Hochzeitsmahl nicht stolz

Ich hab' auch vier Butterkübel,
Doch in keinem ist was drin —
Sag' mir doch, Jungfer Susanne :

Ob ich nicht ein Hausherr bin

Ich hab' eine zerbrochne Pfanne,
Die man nicht mehr flicken kann,
Sag' mir doch, Jungfer Susanne :

Bin ich nicht ein ganzer Mann

Ich hab' eine zerfetzte Decke
Und ein Bocksfell dick und fett —

Sag' mir doch, Jungfer Susanne :

Gibt das nicht ein gutes Bett ?"

„Vo, vo tu vegl trid „Geh', geh', alter Narr,
Cun ta barba grischa!" Magst den Hals dir brechen!"
„0 schi vo, Giunfra Susanna, „Ei, so geht, Jungfer Susanne,
Cun tias pülaschs in chiamischa!" Floh und Wanze soll dich

stechen !"

Soweit meine eigene Anschauung. In den letzten Jahren ist
viel geschehen, um das alte Engadiner Volkslied wieder zum
Leben zurückzuführen, und namentlich der bedeutendste Engadiner

Dichter, Peider Lansel, hat sich große Verdienste darum
erworben. Er hat nicht nur Texte notiert, sondern auch1 in
mühsamer Arbeit eine große Menge von Melodien phonographisch
aufgenommen. Hier liegt also ein weitschichtiger Stoff für
wissenschaftliche Forschung vor.



336

Das Volkslied hat im Oberengadin schon früh einen gefährlichen

Rivalen bekommen. Seit der Reformation und ganz
besonders seit dem Erscheinen der Lobwasserischen Psalmen Wit
den vierstimmigen Sätzen von Goudimlel wurde dem Kirchen-
gesang im Engadin die größte Aufmerksamkeit geschenkt. Die
Gemeinde Zuoz war sogar weit umher berühmt wegen ihres
Kirchenchors, und in anderen mag es ähnlich gewesen sein. Zuoz
bewahrt in seinem Gemeindearchiv eine Serie von sechs schönen
Lederbänden mit den Aufschriften Cantus Primus, Altus, Tenor,
Bassus, Quintus, Sextus. Es sind also Stimmbände für
sechsstimmigen Chor. Und was enthalten sie Da sind vier- bis

siebenstimmige Psalmen des großen Niederländers Sweelinck,
fünfstimmige Madrigale von Claudio Monteverde, dem gefeierten
italienischen Meister, und von Luca Marenzio, einem nicht minder

berühmten Komponisten, holländische weltliche Lieder mit
dem reizenden Titel „Kusjes" von Cornelis Padbrué und endlich
sechsstimmige Madrigale des englischen Komponisten Pietro
Philippe» Inglese. Alle Kompositionen stammen aus dem 17.
Jahrhundert, und auch 'die Drucke sind aus der ersten Hälfte des

genannten Säkulums. Es sind zum Teil höchst seltene Stücke,
die nur in wenigen Bibliotheken aufbewahrt werden.

Die Zuozer kamen zu diesen Schätzen durch einen gewissen
Balthasar Planta, der die Bücher im Jahre 1707 in Amsterdam,
wo er als Offizier in holländischen Diensten lebte, erstanden hat.
Er selbst kehrte in seine Heimatgemeinde zurück und war dort,
nach der hübschen Eintragung in einem von diesen Bänden,
manches Jahr „schwacher Sänger im Zuozer Chore". Die Zuozer
konnten zunächst mit diesen Gesängen auf fremdsprachige Texte
wohl nicht viel anfangen, sie wußten sich aber zu helfen. Im
gleichen Archiv findet man nämlich noch andere Stimmbände,
in denen die meisten obengenannten Kompositionen kopiert und
mit romanischen Texten verseben sind. In dieser Fassung sind
nicht weniger !als 61 Sweelinck-Psalmen vorhanden. Und auch
äußerhalb von Zuoz habe ich. in handschriftlichen Bänden
ähnlicher Art diese Kopien wiederholt gefunden.

Daraus ergibt sich, daß im 18. Jahrhundert in manchen
Engadiner Gemeinden der eigentliche Kunstgesang mit großem
Ernst gepflegt wurde. In Zuoz gab es eine besondere Organisation

dafür, die durch das Gemeindestatut geschaffen und immer
weiter ausgebaut wurde. Schon früh war der Kirchenchor
besoldet, und der „Vorsinger" hatte das Monopol für Gesangunterricht.



337

Ich glaube, hier liegt mit ein Grund für die Tatsache, daß
so wenig eigentliche Volkslieder ins 19. Jahrhundert hinübergerettet

wurden. Der Kunstgesang führt leider nur zu oft dazu,
daß der Volksgesang als etwas Minderwertiges betrachtet und
vernachlässigt wird. So mag es auch im Engadin gegangen sein.

Neuerdings ist im Ober- und Unterengadin eine Bewegung zu
merken, die darauf zielt, das alte Engadiner Volkslied nicht nur
in Publikationen, sondern auch im Volksleben selbst wieder zu
Ehren zu bringen.

Kehren wir wieder in das einsame Wirtshaus bei Bevers
zurück. Las Agnas war also zunächst ein Verkehrszentrum des

Oberengadins, dann wurde es ein Zentrum des geselligen
Lebens der zunächst liegenden Gemeinden. Und seit
Jahrhunderten ¦— bis in die ersten Jahre des 20. Jahrhunderts — fand
hier einer der besuchtesten Vie h markte statt. Es waren aber
durchaus nicht nur die Bauern und Viehhändler, die sich da
trafen. Der Schreibende selbst erinnert sich an sehr fröhliche
Stunden, die er bei der „Feira délias Agnas" oder, wie im
deutschen Kalender zu lesen war, am „Auer Markt" verlebt hat. Ihn
interessierten dabei allerdings weniger die Ochsen und Kühe, als
die Würste und Ravioli, die man bei dieser Gelegenheit in ganz
besonders feiner Ausführung zu kosten bekam.

Damit komme ich auf ein Engadiner Hausfest, das in
früheren Zeiten von alt und jung mit besonderer Freude
erwartet wurde, auf die „Bacharia", die Hausmetzg. Heute,
wo ian den meisten Orten Metzgerläden entstanden sind, werden
diese Hausmetzgen immer seltener. Ich erinnere mich, noch als
Kind im HaUse meiner Großmutter in Bevers einer solchen
beigewohnt zu haben. Wir Kinder schliefen schon die ganze Nacht
nicht vor Erwartung, man ließ uns aber doch erst heraus, wenn
eigentlich die Hauptsache vorüber war. Dafür lagen wir wach
im Bett und suchten mit gespannter Aufmerksamkeit den Gang
der Handlung zu verfolgen. Die erwähnte Hauptsache war das
Erschlagen des Ochsen. Man pflegte in den größeren Häusern
auf die Metzg einen Ochsen und ein Schwein zu mästen, und mit
besonderer Spannung wurde der Augenblick erwartet, da der
Ochs zu Boden geschlagen wurde. Man besorgte dies Geschäft
früher stets mit einem schweren Hammer, und es galt als
Zeichen von besonderer Stärke tmd Gewandtheit, wenn es gelang,
das Tier mit einem Schlage zu Boden zu schmettern. Bei uns bc-



338

sorgte dieses Amt jahrzehntelang der riesenstarke Schmied des

Dorfes, und zwar nicht im Stall, sondern in der Tenne, an deren
Dachfirsten in den alten Engadiner Häusern meist eine Winde
befestigt ist. Zunächst wurden nun dem Schlachtopfer feste
Stricke um die Beine gewunden, die an der Winde befestigt
waren. Auf den Schlag wurde die Winde gedreht und das Tier
dadurch zu Boden gezerrt, wenn es etwa vom Schlage nicht
betäubt war. Dieser Vorgang hat sogar unsere Engadiner
Volksdichter zu Volksliedern begeistert, in denen meist ein Renommist
verhöhnt wird, der sich anmaßt, den Ochsen auf einen Streich
zu fällen, und dem das Tier dann doch entwischt.

Die Hausmetzg hatte aber noch eine Vorfeier. 'Waren in einem
Hause eine oder mehrere Töchter, so suchten die jungen
Burschen des Dorfes am Abend vor der Metzg den Ochsen zu stehlen,

was trotz allen Vorsichtsmaßregeln meist auch gelang. Man
stellte das Tier dann in einen anderen Stall ein und brachte es

am Morgen im Triumph mit bekränzten Hörnern wieder zu
seinen Besitzern zurück. Als Auslösung galt dann ein Gericht guter
Würste. Unser Oberengadiner Volksdichter Caratsch hat eine
solche Bacharia mit gutem Humor besungen.

Die Bacharia hat uns in den Engadiner Winter
hineingeführt, freilich nicht in den heutigen mit seinem internationalen
Sporttreiben. Der alte Engadiner Winter war stiller, aber man
wußte sich doch gut zu unterhalten. Am beliebtesten waren die
„Schlittedas", die auch heute noch in Brauch sind. Die
Jugendgesellschaft eines Dorfes verabredet einen Tag zu einer Schlittenfahrt,

und dabei gilt es nun zu zeigen, was das FI aus noch an
alten schönen Trachten, an kostbarem Roßgeschirr und
ähnlichen Dingen enthält. Man sieht auch heute noch bei solchen
Schlittenfahrten herrliche alte Schlitten, wobei besonders
charakteristisch ist der sogenannte Bock- oder Wurstschlitten, der noch'
aus den Zeiten der schmalen Straßen stammt. Es ist eigentlich
nichts als eine Bank, die in der Fahrtrichtung auf Schlittenkufen
gestellt ist; hinter dran hängt noch ein Sitz, auf dem man
rittlings die Fahrt mitmachen kann. Mit diesem Vehikel konnte
man auch bei schlechtem Weg zur Not ausweichen.

Auch für diese Schlittenfahrten, bei denen der oder auch
mehrere Vorreiter nicht fehlen durften, war Las Agnas sehr oft
der Treffpunkt. Beispielsweise fuhren die Celeriner etwa bis
Scanfs hinunter, machten dort einen Halt und kehrten dann nach



339

Las Agnas zurück, wo der das Fest abschließende Ball stattfand.
Bei heller Mondnacht fuhr man dann singend und jauchzend
wieder ins Heimatdorf zurück.

Diese schöne alte Sitte der kostümierten Schlittenfahrt ist
trotz Wintersport und Fremdenbetrieb in den letzten Jahren
wieder lebendig geworden. Ich selbst habe vor einigen Jahren
eine sehr reiche Schlittenfahrt dieser Art Bevers passieren sehen.

In den Winter fällt auch die Feier der Jahreswende,
der das Weihnachtsfest vorausgeht. Weihnachten im
deutschen Sinne kannte man früher im Engadin nicht und auch
heute noch beschenkt man sich bei uns nicht zu Weihnachten,
sondern zu Neujahr. Der Weihnachtsbaum, diese schöne deutsche
Sitte, ist allerdings auch in die Engadiner Dörfer eingekehrt. In
Bevers wird zur Silvesterpredigt eine mächtige Tanne mit
Kerzen in die Kirche gestellt ; sie dient dann zugleich zur
Beleuchtung, denn Beleuchtungskörper haben wir keine, sie wären
ja auch nicht nötig, da nur einmal im Jahr, eben an Silvester,
Abendpredigt ist. Damit hängt auch ein alter Brauch zusammen,

der heute noch erhalten ist. Am Silvestermorgen sieht man
die Dorfkinder von Haus zu Haus ziehen mit Körben bewaffnet.
Sie sammeln die verfügbaren Leuchter, bringen sie in die Kirche
und verteilen sie dort auf den Simsen der Täferung und auf der
Empore. Auch die Kanzel bekommt zwei, und dazu sucht man
natürlich die besten aus. Man sieht da ein lustiges Durcheinander,

vom schweren Silberleuchter bis zum einfachsten Blechstock.

Abends ist der Anblick der kleinen, in schönen, ruhigen
Renaissanceformen gehaltenen weißen Kirche im Schein der
vielen Kerzen sehr malerisch, und die Stimmung ist sicher auch
nie andachtsvoller als gerade bei dieser letzten Predigt im Jahr,
zu der auch etwa ein schönes Lied vom Chor gesungen wird.

Der Neujahrstag war in früheren Zeiten für die Hausfrauen
in den wohlhabenden Familien ein rechter Arbeitstag. Noch vor
etwa 30 Jahren bestand der Brauch, daß arme Frauen aus dem
Unterengadin, ja sogar aus dem Münstertal mit Handschlitten
ins Oberengadin kamen und bei den ihnen wohlbekannten Häusern

der reichen Oberengadiner den Neujahrsgruß sprachen. Sie

sagten nach meiner Erinnerung meist : „Bun di, bun an. Gia-
vüsch ün bun an cun sandet e benedieziun." Dafür bekam jede
nach uraltem Brauch ein Brot und eine Wurst. Man muß dabei
bedenken, daß der Brauch noch aus der Zeit stammt, da man im



34°

Hause nicht nur schlachtete, sondern auch das Brot buk. In
meinem Vaterhause in Bevers ist noch heute der große Backofen
vorhanden, benutzt wird er freilich nicht mehr. Nachmittags
konnte man dann die Unterengadinerinnen mit schwerbeladenem

Schlitten talab ziehen sehen. Das war wohl eine Art Tribut,
den das reiche Oberengadin dem ärmeren Unterengadin spendete.

Ich erinnere mich noch gut, wie sehr meine Großmutter
diese Neujahrsbescherung beschäftigte, sie kannte all die armen
Frauen bei Namen und wußte auch um ihre Familienverhältnisse.

Im Nebenzimmer neben der Wohnstube war auf einem
langen Tisch Brot und Wurst immer hübsch nebeneinander
geschichtet tund die Großmutter wußte immer ziemlich genau voraus,

wieviel sie brauchen werde.
Von NeuJahrsbällen wußte man früher im Engadin nichts,

man schied genau zwischen kirchlichem Fest und Vergnügungs-
anlaß. Dem Vergnügen war der Dreikönigstag (6. Januar)
gewidmet. Da wurde fleißig Blei gegossen, und abends war meist
ein Ball der Beverser in Las Agnas.

Auch ein eigentliches Engadinerfest wurde in Las Agnas
begangen, das Kinderfest von „Cha Fan da Mars". Chalanda
Mars heißt zu deutsch nichts anderes als der erste März, und das
Fest, das an diesem Tage von den Engadiner Kindern gefeiert
wird, bedeutet eine ehrwürdige Erinnerung an die römische Heimat

derer, die unserer Landessprache den lateinischen, sie
beherrschenden Einschlag gegeben haben. Der i. März war der
römische Neujahrstag, und ihn feiern die Kinder unbewußt noch
heute. Die Buben hängen die großen Treicheln um und läuten
gewissermaßen den Frühling ein. Für das Oberengadin
entschieden zu früh, aber für Rom stimmte das Datum. Abends
versammelten sich früher die Beverser Kinder in Las Agnas zu
einem solennen Kinderball.

Im Vorbeigeben : Wer denkt heute noch daran, daß wir in
unserem Kalender die Monate, die nach Zahlen benannt sind,
falsch numerieren Der September hat seinen Namen von Septem

'sieben, er sollte also der siebente Monat sein, —
tatsächlich ist er der neunte. Die Römer zählten eben nicht vom
i. Januar an, sondern vom i. März. Genau so steht es um den
Oktober, November und Dezember, den achten, neunten und
zehnten Monat, die aber in Wirklichkeit der zehnte, elfte und
zwölfte sind.



341

Nach dieser kleinen Abschweifung in die Ewige Stadt wollen
wir wieder nach Las Agnas zurückkehren. Wir haben gesehen,
daß das scheinbar so einsame Wirtshaus an der Landstraße so

etwas wie ein Hort für alte Volksbräuche war. Es war aber viel
mehr. Es war für viele Generationen der politische Mittelpunkt

des Tales. Die Anfänge liegen im Dunkeln, wenigstens

mir. Tatsache ist, daß jahrhundertelang in Las Agnas die
Landsgemeinden abgehalten wurden,- in denen die politischen
Behörden gewählt wurden, daß es der Sitz der ausübenden
Behörden des Hochgerichtes Oberengadin war, daß hier in Ehe-
und Kriminalsachen Gericht gehalten wurde.

Ich finde schon in einer Urkunde von 1462 die Wendung,
die Besatzungsgemeinde werde abwechselnd in Zuoz und „am
gewohnten Orte Las Agnas" abgehalten. Daß man gerade diesen

Ort wählte, lag sicherlich zunächst in den früher geschilderten

Verkehrsverhältnissen. Für mich ist aber nicht weniger
sicher, daß auch politische Erwägungen mitspielten. Bekanntlich
waren die Planta von Zuoz durch lange Zeiten Inhaber der
hohen Gerichtsbarkeit des ganzen Tales, und als im 15.
Jahrhundert diese Rechte auf die Talgemeinde übergingen, behielten
sie doch sehr wichtige Vorrechte. Der Landammann oder sein
Statthalter mußten immer aus dem Geschlechte der Planta sein,
und Zuoz, wo sie saßen, beanspruchte das Recht des Vorortes
im Oberengadin. Dagegen erhoben sich im 16. Jahrhundert die
Gemeinden „Ob Fontana Merla", d. h. oberhalb einer kleinen
Quelle bei Las Agnas, die die Talschaft in zwei Bezirke teilte.
Es gab jahrelange heftige Streitigkeiten, die oft nahe an Bürgerkrieg

streiften. In den siebziger Jahren des 16. Jahrhunderjts
kam es sogar zu einer Art „eidgenössischer Intervention", und
eine auswärtige Macht, Frankreich, suchte durch ihren
Gesandten in Chur schlichtend einzugreifen. Also ein Handel großen

Stiles I Damals mag sich die Notwendigkeit ergeben haben,
so etwas wie einen „Puffer" zwischen die streitenden Teile zu
werfen, und wo fand man einen geeigneteren als Las Agnas, das
nicht auf dem Gebiete einer der großen Gemeinden lag und
durch seine verkehrspolitische Bedeutung schon so etwas wie ein
Mittelpunkt des Tales geworden war. Samaden als rivalisierenden

Hauptort hätten sich die Zuozer zunächst kaum gefallen
lassen, Las Agnas war eher mit ihren Prestigesorgen zu vereinbaren.



342

So wurde das einsame Wirtshaus zu einer der wichtigsten
Stellen des Tales, und jahrhundertelang sind alle Urkunden, die
sich mit Angelegenheiten des ganzen Tales befassen, nach Las
Agnas datiert. Hier verhandelte der Ausschuß der Sechzehn,
dem die Verwaltungsgeschäfte oblagen, aber hier wurden auch
allgemeine Wahlen abgehalten. Im Lauf der Zeiten wuchs
allerdings die Bedeutung von Samaden immer mehr, und so wurde
später die feierliche Wahl des Landammanns und der Tal-
behörden vor dem Plantahause in Samaden vorgenommen. Las
Agnas aber blieb Sitz der ausführenden Behörde-des „pitschen
cumön" — bis tief ins 19. Jahrhundert hinein. Noch in den
Statuten dej Kreises Oberengadin von 1866 wird Las Agnas als
Versammlungsort des damals auf 14 reduzierten Vollziehungsausschusses

bezeichnet.

Die Zeiten gehen schnell und die Erinnerung stirbt noch
schneller. Heute gibt es auch im Oberengadin wenige Leute,
denen diese Dinge bekannt sind. Man weiß ja heute bei uns
auch nichts mehr von der „Mastralia", der großen politischen
Feierlichkeit des Jahres, bei der die Talbehörden neu gewählt
wurden. Das politische Haupt des Oberengadins hieß in frühern
Jahrhunderten „Mastrel", aber schon seit langer Zeit ist der
deutsche Name Landammann, allerdings romanisch betont „Land-
ämma", gebräuchlich. Sein Sekretär hieß „Nudèr", Notar; er
unterzeichnet sich noch im 18. Jahrhundert als „Notarius publi-
cus imperialis" — es ist mir nicht bekannt, woher seine
Qualifikation als kaiserlicher Beamter stammt. Im 19. Jahrhundert
kam dann für den Landammann der Allerweltsname Präsident
auf. Es ist nun lustig, zu beobachten, wie der Engadiner, wenn
er deutsch spricht, den aus dem Lateinischen stammenden Namen
Präsident gebraucht, sobald er aber romanisch redet, meist
„Signur Landamma" sagt. Noch in den sechziger Jahren war
der feierliche Aufzug zur Beeidigung der neugewählten Behörden
Brauch, und ich erinnere mich, daß mein Vater von der
Beeidigung des Dichters und Sprachforschers Zaccaria Pallioppi
erzählte. Dieser stille Gelehrte, der die Wahl zum Landamma
angenommen hatte, müßte sich dem Brauche fügen und hoch zu
Roß in Samaden einziehen, obwohl er sicher in seinem Leben nie
ein Roß zwischen den Schenkeln gehabt hatte. Er habe in seiner
Ängstlichkeit eine gar drollige Figur abgegeben.

In früheren Jahrhunderten war der Aufzug zur Mastralia



343

sehr pomphaft, hatte man doch damals noch das lebhafte
Gefühl für das Dekorative im Staatswesen, das heute bedauerlicherweise

völlig geschwunden ist. Jede Dorfschaft zog mit Fahnen
und Musik auf und der alte Landsgemeindemarsch, die
„Mastralia" ertönte dabei. Heute ist er durch die Calvenfeier von
1899 wieder zu Ehren gezogen worden. Die abtretenden und die
neuen Amtsleute rückten zu Roß an und hielten politische Reden

an die versammelte Menge. Dabei fehlte es keineswegs an derben

Verspottungen. Wir Bündner waren ja im politischen Leben
immer sehr für die kräftigste Tonart. Auch die Volksdichter
benutzten diesen Anlaß zu allerlei mehr oder weniger boshaften
Poemen. Flugi teilt in seiner noch heute sehr lesenswerten Schrift
über das Engadiner Volkslied eine kleine Probe aus dem
Unterengadin mit :

Jò cun quatter magliadruns Nieder mit vier großen Fressern
Sü cun quatter aters, Und hinauf mit andern vier.
Schi füssan stats ün pa plü buns Wären jene von den Bessern,
Nu magliaiven aters. Brauchten keine neuen wir.

Heute sind diese Bräuche vergessen, und wenn man heute
dem politischen Gegner eins anhängen will, so hat man die viel
wirksamere Waffe des Zeitungsartikels.

Und nun noch etwas sehr Sonderbares. In Las Agnas hat
auch einmal eine Freimaurerloge ihren Sitz gehabt. Das
war zu Anfang des vorigen Jahrhunderts. Sie hat allerdings nur
wenige Jahre bestanden und wird kaum viele Mitglieder gehabt
haben. Ihre Gründer waren Engadiner, die im Ausland gelebt
hatten und wohl dort Logenvereinigungen beigetreten waren.
Rituelle Gegenstände fanden sich noch im Hause meiner
Großmutter in Bevers, und ich erinnere mich, daß wir Kinder imit
leisen Schauern die sonderbaren Dinge betrachteten. Die schon
erwähnte alte Magd wollte wissen, man habe einmal bei Nacht
einen Sarg, 'der von der Loge von Las Agnas stammen sollte, auf
einen Karren gehoben und dann in den Inn versenkt. Wie weit
hier die Phantasie mitspielt, weiß ich nicht.

Zum Schluß aber das Merkwürdigste von allem : In Las
Agnas hat sogar einmal ein König regiert. Es war freilich nur
ein König aus dem Märchenland, aber es ist doch sehr bezeichnend

für die Bedeutung, die man dem Orte beilegte, daß die
Märchenerzählerin ihre Geschichte, die ohne König, Prinzen und
Prinzessinnen unmöglich war, hierher lokalisiert hat. Als ich zum



344

ersten Mal von einer verstorbenen Tante 'den Titel des Märchens

„Il raig dallas Agnas" hörte, dachte ich, es handle sich um eine
Engadiner Version des Erlkönigs — das stimmte aber nicht, es

war ein wirklicher König, der in jenem Hause residierte und
dessen Söhne im nahen Walde von Gravatscha Holz holen mußten.

So hat also die schlichte Erzählerin aus dem Volke ein
Symbol gefunden für diese ehrwürdige Stelle, und es durfte kein
geringeres sein als eine Königskrone

Eine Badekur in Hohenems Anno 1811.

Aus dem Tagebuch des Joh. Ulrich' von Salis-Seewis.

Mitgeteilt von Guido von Salis-Seewis, Malans.

Allein der Umstand, daß Guler Hohenems ein „irdisches
Paradies" nannte und daß dieses Bad später dem Gesandten von
Buoi gehörte, gibt ihm gewissermaßen einen bündnerischen
Heimatschein ; außerdem werden die folgenden kurzen Aufzeichnungen

dartun, welche bescheidenen Vorzüge es noch vor hundert

Jahren zu einem beliebten Kurorte unserer Vorfahren machten.

Diese Blätter stammen vom jüngsten Bruder des Dichters
Joh. Gaudenz von Salis, welcher, in jungen Jahren gelähmt,
vergeblich in Baden und St. Moritz Heilung gesucht hatte ; wenn
nicht Genesung, auf die er wohl bereits verzichtet hatte, so fand
er bei einem vierzehntägigen Kuraufenthalt in Hohenems
Kräftigung und — Zerstreuung.

Neu Und befremdend war ihm hier vorerst das Treiben der
zahlreichen Juden (welche früher, kaiserlichen Verordnungen
gemäß, sich nur in bestimmten Dörfern des Reiches niederlassen
durften); wenn auch vielleicht nicht alles, was uns der Kurgast
über deren Gebräuche zu erzählen weiß, authentisch sein sollte
— denn einiges hatte er nur vom Hörensagen —, so ist doch die
Nachkriegsstimmung gegen dieses Volk bezeichnend, ja
symptomatisch.

Freunde unserer alten Landestrachten werden in der
Schilderung des Sonntagsstaates der Hohenemser Bauern Bilder aus
dem Prättigau zu sehen glauben, so nahe verwandt sind die
festtäglichen Farbenzusammenstellungen namentlich bei den Männern

; nur die im Unterland gebräuchlichen wachstüchenen
Regenschirme befremden noch den damaligen Bündner. Auch aus Grau-


	Las Agnas : ein kulturhistorischer Streifzug ins Oberengadin

