
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: - (1921)

Heft: 3

Artikel: Bibelübersetzungen in Graubünden

Autor: Truog, J.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-396212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-396212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chur ; März 1921 NrJS

BÜNDNERISCHES

MONATSBLATT
ZEITSCHRIFT FÜR BÜNDNER.

GESCHICHTE, LANDES- UND VOLKSKUNDE

HERAUSGEGEBEN VON DR. F. PIETH

ERSCHEINT MITTE JEDEN MONATS, i

Bibelübersetzungen in Graubünden.
Von Pfarrer Jak. Rud. Truog in Jenaz.

Von den Tagen der Reformation an wiederholte sich in
zahllosen Glaubensstreitigkeiten der Ruf Comanders vom Religionsgespräch

zu Ilanz- 1526: Gschrift her, Gschrift her! Wer die
Schrift, die Bibel für sich hatte, blieb Sieger. Das galt vor dem
Tridentinum bis weit in katholische Kreise hinein als
selbstverständlich. Für die evangelische Kirche, bei der die Heilige
Schrift von Anfang an im Mittelpunkt alles Lehrens und Lebens
stand, mußte ihre Verbreitung in allen Häusern ein Ziel sein,
das sie nie aus dem Auge lassen durfte. In deutschen Landen
hatte die lutherische und die Zürcher Bibelübersetzung diese
Aufgabe gelöst, und die größern anderssprachigen Länder folgten
ihnen bald nach.

Schwierig aber war das Ziel zu erreichen in kleinen
Sprachgebieten, wie es das des Rätoromanischen schon im 16.
Jahrhundert war, doppelt schwierig, weil hier die Schriftsprache völlig
fehlte und jede der Mundarten ihr Recht behauptete. Gleich die
ersten Förderer der Reformation in Graubünden erkannten die
Notwendigkeit, dieser Schwierigkeiten Herr zu werden, wenn
ihr Werk vorwärtsgehen sollte. Schon die Ausgestaltung der
Gottesdienste durch Gesang, Gebet und Predigt in der Landessprache

erforderte eine geradezu schöpferische Arbeit. Die rohe
Bauernsprache sollte mit einem Mal auch Kirchensprache wer*



66

den. Kein Wunder, daß die Prädikanten selber zunächst gar
nicht den Mut fanden, sich daran zu wagen. Der Landshauptmann

Johann Travers von Zuoz tat den ersten kühnen Schritt
mit seinen nur handschriftlich verbreiteten Gedichten weltlichen
und geistlichen Inhalts. Ihm folgte zehn Jahre später, 1536, Philipp

Gallicius mit der Übersetzung des Unservaters, der Zehn
Gebote und des Apostolikums, bald nachher auch der ersten
Kapitel aus der Bibel und des Athanasianums, sowie mit dem
ersten romanischen Kirchenlied, einer Umdichtung des 130.
Psalms, wie sie Luther (in Lied 169 unseres ostschweizerischen
Kirchengesangbuchs) geschaffen hatte.

Damit war die Eignung der romanischen Sprache als
Schriftsprache erwiesen, und Ulrich Campell wagte es, sich in der
selbständigen Umdichtung weiterer Psalmen zu versuchen. Aber vorerst

ward keines dieser romanischen Erstlingswerke dem Druck
übergeben, so lebhaft auch der Wunsch nach ihrer Vervielfältigung

sein mochte.

1. Die ladinischen Übersetzungen.
Wieder war es ein religiös lebendiger Mann aus dem Volke,

der sich das zu tun getraute, Jakob Bifrun von Samaden. Die
Familie Bifrun (latinisiert Bifrons, d. h. Doppelgesicht, in neuerer
Zeit der Mode gemäß italianisiert Biveroni, wahrscheinlich
einfach genannt nach ihrer ursprünglichen Heimat in Bevers oder
Val Bever) war zu jener Zeit eine der angesehensten und
begütertsten in Samaden. Giachiam Tütschett Bifrun (der
Beiname Tütschett, der ursprüngliche Familienname der Mutter,
nach alter Engadinersitte als Vorname beigefügt) war am S.April
1506 in Samaden geboren. Über seine Vorbildung zum Studieren
wissen wir nichts Bestimmtes, aber daß er schon im vorstudentischen

Alter mit den Gedanken der Reformation bekannt war und
Zwingiis Grundsätzen zustimmte, macht es wahrscheinlich, daß
er bei einem Aufenthalt in Zürich dafür gewonnen worden ist.
Im Herbst 1523 zog er als Student der Rechte nach Paris und
blieb dort sechs Semester. Bald nach seiner Rückkehr erkrankte
er, und wir finden ihn im Frühling 1527 in Tirano, wo eben
seines Vaters Amtszeit als bündnerischer Podestat zu Ende ging.
Ob der Sohn zur Erholung dort weilte, oder um sich in die
Rechtsverhältnisse in den Untertanenlanden Einblick zu ver-



f67.

schaffen, oder um seiner Kenntnis des Französischen noch
diejenige des Italienischen beizugesellen, ist nicht mehr festzustellen.
Dann ließ er sich in Samaden als Rechtsanwalt nieder, wurde
öffentlicher Notar, bald auch durch die Volksgunst Inhaber von
Ehrenämtern. Mehrmals war er Landammann. Als 1551 Peter
Paul Vergerius durch seine hinreißenden Predigten der
Reformation auch in Samaden zum Siege verhalf, war Bifrun einer;
der ersten, die für ihn einstanden und auch ihre Zeit und Kraft
der neuen Lehre widmeten. Etwa 15 Jahre vorher hatten
Comander und Blasius in Chur einen Katechismus herausgegeben.
Bifrun fand, es könnte zur Verbreitung und Vertiefung der
Reformation kaum etwas Besseres geben als ein solches Büchlein
für. die Jugend, und er machte sich sofort an dessen Übersetzung
ins Romanische. Er wagte es auch, das Werkchen dem Druck
zu übergeben, als erste Probe einer romanischen gedruckten
Schrift. Die drei Jahre vorher in Puschlav gegründete Druckerei
der Brüder Landolfi besorgte die Arbeit, und der Katechismus
fand solchen Anklang, daß er 1571, 1589 und zuletzt noch 1629
in neuer Auflage erscheinen konnte. Das kräftige Einstehen für
die Reformation war vielleicht der Grund, claß Bifrun von da
an keine wichtigeren Ämter mehr erhielt oder übernehmen wollte.
Doch nahm er jedenfalls noch lebendigen Anteil am öffentlichen
Leben, und als das Strafgericht von Zuoz 1565 nach Franzosenfreunden

suchte, an denen man sich für die Gerichtskosten schadlos

halten könne, legte es auch Bifrun eine Buße von 340
Rheinischen Gulden, gegen ioooo Fr., auf. Trotz seines Wohlstandes
konnte er'eine solche Summe nicht von heute auf morgen in bar
aufbringen, und so mußte er dafür 18 Kühe, einige Rinder und
entsprechende Mengen Heu hergeben. Er scheint sich jedoch
in diesen Aderlaß ohne viel Umstände gefügt zu haben als in
etwas in Alt fry Rätia ziemlich Gebräuchliches. Etliche Jahre
nachher ist Bifrun gestorben, nach Campell 1572. Trotz des
Fehlens bestimmterer Nachrichten dürfte diese Angabe richtig
sein, denn die Aufzeichnungen Bifruns über sein Leben hören mit
dem Jahre 1571 auf.

Zwölf Jahre vor seinem Hinschiede aber hat er noch das

Hauptwerk seines Lebens, das Neue Testament in romanischer
Sprache herausgegeben. Er durfte es wagen, sich an diese
Übersetzungsarbeit zu machen. Denn aus einem auf der Kantons-



bibliothek befindlichen Handschriftenband von ihm geht hervor,
daß er als Student eifrig Griechisch trieb. Freilich benutzte er
sicher auch die Lutbersche und Zürcher deutsche Übersetzung
und zog in erster Linie die Vulgata zu Rate, aber im großen
ganzen trägt sein Werk auch als Übersetzung den Stempel eigener,

selbständiger Arbeit. Und Bifrun wollte die Arbeit ganz tun.
Mit Aufwendung von 200 „Rentschs" (Rheinische Gulden),

das sind gegen 6000 Fr., ließ er das Buch auf eigene Rechnung
herstellen. Stefan Georg Chiatauni von Camogask besorgte Satz
und Druck, wahrscheinlich in seinem Heimatort selber, wo er
bereits einige Jahre vorher eine kleine Schrift verlegt hatte. Das
Papier bezog Bifrun von Basel, woselbst er vorher auch wegen
des Druckes persönlich Verhandlungen angeknüpft hatte. Gegen
die einzige ständige Druckerei im damaligen Graubünden, die
der Brüder Landolfi in Puschlav, waren gerade in jenen Jahren
wegen verschiedener scharf antirömischer Schriften ihres Verlags

von Rom aus bittere Klagen an den Bundestag gelangt.
Vielleicht schien es Bifrun darum nicht ratsam, sein neues Testament

dort in Druck zu geben. Chiatauni aber war ein so
geschickter Setzer und Drucker, daß Bifrun es nicht zu bereuen
hatte, sich mit ihm verbunden zu haben. Unter dem Titel: L'g
Nuof Saine / Testamaint da nos Signer / Jesu Christi / Prais-

our delg Latin et our / d'oters launguax et huossa da / noef mis
in Arumaunsch / très Jachiam Bifrun / dAgnedina. / Psalm
CXIX / Tieu uierf es üna glimyra à mes pês et una / liusth*a
mieu pass. / Schquischo ilg an / M.D.LX./kam das Buch in
bequemem Kleinoktavformat heraus. Philipp Gallicius hat die Vorrede

dazu geschrieben.
Bifruns Neues Testament ist von höchster Bedeutung

geworden für die romanische Sprache wie für die Befestigung der
Reformation im Engadin. Die Gesellschaft für romanische
Literatur hat uni dieser Bedeutung willen 1913 als Band 82 ihrer
Veröffentlichungen einen wissenschaftlich genauen Neudruck
davon erstellen lassen. Schon 1607 wurde eine neue Auflage nötig.
Sie erschien bei den Landolfi in Puschlav, unter der Leitung des
Samadner Pfarrers Luz. Papa, der wahrscheinlich Bifruns
Enkel war.

Bifrun hat damit den Boden bereitet für die Arbeit derer,
die ihren Volksgenossen die vollständige Bibel in der Mutter-



69

spräche zugänglich machen wollten. Die Bestrebungen darum
setzen schon bald nach Bifrun ein. Im Jahr 1597 meldet der
Pfarrer Antonius Ursus aus dem Unterengadin der Synode, er
habe das Alte Testament ins Romanische zu übersetzen begonnen,
und die Synode, hierüber höchlich erfreut, beauftragt seine
Amtsbrüder im Tale, Fühler auszustrecken, ob vielleicht ihre
Gemeinden für einen Beitrag an die Druckkosten zu gewinnen
wären. Im Jahr darauf ward ein Ausschuß von Pfarrern mit
der Prüfung der Arbeit betraut, und die Synode von 1599 sollte
endgültig Beschluß fassen. Aber schon gingen durch die
rätischen Lande die Wehen der innern Wirren, welche am Anfange
des 17. Jahrhunderts alle Gedanken und Kräfte in Anspruch
nahmen, und diese unruhigen Zeiten waren nicht dazu angetan,
das Werk des Ursus weiter zu fördern. So ist diese erste
romanische Übersetzung des alten Testaments ungedruckt geblieben
und höchstens noch als erleichternde Unterlage für die Arbeit
der spätem Übersetzer benutzt worden.

Das Scheitern der Pläne des Ursus ließ dann offenbar den
Gedanken einer Neuauflage wenigstens von Bifruns Neuem
Testament rasch reifen, und fast gleichzeitig damit erschienen
zwei Neuausgaben von Campells Psalmen, die einst zwei Jahre
nach Bifruns Testament herausgegeben worden waren.

Noch waren die Bündner Wirren nicht ganz vorüber, so

regte sich der Übersetzungseifer wieder. Schon hatte Luzius
Papas Sohn, der Pfarrer Nikolaus Papa, die Erlaubnis der
Synode zur Herausgabe einer von ihm begonnenen Übersetzung*
des Alten Testaments erhalten, da trat wieder ein glaubenseifriger

gelehrter Mann aus dem Volke auf den Plan und legte
eine neue Bearbeitung des Neuen Testaments vor, Johann Luzius
Gritti von Zuoz. Seine Kenntnis des Griechischen und die
Heranziehung lateinischer, deutscher und italienischer Übersetzungen]
hatten es ihm ermöglicht, Bifruns Arbeit textlich und sprachlich
wesentlich zu verbessern, und so gab ihm die Synode 1638 die
Druckerlaubnis. Schon zwei Jahre später erschien das Werk
unter dem Titel: L'Nouf / S. Testamaint / Da noas Signer / Jesu
Christi / Huossa da noef vertieu in Ro-/maunsch our da l'ori-
ginael Graec / Traes / Joann. L. G'rifi / Ida Zuoz. / Cun ün nüz-
zeivel Register. / Schquitscho in Basel / Traes Georg Decker,
Stam- / padur dalla Academia, in lg / Ann 1640. Gritti hat die



7°

Vollendung allerdings nicht mehr erlebt ; er starb während des

Druckes, und sein Mitbürger Joh. P. Jecklin, auch ein Nicht-
theologe, trat in die Lücke, um die Arbeit zu Ende zu führen.
Leider wissen wir über Grittis Leben nicht einmal soviel wie
über dasjenige Bifruns.

Der Mißerfolg des Antonius Ursus und Nikolaus Papa hatte
indes den Eifer der Prädikanten, auch das Alte Testament allem
Volke in romanischer Sprache zugänglich zu machen, keineswegs

gelähmt. Ein Urenkel des Philipp Gallicius, Pfarrer
Johann Peter (Jan Pitschen) Saluz von Lavin, machte sich
neuerdings an die Arbeit. Es lohnt sich wohl, einen Augenblick
bei den wechselvollen Schicksalen dieses tatkräftigen Mannes zu
verweilen. Geboren um 1595 als Neffe des Dekans Georg Saluz
in Chur, des „starchen Herrn Jörg", verlor er schon mit zwölf
Jahren seine Eltern und kam unter die Obhut von Verwandten.
Der Familienüberlieferung folgend wollte er sich zum
Prädikanten ausbilden und ging zunächst bei Pfarrer Joh. Pet. Danz
„in die Lehre", um später womöglich am Carolinum in Zürich
seine Studien zu vollenden. Doch kam dieser Plan, wohl der
unruhigen Zeiten wegen, wahrscheinlich nicht zur Ausführung ;

wenigstens finden ,wir Saluz nicht im Verzeichnis der damals in
Zürich studierenden Bündner. Vielleicht hielt es der begeisterte
Patriot für besser, im Lande zu bleiben. Noch ohne Prüfung und
Amtsweihe kam er 1621 als Pfarrer nach Lavin. Denn von 1621

bis 1626 konnte wahrscheinlich keine Synode stattfinden, weil
ein großer Teil der Prädikanten, vor allem die Unterengacliner,
Prätigauer und Schanfigger, sich hatte flüchten müssen, und die
wenigen Zurückgebliebenen durften kaum wagen, sich zu einer
Synode zu versammeln, da ja auch der Obere Bund in seiner
Mehrheit ihnen feindlich gegenüberstand. Es sind in der Tat
auch keine bestimmten Nachrichten, vor allem keine Protokolle
der Synode aus dieser Zeit erhalten, und auch das Fehlen von
Eintragungen in die Synodalmatrikel von 1621—26 weist darauf
hin, daß in dieser ganzen Zeit die angehenden Prädikanten keine
Gelegenheiten hatten, sich prüfen und in die Synode aufnehmen
zu lassen. Erst 1627 beginnen wieder die regelmäßigen
Eintragungen, und da erscheint auch Joh. Pet. Saluz unter den Neu-
aufgenoiMmenen. Er hatte unterdessen schon mancherlei erlebt.
Im Jahr seines Amtsantritts in Lavin waren die Österreicher in



Graubünden eingebrochen, hatten am Neujahr 1622 die
Prädikanten des Unterengadins gefangen genommen oder vertrieben
und suchten durch eine Schar mitgebrachter Kapuziner das
Prätigau und das Engadin'wieder für die römische Kirche zu
gewinnen. Saluz flüchtete sich nach Venedig, kehrte aber nach
einigen Monaten wieder nach Lavin zurück. Aber Oberst Zesko
in Zernez nahm ihn bald nachher gefangen, und schon hatten
ihn die Feinde, über den Ofenpaß entführt, da gelang es ihm
noch zu entkommen. Gleich andern vertriebenen Pfarrern hat
er von da an einige Zeit in tiefster Heimlichkeit Lavin und die
andern Engadiner Gemeinden, zeitweise ganz allein, weiter mit
Predigten und Sakramentausteilung bedient, sich sorgsam
verborgen haltend vor den überall lauernden Feinden. Die grausen
Pestjahre 1629—32 hindurch sodann finden wir ihn als Pfarrer
in St. Moritz. Als man ihm 1633 neuerdings nachstellte, brachte
ihn Herzog Rohan für einige Zeit unter der Maske eines von
ihm Gefangenen in Chur unter, ähnlich wie einst Luther auf der
Wartburg den Nachstellungen seiner Gegner entrückt worden
war. Saluz selbst erzählt, er habe nie so fürstlich gelebt wie
während dieser Gefangenschaft bei Rohan.

Aber so bald wie möglich zog er wieder ins Unterengadin,
um Lavin und Süs als Pfarrer zu dienen. Jahrelang mußte er
von da aus mit Pfr. Joh. Zodrell au? Zernez auch die Gemeinden
des Münstertales versehen, bis diese endlich 1640 in Andreas
Blanchus einen eigenen Pfarrer bekamen. Von einer Kraftnatur,
die eine solche Arbeit zu bewältigen vermochte, wundern wir uns
nicht, wenn ihre Tatkraft sie hie und da auch auf abschüssige
Bahn führte. Mehr als einmal warnte die Synode Saluz und
einige andere Amtsbrüder vor weiterer Einmischung in die
Parteikämpfe, und die gleichzeitige Mahnung zu soliderem
Lebenswandel läßt uns ahnen, daß solche Kämpfe öfters beim
bündnerischen Nationalgetränk, dem Veltliner, ausgefochten
wurden und daß es dabei hie und da nicht bei Wertkämpfen
blieb. Saluz selber erzählt in der Vorrede zu seiner Übersetzung
des 1. Buches Moses, er sei einst in Fetan von einem Gegner mit
einem „Murdagk" (d. h. wohl Mordaxt) angefallen worden; der
habe ihm den Hut durchhauen und ihn am Kopfe schwer
verletzt. Die Fetaner haben ihm damals diese Erinnerung als grobe
Beleidigung ihrer Gemeinde äußerst übel genommen und ihn



72

deshalb bei der Synode verklagt. Die Synode aber war vernünftig

genug, Saluz's Erklärung, er habe ja der Gemeinde als
solcher keinen Vorwurf gemacht oder machen wollen, als genügende
Entschuldigung gelten zu lassen, und Saluz selber schrieb an
die Gemeinde einen Brief, der sie versöhnte.

Mit der Wiederkehr ruhigerer Zeiten und mit zunehmenden
Jahren hat offenbar auch Saluz ruhiger Blut bekommen, und

Kolloquium und Synode gaben ihm mehrfach Beweise von Floch-
schätzung und Vertrauen. So sollte er die Aufgabe iösen, die
Zernezer von der noch vorreformatorischen Anschauung, es dürfe
beim heiligen Abendmahl nur ungesäuertes Brot genossen werden,

endlich abzubringen. Die alte Tatkraft war noch lebendig
genug in ihm, um ihn noch in spätem Jahren auf ein ganz neues
Arbeitsfeld zu locken, auf das der Schriftstellerei.

Zunächst versuchte er es mit der Übersetzung einer Schrift
des Franzosen Petr. Molinäus, für die er schon um ihres Titels
willen bei seinen Talgenossen auf eifrige Leser rechnen durfte :

Capuciner, qjuai ais un zuond dalataivel e nüzaivel tractad, in il
qual vain descrit e considera : la parschandüda, ils vuts, reiglas
e disciplina dais Capuciners. Die Schrift erschien 1650 bei
Heinr. Hamberger in Zürich. Ihr folgte 1657 eine kleine
Erbauungsschrift : Noebel clinoct da l'orma, und im gleichen Jahre
wieder bei Hamberger in Züfich als erstes Stück des romanischen
Alten Testaments das erste Buch Moses, unter dem Titel: Da la
Biblia il pi'üm cudasch Songk Profeed Moisis. Nominad Genesis

Stampaci in Tury tras Heinrich Hamberger. Anno 1657. Die
Erfahrung aber, mit wieviel Zeitverlust und Unannehmlichkeiten
der Druck eines großen romanischen Werkes durch eine des

Romanischen unkundige Druckerei im weit entfernten Zürich
verbunden sei, drängte ihm wohl den Gedanken auf, für seine
Arbeiten eine eigene Druckerei zu errichten. Am 18. August 1659
erhielt er vom Bundestag die Erlaubnis dazu, und drei Jahre
später konnte er ein zweites Stück des Alten Testaments
vorlegen : Da la S. Biblia ilg Secuond Cudasch, dalg S. Profeed
Moysis, Nominad Exodus Stampad in Scuoi tras Jacob Hen-
ric Dorta, V. D. M., Anno 1662. Das Buch enthält mehr, als der
Titel verspricht, denn es bringt bereits auch ein Stück vom
3. Buch Moses. Das Engadiner Volk hoffte darauf, so schon bald
seine ganze Bibel zu erhalten, und bereitwillig steuerten die Ge-



73

meinden Beiträge an Geld und Naturalien zusammen, um die
Kosten der Druckereieinrichtung, der Übersetzungsarbeit und
des Druckes für Saluz und seine Genossen zu verringern. So

spendete ihm laut einer noch erhaltenen Quittung die Gemeinde
Lavin einen Zuschuß in Form von Getreide. Aber kaum war das

2. Buch Moses erschienen, so starb Saluz. Zwar hatte sein Sohn

Andreas, der 1643 in die Synode aufgenommen worden war, der
Genesisausgabe seines Vaters ein begeistertes, langes Begleitgedicht

in romanischer Sprache beigegeben, aber er scheint ein
zu unruhiges Blut gewesen zu sein, um jahrelang über einer
solchen Arbeit zu sitzen. Von 1643—50 Pfarrer in Duvin, amtete
er von 1650—59 mit Unterbrechungen und oft angefochten in
Fetan, das er verließ, ehe er eine neue Stelle hatte. 1661 kam
er nach Guarda und versah von dort aus auch Samnaun,
übernahm 1663 mit seinem Amtsbruder Robar zusammen auch noch
Lavin, mußte dann aber gemäß Beschluß der Synode 1666 auf
Guarda verzichten. Von 1671 bis zu seinem Tode um 1698
besorgte er die Pfarrei Kästris, und die Kolloquialen von Ob dem
Wald wählten ihn bald zum Präses des Kolloquiums und zum
geistlichen Assessor bei der Synode. Da Pfarrer Jak. Heinrich
Dorta in Schuls, der Teilhaber an der Druckerei 'daselbst, diese

gern für seinen in der Buchdruckerkunst ausgebildeten Sohn,
Pfarrer Jak. Heinr. Dorta jgr., erwerben wollte, verkauften Pfr.
Andreas Saluz und sein Bruder Johann ihm des Vaters Anteil
daran. Ihre Urheberrechte an den bereits erschienenen und den
noch ungedruckten Stücken der väterlichen Bibelübersetzung
samt der Druckerlaubnis aber traten sie an den jungen Pfarrer
Jak. Ant. Vulpi in Fetan ab. Vulpi war 1651 als Zweiundzwanzig-
jähriger in die Synode gekommen, wurde 1656 Pfarrer in Fetan
als Nachfolger seines Vaters, der dort in den letzten Lebensjahren

mit Andr. Saluz einen Kampf um die Kanzel geführt
hatte, und er blieb der Gemeinde treu bis an sein Ende am
8. Juli 1706.

Sein Großvater, Jak. Antonius, Pfarrer in Fetan 1571-1603,
hatte seinerzeit mit zwei Amtsbrüdem die Bibelübersetzung des
Antonius Ursus überprüfen sollen, und sein Vater, Pfarrer Nikol.
Antonius Vulpi, hatte die Psalmen übersetzt, die dann vom
Sohne unter dem Titel: Biblia Pitschna zu Schuls 1666
herausgegeben wurden. Die Arbeit an der Bibelübersetzung hatte sich



74

also bei den Vulpi (ursprünglich Tönett von Süs, latinisiert
Antonius, später mit dem Beinamen Vulpes oder Vulpius) drei
Geschlechter hindurch vererbt, und Johann Jakob Vulpi betrachtete

es daher wohl als eine heilige Aufgabe seiner Familie,
dem Engadiner Volke endlich zu einer vollständigen Bibel
zu verhelfen. Die Arbeit in Fetan, das gleich den meisten Unteren

gadiner Gemeinden jener Zeit öfters zwei Pfarrer hatte, ließ
ihm dazu genügend Zeit, und die wohlgelungenen Vorarbeiten
von Saluz und Ant. Ursus gaben ihm die Zuversicht auf
günstiges Gelingen. Im Verein mit seinem Amtsbruder und
Teilhaber Dorta machte er sich sofort mit allem Eifer ans Werk,
und 1674 konnten sie der Synode die Vollendung ihrer Arbeit
melden. Die Pfarrer Kaspar Salomon Blech von Sent, Martin
Stupan von Ardez und Johann Martinus von Schieins mußten
namens der Synode den Text überprüfen und den Druck
überwachen.

Fünf Jahre später war die große Arbeit beendet und ein
Werk geschaffen, das nicht bloß als Zeichen opferfreudiger
Arbeit der Übersetzer und Herausgeber, sondern auch als
bemerkenswertes Denkmal von Kunst und Geschmack des Setzers und
Druckers das ehrenvollste Zeugnis verdient. Hatten Vulpi und
Dorta, doch sogar eine eigene Papiermühle einrichten müssen,
um den ungestörten Fortgang des Druckes zu sichern. Auch für
einen würdigen Einband sorgten sie, und noch heute ist jede
Engadiner Familie stolz darauf, wenn sie unter ihren Erbstücken
eine Schulser Bibel von 1679 aufweisen kann. Ganz bescheiden
unterdrückten die Übersetzer ihre Namen, und das Buch erhielt
im Rahmen eines kräftigen Holzschnittes einfach den Titel : La /
sacra / Bibla / Tradütta / in Lingua ru- / manscha dEngadina/
bassa. / Stampad'in Scuol / tras / Jacob Dorta a Vul- / pera,
juven. / Anno MDCLXXIX. (Folio.)

Wenn man bedenkt, claß als Absatzgebiet nur das Engadin
nebst dem Münstertal und dem Gericht Greifenstein in Betracht
fällt, wundert man sich billig, daß die erste, 2000 Stück starke
Auflage des recht kostspieligen Buches nach zwei Menschen-
altem schon ganz vergriffen war, so daß eine neue überall
willkommen geheißen wurde. Auch diese, 1743 erschienen, ward in
Schuls gedruckt, bei Dortas Nachfolgern Gadina und Rauch,
eher noch schöner als die erste Ausgabe, und wieder einFetaner



75

Pfarrer, Otto a Porta, sorgte im Verein mit ein paar andern
dafür, daß der Text nach Möglichkeit verbessert wurde.

Mit dem Erscheinen des Neuen Testaments und der Schulser
Bibel war den Bedürfnissen der ladinischen Gegenden
Graubündens Genüge geleistet und eine Grundlage geschaffen, auf
der die Herausgabe späterer Bibeldrucke sicher fußen konnte.
Alle seitherigen Ausgaben stellen sich in der Hauptsache als

Modernisierungen dar, so verdienstvoll auch namentlich die 1861

erschienene neue Bearbeitung des Neuen Testaments von Pfarrer
Janett Menni sein mag. Die 'Bifrun, Gritti, Vulpi und Dorta
hatten den Acker gründlich bearbeitet ; ihre Nachfolger hatten
es leichter, ihn frisch zu bebauen.

2. Die oberländer-romanischen Übersetzungen.
Zu der Zeit, da die Synode Gritti die Druckerlaubnis für

sein Neues Testament erteilte, war wahrscheinlich der Mann
schon an der Arbeit, der auch dem romanischen Oberländer
Volke zu einer Bibel in der Muttersprache verhelfen wollte. Fast
scheint es, als ob das kleine Fetan an sprachgewandten und
arbeitsfreudigen Männern reicher gewesen sei als andere Bündner

Gemeinden. Aus Fetan stammte die Pfarrerfamilie Gabriel,
welche den Romanen des surselvischen Sprachgebiets den ersten
Katechismus und das erste Neue Testament gegeben und damit
zu einer Schriftsprache verhelfen hat. Stefan Gabriel, 1599—1638
Pfarrer zu Ilanz, hatte schon 1611 seinen Katechismus „Ilg vèr
sulaz da pievel giuvan" bei Johann Jakob Genath in Basel
herausgegeben, und die Nachfrage darnach war so groß, daß er
das Büchlein sogar während der Zeit seiner Vertreibung aus Amt
und Heimat-durch die Österreicher (1620—26) in Zürich, wo er
Zuflucht gefunden, 1625 bei Hamberger neu herausgeben mußte.
Sein Sohn Luzius Gabriel, des Vaters Nachfolger in Ilanz 1638
bis 1662, wollte das väterliche Werk krönen und .machte sich
gleich, nach der Wiederkehr ruhigerer Zeiten an die Übersetzung
des Neuen Testaments. Im Jahr 1647 erhielt er von der Synode
•die Druckerlaubnis, und schon im Jahr darauf erschien sie bei
Johann Jakob Genath in Basel, der in jenen Jahren eine lange
Reihe romanischer und deutscher Werke aus der Feder
bündnerischer Prädikanten verlegt hat, unter dem Titel: Ilg nief /



76

Testament f da f niess Senger / Jesu Christ / Mess giù en Ru-
monsch / da la Ligia Grischa / tras / Luci Gabriel / Survient
d'ilg Plaid da Deus / a Lgiont. / 1648. / Cum privilegio illistris-
simorum / D. D. Rhaetorum. / Squitschau a Basel / da Joan.
Jacob Genath. / (Klein 80.)

Mehr noch als Bifruns Arbeit und die Schulser Bibel ist
dieses Gabrielsche Neue Testament für sein Sprachgebiet, ganz
abgesehen von seiner kirchlichen und religiösen Bedeutung, zur
Grundlage des surselvischen Schrifttums geworden.

Während aber im Engadin die Bifrun, Ursus, Papa, Gritti,
Saluz, Vulpi und Dorta eine ununterbrochene Kette von Arbeitern

an der Bibelübersetzung darstellen, finden wir im Oberland
keine sichtbaren Spuren dieses zielbewußten Strebens nach Schaffung

einer muttersprachlichen Vollbibel. Mehr als zwei Menschenalter

dauerte es, bis endlich Gabriels Neues Testament durch
eine Übersetzung des Alten Testaments ergänzt wurde. Und
wieder waren es hauptsächlich Engadiner, die daran arbeiteten,
vor allem Peter Saluz, wahrscheinlich ein Nachkomme des
Übersetzers von Genesis und Exodus. Geboren 1659, studierte er in
Bern und wurde 1682 in die Synode aufgenommen. Damals
aber herrschte solcher Pfarrerüberfluß in Graubünden, daß die
Synode kurz nachher beschloß, für vier Jahre nur diejenigen
zur Prüfung zuzulassen und in ihre Mitte aufzunehmen, welche
bereits einen Ruf an eine Gemeinde besäßen. Darum zog Peter
Saluz wieder nach Bern und verdiente dort etliche Jahre sein
Brot als Hauslehrer. Erst 1693 taucht er wieder in Graubünden
auf. Eine Partei in Ilanz, das in jenen Jahren von argem Hader
zerrissen war, wünschte ihn als Pfarrer, und es ist begreiflich,
daß der schon 34 jährige Kandidat sich die verlockende Gelegenheit,

Antistes in der ersten Stadt am Rheine zu werden, nicht so
leicht wollte entwinden lassen, trotzdem er an Fort. Gabriel,
einem Nachkommen der frühem Ilanzer Pfarrer, einen gefährlichen

Mitbewerber hatte. Aber die Synode wollte weder den
einen noch den andern für den umstrittenen Posten bestätigen,
und als sich Saluz nicht fügte, wurde er 1696 im Amte
eingestellt. Erst 1698 erhielt er seine synodalen Rechte wieder und
wurde nun Pfarrer in Luvis, von wo er 1705 nach Trins berufen
wurde. Am 10. Juni 1705 trat er das Amt daselbst an; am
23. Februar 1729 hielt er seine letzte Predigt, eine Leichenrede,



77

und am 8. März 1729 ward ihm selbst das nächste Grab
bereitet. In Trins begann er an der Übersetzung der Bibel in das
ihm geläufig gewordene Oberländer Romanisch zu arbeiten.

Neben ihm halfen mit Mart. Nik. Anosi von Süs, Pfarrer
in Tamins von 1704—19 und 1720—43, von den Oberländern'
vor allem Christ. Caminada, Pfarrer zu Donat von 1685 —1730.
Fast scheiterte die Herausgabe zuletzt noch an der Geldfrage.
Die Übersetzer im Oberlande besaßen nicht die Mittel, um den
Druck auf eigene Rechnung und Gefahr durchzuführen, und die
meist kleinen Gemeinden des Vorder- und Hinterrbeintales, denen
die Bibel dienen sollte, vermochten nicht die nötigen Gelder
darzureichen. Auch die Synode hatte mit einem Aufruf zur Leistung
freiwilliger Beiträge an die Druckkosten nur ganz geringen
Erfolg. Aber im Vertrauen darauf, daß das Buch der Bücher,
einmal gedruckt, beim evangelischen Volke sicherlich Anklang und
Absatz finden werde, wagten die Übersetzer die Drucklegung
dennoch. Der Churer Drucker Andreas Pfeffer besorgte sie in
recht anerkennenswerter Weise, verstand aber dabei seinen Vorteil

so gut zu wahren, daß die Herausgeber, namentlich Peter
Saluz, schwer zu Schaden kamen. Nicht einmal die 50 Guineen,
welche der König von England für ein ihm verehrtes Exemplar
des Werkes spendete, und die doch gewiß nicht für den Drucker,
sondern für die Verfasser bestimmt waren, kamen Saluz und
seinen Mitarbeitern zugut. Den größten Schaden hat offenbar
Saluz, der Hauptförderer des Werkes, erlitten, denn sein Enkel,
Prof. Peter Saluz in Chur (1758 —1808) erzählt darüber in
seiner Familienchronik : „Mein Großvater und seine hinterblie-
benen Kinder (Frau Anna Tina Campell-Saluz in Süs und
Mastral Nuot Saluz in Lavin) kamen wegen des Drucks der
Bibel in romanischer Oberländer Sprache um einen beträchtlichen
Teil ihres Vermögens. Die Bibeln wurden von den Gemeinden
nicht angenommen, nicht bezahlt, eine große Anzahl blieb liegen.
Mein Großvater mußte sie übernehmen und indessen die Kosten
bezahlen. Er beklagte sich bei den Colloquien, bei der Synode,
•bei dem Bundestag, und ehe die Sache ausgemacht war, wurde
er vom Tode abgerufen. Die Witwe mit den unmündigen
Kindern zog ins Engadin ; die Bibeln blieben im Pfrundhause zu
Trins und hin und wieder in den Gemeinden liegen. Die
Passiven, die des Verlegers wegen gemacht worden waren, wurden.



78

nicht bezahlt ; sie gingen auf und fraßen am Ende den größten
Teil der noch im Engadin vorhandenen Grundstücke weg."

Und das SynodalprotokoU meldet von verschiedenen
Anläufen der Synode zur Beilegung der Anstände. So verweist sie

1730 die Pfarrer Cabalzar, Gabriel, Pfister und Hug wegen
ihrer Auslagen für die Bibelübersetzung auf den Rechtsweg, da
sie ohnmächtig sei, selber etwas zu tun. Schon 1719 hatte sie
zwei Mitglieder beauftragt, mit dem ungeduldig gewordenen
Buchdruckker Pfeffer vertraglich abzurechnen und seine Forderung

baldigst zu begleichen, unter Wahrung des Rückgriffsrechts
gegen die Zahlungspflichtigen. Aber noch 1731 verhandelt sie
über das taediosum opus jam saepe saepiusque vexatum und
beschließt zwar kurzerhand, sie wolle damit nicht mehr behelligt
werden, läßt sich aber 17*57 doch wieder darauf ein und
verpflichtet jeden Synodalen, der Pfarrwitwe Saluz etweder eine
Bibel für einen holländischen Taler abzukaufen oder ihr einen
Gulden an die Kosten beizusteuern. Mit diesem Beschluß hat die
Synode ihrerseits wohl alles getan, was sie zugunsten der Witwe
Saluz tun konnte.

Beim glücklichen ersten Erscheinen des Werkes jedoch war
sicher die Freude groß, daß nun auch das Oberland seine eigene
Bibel besitzen sollte. Nachdem 1717 das Neue Testament
erschienen, kam im Jahr darauf die ganze Bibel, ein schöner Folioband,

heraus. Er trägt den Titel: La / S. Bibla / Quei ei / Tut
la Soinchia / Scartira / Ner / Tuts ils Cudischs d'ilg Veder a
Nief / Testament / Cun ils Cudischs / Apocryphs. / Messa giù /
Ent ilg Languaig Rumonsch da la Ligia Grischa / Tras / An-
chins Survients d'ilg Plaid da Deus d'ils Venerands Cölloquis /
Sur- a Sut igl Guault. / Cum / Privilegio Illustrissimo rum DD
Rhaetorum. / Asquitschada en Coirà, / Tras / Andrea Pfeffer,
Stampadur. / Ent ilg On da Christi MDCCXVIII. Eine bessere
Vorbereitung zur 200jährigen Gedenkfeier der Reformation, zu
der die Zürcher auch die Bündner eingeladen hatten, hätte es
kaum geben können als dies Geschenk der Bibel in der
Muttersprache an denjenigen Teil des Bündner Volkes, der seinen Glauben

zwei Jahrhunderte lang ohne diese Grundlage der
evangelischen Lehre hatte bewahren und bewähren müssen..



79

3. Eine italienische Übersetzung des Neuen
Testaments in Graubünden.

Die Tatsache, daß schon um die Mitte des Jahrhunderts der
Reformation in Puschlav eine leistungsfähige Druckerei bestand,
welche die italienischen Täler Graubündens und das benachbarte
Italien mit Schriften zur Förderung der evangelischen und
Bekämpfung der römischen Lehre reichlich bediente, läßt es uns
verwunderlich vorkommen, daß dort kein Versuch gemacht
wurde, eine italienische Bibelübersetzung zu schaffen. Eine
solche hätte wohl mehr ausgerichtet als manche der eifrig
verbreiteten Schmähschriften, die mehr dem Niederreißen als dem
Aufbauen dienten. Aber die Druckerei Landolfi ging ein, ohne
dafür einen Finger zu rühren. Das ist vielleicht auch dem 1705
aus.Deutschland zugewanderten Inhaber der ersten privilegierten
ständigen Churer Buchdruckerei Joh. Jak. Schmid aufgefallen,
oder es hat ihn der Verfasser einer von ihm gedruckten
italienischen Verteidigungsschrift der evangelischen Lehre, Pfarrer
Picenino, darauf aufmerksam gemacht. So mag in ihm der
Gedanke gereift sein, das Neue Testament in italienischer Sprache
herauszugeben. Er gewann für seinen Plan den Pfarrer Johann
Luzius Patronus und den Buchbinder Johann Baptista Friz. ¦

Patronus, ein Churer Bürger, der 1682 am Carolinum in Zürich
studierte und 1686 erst 21 jährig in die bündnerische Synode
aufgenommen wurde, war Pfarrer in Felsberg, dann in Untervaz
und Mastrils, bekleidete aber jeweilen gleichzeitig von 1693 an
die Stelle eines Lehrers, später des Rektors an der Churer Lateinschule,

bis zu seinem Tode 1738. Woher er seine Kenntnis der
italienischen Sprache geschöpft hat, ist nicht mehr zu ermitteln.
Sein Gesellschafter, der Buchbinder Friz, hoffte wohl mit der
Buchbinderarbeit an dem gemeinsamen Werke etwas zu
verdienen. Schon 1709 war Übersetzung und Druck fertig und-das
Werk erschien in einer etwas ungeschlachten, aber sehr leserlich

gedruckten Qu.artausgabe unter dem Titel : Il nuovo
testamento di Giesu Christo nostro signore. Nuovamente riveduto e

ricorretto secondo la verità del testo Greco e illustrato di molti
e utili annotationi. Con licenza e Privilegio de'Superiori. Stampato

in Coirà appresso Gioann Giacomo Smid, con e a spese del
Sr. Giö. Lucio Patrono e Gio. Battista Friz. L'anno MDCCIX.
Da Friz kraft seines Handwerks wohl auf seine Rechnung kam,



8o

konnte ein allfälliger Verlust nur Patronus treffen, und er hat
einen solchen auch erlitten. Wenigstens hat er von der Synode
Geld entlehnt und konnte es nur zum Teil zurückzahlen, so daß
die Synode sich nach seinem Tode dadurch ein wenig schadlos
halten mußte, daß sie aus des Patronus Nachlaß für jeden
Synodalen ein Exemplar des Buches übernahm.

Die Übersetzung lehnt sich deutlich an die Diodatische an,
doch bemerkt Patronus : Siamo, per digne cause, serviti della
vecchia versione Italiana, corretta però in moltissimi luoghi
secondo il testo originale ed altre buone versioni.

Die geringe Absatzmöglichkeit Tür das Buch war wohl der
Grund, warum es bei diesem einen Versuch blieb, den
evangelischen Bündnern italienischer Zunge im Lande selber eine
Bibel zu erstellen. Seitdem die Waldenser in Italien Religionsfreiheit

genießen und die britische und ausländische Bibelgesellschaft

ihr großartiges Werk betreibt, ist dafür gesorgt, daß die
italienischen Talschaften Graubündens so wenig ohne Bibel bleiben

müssen wie die romanischen.

(Quellen: Protokolle der evangelisch-rätischen Synode von 1571

an. — Campell, Historia raetica, ed. Plattner. — Das Neue Testament
und die Bibel in den verschiedenen vorstehend erwähnten Ausgaben.
— Lüthy-Tschanz, Die romanischen Bibelausgaben im XVI., XVII.
und XVIII. Jahrhundert. — Truog, Die Bündner Prädikanten 1555 bis
1901, im Jahresbericht der ' bündnerischen Historisch-antiquarischen
Gesellschaft 1901. — Jecklin, Die Bündner Studenten in Zürich, im
Bündn. Monatsblatt 1917. — Planta, Jon Pitschen Saluz, in den
Annalas 1906. — a Porta P. D. R., Dissertatio historico-ecclesiastica de
ecclesia Vettonii etc. 1785. —' Saluzsche Familienpapiere, im Besitze
meiner Nichte Frau Tina Truog-Saluz in Chur. — Kirchenbücher von
Ilanz, Trins, Süs, Zernez. — Filii, Giachiam Bifrun, herausgegeben
von 'der Uniun dels Grischs, 1907. — a Porta P. D. R., Historia Re-
formationis. — Bullingers Briefwechsel mit den Graubündnern,
herausgegeben von Schieß.)


	Bibelübersetzungen in Graubünden

