
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: 1 (1896)

Heft: 1

Artikel: Zum 150jährigen Geburtstag Heinrich Pestalozzi's "Pestalozzi's
Hausreden"

Autor: Tarnutzer, c.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 6 —

Jam MMrìgm Oeklirtsiag Kemrîltì Pejiatozzi's.

Pestalozzi's Hausrede«.
Von Prof. Or. Chr. Tarnutzer.

„Denn me genug konnt' .er von Liebe sagen.
Da er's sahe, das Zürnen der Welt."

(Hölderlin's „Patmos".)

Es gibt Bücher, bei deren Lesen man sich nicht mehr erinnert,
daß sie aus Blättern bestanden; Bücher, in denen uns eine solche Macht
der Persönlichkeit entgegentritt, daß sie uns den Verfasser in die Arme
geben: wir haben nicht mehr ein Buch vor uns, sondern wir haben den

Menschen selber in seinem höchsten Leben. So ergeht es einem mit den

Blättern, die Pestalozzi's Hausreden enthalten; wir meinen die Reden,
die der Mann mit dem großen Herzen in den Jahren 1808—1812 und

1818 in Dverdon an festlichen Tagen an sein versammeltes Haus
gerichtet hat.

Alle Vorzüge seines Geistes und die seltenen Eigenschaften seiner

Seele, die Größe der treibenden Ideen, aber auch alle Schwächen der

irdischen Erscheinung Pestalozzi's drängen sich iu diesen Reden in treuen,

oft erschütternden Bildern zusammen. Wir hören das Feuer der

Begeisterung rauschen und spüren die Macht einer unendlichen, immer auf
Werkthätigkeit gerichteten Liebe. Eine grenzenlose Begeisterung für sein

Lebenswerk, eine in's Maßlose übergehende Aufopferung tritt uns überall
entgegen. Wir finden den seltenen Menschen in Augenblicken, in denen

ihn „das Geräusch des Glückes umsummt wie ein Bienenschwarm" ; wir
sehen ihn mit Thränen in den Augen dem Himmel danken für das

Erreichte und sehen wiederum, wie er sich verzehrt im heißen Streben,
Früchte zu sammeln, wo er gesäet, oder wie seine Seele in düstere

Schmerzenstiefen hinabsinkt, da die höchsten Ideen ihr so unvollkommen

Anmerkung. Diese Arbeit, welche zwar schon einmal veröffentlicht wurde,
aber jedenfalls nur den wenigsten Lesern des „Monatsblattes" zugänglich war,
verdient viel allgemeiner bekannt zu werden. Gerne ergreife ich deshalb die Gelegenheit,

fie bei Anlaß des Pestalozzi-Jubiläums im „Monatsblatte" zum Wiederabdruck zu

bringen.



— 7 —

verwirklicht erscheinen. Die Wechselschläge seines Lebens waren von
einer Stärke, wie sie selten ein Mensch in diesem Grade erfahren hat.

Zweimal trugen ihn die Größe und Macht seiner Ideen auf den Gipfel
des Ruhmes, Könige und ganze Staaten schenkten ihm und seinen

Bestrebungen das regste Interesse, und wieder sank er von der Höhe herab
und ward zum Unwertesten unter seinen Mitmenschen, wenn er seine

Ohnmacht bekundete, die Ideale seiner Brust selbstthätig im Leben realisiren

zu können. „Er konnte nicht leben ohne sein Werk", sagt sein treuer

Biograph Mann, „das war der tragische Zug in seinem Charakter."
Pestalozzi's Hausreden spiegeln diesen Wechsel der Schicksale

und Gemütsstimmungen auf's treueste wieder und lassen uns mitunter
Blicke thun in sein Herz, wie an wenigen Orten seiner Werke. Ebenso

werden die Herzensverhältnisse zu seinem ganzen Hause da und dort
mit einer Klarheit dargelegt, die den Biographen im höchsten Grade zu

befriedigen vermag. Die Schätze dieser Gedanken, die hier ausgebreitet
liegen, lassen manche der Reden als hochbedeutend erscheinen; so zählt
man z. B. die Stiftungsrede aus dem Jahre 1818 zu den gehaltreichsten

Schriften pestalozzi's. Im Schoße der Liebe gehegt und in Schmerzen

erzogen, sind diese Gedanken „Gedanken des ewigen Lebens und hören,
wie die Liebe, nimmer auf." Seine Worte sind der milde, dauernde

Thau, bestimmt zur Versöhnung des Getrennten, zur Schlichtung jedes

Streites der Gemüter, zur Festigung des Glaubens an die Hoheit der

Menschennatur im Niedriggeborenen und Verlassenen. Und wieder
erheben sie sich zum Glühen und Stürmen, wo es gilt, die ersten

Anrechte des Menschen zu verteidigen, der Wahrheit der Natur die Wege

zu öffnen und sie zu beschirmen gegenüber dem Druck und der Tyrannei
des Zeitalters und den Sitten und Verkehrtheiten der Gesellschaft
überhaupt. Zu Diesem und Jedem ward Pestalozzi von der Liebe getrieben;
sie lebt im Feuerrauschen seiner anklagenden Rede und dem bittern
politischen Worte, wie sie im rührenden Danke, den er dem Himmel,
seinen Freunden und Helfern darbringt, sich ausspricht, wie sie in den

sanften Mahnungen an die Kinder liegt oder sich in herrlichen Bildern
verkörpert, in denen er, immer aus dem Born der Natur schöpfend,
das Leben seines Hauses, sein Glück und Streben und das Wesen der
Erziehung anschaulich zu machen sucht.

Die Liebe ist es denn auch, die Pestalozzi immer und immer
wieder zu dem Hauptgedanken seines Lebens zurückführt und ihn diesen



— 8 —

den er hundert Mal schon ausgesprochen, stets in neuen Variationen
vor seinen Hörern ausführen macht. Wir finden fast endlose

Wiederholungen in jeder Rede, ein neues, herzbedürftiges Fragen, nachdem

die Antwort schon gegeben und anscheinend völlig erschöpfend erteilt
worden ist. Diese Wiederholungen müßten, wenn die Macht seiner

Persönlichkeit nicht wäre, nach und nach unerträglich werden. So
könnte auch die Einförmigkeit, die Unbeholfenheit und Unschönheit der

Ausdrucksweise den Leser an vielen Orten leicht und anhaltend stören,

aber die Kraft, mit welcher die Worte des gepreßten Herzens sich unserer

Seele versicheren und die Vorstellung- des blitzartigen Zuges im
gefurchten Antlitz, der die Rede begleitet, kann uns jene Schwäche kaum

mehr fühlbar werden lassen.

Pestalozzi kleidet seine Gedanken gern in Bilder, die allbekannten

Erscheinungen und Vorgängen in der Natur entnommen sind. Sie sind

teilweise von der Einfachheit, welche sie im Munde Anderer als trivial
erscheinen lassen müßte. Aber es ist nichts Gewöhnliches mehr, wenn

Pestalozzi „das heilige Wesen einer bessern Erziehung" im Bilde eines

aus dem kleinen Kerne sich entwickelnden Baumes steht und die

Selbständigkeit der Natur im Kinde gesichert wissen will. Mit Vorliebe

vergleicht er das Wachsen seines Werkes mit dem Werden der Wasserströme:

„Was ist die Quelle des Rheins, was ist die Quelle der Donau

da, wo ihre ersten Tropfen aus den Felsenritzen herausfallen und kaum

den hohen Boden benetzen, von dem diese Ströme ausgehen? Was sind

die Tropfen im Laus der reißenden Ströme?... Was sind wir in der

Richtung, die Gott unserm Werke gab, und in der Gewalt der Wasser,

mit der es im Strome der Zeit fortschwimmt? Als Menschenwerk

standen seine Wasser oft an Felsen, die ihren Lauf stillstehend und

zerstörend zurückdrängen bis an ihre Quelle; als Gottes Werk brach es

durch alle Felsen, die ihm am Wege standen... Freunde, Brüder!
Daß der eitle Zuruf der Menschen von den Ufern des Strom's, die

die Quelle unseres Segens nicht kennen, uns nicht täusche, wenn sie

uns schelte, daß jede Reinheit des Herzens, jede Kraft des Geistes, von

der die Ansänge des Werkes ausgegangen, sich mit aller Reinheit des

Herzens und aller Kraft des Geistes, die Gott zum Dienste seines

Werkes unserm Sein und unserm Thun nahe gebracht, sich in Liebe

und Wärme vereinigen."
Auch liebliche Bilder finden sich zwischen den stoßweise hervor-



— 9 —

gepreßten Ergüssen, den schweren Betrachtungen und bibelhaft ernsten

Bekenntnissen. Eine solche grüne Brunnenvegetation im Herbstgefilde
ist die herrliche Stelle, die er den ihm ergebenen Kindern gewidmet:
„Lebet glücklich in der Natur. Eure Sinne seien für ihre Eindrücke

immer offen. Euer Auge forsche nach allen ihren Schönheiten und Euer

Ohr nach jeder ihrer Harmonien. Euer Mund öffne sich lieblich, sie zu

beschreiben. Euer Fuß hüpfe ihr nach über Berg und Thal. Fliege sie

in Schmetterlingspracht ob Eurem Kopse, krieche sie im Raupengewand
vor Euren Füßen, liege sie als glänzender Stein vor Euren Augen oder

wachse sie als duftende Blüte vor Euch auf: Eure Hand werde gewandt,
sie zu ergreifen, wo Ihr sie immer findet. Und wenn Ihr sie gefunden

habt und sie lieblich und froh auf Euren Schoß legt und Euch glücklich

fühlt, daß Gottes Natur um Euch her so schön ist und daß Ihr
sie findet und kennet und genießet — dann denkt an Vater und Mutter,
die Euch von ihren lieben Händen wegließen, damit Euer Glück besser

gegründet werde!" —
Manche Gleichnisse und Anschauungen streifen an's Erhabene oder

haben es> in manchen Fällen glücklich erreicht: „Des Menschen Leben

ist fiebenzig Jahre und weniger Thiere Leben geht über des Menschen

Leben; aber Bäume leben tausend Jahre, und der Felsen Dauer scheint

mir ein ewiges Sein. Indessen lebten Würmer, ehe die Felsen waren;
Schnecken krochen vorher im Kot und wurden selber zum Felsen, der

im Auge der sterblichen Menschen der Ewigkeit trotzt. Aber was ist
der Trotz der Felsen gegen Zeit und Vergänglichkeit?... Der richtige
Baum und der Herr der Schöpfung, dessen Leben so kurz ist und alle
Geschlechter der Schöpfung, deren Athem sie dem Menschengeschlecht

näher bringt, sterben nicht also wie der Fels des ewigen Todes." —
In seinem Hause erblickt Pestalozzi das Licht seines Lebens, es

ist ihm „eine Milchstraße ferner Ahnungen", auf die er blickt, wenn

an dessen Feuersäule jetzt Lichter erlöschen und die Stellen sich

verdunkeln. „Gott segne dich, geliebtes Haus! Ich erkenne es, deine

Lebensflamme lodert für mein Leben. O ich sehe sie, ich sehe, du stehst

wie eine Feuersäule vor mir, an der das Licht von tausend Flämmchen
sich in eine Flamme verwandelt, in der die einzelnen Lämpchen
verschwinden. Doch ich sehe näher, es ist eine andere Klarheit der Sonne,
eine andere des Mondes, eine andere blitzender Sterne, eine andere des

dunklen Gestirns — aber die Klarheit der Lampenerleuchtung der Säule



— 10 —

ist nicht die Klarheit des Himmels. Es ist kein Stern zu klein für
den ewigen Himmel, selber die Milchstraße, die wir nicht sehen, erregt
in uns größere Ahnungen als die Sonne, die uns das größte Gestirn
erscheint... Das Bild des Ewigen, nach dem du strebst, ist ein Feuerkreis,

der in gleicher Flamme in einander greift und ohne Anfang und
Ende in sich selbst vereinigt, im gleichen stillen Glänze leuchtet mir
Gottes Weltall."

In solchen Augenblicken glüht sein Herz vor Wonne und ist eine

Klarheit vor seinem innern Auge, die ungetrübt ist von jedem Schatten
der Erde und des Lebens. Das Geständnis, glücklich zu sein, legt sich

dann wie der Schein des Abendrotes um sein alterndes Haupt und

gibt seinem Herzen die Ruhe der Seligen. „Ich fand meine Erlösung,
ich fand mein Werk, ich fand Euch, meine Freunde, Euch, meine Brüder,
ich fand, wonach mein Herz gelüstete. Ich sterbe nun nicht, ohne der

Menschheit zu dienen. Mein Loos ist mir an emem schönen Orte
gefallen. Mich umgeben edle Menschen von Nah'm und Fern und bieten

mir ihre Hand zu meinem Ziel... Söhne und Töchter mit edlem,

reinem Herzen nennen mich ihren Vater, und Kinder in Unschuld
umwallen mich in Schaaren mit ihrer Liebe. Ich möchte vor Wonne
zergehen in Eurer Mitte." — Und wenn so seine Seele ganz zum Dankesbronnen

geworden, wendet er sich an seine getreuen Mitarbeiter, an seine

opferwillige Frau, an den mutigen Niederer, der ihm nachher so

viele Leiden bereitete, an den sanften Krüsi und den kraftvollen

Schmid. „Niederer, Du erster meiner Söhne, was soll ich Dir
sagen? Der Liebe hohes Geheimnis leitet Deinen Gang und mutvoll,

mit eherner Brust wirfst Du den Handschuh Jedem entgegen, der

in Schleichwegen sich krümmend von dem Wahrheitspfad weicht, nach

dem Schein haschet und den Trug zu seinem Gotte macht... Du
weißt in einem großen Umfang, was wir wollen und was wir sollen;
Du hast es in diesem Jahre ausgesprochen, wie es noch nie ausgesprochen

worden ist und wie Du es selber vorher nie aussprechen konntest." —
„Krüsi, werde in der Fülle Deiner Güte immer stärker. Unter
lieblichen Kindern selber lieblich und kindlich, gründest Du den Geist des

Hauses, in dem Heiligtum seiner Anfänge im Geist der heiligen Liebe—
Es ist nicht genug, den Weg der Menschenbildung zu kennen, man muß
auch den milden, leisen Tritt kennen, mit dem die sanfte Mutter den

Weg dieser Bildung betritt. Du kennst ihn und gehst ihn und hältst



— 11 —

das Kind länger auf diesem lieblichen Pfade feiner ersten Entfaltung,
als selber die Mutter es kann." — Als Schund aus der Anstalt
austrat, sprach Peftalozzi in ergreifender Weife von seiner Vaterliebe Zu

ihm, und nachdem er ihn dem Hause wiedergewonnen, Hat er nicht

genug Worte der Bewunderung für die im Volke niedergelegten unver-
künstelten Naturkräfte, die sich ihm in Schmid's Persönlichkeit verkörperten.

— „Ich wende mich an Dich", sagt er zur treuen Gefährtin
seines Lebens. „Achte die Ruhe, mit der ich auf die möglichen Schicksale

meines Lebens Hinblicke, nicht für Leichtsinn! Gott hat mir diese

Ruhe gegeben Das vergangene Jahr hat mir diesen Frieden gegeben,

das gegenwärtige wird ihn vollenden. Es war auch für Dich gesegnet,

Edle, Liebe! Du bist gesunder, als Du je warst. Freude wartet Deiner.
Du hast sie so sehr verdient."

So wird in Pestalozzi's Munde jedes Wort zum Segen. Es

bricht zwischen den Wolken seines Kummers hervor wie der sonnige

Strahl und schwillt zur Lichtflut an, die die dunklen Gebilde an seinem

Lebenshorizonte auf Augenblicke zerstreuet. Aber auch das beste noch,

das seinem Munde entströmt, ist nur ein schwaches Abbild dessen, was
seiner Seele vorgeschwebt und was sie in ihren Tiefen gefühlt. Und

unvollständige Bilder von der Lichtwelt seines Geistes und den Idealen
seines Lebens geben zu müssen, das thut Peftalozzi so wehe. Seine

Ideen im Leben so unvollkommen verkörpert zu sehen, das hält sein

zerknirschtes Gemüt in ewigem Kampfe. Da steht sein Werk vor ihm
in einer Größe, die ihn zu erdrücken droht. Der ungeheure Widerspruch
zwischen Wollen und Können, der sich durch Pestalozzi's Thun und

Leben zieht, macht ihn endlich unter der Last dieser Größe zusammenbrechen.

In der Müdigkeit seiner Seele verkennt er auch das, was er

gethan; er spricht sich in Verhältnissen schuldig, in denen die Ursache

des Scheitern seiner Pläne außer ihm lag; er schiebt in allzu tiefer
Demut alles Erreichte dem Himmel zu. Er nennt sein Werk ein

Todtengerippe, sosern es sein Werk ist; das Lob, das man ihm streute,

ist nur der vergängliche Schmuck auf diesem Beingebilde. Er sieht das

Todtengerippe belorbeert vor seinen Augen erscheinen und den Lorbeer

plötzlich im Feuer aufgehen. Nie kann er sein Werk ausführen, weil
es zu groß ist, daß es aber bestehen wird, ist ihm unumstößliche Gewißheit.

Ist er sich doch seiner Lebensaufgabe, dem Unmündigen einen

Übungsplatz zu erkämpfen und dem niedern Volke zu dienen dadurch,



- 12 —

daß er in ihm die schlummernde Selbstkraft weckte, immer bewußt
geblieben. Auch in den Hausreden bricht dieses Streben immer und
immer wieder hervor, am gewaltigsten und reinsten in der Stiftungs-
rede vom 12. Januar 1818.

Hier entwickelt Pestalozzi, der keinen Stand kennt, welcher
bestimmt wäre, „blos viehisch zu leben", sondern die erhabenen Anlagen
der Menschcnnatur in jedem Stande und jeder Lage des Menschen sieht,
das Anrecht des Armen auf Bildung, Freiheit und Besserung seiner

Lage überhaupt. Er forscht den Ursachen der Armut nach und findet
sie im „Verkünstelungsverderben" semer Zeit. Aus dieser Verkünstelung
allein geht ihm der Arme hervor, mit dessen UnWürdigkeit aber der
Glückliche seine Abwendung von ihm entschuldigt. Ein ephemeres
Aufwallen der „Almosenader" zu gewissen Zeiten, meist aus der Selbstsucht

entspringend, kann die Quellen der Armut nun nicht verstopfen.

Zuerst muß die Ueberzeugung allgemeiner werden, daß im Menschen,

folglich auch im Armen, Kräfte, die für Jeden, der sie zu benützen

weiß, als unerschöpfliche Schätze sind, verborgen liegen. Er geht zurück

in die Wohnstube des Volkes, „wo das Gleichgewicht der menschlichen

Kräfte in ihrer Entfaltung gleichsam von der Natur selbst eingelenkt

gehandhabt und gesichert wird". Hier, wo alles in den Bildungskräften

der Menschennatur liegende Göttliche vereinigt ist, hat die Hülfe
einzusetzen, die nur in der erzieherischen Thätigkeit liegen kann. Die
Volkserziehung tritt an die Stelle einer kastenmäßig ausschließenden Standesbildung

und muß Nationalsache werden. Tausende und Abertausende

tüchtiger Kräfte werden so aus dem Schoße des Volkes emporblühen
und sich im Dienste der Menschheit und des Staates nützlich machen

können. „Wahrlich, der Vorteil wäre nicht blos auf Seite der Armen,
und wir wissen nicht, wie viel die Reichen und auf Notabilität
Anspruch machenden Haushaltungen dadurch gewinnen würden, wenn

einmal die schwächlichen Kinder dieser anmaßvollen Zeitnotabeln mit
den kraftvollen, anmaßungslosen Kindern der nach den Zeitgeistern der

Städte und Orte unnotabeln, aber nach den Gesetzen der Menschennatur

höchst uotabeln niedern Stände in nähere Berührung kommen

würden." Erziehung und Bildung erst werden das Volk befreien.

Aber nur die Kunst der Erziehung kann dieses Heil bringen, die sich

an die Ordnung der Bildungsgesetze HM, welche in der Menschennatur

selbst liegen und nicht eine solche, „welche die Kräfte der Menschennatur



— 13 -
aus Erkenntnissen, die ohne die gebildeten Kräfte der Menschennatur

ewig nie wahrhaft da sein können, hervorlockt." Mit einem Worte:
sie muß zur Wissenschaft werden, damit sie ihr Ziel erreichen kann.

Pestalozzi's Pädagogik war also rein aus dem Herzen entsprungen:
die Liebe hatte ihn zum duldenden Volke geführt, dem er zu einem

bessern und wahren Dasein zu verhelfen suchte; die Liebe machte ihn

zum Erzieher wieder um des Volkes willen.

Für die „Wohnstube des Volkes" allein hat denn dies heiße,

unruhvolle Herz geschlagen, und ihr hat Pestalvzzi Alles, was er war
und hatte, geopfert. In der vorhin berührten Rede verkündet Pestalozzi
feierlich, die 50,000 Livres, welche die Subskription auf seine

gesammelten Werke ihm abgetragen, bestimmt zu haben „ass ein ewig

unveräußerliches Kapital, dessen jährlicher Zins zu ewigen Zeiten zu

nichts andern: angewandt werden darf und soll als 1. Zu weiterer
und immer fortdauernder Erforschung und Prüfung der Grundsätze

und Erfahrungen, durch welche die Mittel der Menschenbildung und

des Volksunterrichts immer mehr vereinfacht und für die Anwendung
in der Wohnstube des Volkes geschickt gemacht werden können. 2. Zur
Bildung von in diesem Geist und diesem Zweck ausgelernten
Volkslehrern und Volkslehrerinnen. 3. Zur Errichtung einer oder mehrerer
Probeschulen, in welchen die Kinder in Rücksicht auf elementarisch
geordnete und vereinfachte Kenntnisse und Fertigkeiten nach oben berührten
Bestimmungen ausgelernt werden sollen. 4. Zu fortdauernder
Bearbeitung aller Mittel des häuslichen Unterrichts und der häuslichen

Bildung für das Volk." Einst hatte Pestalozzi einem Armen, da er
nichts anderes hatte, die Silberschnallen seiner Schuhe geschenkt, nun
gab er wieder das letzte hin für das, wofür er geathmet und sich im
Leben zerrissen. In der Weihnacht, so erzählt er, brach der Entschluß

zu dieser Stiftung gereifter und erhabener denn je aus seiner Seele

hervor. Er hatte einen Traum, der ihm einen armen Jüngling zeigte,

wie er ihn in bittender Stellung um Aufnahme in seine Schule ersuchte.

Der Knabe erzählte, wie Pestalozzi ihn vor sieben Jahren von der

Straße heimgebracht und ihn in sein Haus aufnehmen wollte, ihn aber

nicht darin habe behalten können. Eine unaussprechliche Rührung überfällt

den Greis, und es ist ihm. wie wenn eine Stimme vom Himmel
zu ihm sagte: „Mach', daß du ihn nicht noch einmal von dir
wegsenden müssest!" Er geht im Traum zu Schund und, wie wenn der



— 14 -
Knabe noch vor ihm stünde, sagt er zu jenem: „Mach' daß ich ihn
nicht wieder fortsenden müsse." Schmid sieht seine Rührung, giebt ihm
verständnißinnig die Hand und hat Thränen im Auge. „Der Gedanke

der Weihnacht", fährt der Erleuchtete fort, „füllte mein ganzes Herz
und erhob mich zum Entschluß, meine menschliche Gabe auf den Altar
der göttlichen Weihnacht zu legen. Wahrlich, wahrlich, wie
die Krippe, in der der arme Heiland lag, also erschien
mir die Wohnstube des Volkes als die Krippe, in der
uns das Göttliche, das Heilige, das in der Menschheit
sich entfaltet, keimen, aufwachsen und zur Reife
gedeihen soll."

Und er wendet sich an seinen Enkel, der durch das Geständnis:

„Vater, ich will sein, was Du bist, ich will werden, was Du bist"
ihn so glücklich gemacht hat — „Ich will den Fehler, von dieser Seite
nicht wohl für Dich gesorgt zu haben, wie er wahrhaftig ist, mit mir
ins Grab tragen, aber ich will ihn nicht mit dem zweiten Fehler, auch

meine Bestrebungen für die Erziehung und die Armut durch eben diese

Schwäche vereitelt zu sehen, noch verdoppeln und ihm den Charakter
der Schlechtigkeit geben, da er jetzt doch nur noch denjenigen der

Schwäche hat. Ich entziehe Dir also ruhig, was heute in meine

Hand fällt und ich noch für Dich erwerben könnte, und lasse Dir nichts,
als was Dir deine gute selige Großmutter versichert hat. Aber indem

ich Dir das entziehe, gebe ich Dir mehr, als ich Dir entziehe.

Das Scherflein, das ich heute auf den Altar derMensch-
heit lege, wird Dir ein Erbe werden, wie wenig Kinder
ein Erbe von ihren Eltern erhalten. ."

Jetzt, da ihm die äußern Kräfte nicht mehr mangeln, tritt er
wieder mit dem Plan der Gründung einer Armenanstalt auf, in der

er sein Leben zu beschließen hofft. Ist er doch nicht mehr der vom
Lande abgeschnittene, sturmumtoste Fels, sondern der glücklich mit dem

Hoffnungsufer Verbundene. Noch will er einsichtsvolle Männer und

Jünglinge um sich versammeln und mit der letzten Anstrengung, das,

was er im Leben so heiß erstrebt, anzubahnen und zu verwirklichen
suchen. „Und auch das ist dringend, daß ich jetzt alles thue, um die

Schande von mir zu wälzen, daß ich mich selbst verlassen und verloren
und nur noch wie eine Ruine meiner selbst unter den Meinigen dastehe;

es ist dringend, daß ich Zeugen um mich her versammle, daß es nicht



- 15 —

wahr sei, daß ich das Hohe, Reine und Edle, welches ich in meinem

Leben gesucht, jetzt nicht mehr suche. Ich, ich muß, ich muß noch, ehe

ich sterbe, die Schande von mir wälzen, daß der alte Pestalozzi zum
Totengerippe geworden und keine Ader mehr von seinem ehemaligen

Geist, von seinem ehemaligen Herzen in sich selbst trage; ich muß

Zeugen, zuverlässige Zeugen um mich her haben, daß ich noch nicht als
ein abgebranntes Haus dastehe, in dem, bis es wieder neu aufgebaut,
niemand mehr wohnen könne; ich muß von dem, was ich vom Morgen
bis an den Abend und selber die Nacht durch für meine Zwecke noch bin
und thue, zuverlässige Zeugen um mich herum haben, und zwar nicht

um meiner selbst, sondern um meiner Bestrebungen willen. Nehmet
die Worte dieser Rede nicht auf, wie so viele Worte meines irdischen

Lebens, die so oft kraftlos an Euren Ohren erschallten. Denket mich

jetzt wirklich der Hülle meines Todes entschwunden; denket mich jetzt

wirklich im Grab und nehmet meine Worte auf, als wären sie Worte
meiner Wiedererscheinung aus dem Leben. Nein, ich darf den

Gedanken nicht denken. Meine Rede an Euch ist die Rede meines

Fleisches und Blutes. Sie ist ganz die Rede meiner irdischen Schwäche,

voll guten menschlichen Willens, mitten durch Irrtum und Unrecht
hinströmend wie mein Leben. Nehmet sie als Worte eines Mannes

auf, dem die Not der Armen und besonders die aus Mangel an

Erziehungshülfe herrührende Not der Armen immer zu Herzen gegangen,
der aber in seinem Streben, dieser Not und ihrer vorzüglichen Quelle
abzuhelfen, so viel als nirgend hingekommen und jetzt am Ende seiner

Laufbahn noch seine letzten Kräfte zusammenrafft, um hinter seinem

Grabe zu wachsen und vorrücken zu machen, was er in den Mühseligkeiten,

Hemmungen und Schwächen seines Lebens nicht hat weiter bringen
können."

So spricht der gebeugte Mann, nachdem er die Summe seiner

Lebenserfahrungen, Hoffnungen und Enttäuschungen noch einmal an
seineni Geiste hat vorüberziehen lassen. Dann geht er glaubensvoll an
sein Werk, gründet die Armenanstalt Clindy bei Averdon und ist wieder

vom Glücke umstrahlt, bis die vielen Mißgriffe, die er auch hier begeht,

ihn abermals um dasselbe bringen. - Er vereinigt dann bald diese Anstalt
mit der alten in Uverdon, bis er, iufolge der in seinem Hause
ausgebrochenen Streitigkeiten und nach entsetzlichen Widerwärtigkeiten, sein

Armenhaus, das er unterdessen auf den Neuhof zu verlegen gesucht,



— 16 —

auflöst, und 1825 auch das Bildungsinstitut in Averdon. „Es war
mir, als mache ich mit diesem Rücktritte meinem Leben selber ein Ende,
so weh that es mir", schrieb der gebrochene, von tiefster Todessehnsucht

ergriffene Greis.

Nie Bestrebungen, lieliufs Errichtung einer tanàirtschasitichen 8àie
für Grnubnnlleu, à àchliof nnck às â. A. Manta'sche Legat.

I.
Die von E. v. Fellenberg, dem um Schule, Landwirtschaft und

Volkswohl vielverdientcn Freunde H. Pestalozzis, im Jahre 1861

gegründete landwirtschaftliche Schule und die von ihm durchgeführten

landwirtschaftlichen Verbesserungen im praktischen Gutsbetriebe erregten

zu ihrer Zeit gewaltiges Aufsehen und spornten vielerorts zur
Nachahmung a in Zuerst war es das Ausland, namentlich Württemberg,
welches der Forderung, denkende und rationell arbeitende Landwirte
heranzuziehen, durch Gründung sogenannter Ackerbauschuleu entsprach.

In der Schweiz waren es vorerst nicht die eigentlichen landwirtschaftlichen

Lehranstalten, welche Eingang fanden, sondern die ebenfalls nach

Fellenberg'schem Muster gebildeten Armenschulen, deren wenigstens fünf
in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts durch Zusammenwirken
einsichtsvoller Privaten und wohlgesinnter Regierungen gegründet wurden

und zum Theil sich bis heute erhalten haben.

Auch im Kanton Graubünden fühlten einsichtsvolle Männer früh
das Bedürfnis, durch berufliche Bildung die Landwirte zur Ausübung

ihres Berufes geschickter zu machen; aber nur mühsam rang sich der

Gedanke, der zwar vielerorts Wurzel gefaßt hatte, aber noch unklar
und verschwommen war, durch; mehr noch wurde, wenigstens von

Einzelnen, die Notwendigkeit erkannt, etwelche Verbesserungen in der sehr

darnieder liegenden Forstwirtschaft einzuführen. Von zwei Seiten
zugleich wurden im Jahre 1829 Eingaben an den Großen Rat gerichtet,

die diesen Zweck im Auge hatten; die erste derselben von Landammann

Bapt. Salis-Soglio strebte die Einrichtung einer forstlichen
Musterwirtschaft an, während die zweite von Forstoffiziant Abundi Passett

von der Idee ausgieng, daß die Anstellung eines Lehrers an der Kantonsschule

zur Erteilung praktischen Unterrichts im Forstwesen am ehesten


	Zum 150jährigen Geburtstag Heinrich Pestalozzi's "Pestalozzi's Hausreden"

