
Zeitschrift: Bündnerisches Monatsblatt : Zeitschrift für bündnerische Geschichte,
Landes- und Volkskunde

Herausgeber: F. Pieth

Band: 11 (1860)

Heft: 11

Buchbesprechung: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 183 --
Ein Bicncrvatcr im Vcltlin hat 55 Stöcke getödtct; Honig nnd Wachs

von allen zusammen wog nur 6 Zentner, während in einem guten Jahr
ein einziger guter Stock über ein Zentner Honig nnd Wachs liefert.

Literatur.
Daö Hvchftift Clmv und der Staat. Geschichtliche Darstellung

ihrer wechselseitigen Rechtsverhältnisse bis auf die Gegenwart.
Mit einer Sammlung der bezüglichen Urkunden. Von Christ.
L. v. Mont, Domdekan, auch Mitglied der schweizer, gcschicht-

forscheudcn Gesellschaft, und Plazidns Plattncr, Professor. Chur,
Druck und Verlag von L. Hitz, 1860.

Obige Schrift ist bekanntlich durch die Broschüre: Die Hohcits-
rechte des Staates Graubünden über das Bisthum von Alphons von

Flngi, veranlaßt worden. Mit Bezugnahme ans diese sprechen die

beiden Verfasser von veralteten Prätensioncn, von einem antiquirten
Standpunkt, der auf die modernen Verhältnisse keine Anwendung mehr

finde, ja mit liberaler Verachtung von Zöpfen und Doppelzöpfcn sogar,

versichern dagegen ihrerseits eine Schrift zu liefern, die geeignet sein

dürfte über die historische und rechtliche Seite der gegenwärtigen Bis-
thumSfragc das nöthige Licht zu verbreiten. Den Gewährsmännern
der bekannten StäatSschrift, ans welcher der jüngste Verfechter der

Hohcitsrechtc seine Hauptsätze geschöpft, spricht die v. Montplattncrschc
Schrift schon darum ein maßgebendes Urtheil in der vorliegenden
Angelegenheit ab, weil sie Protestanten gewesen, welche konfessionelle

Befangenheit nnd Einseitigkeit in Auffassung nnd Behandlung katholischer

Dinge verrathen und sich von Leidenschaft und Parteigeist nicht frei
gehalten hätten. Solchen Ausfüllen gegenüber drängt sich unwillkürlich
die Frage ans, ob denn Männer eines exklusiv katholischen Standpunktes,
die zudem theilwcise wenigstens kurialistische Würden bekleiden, und als

Fürsprecher einer unbeschränkten Autonomie des Hochstifts auftreten, die

erforderliche konfessionelle und juridische Weithcrzigkcit und Unbefangenheit

in Beurtheilung der Hoheitsrechtc eines in seiner Mehrheit
protestantischen Staates besitzen. Schon die immer wiederkehrende Betonung
der katholischen im Gegensatz zu den protestantischen Elementen und die

fieberhafte Aufmunterung, um nicht zu sagen Anfstachelung der Ersteren

zur Wahrung und Befestigung ihrer gewiß von keiner Seite gefährdeten

Stellung zu den Letzteren, sind eben nicht geeignet von der Mäßigung



— 184 -
und Unparteilichkeit der vorliegenden Schrift die günstigsten Begriffe

darzubieten. Uns will es scheinen, daß die Konfession in der fraglichen

Angelegenheit des Gänzlichen außer Spiel gelassen sein sollte. Recht

und Wahrheit werden jeder Zeit die ihnen gebührende Geltung und

Anerkennung ansprechen dürfen, abgesehen von dem Boden der

Konfession, auf dem sie sich vorfinden. Von diesen Bemerkungen, zu denen

die Borrede uns veranlaßte, gehen wir zur Besprechung der Schrift
selbst über. Sie zerfällt in drei Abschnitte.

Der erste Abschnitt gibt einen gedrängten Ueberblick der Geschichte

Nhätienö von der ältesten Zeit bis auf die Entstehung der Bünde und die

Glanbenstrennnng in dem 15. und 16. Jahrhundert. Die Schrift gedenkt

der Einwanderung der Etrnsker unter Nhätns in der vorchristlichen Zeit,
erwähnt der im ersten Jahrhundert derselben unter Kaiser Augustus
erfolgten Eroberung des Landes durch die Römer, des Ucbergangs der Herrschaft

derselben, nach Zerstörung des abendländischen Reiches ans die Ost-
gothen unter Theodorich und von diesen unter Theudebert an die Franken,

welche das Land durch Vögte, namentlich aus dem mächtigen Grafcn-
geschlecht der Victoridcn regierten, worauf die Landvvgtei oder gräfliche
Würde über Rhätien mit der des Bisthums Chur mit der

Thronbesteigung Karls des Großen bis zum Erlöschen seines Geschlechtes in

Ostfrankcn, mit geringer Unterbrechung vereinigt blieb, um in der darauf
folgenden Zeit, mit Beseitigung der einheitlichen Verwaltung des Landes,

in der Vielherrschaft der Gotteshäuser Chnr und Dissentis und der

großen Zahl, ans rhätischcm Gebiete angesessener weltlicher Dynasten
und mächtiger Edeln, unter vorhehaltener, in Wirklichkeit aber wenig

beachteter Oberhoheit von Kaiser und Reich, sich aufzulösen. Die hohe

Wichtigkeit der rhätischcn Bergpässc zur Verbindung Deutschlands mit
Italien und das Streben das Alpenland zur Verfolgung und Behauptung

dynastischer Interessen auf der Halbinsel in befreundeter Hand zu

wissen mit dem zeitweiligen Anschluß des BisthnmS au die weltliche
Macht in ihrem Kampf mit der geistlichen Gewalt, hatten die Begünstigung

der Chnrer Bischöfe von Seite der sächsischen, fränkischen und

hohenstanfischcn Kaiser und damit auch großenteils die allmählige
Entstehung des weltlichen Besitzstandes des Gotteshauses in Rhätien zur
Folge. Die feindselige Stellung, welche sich durchkreuzende Herrschafts-
gclüste zwischen dem Bisthnm und den im Lande waltenden Edeln

erzeugen mußten, vor Allem aber der nach geregelten Zuständen und darauf
basirtcr, verfassungsmäßiger Freiheit mächtig verlangende Volksgeist,
konnten nicht verfehlen, die Prälaten von Ehur behufs Behauptung und

Verfolgung dynastischer und reaktionärer Bestrebungen in Staat und



— 185 —

Kirche zur Verbindung mit dem jeweiligen Rcichsobcrhanptc hinzudrängen,

die aber, trotz kaiserlicher und bischöflicher Opposition, die Einbuße
der weltlichen Gerichtsbarkeit >deö BiSthnms durch die Entstehung der

Bünde und großcnthcils auch seiner geistlichen Oberhoheit durch die

Reform der Kirche nicht zu verhindern vermochte. Durch diese

Thatsachen, welche auch die Herren Mont und Plattner nicht werden in
Abrede stellen wollen, ging die Leitung der kirchlichen Angelegeten an
die beiden Konfessionen über und kann ruhig dem Gntfindcn derselben

so lange anheimgestellt bleiben, als die Rechte des Staates keine

Beeinträchtigung erfahren. Die weltliche Gerichtsbarkeit dagegen, in welcher

nach allgemein gültigen Nechtsgrnndsätzen auch ein Aufsichtsrecht über

die Kirche und die stiftnngsgcmäßc Verwendung ihres Grund- und

Kapitalbesitzes begriffen ist, fiel der Staatsgewalt zu. Durch diese

Resultate einer mehr als zweitansendjährigcn Geschichte ist „die Streitfrage",

von der die vorliegende Schrift in der Vorrede spricht, schon

längst entschieden und hierin allein liegt „der Kern" und setzen wir
hinzu auch der lichtspendendc Stern der ganzen Angelegenheit, um die es

sich handelt, wogegen die Frage nach urkundlicher oder wohl gar, von
dem Bisthnm freiwillig übertragener Ausübung des Kastvogteircchtcs

von Seite des GotteshauSbnndcS oder der deutschen Kaiser wohl ein

historisches, aber kein in die Regelung der gegenwärtigen Sachlage

zwischen Staat und Bisthnm eingreifendes Interesse hat.
Das Schwergewicht der Schrift liegt nach der Ansicht der

Verfasser offenbar in dem ersten Abschnitt, der „jede Spnr eines Kastvogtei-
rechtes des Gottcshansbundes gegenüber dem Bisthnm" in Abrede

stellt und den Beweis zu leisten sucht, daß dasselbe bis gegen Ende des

zehnten Jahrhunderts keines Schirmherrn bedurft, dann in den

nachfolgenden „mehr als halbbarbarischcn Zeiten" einen solchen freigewählt
und das deutsche Reichsoberhaupt mit der Kast- und Schirmvogtci
betraut habe, die denn auch mit geringer Unterbrechung durch die

Grafen von Brcgenz, von Kaiser Otto lit. (988) bis auf Franz II.
und somit auf die Zeit der Auflösung des deutschen Kaiserreichs (1806)
in steter Reihenfolge besessen und ausgeübt worden sei. Verfasser
gedenken mit großer Wärme der glücklichen Stellung, welche die Bischöfe

von Chur, namentlich seit ihrer Erhebung durch Friedrich I. von Hohen-
staufen in den Reichsfttrstenstand, zu ihren kaiserlichen Schntzhcrrn
einnahmen und sind in Lobeserhebungen gegen diese nichc eben karg:

„Wurden die Bischöfe von Chur, heißt es unter Anderm, hin und

wieder zu Beschwerden veranlaßt, so wandten sie sich an die römischen

Kaiser und fanden in ihren Anliegen wirksamen Beistand." „Die



— 18tt —

Kaiser stets willig den Vorstellungen und Bitten der Bischöfe von Chnr

zu entsprechen." „Nur der jeweilige römische Kaiser und König sollte

die Kastvogtei innc haben und von denselben sollte sie in keine andere

Hand übergehen oder irgend wie vom Kaiser und gleich getrennt werden

dürfen. So blieb es und die Bischöfe befanden sich gut dabei."

Die Ausführung der Argumentation im Einzelnen stützt sich aus

einen Anhang von Urkunden, in denen die Kaiser von dem letzten der

Ottonc in Sachsen bis auf das letzte Reichsobcrhanpt die Vergabungen

ihrer Vorfahren an das Bisthnm bestätigen, mitunter neue beifügen,

sich dessen Kast- und Schirmvogt mlvnoàs vt liolmmor — nennen und

ihm die Bcschütznng seiner Rechte zusichern. Im vollen Sicgcsbewnßt-
sein, daß diese Deduktion ihnen eingegeben, rufen die Verfasser auö:
Wo ist in all diesen Dingen eine Spur von Kastvogtcirecht des Gottes-
hanSbnndeS über das Hachstift zu finden? Man sage uns, fährt
die Schrift im Ton der Heransforderung fort, welcher Bischof durch

Ausstellung einer Urkunde dem Gottcshansbnndc je das Kastvogtcirecht

übertrug! Man zeige uns die Urkunde! Der Gotteshausbund kommt

überhaupt in unserer Schrift gar übel weg. Während sie den kaiserlichen

Protektoren das größte Lob spendet, wird den Gottcöhanslcuten
in den bekannten Auftritten mit Bischof Hartmann, Beraubung des

Bisthums, ja sogar der Plan der Einäscherung der Kathedrale, „des
uralten Denkmals der Pietät" und der Zertrümmerung des Hochstifts

zur Last gelegt. So gräuliche Pläne und Unthaten von den Angehörigen
eines Gotteshauses in gutkatholischcr Zeit genährt und ausgeübt! War
lange nicht so schlimm, wohl aber das Gegentheil der Fall. Bekanntlich

waren es die Stadt Chnr und der Gottcshausbund, welche dem

Bischof Hartmann die nöthigen Geldmittel zur Auslösung mehrerer
vom Bisthnm verpfändeter Liegenschaften und zu seiner Befreiung aus
österreichischer Haft vorstreckten. Wenn das Bisthnm in jener Zeit in
arge ökonomische Verlegenheit gestürzt wurde, so waren nicht die

GottcshauSlcnte, sondern die meist unglücklichen Fehden des ritterlichen
Bischofs daran Schuld. Kann dem Gotteshansbunde mit Recht
verdacht werden, daß er sich für Geldvorschüsse und mit eigenen Auslagen
verbundene Dienstleistungen an Besitzungen des Bisthums schadlos zu

halten suchte? Eine Darstellung, welche geschichtliche Data nicht nach

ihrem thatsächlichen Sachvcrhalt wiedergibt, sondern unter dem Einfluß
fremdartiger Tendenzen ins Gegentheil verkehrt, kann wohl als Cari-
katur, nicht aber als sachgetreue, unpartheiische Erforschung der

Geschichte angeschen werden. Der Ultramontanismus behandelt aber mit
allen Lebensverhältuissen auch Kunst und Wissenschaft vom Staudpunkte



— 187 —

seiner engherzigen Dogmen und der dnmit verbundenen Prütensionen
aus und ist bekanntlich einer freien und gerechten Geschichtsbetrachtung

gar nicht fähig. Diese Behauptung findet auch auf die vorliegende

Schrift die vollständigste Anwendung. Wir verweisen in dieser Richtung

zunächst auf die Art der Beweisführung, welche den Gottcshans-
bund aller HochhcitSrcchte über das Bisthnm entkleidet wissen will.
Verfasser führen einen doppelten Umstand dafür an, einmal den Mangel

eines urkundlichen Nachweises, daß der Bischof von Chnr jemals
freiwillig Kastvogtcircchtc auf den GotteshanSbund übertragen und dann
das Uiiterthancnvcrhältniß der lctztcrn zum Bisthum, wonach seine geist

lichen Inhaber noch zu Anfang des fünfzehnten, ja bis tief ins scchö-

zchntc Jahrhundert hinein Souveräne des Landes gewesen sein sollen.

Die uutcrthänigc Stellung des Bundes zum Bisthnm im fünfzehnten

Jahrhundert soll aus dem Buudesbricf vom Jahr 1406 hervorgehen;

für die Hcrrschaftsrechte des Bischofs in der spätern Zeit ist uns die

Schrift deuBcwcis schuldig geblieben.
Den gerügten Mangel einer urkundlichen Ucberträgnng der Hohcits-

rcchtc über das Bisthum auf den GotteshanSbund betreffend, wird jeder

Verständige diese Thatsache in der Natur der einschlägigen Verhältnisse

begründet finden und keine maßgebende Instanz gegen den Bestand dieser

Rechte zu Gunsten des Bundes, suchen wollen. Die Bischöfe von

Chnr nahmen seit ihrer Erhebung in den Neichsfürstcnstand und der

Entstehung des Gotteshausbundes eine doppelte Stellung als gefttrstctc
Glieder des deutschen Reiches und als Angehörige eines Freistaates
ein. Daß die Churcrbischöfe, so oft es sick) um Anerkennung von Rechten

des Staates gegenüber dem Bisthnm handelte, ihre reichsfttrstlichc

Stellung betonten und jede Abhängigkeit vom Bunde ablehnten, leuchtet

ebenso sehr ein, als daß dieser für Geltcndmachung seiner Hohcitsrcchtc
über die einzelnen Glieder und somit auch über das Bisthum einstehen

mußte. In Betreff dieser Rechte entscheiden hier nicht Urkunden im
Sinne der kurialistischen Schrift, sondern die Begründung derselben in
der Stellung und ihre Ausübung in dem öffentlichen Auftreten des

Gotteshausbundes. Daß die Gotteshanslente auf die Verwaltung der

bisthümlichen Güter ein wachsames Auge hielten und gegen zweckwidrige

Verwendung derselben einschritten, das Bisthum beschlagcndc Tractate
mit seinen geistlichen Würdenträgern unterzeichneten und gewährleisteten,

gegen aufgedrungene Eindringlinge inö bischöfliche Hirtenamt selbst gcgem

mächtige, auswärtige Fürsten, wie die Herzöge von Oesterreich,

wirksamen Protest einlegten und den Landessatzungen abgeneigte, auf Kosten

derselben fremden Machthabern ergebene Prälaten wiederholt zur Ab-



— 188 —

dilation nöthigten und damit die'Kast- und Schirmvogtcircchte über

das Bisthum in ihrem vollen Umfange schon seit dem 13. Jahrhundert
ausgeübt haben, geht aus der Schrift des Hrn. Alphons v Flugi über

die Hohcitsrechte klar und bündig hervor. Die Herren v. Mont und

Plattncr haben in ihrer Darstellung diese Schrift und ihren Verfasser

in höchst unstatthafter Weise angefochten und selbst mit dem Geklatsch

angeblich „gründlichster Geschichtsforscher und gewiegtester Staatsmänner"

verunglimpft, aber nicht eine einzige der Flugischen Angaben zu beseitigen

vermocht. Der Gotteshansbund hat von Alters her Hoheitsrcchtc
über das Biöthnm ausgeübt und besessen, weil sie ihm in seiner Stellung

als Tcrritorialhcrrn über seine Angehörigen zukamen, wenn auch

von einer „vertragsmäßigen Uebertragung der Kastvogtei von Seite des

Bisthums", die weder nöthig noch unter den gegebenen Verhältnissen

zu gewärtigen war, „keine Spur" zu finden sein sollte. Der
Gotteshansbund hat auch Jahrhunderte bestanden, ohne daß sich eine Urkunde

über den Abschluß desselben aufweisen ließe. Die weitere, auf Grund
des BundesbriefcS des Gotteshauses mit dem obern Bunde — 1406

den 6. Januar — aufgestellte Behauptung, daß die Gotteöhauölcutc
auch damals noch bischöfliche Unterthanen gewesen und somit keine

Hoheitsrcchtc über das Bisthum besitzen konnten, schlägt bei der flüchtigsten

Einsichtnahme gedachten Briefes in den Gegensatz um und die Verfechter
der Autonomie des Hochstiftes bekämpfen sich ausfallend genug mit ihren
eigenen Waffen. Sie begründen ihre Behauptung mit den Worten:
Wie überall, so steht auch in diesem Bnndesbricf: „Wir Hartmann
von Gottes Gnaden Bischof zu Chur, für uns, unsere Nachkommen,
und wir, das Kapitel w., oben an (paZ-. 23) und dcduciren somit aus

diesem Umstände die Souveränität des Bischofs über die Gotteöhans-
leute. Wäre diese Folgerung von der Anführung des Namens eines

Kontrahenten ans seine Rangstellnng zu den Mitvcrbündetcn richtig,
so müßten mit den Gotteshauslentcn auch alle andern im Bnndesbriefe
aufgeführten Cvntrahcnten, der damalige Abt von Disscntis und sämmtliche

Oberbündner Unterthanen des BiSthnms Chnr gewesen sein, eine

Conseguenz, welche selbst den beiden Herren Verfassern unserer Schrift
etwas stark vorkommen dürfte. Die Unstatthaftigkeit einer derartigen
Argumentation leuchtet von selbst ein, wie denn auch in älteren Traktaten

der Eidgenossen der Name Zürichs an ihrer Spitze steht, ohne

daß diesen eingefallen wäre, in dieser Uebung eine Einräumung oder

Ansprache von Herrschaftsrechten oder irgend eines dynastischen Vorzuges
des erstgenannten Bundesgliedes finden zu wollen. Form und Inhalt
des oben angezogenen Bnndcsbriefes sind überdies der Art, daß selbst



der scharfsichtigste Freund des Hochstifts keinen Anhaltspnnkt für geistliche

Prärogativen darin wahrnehmen, wohl aber ans ein ganz anderes

Resultat als die Herren v. Mont-Plattner in Betreff der Stellung
der Gotteshausleute zu dem Bischof in jener Zeit kommen wird. Sie
erscheinen als gleichberechtigte Mitkontrahentcn in der üblichen Formel:
„Wir Aman und Gcmeind deß Gottcßhauß" und bekräftigen daöBünd-
niß durch Siegel und Unterschrist. Bischof Hartmann behält sich,

seinen Nachkommen und seiner „Pfaffhcit" das „geistlich gericht" im Briefe
vor, erklärt aber ausdrücklich, daß Klagen „umb weltlich und leysch

Sachen vor den weltlichen Richter, dahin sie hingehören" zum Entscheid

gebracht werden sollen, woraus unzweifelhaft erhellt, daß das Bisthum
damals schon seine weltliche Gerichtsbarkeit eingebüßt hatte, und blos

auf die Leitung der kirchlichen Angelegenheiten auf dem im Brief
berührten Bundesgebiet beschränkt war. In bestimmtester Wahrung ihrer
Stellung ließen Gotteshaus- und Oberbündncr die bedeutungsvolle Klausel

in den Brief einstießen, daß jene dem jeweiligen Bischof und diese

„einen Abt zu Dissentis nit schweren noch Hulden sollen, sie schweren

dann auch disen Bund znn halten in aller Weiß."
sSchluß folgt.)

Römische Münze».
Im Anzeiger für schweizerische Geschichte und Alterthnmsknnde ist

ein Aufsatz von Herrn Ch. G. Brüggcr von Churwalden, dermalen in
Zürich, über „römische Münzen und Straßenspuren auf dem Jnlicr"
enthalten, aus dem wir für die Leser des bündn. Monatsblattes
folgende kurze Notiz über einen diesfülligen Fund aüf dem Jnlier ent-

nhmen:
Man weiß zwar schon aus den ältern znverläßigcn Berichten des

so gehaltvollen, leider nur zn wenig verbreiteten „Neuen bttndnerischen

Sammlers" (1804—1812 vom gcschichtsknndigcn trefflichen I. Ulr. v.
Salis-Sccwis redigirt), sowie ans spätern Cvmpilationen, daß früher
schon an mehreren Stellen längs der römischen Straßenzügc, welche von
Clavenne über Tinnetione (Tinzcn) oder Lapidaria (Seissa ob Thusis
oder ein Ort auf dem Berge von Schams) nach Curia führten,
namentlich im Oberhalbstein und am Heinzcnberg, dann und wann Münzen

und Alterthümer römischen und ctruskischen (Chur und Burvein)
Ursprungs zum Vorschein kamen. Aber auf keinem der Bergpäffe selbst,

welche jene Straßenzüge zu übersteigen hatten, sind bisher solche

Fundstätten nachgewiesen worden, so daß es in in Ermangelung anderer

sicherer Anhaltspunkte in Bezug auf den Julier und Septimer immer


	Literatur

