
Zeitschrift: Basler Beiträge zur Historischen Musikpraxis : Veröffentlichungen der
Schola Cantorum Basiliensis

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 40 (2020)

Artikel: Weckmann, Profe, Bach & Co. : konfessionelle Kontrafakturen

Autor: Leopold, Silke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weckmann, Profe, Bach & Co.

Konfessionelle Kontrafakturen

Silke Leopold

Die Glaubensspaltung und ihre musikalischen Opfer

Der Kampf der Konfessionen, der Mitteleuropa mindestens ein Jahrhundert

lang in Atem hielt, setzte sich in der wissenschaftlichen Aufarbeitung dieser

Zeit seit dem 19. Jahrhundert und fast bis heute fort.1 Er beginnt mit den

Begrifflichkeiten. Zu den großen Erzählungen der Geschichtswissenschaften

bei dem Versuch, die Zeit zwischen der Mitte des 16. und der Mitte des

17. Jahrhunderts zu beschreiben, zwischen dem Augsburger Religionsfrieden,
der auf dem Reichstag zu Augsburg 1555 in den Grundsatz «cuius regio, eius

religio» gegossen wurde, und dem Westfälischen Frieden, der den

Dreißigjährigen Krieg 1648 beendete, gehört die Geschichte von Reformation und

Gegenreformation. Schon gegen Ende des 18. Jahrhunderts und aus

protestantischer Perspektive geprägt machte der Begriff «Gegenreformation» mit
den Schriften Leopold von Rankes Karriere und wurde alsbald mit «Restauration»

im Vergleich zu den Modernisierungsbestrebungen der Reformation

gleichgesetzt.2 Rankes Schüler Wilhelm Maurenbrecher stellte dieser Auffas-

1 Zusammenfassend hierzu Thomas Kaufmann, «Konfessionalisierung», in: Enzyklopädie

der Neuzeit Online, im Auftrag des Kulturwissenschaftlichen Instituts (Essen) und

in Verbindung mit den Fachherausgebern herausgegeben von Friedrich Jaeger. Copyright
© J.B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung und Carl Ernst Poeschel Verlag GmbH 2005-
2012. http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_a2193000, zuerst online veröffentlicht

2014 (10.10.2019)
2 Thomas Kaufmann, «Gegenreformation», in: Religion in Geschichte und Gegenwart.

Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, hg. von Hans Dieter Betz et al.,

4., völlig neu bearbeitete Auflage, Tübingen: Mohr Siebeck 1998-2007, Bd. 3 (2000),

338-544.



266 Silke Leopold

sung seine Idee von einer «katholischen Reformation» entgegen.3 Hubert

Jedin bemühte sich, den allzu sehr vom Protestantismus geprägten Begriff
der Reformation durch «Reform» zu ersetzen.4 Später setzte sich für die

Beschreibung des genannten Zeitraums die Begriffe «Konfessionalisierung»
und «konfessionelles Zeitalter» durch, und die Protagonisten dieser neuen
Sichtweise vom Zeitalter der Konfessionalisierung als einem Zeitalter paralleler

Reformen und paralleler Modernisierungsbemühungen, also vor allem

Ernst Walter Zeeden, Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard,5 haben in den

letzten vier Jahrzehnten viel dazu beigetragen, den subkutanen Konfessionsstreit

innerhalb der Geschichtswissenschaft selbst als solchen zu benennen

und beizulegen. Harm Klueting unterschied zwischen katholischer

Konfessionsbildung, katholischer Konfessionalisierung, Gegenreformation und
katholischer Reform.6 Michael Maurer schließlich betonte mit dem

Titelstichwort «Konfessionskulturen» den Einfluss der konfessionellen Spaltung

Europas nicht nur auf die religiöse und politische, sondern auch auf die

kulturelle Identität seiner Bewohner. Als einziger der genannten Autoren richte-

3 Wilhelm Maurenbrecher, Geschichte der katholischen Reformation, Nördlingen:
Beck 1880.

4 Hubert Jedin, Katholische Reform oder Gegenreformation Ein Versuch zur Klärung
der Begriffe, Luzern: J. Stöcker 1946.

5 Siehe Ernst Walter Zeeden, Die Entstehung der Konfessionen. Grundlagen und Formen

der Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskämpfe, München: R. Oldenbourg

1965; ders., Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation und katholischer

Reform, Stuttgart: Klett-Cotta 1985; Heinz Schilling, Aufbruch und Krise. Deutschland

1517-1648, Berlin: Wolf Jobst Siedler 1988; ders., «Das konfessionelle Europa. Die

Konfessionalisierung der europäischen Länder seit Mitte des 16. Jahrhunderts und ihre

Folgen für Kirche, Staat, Gesellschaft und Kultur», in: Ausgewählte Abhandlungen zur
europäischen Reformations- und Konfessionsgeschichte von Eleinz Schilling, hg. von Luise

Schorn-Schütte, Berlin: Duncker und Humblot 2002, 646-699; Wolfang Reinhard,

«Gegenreformation als Modernisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen

Zeitalters», in: Archiv für Reformatiotisgeschichte 68 (1977), 226-251; ders., «Konfession

und Konfessionalisierung in Europa», in: Wolfang Reinhard (Hg.): Bekenntnis und

Geschichte. Die Confessio Augustana im historischen Zusammenhang, München: Vögel

1981, 165-189.

6 Harm Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter. Europa zwischen Mittelalter und

Moderne, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2007, 137-138.



Weckmann, Profe, Bach & Co. 267

te er dabei sein Augenmerk auch auf die Musik, wobei er zu dem Schluss

kam: «In der Neuzeit machte sich die Konfessionsspaltung auch in der

Musik geltend».7

Tatsächlich würde man dieser Bemerkung nach einem Blick in die

Sekundärliteratur zustimmen wollen. In der Musikgeschichtsschreibung wirken

die Grenzen, die die Konfessionalisierung und vor allem die Forschung
darüber zogen, bis in die jüngste Zeit nach. Der Artikel «Kirchenmusik» in
der neuen MGG ist wenige Zeilen mehr als eine Spalte lang und handelt

davon, dass «auf einen zusammenfassenden Artikel verzichtet wird».8

Danach werden detaillierte Lemmata fein säuberlich nach Konfessionen

getrennt zur Lektüre empfohlen : «Zu unterscheiden ist zunächst die Behandlung

der katholischen und protestantischen Kirchenmusik in detaillierten

Artikeln von der globaleren Darstellung anderer christlicher Repertoires».'
Tatsächlich gab es bis vor wenigen Jahren keine zusammenfassende Darstellung

zur Geschichte der Kirchenmusik,10 dafür aber jeweils umfängliche
Bücher zur Geschichte der evangelischen Kirchenmusik und zur Geschichte

der katholischen Kirchenmusik.11 Und mit Konvertiten wie dem Katholiken

Antonio Scandello, der in Dresden Lutheraner wurde, oder Johann Christian

Bach, der in Mailand zum Katholizismus konvertierte, tut sich die Musikwissenschaft

mindestens ebenso schwer wie mit national nicht zuzuordnenden

Musikern. Am schlimmsten traf es, um ein besonders eklatantes Beispiel zu

nennen, den Dresdener Lautenisten und Komponisten Johann Nauwach, von

7 Michael Maurer, Konfessionskulturen. Die Europäer als Protestanten und Katholiken,

Paderborn: Ferdinand Schöningh 2019, 226.

8 Ludwig Finscher, «Kirchenmusik», in: MGG Online (www.mgg-online.com),
veröffentlicht 2016 (10.10.2019).

9 Ebd.

10 Die erste stammt von Wolfgang Hochstein und Christoph Krummacher (Hgg.),
Geschichte der Kirchenmusik, 4 Bde, Laaber: Laaber 2011-2014. Der Band über das 17. und

18. Jahrhundert trägt den Untertitel «Kirchenmusik im Spannungsfeld der Konfessionen».

11 Friedrich Blume, Die evangelische Kirchenmusik, Potsdam: Akadademische

Verlagsgesellschaft Athenaion 1931 (Handbuch der Musikwissenschaft hg. von Ernst Bücken);

Karl Gustav Feilerer, Geschichte der katholischen Kirchenmusik, Düsseldorf: Schwann

T949.



268 Silke Leopold

dem man bis heute in Lexika wie etwa The New Grove lesen kann, dass er,

der 1595 Geborene, vermutlich um 1630 in Dresden verstorben sei,12 weil

sein Name von diesem Jahr an in den Kapellakten nicht mehr verzeichnet

war. Tatsächlich aber war Nauwach zum Katholizismus konvertiert und als

Kapellsänger an den kaiserlichen Hof Ferdinands II. in Wien gegangen, wo

er in den dortigen Akten auch verzeichnet war. Und obwohl diese Akten seit

1869 veröffentlicht vorlagen,13 ist erst in jüngster Zeit jemandem aufgefallen,
dass es sich um dieselbe Person handeln könnte.14 Für die protestantische

Musikgeschichtsschreibung war der katholische Nauwach einfach tot, und
die katholische interessierte sich wenig für die Herkunft, und schon gar nicht
die konfessionelle, der kaiserlichen Musiker.

Die Konfessionszugehörigkeit spielt heute generell, nicht nur was die

Musik angeht, kaum noch eine Rolle, ist ohnedies von einem öffentlichen
Bekenntnis mit Folgen für das Leben insgesamt zu einem der Intimsphäre
zugerechneten Fall für den Datenschutz geworden. Doch auch heute werden

Fragen der Ökumene und damit der Konfessionszugehörigkeit wieder heftig
und kontrovers diskutiert - man denke an die jüngsten Bemühungen um
das gemeinsame Abendmahl von Katholiken und Protestanten. Deshalb

erscheint es angebracht, sich auch über die Rolle der Musik in Zusammenhang

mit Konfessionsbildung und Konfessionsbindung Gedanken zu
machen. Denn in dem Ringen um konfessionelle Identität und Alterität, um
klare Grenzen zwischen Katholizismus, lutherischer, calvinistischer und auch

anglikanischer Konfession verhielten sich die Musiker und mit ihnen auch

die Musik keineswegs systemkonform, im Gegenteil: Mit ihren fast

anarchisch anmutenden Brückenschlägen trug die Musik dazu bei, die Verbindungen

zwischen den Konfessionen nicht gänzlich abzubrechen.

12 John H. Baron, «Nauwach, Johann», in: Grove Music Online (www.oxfordmusic

online.com), veröffentlicht 2001 (10.10.2019).

13 Ludwig Ritter von Kochel, Die kaiserliche Hof-Musikkapelle in Wien 1543 bis 1867,

Wien: Beck'sche Universitäts-Buchhandlung Alfred Holder 1869, 59.

u Martin Wölfel, Johann Nauwach und sein «Primo libro di arie passeggiate», Dresden

1623, Dipl.-Arbeit Hochschule für Musik Dresden 1996 (mschr.). Zitiert bei Wolfram

Steude, «Nauwach, Johann», in: MGG Online (www.mgg-online.com), veröffentlicht

2016 (10.10.2019).



Weckmann, Profe, Bach & Co. 269

Wäre die Frage der Konfessionszugehörigkeit eines Komponisten eine

ausschließlich biographische, könnte man sie in die Fußnoten verbannen. In
der Musikgeschichtsschreibung aber knüpft sich an die biographische leicht
eine stilistische Frage und damit auch eine Beurteilung der kompositorischen
Qualität. Dass es viele Musiker gab, die, häufiger um ihrer Karriere als um

religiöser Überzeugung willen, konvertierten, ist bisher kaum Gegenstand
wissenschaftlicher Untersuchungen gewesen. Lediglich in Zusammenhang

mit Johann Christian Bach wurde diese Frage bisweilen thematisiert. Dem

jüngsten Sohn Johann Sebastian Bachs haftet bis heute die Konversion als

Makel und als Verlust der künstlerischen Identität an: Er wurde katholisch,

um die Position des Organisten am Mailänder Dom bekleiden zu können,

was die frühere Bachforschung mit gerümpfter Nase und mit dem Verweis

auf die eher oberflächliche, von der gedanklichen Tiefe seines Vaters weit
entfernte italienische Schreibart des Abtrünnigen quittierte. Dass es

vornehmlich Protestanten waren, die zum Katholizismus konvertierten, ist dabei

eine Beobachtung, der es Aufmerksamkeit zu schenken gälte; doch auch für
den umgekehrten Fall gibt es prominente Beispiele. Antonio Scandello etwa,

1517 in Bergamo geboren und 1549 als Zinkenist im Gefolge des Kurfürsten

Moritz von Sachsen nach Dresden übergesiedelt, konvertierte zum lutherischen

Glauben und komponierte fürderhin protestantische Musik in
deutscher Sprache; ob ihm die Tatsache, dass Dresden nur Lutheranern das

Bürgerrecht verlieh, dabei die Entscheidung erleichtert hat, lässt sich nach

jetzigem Kenntnisstand vermuten, aber nicht beweisen.15 Tatsache ist wohl

auch, dass die protestantischen Fürsten ihren gehätschelten italienischen

Musikern gegenüber mehr konfessionelle Toleranz walten ließen als ihren

anderen Untertanen gegenüber, um sie nicht zu verlieren. Tatsache ist aber

auch, dass selbst oder gerade im Zentrum des Kirchenstaates bisweilen

künstlerische Qualität vor Rechtgläubigkeit ging. Von Johann Philipp Krieger

etwa, dem 1649 in Nürnberg geborenen, zum protestantischen Kirchenmusiker

ausgebildeten Hofkapellmeister in Bayreuth und später in Weißenfels,

wusste sein Biograph zu berichten, dass er auf seiner Italienreise in den

1670er-Jahren besonders in Rom von dem Unterricht bei dem römischen

15 Andreas Waczkat, «Scandello, Antonio», in: MGG Online (www.mgg-online.com),
veröffentlicht 2016 (10.10.2019).



270 Silke Leopold

Musiker Bernardo Pasquini profitiert habe, von welchem «er so wohl in der

Composition als auch auf dem Ciavier viel Gutes auch in weniger Zeit profitiert

und sich zugleich so weit habil gemacht, daß ihme in der Päbstlichen

Capelle die Orgel zu tractieren, das sonsten denen Frembden nicht leicht

zugestanden wird, erlaubet worden».16 Ein Protestant an der Orgel in der

Cappella Sistina - das ist in den hohen Zeiten katholischer Konfessionalisie-

rungsbestrebungen durchaus bemerkenswert. Auch Georg Friedrich Fländel

hat später in so wichtigen Kirchen wie der Lateransbasilika Orgel spielen
dürfen.

Welche Rolle aber spielte die Konfession eines Musikers überhaupt bei

der Ausübung seines Berufes? Galt das «cuius regio, eius religio» auch für
die Musik und die Musiker? Durfte bzw. konnte nur ein katholischer Musiker

in der katholischen Kirche singen, nur ein Protestant an der Orgel einer

lutherischen Kirche spielen? Es scheint so, als ob es hier zu allen Zeiten eine

große und jeweils individuelle Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit

gegeben habe. William Byrd etwa blieb mit Billigung seiner Dienstherrin
Elizabeth I. zeit seines Lebens katholisch, komponierte aber gleichwohl
anglikanische Kirchenmusik und war zehn Jahre lang Organist und Chorleiter der

Kathedrale in Lincoln. Und Georg Friedrich Händel ist ein Musterbeispiel
dafür, dass persönliches Bekenntnis und kompositorische Berufsübung nicht

unbedingt miteinander zu tun haben mussten. Denn Händel ist wahrscheinlich

der einzige Komponist der Musikgeschichte, der Kirchenmusik für vier
verschiedene Konfessionen komponiert hat - reformierte in Halle, lutherische

in Hamburg, katholische in Rom, anglikanische in London. Dabei blieb

er zeit seines Lebens Lutheraner, selbst als ihm die englische Staatsbürgerschaft

verliehen worden war. Seine religiöse Musik aber ist von einem derartigen

stilistischen Mimikry, dass jede seiner Kompositionen für die Kirche als

perfekte musikalische Einlösung der jeweiligen konfessionellen Traditionen
dasteht.

16 Johann Gabriel Doppelmayr, Historische Nachricht von den Nürnbergischen
Mathematicis und Künstlern, Nürnberg: Peter Conrad Monath 1730, 278-279.



Weckmann, Profe, Bach & Co. 271

Matthias Weckmann und Franz Tunder

Wer nicht so virtuos auf der musikalischen Klaviatur der Konfessionen zu

spielen wusste wie Händel, konnte sich dennoch anderweitig behelfen. Die

Berührungsmöglichkeiten zwischen katholischer in protestantische Musik

waren zahlreich: Da waren zum einen die italienischen Musiker, die in den

Norden auswanderten, um dort, zumeist als Sänger, ein Auskommen zu
finden. Da waren umgekehrt die Musiker aus dem Norden, die in Scharen nach

Italien kamen, um dort Musik zu studieren und ihre erworbenen Fähigkeiten

zu vervollkommnen. Und da waren schließlich jene nord- und mitteldeutschen

Musiker, die von Italien nur träumen konnten, weil sie kein Geld und
keine Gelegenheit hatten, dorthin zu reisen, und die sich Noten aus Italien

besorgten, um daran ihre eigene Schreibart zu schärfen. Zu ihnen gehörte
Matthias Weckmann, 1618 geboren, Schüler des italienerprobten Heinrich
Schütz, aber selbst niemals über Thüringen und Sachsen in Richtung Süden

hinausgekommen. Weckmann schrieb 1647, vier Jahre nach Monteverdis

Tod, zahlreiche geistliche Kompositionen Monteverdis, zumeist aus der 1641

in Venedig veröffentlichten Selva morale et spirituale, ab und verwendete sie

möglicherweise in den von ihm musikalisch gestalteten Gottesdiensten in

Hamburg.17 Mit Psalmvertonungen wie Confitebor tibi Domine oder Laudate

Dominum omnes gentes gab es dabei keine Probleme, ebenso wenig wie mit
anderen biblischen Texten, etwa dem Magnificat; gesungene lateinische Texte

waren ja auch in protestantischen Kirchen erlaubt. Schwieriger wurde es

freilich mit marianischen Texten wie der Antiphon Salve Regina, denn die

Himmelskönigin gehörte nicht in den lutherischen Gottesdienst und der

Text nicht in die Bibel. Weckmann behalf sich mit derselben Methode, die

auch schon Luther selbst einst angewandt hatte - der Kontrafaktur: Aus Salve

Regina wurde Salve mi Jesu, und aus der überaus sinnlich schmelzenden

musikalischen Marienverehrung Monteverdis wurde eine nicht minder
erotisch aufgeladene musikalische Jesus-Verehrung. Der Unterschied zu der her-

17 Zu Weckmanns Transkriptionen siehe Alexander Silbiger, «The Autographs of Matthias

Weckmann: A Réévaluation», in: Heinrich Schütz und die Musik in Dänemark zur
Zeit Christians IV. Bericht über die wissenschaftliche Konferenz in Kopenhagen, 10-
14. November 1985, hg. von Anne Orbask Jensen und Ole Kongsted, Kopenhagen:
Engstrom & Sodring 1989, 117-135.



272 Silke Leopold

kömmlichen Kontrafaktur bestand lediglich darin, dass sie konfessionell

bedingt war. Die Musik übersprang Grenzen, die der Text eigentlich markiert

hatte. Und zumeist waren es die marianischen Texte, die eine solche

Korrektur nötig machten, wie das Beispiel Franz Tunders und Matthias

Weckmanns zeigt. Ob es Weckmann war, der sich dieser Methode als Erster

der beiden bediente, oder sein vier Jahre älterer Freund Franz Tunder, der in
Lübeck als Organist wirkte, lässt sich nicht sagen, da sich Tunders Kompositionen

nicht datieren lassen. Auffällig ist allerdings, dass die beiden Komponisten

in dem Jahr, als Weckmann Monteverdis geistliche Kompositionen
abschrieb, in engem Kontakt standen; Tunder hatte ihm als Trauzeuge

gedient. Möglicherweise haben sich die beiden Kirchenmusiker über die

Möglichkeiten der konfessionellen Kontrafaktur persönlich ausgetauscht.

Von Tunder sind zwei derartige Kontrafakturen überliefert: Salve coelestis

pater misericordiae für Bassstimme und Continuo sowie Salve mi Jesu pater
misericordiae für Altstimme und fünfstimmiges Streicherensemble.18 Beide

sind Umdichtungen der Antiphon Salve Regina, in der nur wenig verändert

werden musste, um aus einem katholischen ein evangelisches Stück zu

machen.

18 Jerome Roche hat nachgewiesen, dass es sich bei Tunders Salve mi Jesu um eine

Kontrafaktur von Giovanni Rovettas Salve Regina aus seinen 1647 in Venedig publizierten

Motetti concertati a 2, e 3 voci, op. 10 ist. Siehe Jerome Roche, «Rovetta and Tunder -
misattribution or plagiarism?», in: Early Music 3 (1975), 58-60.

Marianische Antiphon Weckmanns Umdichtung

Salve Regina, mater misericordiae,

vita, dulcedo, et spes nostra, salve.

Ad te clamamus, exsules tilii Hevae;

ad te suspiramus gementes et tlentes

in hac lacrymarum valle.

Eia ergo advocata nostra,

illos tuos miséricordes oculos

ad nos converte.

Et Jesum, benedictum fructum ventris tui,

nobis post hoc exsilium ostende.

O clemens, o pia, o dulcis Virgo Maria.

Salve mi Jesu, pater misericordiae,

vita dulcedo et spes nostra, salve.

Ad te clamamus, exsules filii Hevae ;

ad te suspiramus gementes et tlentes

in hac lacrymarum valle.

Eia ergo advocate noster,

illos tuos miséricordes oculos

ad nos converte.

Et Jesum, tilium tuum,

nobis post hoc exsilium ostende.

O clemens, o pie, o dulcis salvator Jesu.



Weckmann, Profe, Bach & Co. 273

Solche konfessionellen Kontrafakturen waren schon für Martin Luther selbst

und seine junge Kirche eine Notwendigkeit gewesen - aus dem schlichten

Grund, dass es noch keine 'eigene' Kirchenmusik gab. Seit Luther die Oster-

sequenz Victimae Paschali Laudes und mehrere gregorianische Hymnen mit
deutschen Texten versah, gehört die konfessionelle Kontrafaktur zu den

Selbstverständlichkeiten der protestantischen Kirchenmusik. Und auch noch

zwei Generationen später mochten Musik liebende Protestanten nicht auf die

Kompositionen europaweit geachteter Komponisten verzichten, nur weil sie

einer anderen Konfession angehörten. Berthold Schmidt hat gezeigt, wie sich

die protestantische Kirchenmusik Orlando di Lassos Kirchenkompositionen
anverwandelte, vornehmlich durch ähnliche Umdichtungen wie die eben

erwähnten.19 Die Musik selber, das war die Lehre aus diesem Verfahren, war
weder katholisch noch protestantisch; es waren die Texte, die sie dazu machten.

Ambrosius Profe

In den Zeiten des großen Schlachtens, da im Namen der Religion Kriege

geführt wurden, da im Namen der Konfessionen ganz Mitteleuropa verwüstet

wurde, gehörte die Musik freilich zu den Gütern, die den konfessionellen

Grenzen, um die so viel Blut floss, wenig Aufmerksamkeit schenkten. Mit
kleinen Änderungen am Text ließ sich die Mehrzahl der katholischen

Kirchenkompositionen auch für den lutherischen Gottesdienst aufbereiten.

Gewiss stellt die Musik nur ein winziges Puzzlestückchen dar, das zum
Verständnis einer Zeit beiträgt, in der man sich um der Rechtgläubigkeit willen

gegenseitig die Köpfe einschlug. Ich möchte aber anhand der Kontrafakturen,

die Ambrosius Profe in den Jahren zwischen 1641 und 1649 in Breslau

veröffentlichte, zeigen, wie eng diese konfessionellen Kontrafakturen mit der

großen Politik verbunden waren.
In ihrer Dissertation über Profe, diesen lutherischen Kirchenmusiker

und erfolgreichen Breslauer Handelsmann, hat Kristin Sponheim das Material

sehr sorgfältig erschlossen, allerdings den konfessionellen Sprengstoff, der

19 Siehe den Beitrag in dem vorliegenden Band.



274 Silke Leopold

in diesen Kontrafakturen steckt, nicht erkannt.20 Ambrosius Profe, 1589 in
Breslau geboren und 1661 dort gestorben, hat sein ganzes Leben im Umkreis

der dortigen protestantischen Elisabethkirche verbracht. Er war Schüler des

Elisabeth-Gymnasiums und kehrte nach einem Theologiestudium in Wittenberg

dorthin als Lehrer und Kantor zurück. 1633 wurde er Organist der

Elisabethkirche und behielt diesen Posten, bis die Kirche 1649 teilweise

einstürzte und auch die Orgel unter sich begrub. 1641 veröffentlichte er die

Sammlung Erster Theil Geistlicher Concerten und Harmonien Ù1234567
etc. vocibus, im selben Jahr einen zweiten Teil. Der dritte folgte ein Jahr später

und ein vierter im Jahre 1646. 1649 erschien dann noch die Sammlung
Corollarium geistlicher CollectaneorumP Und obwohl seine Sammlungen
offensichtlich auf großes Interesse stießen, war das Corollarium die letzte

Sammlung, die Profe veröffentlichte. Es ging ihm zuallererst darum, die von
ihm bewunderte italienische Musik in Deutschland bekannt zu machen. Als

Musiklehrer im Gymnasium und als Kirchenmusiker schien ihm dazu die

geistliche Musik am ehesten geeignet. Und es ist interessant zu beobachten,

wie sich die Auswahl der Stücke, die er in seinen fünf Sammlungen
unterbrachte, im Laufe der acht Jahre veränderte. Die überwältigende Mehrzahl in
allen Sammlungen besteht aus lateinischen Motetten italienischer Komponisten,

und zwar solchen, die auch im lutherischen Gottesdienst Verwendung
finden konnten.22 In der ersten Sammlung finden sich darüber hinaus vier
Kontrafakturen :

20 Kristin Sponheim, The Anthologies ofAmbrosius Profe and the Transmission of Italian

Music in Germany, PhD Dissertation, Yale University 1995.

21 Ambrosius Profe, Erster Theil geistlicher Concerten und Harmonien, a 1. 2. 3. 4. 5. 6.

7. vocibus, cum & sine violinis, & basso ad Organa, aus den berühmbsten Italianischen und

andern Autoribus, Leipzig: Henning Koler 1641; Ander Theil geistlicher Concerten und

Harmonien, Leipzig: Henning Koler, in Verlegung des Auctoris und Collectons 1641;

Dritter Theil geistlicher Concerten und Harmonien, Leipzig: Henning Koler, in Verlegung
des Auctoris und Collectons 1642; Vierdter und letzer Theil geistlicher Concerten, Leipzig:
Timotheus Ritzsch 1646; Corollarium geistlicher Collectaneorum berühmter Authorum, so

zu denen bifihero unterschiedenen publicirten vier Theilen gehörig und versprochen, Leipzig:

Timotheus Ritzsch 1649.

22 Eine genaue Auflistung der im I. und IV. Teil bei Profe aufgenommenen Kompositionen

mit deutschen Titel, Besetzung, Autor und Quelle der Originalkomposition findet



Weckmann, Profe, Bach & Co. 275

Tarquinio Merula, O salutaris hostia23 O Jesu mi dulcissime

Orazio Vecchi, O deus meus o juste judex2* Da Jacob sähe die Kleider Joseph

Claudio Monteverdi, Vaga su spina ascosa25 Jesum viri senesque

Giovanni Rovetta, Ave regina caelorum26 Nomen Jesus voluptas

Orazio Vecchis Originalkomposition konnte selbst Kristin Sponheim nicht
identifizieren; Monteverdis Vaga su spina ascosa war ein weltliches Madrigal
mit einem lateinischen geistlichen Text unterlegt. Problematisch wurde die

Sache bei Merulas O salutaris hostia und bei Rovettas Ave regina coelorum.

Denn das erste war ein eucharistischer Text, den Thomas von Aquin für das

Fronleichnamsfest geschrieben hatte, das zweite wiederum eine marianische

Antiphon. Beides war in protestantischem Umfeld nicht möglich, und Profe

griff zu derselben Maßnahme, mit der Weckmann und Tunder marianische

Texte bereinigt hatten - mit dem Rekurs auf Jesus. O salutaris hostia wurde

zu O Jesu mi dulcissime und Ave regina caelorum zu Nomen Jesus voluptas.

Es hat den Anschein, als wäre Profe mit dieser Auswahl an unpassenden'

Stücken auf ein gewisses Unverständnis gestoßen. Auffällig ist nämlich, dass

sich in der zweiten und dritten Sammlung keine derartigen konfessionell

problematischen Kontrafakturen mehr finden. Der zweite Teil enthält fast

ausschließlich lateinische Motetten italienischer Komponisten, mit Ausnahme des

zweiteiligen Madrigals Altri canti di Marte und Duo belli occhi aus dem VIII.
Madrigalbuch von Monteverdi, das Profe zu Pascha concelebranda und Ego

gaude laetare umdichtete. Ähnlich zeigt sich die Situation im dritten Teil 1642:

sich bei Barbara Wiermann, Die Entwicklung vokal-instrumentalen Komponierens im
protestantischen Deutschland bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts, Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht 2005, 450-454.
23 Aus Pegaso, opera musicale, Salmi, Motetti, Suonate, e Letanie della B. V., op. 11,

Venedig: Alessandro Vincenti 1640. Siehe Sponheim, The Anthologies (wie Anm. 20),

233, und Wiermann, Die Entwicklung (wie Anm. 22), 451.

24 Nicht nachweisbar. Siehe Sponheim, The Anthologies, 237, und Wiermann, Die

Entwicklung, 452.

25 Aus Concerto. Settimo libro de' madrigali, Venedig: Bartolomeo Magni 1619. Siehe

Sponheim, The Anthologies, 214, und Wiermann, Die Entwicklung, 451.

26 Aus Motetti concertati a due, tre, quattro, cinque voci con le litanie della Madonna,

et vna messa concertata à voci pari, op. 3, Venedig: Alessandro Vincenti 1635. Siehe

Sponheim, The Anthologies, 214, und Wiermann, Die Entwicklung, 451.



276 Silke Leopold

Außer drei geistlich kontrafizierten weltlichen Madrigalen Monteverdis finden

sich nur lateinische Motetten italienischer Komponisten. Es scheint, als habe

Monteverdi für Profe eine besondere Rolle gespielt, als habe er sich aber an die

geistlichen Kompositionen des noch lebenden, greisen Markuskapellmeisters
nicht herangetraut. Der vierte Teil 1646 schließlich ist voll von lateinischen

und deutschen Kontrafakturen weltlicher italienischer Madrigale. Und wir
entdecken wieder ein marianisches Stück - Antonio Rigattis Ave regina coelorum,

das hier als Ave regnator coelorum erscheint.27

Im Corollarium 1649 aber findet sich schließlich ein bunter Strauß von

Möglichkeiten, den protestantischen Gottesdienst mit italienischer Musik
auszuschmücken: lateinische Motetten, lateinische Kontrafakturen italienischer

Madrigale, deutsche Kontrafakturen italienischer Madrigale und auch

wiederum zwei marianische Kompositionen, mit lateinischen und deutschen

Kontrafakturen zurechtgemacht: Giovanni Rovettas Salve regina mater,28 das

einmal mehr zu Salve mi Jesu umgedichtet wird, aber auch in deutscher

Fassung als Jesus mein Heyland erscheint, und Giovanni Rovettas Hymnus Ave

maris Stella,29 den Profe zweimal - lateinisch zu Jova rector coeli und deutsch

zu Jesu wollst gewähren - umdichtet.

Um zu verstehen, was es mit dieser doppelten Kontrafaktur auf sich

haben könnte, ist ein Blick auf die konfessionelle und die politische Situation

nötig, in der sie entstand. Die Reformation hatte in Breslau schon sehr früh
Fuß gefasst; der erste lutherisch gesinnte Pfarrer wurde 1523 in sein Amt
eingesetzt. Drei Jahre später kam Schlesien in den Besitz der Habsburger; im
16. Jahrhundert wurde ganz Schlesien nach und nach protestantisch. Umso

heftiger waren die Rekatholisierungsaktivitäten, die zuerst Kaiser Rudolf II.

und dann vor allem Kaiser Ferdinand II. dort entfalteten.30 Breslau, die Stadt

27 Aus Messa e salmi parte concertati à 3. 5. 6. 7. & 8. voci con due violini, & altri istro-

menti à beneplacito & parte à 5. a capella, Venedig: Barolomeo Magni 1640. Siehe Sponheim,

The Anthologies (wie Anm. 20), 221, und Wiermann, Die Entwicklung (wie

Anm. 22), 454.

28 Aus Motetti concertati (wie Anm. 26). Siehe Sponheim, The Anthologies, 224.

29 Aus Motetti concertati (wie Anm. 26). Siehe Sponheim, The Anthologies, 223.

30 Siehe hierzu Eduard Mühle, Geschichte eitler europäischen Metropole, Köln: Böhlau

2015, insbesondere die Kapitel über «Städtische Politik im Zeitalter der Konfessionalisie-

rung» (128-134) und «Begrenzte Rekatholisierung» (142-149).



Weckmann, Profe, Bach & Co. 277

der Kaufleute, die vom Kriegsgeschehen durchaus profitierten, hatte sich im

Dreißigjährigen Krieg zunächst auf Seiten des Winterkönigs geschlagen, dann

aber, nach der verlorenen Schlacht am Weißen Berg, die Seiten gewechselt und
sich der habsburgischen Krone wieder unterworfen. Zwar gelang es Breslau,

sich in den konfessionellen Auseinandersetzungen zunächst weitgehend
bedeckt zu halten. Die Kaufleute machten mit beiden Seiten gute Geschäfte.

Im Prager Frieden 1635, den der sächsische Kurfürst mit Ferdinand II. schloss,

fiel Schlesien wieder an den Kaiser, und obwohl Breslauer Soldaten und Bürger
1636 einen Aufstand gegen die Rekatholisierung veranstalteten, der vom Rat

der Stadt blutig niedergeschlagen werden musste, war die Stadt gezwungen,
sich mit den Habsburgern zu arrangieren. Der Westfälische Frieden 1648

garantierte Breslau zwar ausdrücklich die Religionsfreiheit; der Kaiser schickte

jedoch die Jesuiten, die sich sogleich daranmachten, auch diese Bastion des

Luthertums nach und nach zu schleifen.

Vor diesem politischen Hintergrund erweisen sich Profes Kontrafakturen

von Rovettas Ave Maris Stella aus dem Jahr 1649, also ein Jahr nach dem

Westfälischen Frieden, als durchaus heikel. Ave maris Stella ist ein Hymnus
mit einer klaren metrischen Struktur, die bei der Umtextierung beachtet werden

muss. Als Thema für seine beiden Kontrafakturen wählte Profe einen

Text, der den Zeitläuften mehr als angemessen war und auch schon von vielen

anderen Komponisten seiner Zeit vertont worden war - die Antiphon
Da pacem Domine, die Luther zu Verleih uns Frieden gnädiglich
eingedeutscht und in Reime gebracht hatte.31

Da pacem, Domine,

in diebus nostris,

quia non est alius

qui pugnet pro nobis,

nisi tu Deus noster.

Verleih uns Frieden gnädiglich,

Herr Gott, zu unsern Zeiten.

Es ist doch ja kein andrer nicht,

der für uns könnte streiten,

denn du, unser Gott, alleine.

31 Siehe hierzu Bernhard Leube, «Verleih uns Frieden gnädiglich», in: Liederkunde

zum evangelischen Gesangbuch, hg. von Martin Evang und Ilsabe Seibt, Heft 20, Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 2015, 77-80.



278 Silke Leopold

1566 hatte Johann Walter dann noch einen zweiten, auf dem 1. Brief des

Paulus an Timotheus basierenden Teil hinzugefügt:32

Gib unsern Fürsten und aller Obrigkeit Fried und gut Regiment,
dass wir unter ihnen ein gerüglich und stilles Leben führen mögen,

in aller Gottseligkeit und Ehrbarkeit.

Das metrische Vorbild, an das Profe seine Kontrafaktur angleichen musste,

bestand aus vier trochäischen Sechssilbern, einer im deutschen Sprachraum
eher ungewöhnlichen Textform:

Ave, maris Stella,

Dei mater alma

atque semper virgo,
felix caeli porta.

Die lateinische und die deutsche Kontrafaktur des Ave maris Stella

unterschieden sich also nicht in der metrischen Struktur, umso mehr aber in
ihrem Inhalt.

Lateinisch Deutsch

Jova rector coeli, Jesu wollst gewehren

Jova rector terrae, Was wir stets begehren

Dona nobis pacem Friede, Friede eben

In hoc seclo nostro. Den wollstu Herr geben

Quia non est alter Friede unserm Lande

Qui pro nobis pugnet Glück Heyl allem Stande

Nisi tu qui noster Lass uns diß geniessen

Deus es et pater. In gutem Gewissen.

Nostro Ferdinando Unruh hat mit Schmertzen

Regibus que piis Bißher unsre Hertzen

& regni felicem Marek und Bein genaget

Statum da & pacem. Land und Leut verjaget.

32 Johann Walter, Das Christlich Kinderlied D. Martini Lutheri, Erhalt vns HErr etc.:

Auffs new in sechs Stimmen gesetzt, vnd mit etlichen schönen Christlichen Texten, Latinischen

vnd Teutschen Gesengen gemehrt, Wittenberg: Johann Schwertel 1566.



Weckmann, Profe, Bach & Co. 279

Lateinisch Deutsch

Ut nos horum umbra Wollst dich doch der Armen

Deiner Kirch erbarmen

Trost und Hülffe senden

Fried an allen enden.

Recti simus fausti

Sitque vita nostra

Recta pia sancta.

Die lateinische Kontrafaktur richtet sich an Gott - «rector coeli» - und bittet

in «unserem Jahrhundert» um Frieden. Die ersten beiden Strophen sind

eine metrisch geschickt eingerichtete Paraphrase der Antiphon. Danach aber

geht der Text eigene Wege. Denn Profe greift Johann Walters zweite Strophe
auf und spricht den Kaiser, nunmehr Ferdinand III., direkt an: «Nostro Fer-

dinando» statt «Gib unserm Fürsten». Es ist gleichsam eine lateinische

Rückübersetzung der Walterschen Strophe, gemünzt nicht etwa auf eine unspezifische

Gruppe von Fürsten, sondern ganz speziell auf den namentlich

angesprochenen Kaiser, d.h. auf den Herrscher der katholischen Welt, in
lateinischer Sprache, d.h. der Sprache der Gebildeten und vor allem der

Obrigkeit. Schaut man sich dagegen den deutschen Text an, so stellt man
etwas Verblüffendes fest. Denn erstens richtet sich dieser Text nicht an Gott,
sondern an Jesus Christus, also gleichsam den Fürsprecher der Menschen vor
dem Thron seines allmächtigen Vaters, und zweitens betrachtet dieser Text
den Kampf, «qui pugnet pro nobis» nicht von der Warte des militärischen

Ereignisses aus, sondern aus der Sicht derer, die die Folgen der kriegerischen

Handlungen ertragen müssen. Von Kaisern und Königen, von Herrschaft

und Kampf ist im deutschen Text an keiner Stelle die Rede; Walters zweite

Strophe ist gewissermaßen nicht vorhanden. Dafür aber werden die Qualen
des Daseins breit und mit Rekurs auf tatsächliche Schicksale beschrieben.

Jesu wollst gewehren ist, überspitzt formuliert, ein Text für die kleinen Leute,

aus der Sicht derer, die die Opfer dieses Krieges sind, in der Sprache des Volkes

und mit durchaus sprechenden Bildern vom Zustand dieser Welt. Mit
seinen beiden Kontrafakturen öffnet Profe zwei verschiedene Erfahrungsräume,

gibt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und dem Bürger, was des Bürgers
ist. Es würde sicher zu weit gehen, hinter diesen beiden inhaltlich so

unterschiedlichen Kontrafakturen so etwas wie eine politische Mitteilung zu
vermuten. Und doch positioniert sich Profe erstaunlich deutlich, was die Schrecken

des Krieges angeht. Und er erlaubt es den Liebhabern der italienischen

Musik, sich auf Seiten des (katholischen) Kaisers oder auf Seiten der protes-



280 Silke Leopold

tantischen Bürgerschaft zu stellen. Das ist, ein Jahr nach dem Westfälischen

Frieden, tatsächlich ein Manifest von besonderer Aussagekraft.

Johann Sebastian Bach

Vergleichbaren Zündstoff tragen spätere konfessionelle Kontrafakturen nicht
mehr in sich. Selbst die womöglich erstaunlichste unter ihnen dürfte weniger
auf eine wachsende Sensibilisierung in Sachen Konfessionalisierung und
ihrer Folgen zurückzuführen sein als auf ein dezidiertes Interesse an italienischer

Musik. Zwar hatte Johann Sebastian Bach die schrecklichen Folgen der

Glaubenskämpfe persönlich erleben können, als die aus dem Erzbistum

Salzburg vertriebenen Protestanten, Tausende an der Zahl, 1732 auch durch

Leipzig gezogen waren. Sein Interesse an der italienischen Musik aber speiste

sich aus anderen Quellen als aus der religiösen oder überhaupt der Vokalmusik.

Er setzte sich bevorzugt mit Antonio Vivaldis Instrumentalkompositionen

auseinander. Die italienische Oper, wie sie in Dresden am Hof gespielt

und vor allem gesungen wurde, blieb ihm fremd. Und doch kam er gegen
Ende seines Lebens sogar auf die Idee, ein katholisches Stück Kirchenmusik

zu einer protestantischen Kirchenkantate umzuarbeiten.

Zu den bekanntesten Kompositionen des 18. Jahrhunderts gehört das

Stabat Mater von Giovanni Battista Pergolesi, das im 18. Jahrhundert von
einem ähnlichen Mythos umgeben war wie Mozarts Requiem im 19.

Jahrhundert: Komponiert 1735/36 gleichsam auf dem Totenbett von dem allzu

früh gestorbenen 26-jährigen Pergolesi, errang das Stabat Mater ab den

1740er-Jahren Weltruhm, kursierte erst in Abschriften, erschien dann in
zahlreichen Drucken und wurde als Modell des sogenannten galanten Stils

kritisiert und gefeiert. Es wurde in originaler Gestalt sowie (häufiger) in

Bearbeitung zum meistpublizierten Werk des gesamten 18. Jahrhunderts.

Und es war ausgerechnet Johann Sebastian Bach, der sich als einer der

ersten, noch vor der ersten gedruckten Publikation dieses Stabat mater, mit dieser

Komposition auseinandersetzte, mit diesem neapolitanischen Komponisten,

der jener neuen Komponistengeneration der Empfindsamkeit angehörte,
die Bach in die Isolation eines vermeintlich überholten, unzeitgemäßen

Komponisten getrieben hatte. In der Mitte der Vierzigerjahre des 18.

Jahrhunderts, wenige Jahre vor Bachs Tod und etwa in der Zeit, in der die Kunst



Weckmann, Profe, Bach & Co.

der Fuge BWV 1080 entstand, nahm sich Bach des Stabat Mater von Pergo-
lesi an, 'verbesserte' es, indem er einige kontrapunktische Finessen hinzufügte,33

und gab ihm einen neuen Text: Als Tilge, Höchster, meine Sünden BWV
1083, einer Paraphrase des 51. Psalms, eignete sich diese zum Bußpsalm

gewendete Sequenz für das Fest der «Septem Dolorum Beatae Mariae Virgi-
nis» perfekt für einen lutherischen Gottesdienst.

Stabat mater dolorosa Tilge, Höchster, meine Sünde

Iuxta crucem lacrimosa, Deinen Eifer lass verschwinden,

Dum pendebat filius ; Laß mich deine Huld erfreun.

Cuius animam gementem, Ist mein Herz in Missetaten

Contristantem et dolentem Und in große Schuld geraten,

Pertransivit gladius. Wasch es selber, mach es rein.

O quam tristis et afflicta Missetaten, die mich drücken,

Fuit ilia benedicta Muss ich mir itzt selbst aufrücken,

Mater unigeniti Vater, ich bin nicht gerecht.

Quae maerebat et dolebat, Dich erzürnt mein Tun und Lassen,

Et tremebat, cum videbat Meinen Wandel musst du hassen,

Nati poenas incliti. Weil die Sünde mich geschwächt.

Quis est homo, qui non fleret Wer wird seine Schuld verneinen

Matrem Christi si videret Oder gar gerecht erscheinen?

In tanto supplicio Ich bin doch ein Sündenknecht.

Inhaltlich hatten die Marienklage und der Bußpsalm wenig miteinander zu

tun. Dennoch achtete Bach darauf, ähnliche Formulierungen zu finden, die

die musikalischen Details der Vorlage auch für den 51. Psalm kompatibel
machten. «Wer wird seine Schuld verneinen» etwa ließ sich ohne größere

Einschränkungen auch auf die Musik von «Quis est homo, qui non fleret»

übertragen. Der klagende Gestus der Musik half, gleichsam einen gemeinsamen

Ton auszumachen. Für Bach, in dessen Werk Kontrafakturen der Nor-

33 Die Veränderungen Bachs sind ausführlich diskutiert bei Emil Platen, «Eine Pergo-

lesi-Bearbeitung Bachs», in: Bach Jahrbuch 48 (1961), 35-51. Siehe auch Johann Sebastian

Bach, Neue Ausgabe Sämtlicher Werke, I, Bd. 41, Varia: Kantaten, Quodlibet, Einzelsätze,

Bearbeitungen, Kritischer Bericht, hg. von Andreas Glöckner, Kassel: Bärenreiter

2000, 85-110.



282 Silke Leopold

malfall sind, bedeutete diese Umarbeitung dennoch etwas ganz Besonderes -
die schöpferische Auseinandersetzung mit einem katholischen, einem
marianischen Kirchenwerk. Das mag in der Thomaskirche als unerhört empfunden

worden sein. Alfred Dürr hat nachgewiesen, dass Bach durch seine

Bearbeitung dem melodieseligen Satz Pergolesis den eigenen Stempel der

polyphonen protestantischen Kirchenkantate aufgedrückt habe.34 Durch diese

vertrauten musikalischen Elemente dürfte die Konsternation seiner Zuhörer

weniger groß gewesen sein - wenn sie denn von dem katholischen Original

überhaupt schon Kenntnis gehabt hätten. In der Mitte des

18. Jahrhunderts waren konfessionelle Kontrafakturen zudem nur noch weit

weniger brisant als hundert Jahre zuvor.

34 Alfred Dürr, «Neues über Bachs Pergolesi-Bearbeitung», in Bach-Jahrbuch 54

(1968), 89-100. Siehe auch Kirsten Beißwenger, Johann Sebastian Bachs Notenbibliothek,

Kassel: Bärenreiter 1992 (Catalogus Musicus 13), 129-130.


	Weckmann, Profe, Bach & Co. : konfessionelle Kontrafakturen

