Zeitschrift: Basler Beitrage zur Historischen Musikpraxis : Veroéffentlichungen der
Schola Cantorum Basiliensis

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 40 (2020)

Artikel: Weckmann, Profe, Bach & Co. : konfessionelle Kontrafakturen
Autor: Leopold, Silke

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weckmann, Profe, Bach & Co.

Konfessionelle Kontrafakturen

Silke Leopold

Die Glaubensspaltung und ihre musikalischen Opfer

Der Kampf der Konfessionen, der Mitteleuropa mindestens ein Jahrhundert
lang in Atem hielt, setzte sich in der wissenschaftlichen Aufarbeitung dieser
Zeit seit dem 19. Jahrhundert und fast bis heute fort.! Er beginnt mit den
Begrifflichkeiten. Zu den grofien Erzdhlungen der Geschichtswissenschaften
bei dem Versuch, die Zeit zwischen der Mitte des 16. und der Mitte des
17. Jahrhunderts zu beschreiben, zwischen dem Augsburger Religionsfrieden,
der auf dem Reichstag zu Augsburg 1555 in den Grundsatz «cuius regio, eius
religio» gegossen wurde, und dem Westfilischen Frieden, der den Dreiflig-
jahrigen Krieg 1648 beendete, gehort die Geschichte von Reformation und
Gegenreformation. Schon gegen Ende des 18. Jahrhunderts und aus protes-
tantischer Perspektive gepragt machte der Begriff «Gegenreformation» mit
den Schriften Leopold von Rankes Karriere und wurde alsbald mit «Restau-
ration» im Vergleich zu den Modernisierungsbestrebungen der Reformation
gleichgesetzt.2 Rankes Schiiler Wilhelm Maurenbrecher stellte dieser Auffas-

1 Zusammenfassend hierzu Thomas Kaufmann, «Konfessionalisierung», in: Enzyklo-
pidie der Neuzeit Online, im Auftrag des Kulturwissenschaftlichen Instituts (Essen) und
in Verbindung mit den Fachherausgebern herausgegeben von Friedrich Jaeger. Copyright
© ].B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung und Carl Ernst Poeschel Verlag GmbH 2005-
2012. http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_a2193000, zuerst online veroffentlicht
2014 (10.10.2019)

2 Thomas Kaufmann, «Gegenreformation», in: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Handwérterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft, hg. von Hans Dieter Betz et al.,
4., vollig neu bearbeitete Auflage, Tiibingen: Mohr Siebeck 1998-2007, Bd. 3 (2000),
338-544.



266 Silke Leopold

sung seine Idee von einer «katholischen Reformation» entgegen.® Hubert
Jedin bemiihte sich, den allzu sehr vom Protestantismus gepréigten Begriff
der Reformation durch «Reform» zu ersetzen.* Spater setzte sich fiir die
Beschreibung des genannten Zeitraums die Begriffe «Konfessionalisierung»
und «konfessionelles Zeitalter» durch, und die Protagonisten dieser neuen
Sichtweise vom Zeitalter der Konfessionalisierung als einem Zeitalter paralle-
ler Reformen und paralleler Modernisierungsbemiihungen, also vor allem
Ernst Walter Zeeden, Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard,’ haben in den
letzten vier Jahrzehnten viel dazu beigetragen, den subkutanen Konfessions-
streit innerhalb der Geschichtswissenschaft selbst als solchen zu benennen
und beizulegen. Harm Klueting unterschied zwischen katholischer Konfessi-
onsbildung, katholischer Konfessionalisierung, Gegenreformation und
katholischer Reform.® Michael Maurer schliefllich betonte mit dem Titel-
stichwort «Konfessionskulturen» den Einfluss der konfessionellen Spaltung
Europas nicht nur auf die religiése und politische, sondern auch auf die kul-
turelle Identitdt seiner Bewohner. Als einziger der genannten Autoren richte-

3 Wilhelm Maurenbrecher, Geschichte der katholischen Reformation, Nordlingen:
Beck 1880.

4  Hubert Jedin, Katholische Reform oder Gegenreformation? Ein Versuch zur Klirung
der Begriffe, Luzern: J. Stocker 1946.

5  Siche Ernst Walter Zeeden, Die Entstehung der Konfessionen. Grundlagen und For-
men der Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskdmpfe, Miinchen: R. Oldenbourg
1965; ders., Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation und katholi-
scher Reform, Stuttgart: Klett-Cotta 1985; Heinz Schilling, Aufbruch und Krise. Deutsch-
land 1517-1648, Berlin: Wolf Jobst Siedler 1988; ders., «Das konfessionelle Europa. Die
Konfessionalisierung der europdischen Lander seit Mitte des 16. Jahrhunderts und ihre
Folgen fiir Kirche, Staat, Gesellschaft und Kultur», in: Ausgewdhlte Abhandlungen zur
europdischen Reformations- und Konfessionsgeschichte von Heinz Schilling, hg. von Luise
Schorn-Schiitte, Berlin: Duncker und Humblot 2002, 646-699; Wolfang Reinhard, «Ge-
genreformation als Modernisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen
Zeitalters», in: Archiv fiir Reformationsgeschichte 68 (1977), 226-251; ders., «Konfession
und Konfessionalisierung in Europa», in: Wolfang Reinhard (Hg.): Bekenntnis und
Geschichte. Die Confessio Augustana im historischen Zusammenhang, Miinchen: Vogel
1981, 165-189.

6  Harm Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter. Europa zwischen Mittelalter und
Moderne, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2007, 137-138.



Weckmann, Profe, Bach & Co.

te er dabei sein Augenmerk auch auf die Musik, wobei er zu dem Schluss
kam: «In der Neuzeit machte sich die Konfessionsspaltung auch in der
Musik geltend ».?

Tatsichlich wiirde man dieser Bemerkung nach einem Blick in die
Sekundarliteratur zustimmen wollen. In der Musikgeschichtsschreibung wir-
ken die Grenzen, die die Konfessionalisierung und vor allem die Forschung
dariiber zogen, bis in die jliingste Zeit nach. Der Artikel «Kirchenmusik» in
der neuen MGG ist wenige Zeilen mehr als eine Spalte lang und handelt
davon, dass «auf einen zusammenfassenden Artikel verzichtet wird».8
Danach werden detaillierte Lemmata fein sduberlich nach Konfessionen
getrennt zur Lektiire empfohlen: «Zu unterscheiden ist zunédchst die Behand-
lung der katholischen und protestantischen Kirchenmusik in detaillierten
Artikeln von der globaleren Darstellung anderer christlicher Repertoires».?
Tatsdchlich gab es bis vor wenigen Jahren keine zusammenfassende Darstel-
lung zur Geschichte der Kirchenmusik,'® dafiir aber jeweils umfingliche
Biicher zur Geschichte der evangelischen Kirchenmusik und zur Geschichte
der katholischen Kirchenmusik." Und mit Konvertiten wie dem Katholiken
Antonio Scandello, der in Dresden Lutheraner wurde, oder Johann Christian
Bach, der in Mailand zum Katholizismus konvertierte, tut sich die Musikwis-
senschaft mindestens ebenso schwer wie mit national nicht zuzuordnenden
Musikern. Am schlimmsten traf es, um ein besonders eklatantes Beispiel zu
nennen, den Dresdener Lautenisten und Komponisten Johann Nauwach, von

7 Michael Maurer, Konfessionskulturen. Die Europder als Protestanten und Katholi-
ken, Paderborn: Ferdinand Schéningh 2019, 226.

8  Ludwig Finscher, «Kirchenmusik», in: MGG Online (www.mgg-online.com), verof-
tentlicht 2016 (10.10.2019).

9 Ebd.

10 Die erste stammt von Wolfgang Hochstein und Christoph Krummacher (Hgg.), Ge-
schichte der Kirchenmusik, 4 Bde, Laaber: Laaber 2011-2014. Der Band iiber das 17. und
18. Jahrhundert trdgt den Untertitel «Kirchenmusik im Spannungsfeld der Konfessio-
nen».

11 Friedrich Blume, Die evangelische Kirchenmusik, Potsdam: Akadademische Verlags-
gesellschaft Athenaion 1931 (Handbuch der Musikwissenschaft hg. von Ernst Biicken);
Karl Gustav Fellerer, Geschichte der katholischen Kirchenmusik, Diisseldorf: Schwann
*1949.

267



268 Silke Leopold

dem man bis heute in Lexika wie etwa The New Grove lesen kann, dass er,
der 1595 Geborene, vermutlich um 1630 in Dresden verstorben sei,'? weil
sein Name von diesem Jahr an in den Kapellakten nicht mehr verzeichnet
war. Tatsdchlich aber war Nauwach zum Katholizismus konvertiert und als
Kapellsdnger an den kaiserlichen Hof Ferdinands II. in Wien gegangen, wo
er in den dortigen Akten auch verzeichnet war. Und obwohl diese Akten seit
1869 veroftentlicht vorlagen,® ist erst in jiingster Zeit jemandem aufgefallen,
dass es sich um dieselbe Person handeln konnte.' Fiir die protestantische
Musikgeschichtsschreibung war der katholische Nauwach einfach tot, und
die katholische interessierte sich wenig fiir die Herkunft, und schon gar nicht
die konfessionelle, der kaiserlichen Musiker.

Die Konfessionszugehorigkeit spielt heute generell, nicht nur was die
Musik angeht, kaum noch eine Rolle, ist ohnedies von einem o&ffentlichen
Bekenntnis mit Folgen fiir das Leben insgesamt zu einem der Intimsphére
zugerechneten Fall fiir den Datenschutz geworden. Doch auch heute werden
Fragen der Okumene und damit der Konfessionszugehorigkeit wieder heftig
und kontrovers diskutiert - man denke an die jlingsten Bemithungen um
das gemeinsame Abendmahl von Katholiken und Protestanten. Deshalb
erscheint es angebracht, sich auch iiber die Rolle der Musik in Zusammen-
hang mit Konfessionsbildung und Konfessionsbindung Gedanken zu
machen. Denn in dem Ringen um konfessionelle Identitit und Alteritdt, um
klare Grenzen zwischen Katholizismus, lutherischer, calvinistischer und auch
anglikanischer Konfession verhielten sich die Musiker und mit ihnen auch
die Musik keineswegs systemkonform, im Gegenteil: Mit ihren fast anar-
chisch anmutenden Briickenschldgen trug die Musik dazu bei, die Verbin-
dungen zwischen den Konfessionen nicht ganzlich abzubrechen.

12 John H. Baron, «Nauwach, Johann», in: Grove Music Online (www.oxfordmusic
online.com), veroffentlicht 2001 (10.10.2019).

13 Ludwig Ritter von Kéchel, Die kaiserliche Hof-Musikkapelle in Wien 1543 bis 1867,
Wien: Beck’sche Universitats-Buchhandlung Alfred Holder 1869, 59.

14 Martin Walfel, Johann Nauwach und sein «Primo libro di arie passeggiate», Dres-
den 1623, Dipl.-Arbeit Hochschule fiir Musik Dresden 1996 (mschr.). Zitiert bei Wolf-
ram Steude, «Nauwach, Johann», in: MGG Online (www.mgg-online.com), verdffentlicht
2016 (10.10.2019).



Weckmann, Profe, Bach & Co.

Wire die Frage der Konfessionszugehorigkeit eines Komponisten eine
ausschliefllich biographische, konnte man sie in die FufSnoten verbannen. In
der Musikgeschichtsschreibung aber kntipft sich an die biographische leicht
eine stilistische Frage und damit auch eine Beurteilung der kompositorischen
Qualitdt. Dass es viele Musiker gab, die, hdufiger um ihrer Karriere als um
religioser Uberzeugung willen, konvertierten, ist bisher kaum Gegenstand
wissenschaftlicher Untersuchungen gewesen. Lediglich in Zusammenhang
mit Johann Christian Bach wurde diese Frage bisweilen thematisiert. Dem
jungsten Sohn Johann Sebastian Bachs haftet bis heute die Konversion als
Makel und als Verlust der kinstlerischen Identitdt an: Er wurde katholisch,
um die Position des Organisten am Mailinder Dom bekleiden zu kdnnen,
was die frithere Bachforschung mit geriimpfter Nase und mit dem Verweis
auf die eher oberfliachliche, von der gedanklichen Tiefe seines Vaters weit
entfernte italienische Schreibart des Abtriinnigen quittierte. Dass es vor-
nehmlich Protestanten waren, die zum Katholizismus konvertierten, ist dabei
eine Beobachtung, der es Aufmerksamkeit zu schenken gilte; doch auch fiir
den umgekehrten Fall gibt es prominente Beispiele. Antonio Scandello etwa,
1517 in Bergamo geboren und 1549 als Zinkenist im Gefolge des Kurfiirsten
Moritz von Sachsen nach Dresden iibergesiedelt, konvertierte zum lutheri-
schen Glauben und komponierte fiirderhin protestantische Musik in deut-
scher Sprache; ob ihm die Tatsache, dass Dresden nur Lutheranern das Biir-
gerrecht verlieh, dabei die Entscheidung erleichtert hat, ldsst sich nach
jetzigem Kenntnisstand vermuten, aber nicht beweisen.’s Tatsache ist wohl
auch, dass die protestantischen Fiirsten ihren gehitschelten italienischen
Musikern gegeniiber mehr konfessionelle Toleranz walten lieflen als ihren
anderen Untertanen gegeniiber, um sie nicht zu verlieren. Tatsache ist aber
auch, dass selbst oder gerade im Zentrum des Kirchenstaates bisweilen
kiinstlerische Qualitit vor Rechtgldubigkeit ging. Von Johann Philipp Krieger
etwa, dem 1649 in Nirnberg geborenen, zum protestantischen Kirchenmusi-
ker ausgebildeten Hofkapellmeister in Bayreuth und spiter in WeifSenfels,
wusste sein Biograph zu berichten, dass er auf seiner Italienreise in den
1670er-Jahren besonders in Rom von dem Unterricht bei dem romischen

15 Andreas Waczkat, «Scandello, Antonio», in: MGG Online (www.mgg-online.com),
verdffentlicht 2016 (10.10.2019).

269



270 Silke Leopold

Musiker Bernardo Pasquini profitiert habe, von welchem «er so wohl in der
Composition als auch auf dem Clavier viel Gutes auch in weniger Zeit profi-
tiert und sich zugleich so weit habil gemacht, dal ihme in der Pébstlichen
Capelle die Orgel zu tractieren, das sonsten denen Frembden nicht leicht
zugestanden wird, erlaubet worden»." Ein Protestant an der Orgel in der
Cappella Sistina - das ist in den hohen Zeiten katholischer Konfessionalisie-
rungsbestrebungen durchaus bemerkenswert. Auch Georg Friedrich Héndel
hat spéter in so wichtigen Kirchen wie der Lateransbasilika Orgel spielen
diirfen.

Welche Rolle aber spielte die Konfession eines Musikers {iberhaupt bei
der Ausiibung seines Berufes? Galt das «cuius regio, eius religio» auch fiir
die Musik und die Musiker? Durfte bzw. konnte nur ein katholischer Musi-
ker in der katholischen Kirche singen, nur ein Protestant an der Orgel einer
lutherischen Kirche spielen? Es scheint so, als ob es hier zu allen Zeiten eine
grof3e und jeweils individuelle Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklich-
keit gegeben habe. William Byrd etwa blieb mit Billigung seiner Dienstherrin
Elizabeth I. zeit seines Lebens katholisch, komponierte aber gleichwohl angli-
kanische Kirchenmusik und war zehn Jahre lang Organist und Chorleiter der
Kathedrale in Lincoln. Und Georg Friedrich Handel ist ein Musterbeispiel
dafiir, dass personliches Bekenntnis und kompositorische Berufsiibung nicht
unbedingt miteinander zu tun haben mussten. Denn Handel ist wahrschein-
lich der einzige Komponist der Musikgeschichte, der Kirchenmusik fiir vier
verschiedene Konfessionen komponiert hat - reformierte in Halle, lutheri-
sche in Hamburg, katholische in Rom, anglikanische in London. Dabei blieb
er zeit seines Lebens Lutheraner, selbst als ihm die englische Staatsbiirger-
schaft verliechen worden war. Seine religiose Musik aber ist von einem derar-
tigen stilistischen Mimikry, dass jede seiner Kompositionen fiir die Kirche als
perfekte musikalische Einlésung der jeweiligen konfessionellen Traditionen
dasteht.

16 Johann Gabriel Doppelmayr, Historische Nachricht von den Niirnbergischen
Mathematicis und Kiinstlern, Niirnberg: Peter Conrad Monath 1730, 278-279.



Weckmann, Profe, Bach & Co.

Matthias Weckmann und Franz Tunder

Wer nicht so virtuos auf der musikalischen Klaviatur der Konfessionen zu
spielen wusste wie Héandel, konnte sich dennoch anderweitig behelfen. Die
Berithrungsmaoglichkeiten zwischen katholischer in protestantische Musik
waren zahlreich: Da waren zum einen die italienischen Musiker, die in den
Norden auswanderten, um dort, zumeist als Singer, ein Auskommen zu fin-
den. Da waren umgekehrt die Musiker aus dem Norden, die in Scharen nach
Italien kamen, um dort Musik zu studieren und ihre erworbenen Fahigkeiten
zu vervollkommnen. Und da waren schliefllich jene nord- und mitteldeut-
schen Musiker, die von Italien nur traumen konnten, weil sie kein Geld und
keine Gelegenheit hatten, dorthin zu reisen, und die sich Noten aus Italien
besorgten, um daran ihre eigene Schreibart zu schérfen. Zu ihnen gehorte
Matthias Weckmann, 1618 geboren, Schiiler des italienerprobten Heinrich
Schiitz, aber selbst niemals iiber Thiiringen und Sachsen in Richtung Siiden
hinausgekommen. Weckmann schrieb 1647, vier Jahre nach Monteverdis
Tod, zahlreiche geistliche Kompositionen Monteverdis, zumeist aus der 1641
in Venedig veroffentlichten Selva morale et spirituale, ab und verwendete sie
moglicherweise in den von ihm musikalisch gestalteten Gottesdiensten in
Hamburg."” Mit Psalmvertonungen wie Confitebor tibi Domine oder Laudate
Dominum omnes gentes gab es dabei keine Probleme, ebenso wenig wie mit
anderen biblischen Texten, etwa dem Magnificat; gesungene lateinische Tex-
te waren ja auch in protestantischen Kirchen erlaubt. Schwieriger wurde es
freilich mit marianischen Texten wie der Antiphon Salve Regina, denn die
Himmelskonigin gehérte nicht in den lutherischen Gottesdienst und der
Text nicht in die Bibel. Weckmann behalf sich mit derselben Methode, die
auch schon Luther selbst einst angewandt hatte — der Kontrafaktur: Aus Sal-
ve Regina wurde Salve mi Jesu, und aus der iiberaus sinnlich schmelzenden
musikalischen Marienverehrung Monteverdis wurde eine nicht minder ero-
tisch aufgeladene musikalische Jesus-Verehrung. Der Unterschied zu der her-

17 Zu Weckmanns Transkriptionen siehe Alexander Silbiger, «The Autographs of Mat-
thias Weckmann: A Reevaluation», in: Heinrich Schiitz und die Musik in Dinemark zur
Zeit Christians IV. Bericht iiber die wissenschaftliche Konferenz in Kopenhagen, 10.-
14. November 1985, hg. von Anne Orbzxk Jensen und Ole Kongsted, Kopenhagen: Eng-
strom & Sedring 1989, 117-135.

271



272 Silke Leopold

kémmlichen Kontrafaktur bestand lediglich darin, dass sie konfessionell
bedingt war. Die Musik tbersprang Grenzen, die der Text eigentlich mar-
kiert hatte. Und zumeist waren es die marianischen Texte, die eine solche
Korrektur notig machten, wie das Beispiel Franz Tunders und Matthias
Weckmanns zeigt. Ob es Weckmann war, der sich dieser Methode als Erster
der beiden bediente, oder sein vier Jahre alterer Freund Franz Tunder, der in
Liibeck als Organist wirkte, ldsst sich nicht sagen, da sich Tunders Komposi-
tionen nicht datieren lassen. Auffillig ist allerdings, dass die beiden Kompo-
nisten in dem Jahr, als Weckmann Monteverdis geistliche Kompositionen
abschrieb, in engem Kontakt standen; Tunder hatte ihm als Trauzeuge
gedient. Moglicherweise haben sich die beiden Kirchenmusiker {iber die
Méglichkeiten der konfessionellen Kontrafaktur personlich ausgetauscht.
Von Tunder sind zwei derartige Kontrafakturen tberliefert: Salve coelestis
pater misericordiae fir Bassstimme und Continuo sowie Salve mi Jesu pater
misericordiae fiir Altstimme und fiinfstimmiges Streicherensemble.'® Beide
sind Umdichtungen der Antiphon Salve Regina, in der nur wenig verdndert
werden musste, um aus einem katholischen ein evangelisches Stiick zu

machen.
Marianische Antiphon Weckmanns Umdichtung
Salve Regina, mater misericordiae, Salve mi Jesu, pater misericordiae,
vita, dulcedo, et spes nostra, salve. vita dulcedo et spes nostra, salve.
Ad te clamamus, exsules filii Hevae; Ad te clamamus, exsules filii Hevae;
ad te suspiramus gementes et flentes ad te suspiramus gementes et flentes
in hac lacrymarum valle. in hac lacrymarum valle.
Eia ergo advocata nostra, Eia ergo advocate noster,
illos tuos misericordes oculos illos tuos misericordes oculos
ad nos converte. ad nos converte.

Et Jesum, benedictum fructum ventris tui,  Et Jesum, filium tuum,
nobis post hoc exsilium ostende. nobis post hoc exsilium ostende.

O clemens, o pia, o dulcis Virgo Maria. O clemens, o pie, o dulcis salvator Jesu.

18 Jerome Roche hat nachgewiesen, dass es sich bei Tunders Salve mi Jesu um eine
Kontrafaktur von Giovanni Rovettas Salve Regina aus seinen 1647 in Venedig publizierten
Motetti concertati a 2, e 3 voci, op. 10 ist. Siehe Jerome Roche, «Rovetta and Tunder -
misattribution or plagiarism?», in: Early Music 3 (1975), 58-60.



Weckmann, Profe, Bach & Co.

Solche konfessionellen Kontrafakturen waren schon fiir Martin Luther selbst
und seine junge Kirche eine Notwendigkeit gewesen — aus dem schlichten
Grund, dass es noch keine ‘eigene’ Kirchenmusik gab. Seit Luther die Oster-
sequenz Victimae Paschali Laudes und mehrere gregorianische Hymnen mit
deutschen Texten versah, gehort die konfessionelle Kontrafaktur zu den
Selbstverstindlichkeiten der protestantischen Kirchenmusik. Und auch noch
zwei Generationen spiter mochten Musik liebende Protestanten nicht auf die
Kompositionen europaweit geachteter Komponisten verzichten, nur weil sie
einer anderen Konfession angehorten. Berthold Schmidt hat gezeigt, wie sich
die protestantische Kirchenmusik Orlando di Lassos Kirchenkompositionen
anverwandelte, vornehmlich durch dhnliche Umdichtungen wie die eben
erwahnten.” Die Musik selber, das war die Lehre aus diesem Verfahren, war
weder katholisch noch protestantisch; es waren die Texte, die sie dazu mach-
ten.

Ambrosius Profe

In den Zeiten des groflen Schlachtens, da im Namen der Religion Kriege
gefithrt wurden, da im Namen der Konfessionen ganz Mitteleuropa verwis-
tet wurde, gehorte die Musik freilich zu den Gitern, die den konfessionellen
Grenzen, um die so viel Blut floss, wenig Aufmerksamkeit schenkten. Mit
kleinen Anderungen am Text lie} sich die Mehrzahl der katholischen Kir-
chenkompositionen auch fir den lutherischen Gottesdienst aufbereiten.
Gewiss stellt die Musik nur ein winziges Puzzlestiickchen dar, das zum Ver-
stdndnis einer Zeit beitrdgt, in der man sich um der Rechtglaubigkeit willen
gegenseitig die Kopfe einschlug. Ich mochte aber anhand der Kontrafaktu-
ren, die Ambrosius Profe in den Jahren zwischen 1641 und 1649 in Breslau
verdffentlichte, zeigen, wie eng diese konfessionellen Kontrafakturen mit der
grofien Politik verbunden waren.

In ihrer Dissertation iiber Profe, diesen lutherischen Kirchenmusiker
und erfolgreichen Breslauer Handelsmann, hat Kristin Sponheim das Materi-
al sehr sorgfiltig erschlossen, allerdings den konfessionellen Sprengstoft, der

19 Siehe den Beitrag in dem vorliegenden Band.

273



274 Silke Leopold

in diesen Kontrafakturen steckt, nicht erkannt.?® Ambrosius Profe, 1589 in
Breslau geboren und 1661 dort gestorben, hat sein ganzes Leben im Umbkreis
der dortigen protestantischen Elisabethkirche verbracht. Er war Schiiler des
Elisabeth-Gymnasiums und kehrte nach einem Theologiestudium in Witten-
berg dorthin als Lehrer und Kantor zuriick. 1633 wurde er Organist der Eli-
sabethkirche und behielt diesen Posten, bis die Kirche 1649 teilweise ein-
stirzte und auch die Orgel unter sich begrub. 1641 veréffentlichte er die
Sammlung Erster Theil Geistlicher Concerten und Harmonien a 1234567
etc. vocibus, im selben Jahr einen zweiten Teil. Der dritte folgte ein Jahr spa-
ter und ein vierter im Jahre 1646. 1649 erschien dann noch die Sammlung
Corollarium geistlicher Collectaneorum.?’ Und obwohl seine Sammlungen
offensichtlich auf grofies Interesse stiefSen, war das Corollarium die letzte
Sammlung, die Profe verdffentlichte. Es ging ihm zuallererst darum, die von
ihm bewunderte italienische Musik in Deutschland bekannt zu machen. Als
Musiklehrer im Gymnasium und als Kirchenmusiker schien ihm dazu die
geistliche Musik am ehesten geeignet. Und es ist interessant zu beobachten,
wie sich die Auswahl der Stiicke, die er in seinen fiinf Sammlungen unter-
brachte, im Laufe der acht Jahre verdnderte. Die iiberwiltigende Mehrzahl in
allen Sammlungen besteht aus lateinischen Motetten italienischer Komponis-
ten, und zwar solchen, die auch im lutherischen Gottesdienst Verwendung
finden konnten.? In der ersten Sammlung finden sich dartiber hinaus vier
Kontrafakturen:

20  Kristin Sponheim, The Anthologies of Ambrosius Profe and the Transmission of Itali-
an Music in Germany, PhD Dissertation, Yale University 1995.

21 Ambrosius Profe, Erster Theil geistlicher Concerten und Harmonien. a 1. 2. 3. 4. 5. 6.
7. vocibus, cum & sine violinis, & basso ad organa, aus den beriihmbsten Italianischen und
andem Autoribus, Leipzig: Henning Koler 1641; Ander Theil geistlicher Concerten und
Harmonien, Leipzig: Henning Koler, in Verlegung des Auctoris und Collectoris 1641;
Dritter Theil geistlicher Concerten und Harmonien, Leipzig: Henning Koler, in Verlegung
des Auctoris und Collectoris 1642; Vierdter und letzer Theil geistlicher Concerten, Leipzig:
Timotheus Ritzsch 1646; Corollarium geistlicher Collectaneorum beriihmter Authorum, so
zu denen bifihero unterschiedenen publicirten vier Theilen gehorig und versprochen, Leip-
zig: Timotheus Ritzsch 1649.

22 Eine genaue Auflistung der im I. und IV. Teil bei Profe aufgenommenen Komposi-
tionen mit deutschen Titel, Besetzung, Autor und Quelle der Originalkomposition findet



Weckmann, Profe, Bach & Co.

Tarquinio Merula, O salutaris hostia®® = O Jesu mi dulcissime

Orazio Vecchi, O deus meus o juste judex? = Da Jacob sahe die Kleider Joseph
Claudio Monteverdi, Vaga su spina ascosa® = Jesum viri senesque

Giovanni Rovetta, Ave regina caelorum? = Nomen Jesus voluptas

Orazio Vecchis Originalkomposition konnte selbst Kristin Sponheim nicht
identifizieren; Monteverdis Vaga su spina ascosa war ein weltliches Madrigal
mit einem lateinischen geistlichen Text unterlegt. Problematisch wurde die
Sache bei Merulas O salutaris hostia und bei Rovettas Ave regina coelorum.
Denn das erste war ein eucharistischer Text, den Thomas von Aquin fiir das
Fronleichnamsfest geschrieben hatte, das zweite wiederum eine marianische
Antiphon. Beides war in protestantischem Umfeld nicht méglich, und Profe
griff zu derselben Mafinahme, mit der Weckmann und Tunder marianische
Texte bereinigt hatten - mit dem Rekurs auf Jesus. O salutaris hostia wurde
zu O Jesu mi dulcissime und Ave regina caelorum zu Nomen Jesus voluptas.

Es hat den Anschein, als wire Profe mit dieser Auswahl an ‘unpassenden’
Stiicken auf ein gewisses Unverstindnis gestoflen. Auffillig ist ndmlich, dass
sich in der zweiten und dritten Sammlung keine derartigen konfessionell pro-
blematischen Kontrafakturen mehr finden. Der zweite Teil enthilt fast aus-
schlie8lich lateinische Motetten italienischer Komponisten, mit Ausnahme des
zweiteiligen Madrigals Altri canti di Marte und Duo belli occhi aus dem VIIL
Madrigalbuch von Monteverdi, das Profe zu Pascha concelebranda und Ego
gaude laetare umdichtete. Ahnlich zeigt sich die Situation im dritten Teil 1642:

sich bei Barbara Wiermann, Die Entwicklung vokal-instrumentalen Komponierens im pro-
testantischen Deutschland bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts, Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2005, 450-454.

23 Aus Pegaso, opera musicale, Salmi, Motetti, Suonate, e Letanie della B. V., op. 11,
Venedig: Alessandro Vincenti 1640. Siehe Sponheim, The Anthologies (wie Anm. 20),
233, und Wiermann, Die Entwicklung (wie Anm. 22), 451.

24 Nicht nachweisbar. Siehe Sponheim, The Anthologies, 237, und Wiermann, Die Ent-
wicklung, 452.

25 Aus Concerto. Settimo libro de’ madrigali, Venedig: Bartolomeo Magni 1619. Siehe
Sponheim, The Anthologies, 214, und Wiermann, Die Entwicklung, 451.

26 Aus Motetti concertati a due, tre, quattro, cinque voci con le litanie della Madonna,
et vna messa concertata a voci pari, op. 3, Venedig: Alessandro Vincenti 1635. Siehe
Sponheim, The Anthologies, 214, und Wiermann, Die Entwicklung, 451.

275



276 Silke Leopold

Aufler drei geistlich kontrafizierten weltlichen Madrigalen Monteverdis finden
sich nur lateinische Motetten italienischer Komponisten. Es scheint, als habe
Monteverdi fiir Profe eine besondere Rolle gespielt, als habe er sich aber an die
geistlichen Kompositionen des noch lebenden, greisen Markuskapellmeisters
nicht herangetraut. Der vierte Teil 1646 schliefilich ist voll von lateinischen
und deutschen Kontrafakturen weltlicher italienischer Madrigale. Und wir ent-
decken wieder ein marianisches Stiick — Antonio Rigattis Ave regina coelorum,
das hier als Ave regnator coelorum erscheint.?”

Im Corollarium 1649 aber findet sich schliefflich ein bunter Straufl von
Moglichkeiten, den protestantischen Gottesdienst mit italienischer Musik
auszuschmiicken: lateinische Motetten, lateinische Kontrafakturen italieni-
scher Madrigale, deutsche Kontrafakturen italienischer Madrigale und auch
wiederum zwei marianische Kompositionen, mit lateinischen und deutschen
Kontrafakturen zurechtgemacht: Giovanni Rovettas Salve regina mater,?® das
einmal mehr zu Salve mi Jesu umgedichtet wird, aber auch in deutscher Fas-
sung als Jesus mein Heyland erscheint, und Giovanni Rovettas Hymnus Ave
maris stella,?? den Profe zweimal — lateinisch zu Jova rector coeli und deutsch
zu Jesu wollst gewihren — umdichtet.

Um zu verstehen, was es mit dieser doppelten Kontrafaktur auf sich
haben konnte, ist ein Blick auf die konfessionelle und die politische Situation
notig, in der sie entstand. Die Reformation hatte in Breslau schon sehr frith
Fufd gefasst; der erste lutherisch gesinnte Pfarrer wurde 1523 in sein Amt ein-
gesetzt. Drei Jahre spiter kam Schlesien in den Besitz der Habsburger; im
16. Jahrhundert wurde ganz Schlesien nach und nach protestantisch. Umso
heftiger waren die Rekatholisierungsaktivititen, die zuerst Kaiser Rudolf IL
und dann vor allem Kaiser Ferdinand II. dort entfalteten.®® Breslau, die Stadt

27 Aus Messa e salmi parte concertati a 3. 5. 6. 7. & 8. voci con due violini, & altri istro-
menti a beneplacito & parte a 5. d capella, Venedig: Barolomeo Magni 1640. Siehe Spon-
heim, The Anthologies (wie Anm.20), 221, und Wiermann, Die Entwicklung (wie
Anm. 22), 454.

28 Aus Motetti concertati (wie Anm. 26). Sieche Sponheim, The Anthologies, 224.

29 Aus Motetti concertati (wie Anm. 26). Siche Sponheim, The Anthologies, 223.

30 Siehe hierzu Eduard Miihle, Geschichte einer europdischen Metropole, Koln: Bohlau
2015, insbesondere die Kapitel iiber «Stidtische Politik im Zeitalter der Konfessionalisie-
rung» (128-134) und «Begrenzte Rekatholisierung» (142-149).



Weckmann, Profe, Bach & Co.

der Kaufleute, die vom Kriegsgeschehen durchaus profitierten, hatte sich im
Dreifligjéhrigen Krieg zunéchst auf Seiten des Winterkonigs geschlagen, dann
aber, nach der verlorenen Schlacht am Weiflen Berg, die Seiten gewechselt und
sich der habsburgischen Krone wieder unterworfen. Zwar gelang es Breslau,
sich in den konfessionellen Auseinandersetzungen zundchst weitgehend
bedeckt zu halten. Die Kaufleute machten mit beiden Seiten gute Geschiifte.
Im Prager Frieden 1635, den der sichsische Kurfiirst mit Ferdinand II. schloss,
fiel Schlesien wieder an den Kaiser, und obwohl Breslauer Soldaten und Biirger
1636 einen Aufstand gegen die Rekatholisierung veranstalteten, der vom Rat
der Stadt blutig niedergeschlagen werden musste, war die Stadt gezwungen,
sich mit den Habsburgern zu arrangieren. Der Westfilische Frieden 1648
garantierte Breslau zwar ausdriicklich die Religionsfreiheit; der Kaiser schickte
jedoch die Jesuiten, die sich sogleich daranmachten, auch diese Bastion des
Luthertums nach und nach zu schleifen.

Vor diesem politischen Hintergrund erweisen sich Profes Kontrafaktu-
ren von Rovettas Ave Maris stella aus dem Jahr 1649, also ein Jahr nach dem
Westfalischen Frieden, als durchaus heikel. Ave maris stella ist ein Hymnus
mit einer klaren metrischen Struktur, die bei der Umtextierung beachtet wer-
den muss. Als Thema fiir seine beiden Kontrafakturen wihlte Profe einen
Text, der den Zeitlduften mehr als angemessen war und auch schon von vie-
len anderen Komponisten seiner Zeit vertont worden war - die Antiphon
Da pacem Domine, die Luther zu Verleih uns Frieden gnddiglich einge-
deutscht und in Reime gebracht hatte.3'

Da pacem, Domine, Verleih uns Frieden gnidiglich,
in diebus nostris, Herr Gott, zu unsern Zeiten.
quia non est alius Es ist doch ja kein andrer nicht,
qui pugnet pro nobis, der fiir uns kénnte streiten,

nisi tu Deus noster. denn du, unser Gott, alleine.

31 Siehe hierzu Bernhard Leube, «Verleih uns Frieden gnddiglich», in: Liederkunde
zum evangelischen Gesangbuch, hg. von Martin Evang und Ilsabe Seibt, Heft 20, G6ttin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht 2015, 77-80.

277



278 Silke Leopold

1566 hatte Johann Walter dann noch einen zweiten, auf dem 1. Brief des

Paulus an Timotheus basierenden Teil hinzugefiigt :32

Gib unsern Fiirsten und aller Obrigkeit Fried und gut Regiment,

dass wir unter ihnen ein geriiglich und stilles Leben fithren mogen,

in aller Gottseligkeit und Ehrbarkeit.

Das metrische Vorbild, an das Profe seine Kontrafaktur angleichen musste,
bestand aus vier trochdischen Sechssilbern, einer im deutschen Sprachraum

eher ungewohnlichen Textform:

Ave, maris stella,

Dei mater alma

atque semper virgo,

telix caeli porta.

Die lateinische und die deutsche Kontrafaktur des Ave maris stella unter-

schieden sich also nicht in der metrischen Struktur, umso mehr aber in

ihrem Inhalt.

Lateinisch

Jova rector coeli,
Jova rector terrae,
Dona nobis pacem

In hoc seclo nostro.

Quia non est alter
Qui pro nobis pugnet
Nisi tu qui noster

Deus es et pater.

Nostro Ferdinando
Regibus que piis
& regni felicem

Statum da & pacem.

Deutsch

Jesu wollst gewehren
Was wir stets begehren
Friede, Friede eben

Den wollstu Herr geben

Friede unserm Lande
Gliick Heyl allem Stande
Lass uns dif$ geniessen

In gutem Gewissen.

Unruh hat mit Schmertzen
BifSher unsre Hertzen
Marck und Bein genaget
Land und Leut verjaget.

32 Johann Walter, Das Christlich Kinderlied D. Martini Lutheri, Erhalt vns HErr efc.:
Auffs new in sechs Stimmen gesetzt, vad mit etlichen schinen Christlichen Texten, Latini-

schen vnd Teutschen Gesengen gemehrt, Wittenberg: Johann Schwertel 1566.



Weckmann, Profe, Bach & Co.

Lateinisch Deutsch

Ut nos horum umbra Wollst dich doch der Armen
Recti simus fausti Deiner Kirch erbarmen
Sitque vita nostra Trost und Hiilffe senden
Recta pia sancta. Fried an allen enden.

Die lateinische Kontrafaktur richtet sich an Gott - «rector coeli» - und bit-
tet in «unserem Jahrhundert» um Frieden. Die ersten beiden Strophen sind
eine metrisch geschickt eingerichtete Paraphrase der Antiphon. Danach aber
geht der Text eigene Wege. Denn Profe greift Johann Walters zweite Strophe
auf und spricht den Kaiser, nunmehr Ferdinand III., direkt an: «Nostro Fer-
dinando» statt «Gib unserm Fiirsten». Es ist gleichsam eine lateinische Riick-
tibersetzung der Walterschen Strophe, gemiinzt nicht etwa auf eine unspezi-
fische Gruppe von Firsten, sondern ganz speziell auf den namentlich
angesprochenen Kaiser, d.h. auf den Herrscher der katholischen Welt, in
lateinischer Sprache, d.h. der Sprache der Gebildeten und vor allem der
Obrigkeit. Schaut man sich dagegen den deutschen Text an, so stellt man
etwas Verbliffendes fest. Denn erstens richtet sich dieser Text nicht an Gott,
sondern an Jesus Christus, also gleichsam den Fiirsprecher der Menschen vor
dem Thron seines allmichtigen Vaters, und zweitens betrachtet dieser Text
den Kampf, «qui pugnet pro nobis» nicht von der Warte des militdrischen
Ereignisses aus, sondern aus der Sicht derer, die die Folgen der kriegerischen
Handlungen ertragen miissen. Von Kaisern und Konigen, von Herrschaft
und Kampf ist im deutschen Text an keiner Stelle die Rede; Walters zweite
Strophe ist gewissermaflen nicht vorhanden. Dafiir aber werden die Qualen
des Daseins breit und mit Rekurs auf tatsdchliche Schicksale beschrieben.
Jesu wollst gewehren ist, Giberspitzt formuliert, ein Text fiir die kleinen Leute,
aus der Sicht derer, die die Opfer dieses Krieges sind, in der Sprache des Vol-
kes und mit durchaus sprechenden Bildern vom Zustand dieser Welt. Mit
seinen beiden Kontrafakturen o6ffnet Profe zwei verschiedene Erfahrungsriu-
me, gibt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und dem Biirger, was des Biirgers
ist. Es wiirde sicher zu weit gehen, hinter diesen beiden inhaltlich so unter-
schiedlichen Kontrafakturen so etwas wie eine politische Mitteilung zu ver-
muten. Und doch positioniert sich Profe erstaunlich deutlich, was die Schre-
cken des Krieges angeht. Und er erlaubt es den Liebhabern der italienischen
Musik, sich auf Seiten des (katholischen) Kaisers oder auf Seiten der protes-

279



280 Silke Leopold

tantischen Biirgerschaft zu stellen. Das ist, ein Jahr nach dem Westfilischen
Frieden, tatsdchlich ein Manifest von besonderer Aussagekraft.

Johann Sebastian Bach

Vergleichbaren Ziindstoff tragen spitere konfessionelle Kontrafakturen nicht
mehr in sich. Selbst die womdglich erstaunlichste unter ihnen diirfte weniger
auf eine wachsende Sensibilisierung in Sachen Konfessionalisierung und
ihrer Folgen zuriickzufiihren sein als auf ein dezidiertes Interesse an italieni-
scher Musik. Zwar hatte Johann Sebastian Bach die schrecklichen Folgen der
Glaubenskiampfe personlich erleben konnen, als die aus dem Erzbistum Salz-
burg vertriebenen Protestanten, Tausende an der Zahl, 1732 auch durch
Leipzig gezogen waren. Sein Interesse an der italienischen Musik aber speiste
sich aus anderen Quellen als aus der religiosen oder iiberhaupt der Vokalmu-
sik. Er setzte sich bevorzugt mit Antonio Vivaldis Instrumentalkompositio-
nen auseinander. Die italienische Oper, wie sie in Dresden am Hof gespielt
und vor allem gesungen wurde, blieb ihm fremd. Und doch kam er gegen
Ende seines Lebens sogar auf die Idee, ein katholisches Stiick Kirchenmusik
zu einer protestantischen Kirchenkantate umzuarbeiten.

Zu den bekanntesten Kompositionen des 18. Jahrhunderts gehort das
Stabat Mater von Giovanni Battista Pergolesi, das im 18. Jahrhundert von
einem dhnlichen Mythos umgeben war wie Mozarts Requiem im 19. Jahr-
hundert: Komponiert 1735/36 gleichsam auf dem Totenbett von dem allzu
frih gestorbenen 26-jahrigen Pergolesi, errang das Stabat Mater ab den
1740er-Jahren Weltruhm, kursierte erst in Abschriften, erschien dann in
zahlreichen Drucken und wurde als Modell des sogenannten galanten Stils
kritisiert und gefeiert. Es wurde in originaler Gestalt sowie (hdufiger) in
Bearbeitung zum meistpublizierten Werk des gesamten 18. Jahrhunderts.
Und es war ausgerechnet Johann Sebastian Bach, der sich als einer der ers-
ten, noch vor der ersten gedruckten Publikation dieses Stabat mater, mit die-
ser Komposition auseinandersetzte, mit diesem neapolitanischen Komponis-
ten, der jener neuen Komponistengeneration der Empfindsamkeit angehdarte,
die Bach in die Isolation eines vermeintlich {iberholten, unzeitgemifien
Komponisten getrieben hatte. In der Mitte der Vierzigerjahre des 18. Jahr-
hunderts, wenige Jahre vor Bachs Tod und etwa in der Zeit, in der die Kunst



Weckmann, Profe, Bach & Co.

der Fuge BWV 1080 entstand, nahm sich Bach des Stabat Mater von Pergo-
lesi an, ‘verbesserte’ es, indem er einige kontrapunktische Finessen hinzufiig-
te,® und gab ihm einen neuen Text: Als Tilge, Hochster, meine Siinden BWV
1083, einer Paraphrase des 51. Psalms, eignete sich diese zum Bufipsalm
gewendete Sequenz fiir das Fest der «Septem Dolorum Beatae Mariae Virgi-
nis» perfekt fiir einen lutherischen Gottesdienst.

281

Stabat mater dolorosa
Tuxta crucem lacrimosa,

Dum pendebat filius;

Cuius animam gementem,
Contristantem et dolentem

Pertransivit gladius.

O quam tristis et afflicta
Fuit illa benedicta

Mater unigeniti!

Quae maerebat et dolebat,
Et tremebat, cum videbat

Nati poenas incliti.

Tilge, Hochster, meine Siinde
Deinen Eifer lass verschwinden,
Lal mich deine Huld erfreun.

Ist mein Herz in Missetaten
Und in grofe Schuld geraten,

Wasch es selber, mach es rein.

Missetaten, die mich driicken,
Muss ich mir itzt selbst aufriicken,

Vater, ich bin nicht gerecht.

Dich erziirnt mein Tun und Lassen,
Meinen Wandel musst du hassen,

Weil die Siinde mich geschwicht.

Quis est homo, qui non fleret Wer wird seine Schuld verneinen

Matrem Christi si videret Oder gar gerecht erscheinen?

In tanto supplicio? Ich bin doch ein Stindenknecht.

Inhaltlich hatten die Marienklage und der Bufipsalm wenig miteinander zu
tun. Dennoch achtete Bach darauf, dhnliche Formulierungen zu finden, die
die musikalischen Details der Vorlage auch fiir den 51. Psalm kompatibel
machten. «Wer wird seine Schuld verneinen» etwa lief} sich ohne grolere
Einschrankungen auch auf die Musik von «Quis est homo, qui non fleret»
tibertragen. Der klagende Gestus der Musik half, gleichsam einen gemeinsa-
men Ton auszumachen. Fiir Bach, in dessen Werk Kontrafakturen der Nor-

33 Die Verdnderungen Bachs sind ausfiihrlich diskutiert bei Emil Platen, «Eine Pergo-
lesi-Bearbeitung Bachs», in: Bach Jahrbuch 48 (1961), 35-51. Siehe auch Johann Sebasti-
an Bach, Neue Ausgabe Simtlicher Werke, 1, Bd. 41, Varia: Kantaten, Quodlibet, Einzel-
sitze, Bearbeitungen, Kritischer Bericht, hg. von Andreas Glockner, Kassel: Barenreiter
2000, 85-110.



282 Silke Leopold

malfall sind, bedeutete diese Umarbeitung dennoch etwas ganz Besonderes -
die schopferische Auseinandersetzung mit einem katholischen, einem maria-
nischen Kirchenwerk. Das mag in der Thomaskirche als unerhért empfun-
den worden sein. Alfred Diirr hat nachgewiesen, dass Bach durch seine Bear-
beitung dem melodieseligen Satz Pergolesis den eigenen Stempel der
polyphonen protestantischen Kirchenkantate aufgedriickt habe.3* Durch die-
se vertrauten musikalischen Elemente diirfte die Konsternation seiner Zuho-
rer weniger grof$ gewesen sein — wenn sie denn von dem katholischen Origi-
nal iberhaupt schon Kenntnis gehabt hitten. In der Mitte des
18. Jahrhunderts waren konfessionelle Kontrafakturen zudem nur noch weit
weniger brisant als hundert Jahre zuvor.

34  Alfred Diirr, «Neues iiber Bachs Pergolesi-Bearbeitung», in Bach-Jahrbuch 54
(1968), 89-100. Siehe auch Kirsten BeifSwenger, Johann Sebastian Bachs Notenbibliothek,
Kassel: Barenreiter 1992 (Catalogus Musicus 13), 129-130.



	Weckmann, Profe, Bach & Co. : konfessionelle Kontrafakturen

