
Zeitschrift: Basler Beiträge zur Historischen Musikpraxis : Veröffentlichungen der
Schola Cantorum Basiliensis

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 40 (2020)

Artikel: Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und
Reformierten im 16. Jahrhundert : Theologie, Liturgie, Gesang

Autor: Föllmi, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei
Lutheranern und Reformierten im 16. Jahrhundert

Theologie, Liturgie, Gesang

Beat Föllmi

Das Thema Kontrafaktur wurde in der Hymnologie stets ausgiebig behandelt.

Es hat an der Schnittstelle zwischen Musik und Literatur die junge
Disziplin Musikwissenschaft vom ausgehenden 19. Jahrhundert an stark interessiert.

Dabei wurde im Wesentlichen das lutherische Repertoire in den Blick

genommen, was nicht verwunderlich ist, da die universitären Eliten des

Deutschen Reichs mehrheitlich dieser Konfession angehörten. Auch im
Jubiläumsjahr 2017 wurde «evangelische» Musik weiterhin fast ausschließlich

mit «lutherischer» Musik gleichgesetzt. Doch muss hier mit Nachdruck darauf

hingewiesen werden, dass sich im Verlauf des 16. Jahrhunderts mehrere

unterschiedliche Konfessionen und Konfessionskulturen herausgebildet

haben, unter denen gerade die reformierte (oder calvinistische) Konfession

eine große Verbreitung und damit auch eine erhebliche kulturelle Wirkung
entfaltet hat: im süddeutschen und schweizerischen Raum genauso wie in

Osteuropa und im puritanischen englischen Sprachraum, von wo der

Calvinismus nach Nordamerika und von dort aus weltweit, unter anderem nach

Ostasien, ausgestrahlt hat.1

Die Kontrafaktur als konfessionelles Unterscheidungsmerkmal zu

betrachten, mag überraschen. Tatsächlich unterscheiden sich die im 16.

Jahrhundert entstehenden Konfessionen gerade auch in ihrer kulturellen Abgrenzung

voneinander. Die Art und Weise, wie mit dem musikalischen Erbe, sei

es dem profanen, sei es dem geistlichen der eigenen oder der anderen Kon-

i Ein Standardwerk für die Verbreitung der reformierten Gesangspraxis ist: Judith I.

Haug, Der Genfer Psalter in den Niederlanden, Deutsehland, England und dem Osmani-

schen Reich (16.-18. Jahrhundert), Tutzing: Hans Schneider 2010 (Tübinger Beiträge zur
Musikwissenschaft 30).



212 Beat Föllmi

fessionen, umgegangen wird, ist in jeder Konfessionskultur unterschiedlich.

In der Behandlung der Kontrafaktur zeigen sich neben musikalischen eben

auch kulturelle und theologische Differenzen. Diesen Fragen nachzugehen,
soll das Thema dieses Beitrags sein. Als Erstes soll kurz auf die Rolle der

Musik für die Reformation und ihre unterschiedlichen Ausprägungen innerhalb

der Konfessionskulturen eingegangen werden. Dabei werden drei
Funktionsbereiche der Musik unterschieden:

1. Musik als Propaganda

Die Musik spielte bei der Einführung und Durchsetzung der Reformation

eine bedeutende Rolle. In der Anfangsphase dienten gerade auch Gesänge

zur Verbreitung reformatorischer Ideen. Martin Luthers erste Liedkomposition

ist der 1523 gedichtete Gesang Ein neues Lied wir heben an als Reaktion

auf die Hinrichtung zweier junger Augustinermönche in Brüssel.2 Später

diente öffentliches Singen von Psalmen und geistlichen Liedern dazu, auf die

politischen Entscheidungsträger Druck auszuüben - so geschehen beispielsweise

in Basel 15253 oder in Lübeck 1529,4 in beiden Fällen wurde der
Gottesdienst durch demonstratives Singen der konfessionellen Gegner gestört.

Eine besondere Bedeutung kommt dem öffentlichen Psalmsingen bei den

sogenannten Chanteries in Nordfrankreich und Flandern in den 1550er-Jah-

ren zu.5

2 Der Liedtext mit einem Kommentar findet sich in: Martin Geck, Luthers Lieder.

Leuchttürme der Reformation, Hildesheim, Zürich, New York: Georg Olms Verlag 2017,

7-21.
3 Vgl. Willem van 't Spijker, «Der kirchengeschichtliche Kontext des Genfer Psalters»,

in: Eckhard Grunewald, Henning P. Jürgens und Jan R. Luth (Hgg.), Der Genfer Psalter

und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden, 16.-18. Jahrhundert,

Tübingen: Max Niemeyer Verlag 2004 (Frühe Neuzeit 97), 54-58.
4 Siehe dazu: Wolf-Dieter Hauschild, Kirchengeschichte Lübecks. Christentum und

Bürgertum in neun Jahrhunderten, Lübeck: Schmidt-Römhild 1981, 181.

5 Siehe dazu: Charles Rahlenbeck, «Les chanteries de Valenciennes», in: Bulletin de la

Commission pour l'histoire des églises wallonnes, La Haye, III (1883), 121-159; Isabelle

His, Claude Le Jeune (v. 1530-1600). Un compositeur entre Renaissance et Baroque, Paris:

Actes Sud 2000, 22-23.



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 213

Es ist einsichtig, dass der Kontrafaktur beim 'propagandistischen' Singen

eine erhebliche Rolle zufällt. Denn die Übernahme bekannter Melodien

entfaltet durch den Wiederkennungseffekt bei der Melodie und durch die

Spannung zwischen altem und neuem Text eine effiziente Wirkung. Als

illustratives Beispiel möge hier Luthers Spottlied auf den Papst dienen, Nun
treiben wir den Papst heraus, das auf einem populären Lied des 15. Jahrhunderts

beruht, So treiben wir den Winter aus, das zu Mitterfasten (also am

Sonntag Laetare) gesungen wurde. Es handelt sich um eine Initialkontrafaktur.

Vorlage

So treiben wir den Winter aus

durch unsre Stadt zum Tor hinaus.

Denn draußen wartet schon der Mai.

Den Sommer holen wir herbei.

Luther, 1545

Nun treiben wir den Papst heraus,

aus Christus Kirch und Gotteshaus.

Darin er mördlich hat regiert

und unzählich viel Seeln verführt.6

2. Gottesdienstliches Singen

Der zweite Funktionsbereich von Musik in der Reformation ist das

gottesdienstliche Singen. Es ist jene Funktion, an die man als Erstes, und oft Einziges,

im Zusammenhang der Reformation denkt, denn die verschiedenen neu
entstehenden Kirchen haben je ihre eigenen musikalischen Repertoires

geschaffen. Hier stellt sich die Frage nach der Bedeutung der Kontrafaktur
anders. Diese hängt vom liturgischen Konzept des Gottesdienstes bzw. von
der zugrunde liegenden Ekklesiologie ab. Eine Kirche, die sich als die

rechtmäßige Fortführung der bisherigen Kirche betrachtet (so im Wesentlichen

die lutherische Kirche), wird wenige Mühe haben, deren Gesänge musikalisch

zu übernehmen und mit neuen, gereinigten Texten zu versehen,

wodurch ja die Kontinuität verstärkt wird. Eine Kirche hingegen, die einen

6 Das Deutsche Kirchenlied (=EDK), Kritische Gesamtausgabe der Melodien, Abteilung

III: Die Melodien aus gedruckten Quellen bis 1680, Kassel: Bärenreiter Verlag 1993-

2010: EDK B50; Text W III 52; Luthers Lied erschien erstmals in: RISM B/VIII 154508

(HDB 30341) Ein liedfur die Kinder/ damit sie Mitterfasten den Babst austreiben, Wittenberg:

J. Klug? 1545, Einblattdruck, einziges Exemplar in der Gräflich Solms-Laubach-

schen Bibliothek.



214 Beat Föllmi

radikalen Bruch mit dem Bisherigen vornimmt (wie die calvinistischen

Kirchen), wird sich hüten, die Musik der Alten Kirche zu übernehmen.

Die Übernahme weltlichen Liedguts für den gottesdienstlichen Gesang

hängt wiederum von der Bestimmung dessen ab, was eine angemessene
liturgische Situation ausmacht: Soll der Gottesdienst von der profanen Tätigkeit
gänzlich abgetrennt sein und einen ästhetischen Eigenbereich haben? Oder
soll das Profane eben gerade ins Gottesdienstliche einbezogen werden und

mit neuen Texten 'geheiligt' werden?

3. Singen als konfessionelle Identität
Innerhalb der Konfessionskulturen fällt dem Singen eine wichtige Rolle bei

der Ausbildung konfessioneller Identitäten zu. Die Gesangs- und Musikpraxis

unterscheidet sich ganz wesentlich innerhalb der protestantischen
Konfessionen, aber ebenso im Gegensatz zwischen Protestanten und Katholiken.

Im Zeitalter des Barocks, wo das Hervorrufen von Emotionen muovere gli
affetti) zu den Hauptaufgaben der Musik zählt, hat jede Konfession eine

eigene musikalische Identität ausgebildet, innerhalb derer sich der Gläubige
konfessionell zu Hause fühlt und sich von den anderen Konfessionen

abgrenzen kann. Denken wir nur an die römischen Oratorianer des Filippo
Neri, die im Anschluss an das Konzil von Trient eine neue katholische

Laienfrömmigkeit ganz wesentlich emotional durch die Musik gefördert haben

(Lauda, Oratorium).7
Im Bezug auf die identitäre Rolle der Musik war der Calvinismus,

wenigstens in einer ersten Phase, im Vorteil, da er ein genau abgegrenztes

und im Prinzip nicht erweiterbares Repertoire (nämlich die 150 Psalmen)

definierte und bei der Melodiewahl auch stilistische Kriterien festlegte

(«poids et majesté»,8 wie Calvin sie beschrieb). Die Lutheraner mit ihrer gro-

7 Howard E. Smither, A History of the Oratorio, Bd. 1 : The Oratorio in the Baroque

Era: Italy, Vienna, Paris, Chapel Hill: University of North Carolina 1977, 27-50; Anne

Piéjus, Musique et dévotion à Rome à la fin de la Renaissance: Les laudes de l'Oratoire,

Turnhout: Brepols 2013.

8 So im Vorwort zu La forme des prières et chantz ecclésiastiques, Genf: [Jean Girard]
1542; abgedruckt in: Edouard Cunitz, Johann-Wilhelm Baum und Eduard Wilhelm

Eugen Reuss (Hgg.), Ioannis Calvini opera quae supersunt omnia, 69 Bde., Braunschweig:
Schwetschke 1863-1900 (Corpus Reformatorum 29-87); Bd. VI (1867), Sp. 169-170



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 215

ßen Offenheit sowohl gegenüber anderen Repertoires als auch gegenüber

späteren stilistischen Entwicklungen verfügten zunächst über eine ungleich

weniger klar definierte musikalische Identität.

Im Hinblick auf die Identitätskonstruktion ist es grundsätzlich wichtig,
dass das Repertoire über ausreichende Charakteristika verfügt, um sich von
der kulturellen Praxis der anderen Konfessionen abzugrenzen. Die Kontrafaktur

kann also hier Probleme schaffen, da ein Teil der musikalischen Identität

des Anderen übernommen wird. Im Folgenden soll untersucht werden,

wo und in welchem Umfang Kontrafakturen in den Repertoires der beiden

protestantischen Konfessionen, Luthertum und Calvinismus, im 16.

Jahrhundert vorkommen und welche theologischen Konzepte hinter der jeweiligen

Praxis stehen.

Kontrafaktur in der lutherischen Reformation

Im lutherischen Kirchenlied sind Kontrafakturen weit verbreitet. Da das

Repertoire allerdings sehr umfangreich ist und im 16. Jahrhundert sich eine

Abgrenzung gegenüber Repertoires anderer Konfessionen (beispielsweise
den süddeutschen, täuferischen oder böhmischen) oft schwierig gestaltet, lassen

sich statistische Angaben (im Gegensatz zum reformierten Genfer Psalter)

kaum machen.

Wir wählen daher den Weg einer qualitativen Untersuchung und teilen

die Kontrafakturen in fünf Typen ein, die im Folgenden untersucht werden

sollen. Zudem beschränken wir uns weitgehend auf die Liedschöpfungen

Martin Luthers, wiederum aus methodischen Gründen.

1. Übersetzungen

Eine ganze Reihe lutherischer Kirchenlieder, sowohl von Luther selbst als

auch von seinen Mitarbeitern, sind deutsche Übersetzungen von lateinischen

Gesängen der Alten Kirche. So hat Luther das lateinische Te Deum sehr frei

ins Deutsche übertragen und dabei die Melodie des lateinischen Hymnus

(Corpus Reformatorum 24), ebenso in: Pierre Pidoux, Le psautier huguenot du XVIe siècle,

Basel: Bärenreiter 1962-1969, Bd. II (1962): Documents, 15-18.



216 Beat Föllmi

übernommen: Herr Gott, dich loben wir9 von 1529 (für All Ehr und Lob soll

Gottes sein10 von 1537 ist seine Autorschaft umstritten). Die Deutsche Litanei

von 1529 geht ebenfalls auf gregorianische Modelle zurück.

Ein bekanntes Beispiel einer Übersetzung ist Luthers frühes Lied Komm,

Gott Schöpfer, Heiliger Geist von 1524.11 Die Melodie des Kirchenlieds, in
ihrer heute bekannten Fassung, stammt von Luther, als Vorlage diente

jedoch die Pfmgstsequenz Veni creator Spiritus, die deutsche Textparaphrase
wird also auf eine Variante der alten Melodie gesungen. Ähnlich verhält es

sich mit Luthers geistlichem Lied Mitten wir im Leben sind aus dem Jahr

1524,12 das auf die Antiphon Media vita in morte sumus zurückgeht, wobei

eine deutsche Fassung bereits vor Luther vorgelegen hat (zum Beispiel als

Antiphonlied: «In mittel vnsers lebens zeyt» aus Salzburg, 1456). Und
schließlich ist das bekannte Adventslied Nun komm, der Heiden Heiland von
1524 eine Übersetzung des ambrosianischen Hymnus Veni redemptor gentium.13

2. 'Verbesserungen'

Wenn man beim ersten Typ vielleicht noch zögert, von Kontrafaktur zu

sprechen (sondern eher von Übersetzungen), ist die Sachlage beim zweiten

Typus eindeutig: den «Besserungen» (wie sie damals genannt wurden) oder

wie wir heute sagen würden: Verbesserungen. Wiederum übernimmt Luther

Gesänge aus der Alten Kirche, 'reinigt' und korrigiert sie aber. Als Beispiel
soll das Lied Gott sei gelobt und gebenedeiet von 1524 dienen.14 Die Melodievorlage

ist ein Leis für das Fronleichnamsfest, dessen Melodie sich in einem

aus dem Franziskanerkloster Miltenberg (in Unterfranken) stammenden

Prozessionale vom Ende des 14. Jahrhunderts findet. Der Leis war offensicht-

9 EDK D7B (EG 191; Evangelisches Gesangbuch, herausgegeben zwischen 1993 und

1996 von den Landeskirchen Deutschlands).

10 EDKA51.
11 EDKD14 (EG 126).

12 EDK Ecl (EG 518).

13 EDK EalO (EG 4).

u EDK Ebl. Das Lied erscheint erstmals mit seiner Melodie im Straßburger Druck des

Teutsch Kirchen ampt aus dem Jahr 1524 (RISM B/VIII 152415); Digitalisât: http://nbn-
resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb00069204-8 (30.11.2019).



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 217

lieh verbreitet und ist viel älter, ursprünglich stand er im Zusammenhang der

Sequenz Lauda Sion salvatorem (ebenfalls für Fronleichnam).15

Luther hat hier nicht nur den Text gestrafft, er hat ihn vor allem theologisch

bearbeitet, denn die Anbetung des Altarsakraments ist in den Augen
des Reformators abzulehnen. Es ist nun nicht mehr der Priester, der das

Sakrament überreicht, sondern Christus selber, der sich uns hingibt. Ferner

fügt er zwei weitere Strophen hinzu, in denen er die reformatorische Lehre

weiter ausführt und den zentralen Begriff der Gnade einführt.

3. Kontrafakturen aus dem lateinischen Repertoire
Luther hat auch Melodien aus dem Repertoire der Alten Kirche übernommen

und sie mit völlig neuen Texten versehen. Die Melodie des Hymnus
Veni redemptor gentium (der auch als eigenes Lied ins Deutsche übertragen

wurde) diente für Kontrafakturen weiterer Lieder mit ganz anderem Text:
Verleih uns Frieden gnädiglich (EG 421) oder Erhalt uns, Herr, bei Deinem

Wort (EG 193). Hier handelt es sich um Kontrafakturen von geistlich zu

geistlich.

4. Weltliche Liedvorlagen
Am ungewöhnlichsten ist es, dass Luther auch Melodien von weltlichen

Gesängen für seine Kirchenlieder verwendet hat. Es gibt allerdings unter den

von Luther selbst stammenden Kirchenliedern nur zwei Beispiele dafür, aber

diese Art Kontrafaktur wurde auch von anderen lutherischen Lieddichtern
des 16. und des 17. Jahrhunderts weit herum praktiziert. Luthers Lied Ach

Gott, vom Himmel sieh darein,16 das vermutlich Ende 1523 entstanden ist

und damit zu seinen ältesten Liedschöpfungen gehört, wurde mit der heute

bekannten Melodie erstmals im Erfurter Enchiridion von 1524 veröffentlicht;17

neben der dort abgedruckten Melodie gibt es allerdings noch

15 In der ältesten Quelle (ohne Noten: Trier, Bistumsarchiv und Dombibliothek;

Diözesanarchiv, Abt. 95 Nr. 528, fol. 228v) ist der Leis als Gesang nach der Kommunion
verzeichnet.

16 EDK Ea5 (EG 273).

17 RISM B/VIII 152403; Konrad Ameln, Das Erfurter Enchiridion, gedruckt zu Erfurt in

der Permentergassen zum Ferbefaß, 1524 und der Ergänzungsdruck, Etliche Christliche

Gesenge und Psalmen, Kassel: Bärenreiter 1983 (Documenta Musicologica I, 36).



218 Beat Föllmi

weitere.18 Es handelt sich bei der berühmten Melodie offensichtlich um ein

damals bekanntes Liebeslied mit dem Textanfang: «Begirlich in dem Herzen

min». Es ist in einer wohl aus Rottenburg am Neckar stammenden Handschrift

um 1410 überliefert.19 Die Melodie wird zudem notengetreu auch als

Tenor einer vierstimmigen Motette Gaude mater in gaudio verwendet, die in
einer im späten 15. Jahrhundert entstandenen Liederhandschrift aus der

Region Prag überliefert ist.20 Textlich gibt es zwischen dem weltlichen Liebeslied

und Luthers Kirchengesang keine Übereinstimmung. Man könnte

allerdings vermuten, dass sich Luther an der Grundstimmung des weltlichen

Lieds orientiert hat: Der Liebende beklagt nämlich seine hoffnungslose Situation,

genauso wie es der Glaubende im Kirchenlied tut.
Anders verhält es sich mit dem bekannten Weihnachtslied Vom Himmel

hoch, da komm ich her, das vermutlich 1535 entstanden ist. Die heute

gebräuchliche Melodie21 erscheint zum ersten Mal 15 35.22 Die ursprüngliche
Melodie allerdings dürfte jene sein, für die Luther den Text geschaffen hat.23

Es handelt sich um eine Initialkontrafaktur eines volkstümlichen Ringeltanzes,

der anlässlich des sogenannten «Kranzsingens», geübt wurde.24 Luther
hat die Melodie offensichtlich mit dem Text «Aus fremden Landen komm
ich her» (oder auch «Ich komm aus fremden Landen her») gekannt. Er

übernimmt in der ersten Strophe textlich einen Großteil der weltlichen Vorlage.

Doch gerade die kleinen Eingriffe sind sehr bedeutsam : So verändert er
den allgemeinen Ausdruck der «neuen Mär» (neue Nachrichten) zu «gute

18 EDK Ec3, Eb6, Ee9.

19 Universitäts- und Landesbibliothek Darmstadt, Musikabteilung, Ms. 2225, fol. 70.

20 Codex Speciâlnik: Hradci Krâlové, Muzeum Vychodnich Cech (Museum Ostböhmen),

MS II.A.7.

21 EDK Eil.
22 Geistliche Lieder auffs new gebessert zu Wittemberg, Wittenberg: Josef Klug 1535

(Titelblatt des einzigen Exemplars fehlt), RISM B/VIII 1535°° (HDB 255); Digitalisât:

http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/0005/bsb00055112/images 30.11.2019).
23 EDKEel8.
24 Geistliche Ringeltentze aus der heiligen Schrifft, Magdeburg: Hans Walther 1550,

Nr. 2; cf. Ludwig Erk, Deutscher Liederhort: Auswahl der vorzüglichem deutschen Volkslieder

aus der Vorzeit und der Gegenwart mit ihren eigentümlichen Melodien, Berlin:

Enslin 1856, 342 (Reprint Hildesheim, Zürich, New York: Olms 1988).



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 219

XLIX
0ie etilen acbtpfalmett

alle in Cnfer (Oclofcey/

Beatus m'r+

—te—m -i* j -*
* 3£> nr v,

ï$ol dein mcnfdjen der wandelt nit /
Xi oci; Pen »peg déi* ffti* Oer tttt/

r —r—èi
ifcAaa 'fs <Ê±r. I

Z~~Y.

inn dew »peg dec

noc^fitjtdnfpot tec
È f

lo fent
to fen/

t f t -4- 44.

fon dec ("et

* F ^
nenlnfïge meyn/

1—.

t t H ^J

fflit de£ £ec reo ge f«t$ a\ ley«/ vnö
D

Abb. i: «Wol dem menschen der wandelt nit», Kontrafaktur von Luthers Ach Gott, vom

Himmel sieh darein. Beginn von Psalm 1 in der Bereimung des Straßburgers Ludwig
Oeler aus der Ausgabe: Psalmen gebett/ vnd kirchen ubung/ wie sie zw Straßburg gehalten

werden, Straßburg: Wolfgang Köpfel 1526. RISM B/VIII 1530°° (HDB 19) (erstmals

erschienen in einer heute verschollenen Ausgabe von Teutsch Kirchenamt, 1525). Dokument

und Fotografie Bibliothèque Nationale et Universitaire Strasbourg (BNU),
R.102.241, fol. XLIX.



220 Beat Föllmi

neue Mär» und spielt so auf die «gute (frohe) Botschaft», eben das Evangelium,

an. Die letzte Zeile mit dem charakteristischen Ausdruck des «singen
und sagen» verweist auf die doppelte Verkündigung der Frohbotschaft, als

Predigt und Gesang.

5. Kontrafakturen innerhalb des lutherischen Repertoires
Die Kirchenlieder und geistlichen Gesänge der lutherischen Tradition wurden

selber wieder Gegenstand von Kontrafakturen. Hier ist die damals sehr

populäre und weit verbreitete Melodie von Ach Gott, vom Himmel sieh darein

zu nennen, die bereits sehr früh für zahlreiche andere Texte verwendet

wurde. So hat beispielsweise der Straßburger Ludwig Oeler für sämtliche

seiner Bereimungen der Psalmen 1 bis 8, die 1525 in Straßburg erstmals

veröffentlicht wurden,25 diese eine Melodie Luthers verwendet (siehe Abb. 1).

Ebenso findet sie sich, 1537 wiederum in Straßburg,26 für das Lied Ich trau'

auf Gott, den Herren mein (Ps 11) von Hans Sachs.27 Diese Praxis der

Kontrafaktur innerhalb der eigenen Konfessionsgrenzen erhielt sich jahrhundertelang:

Im 19. Jahrhundert war die Melodie zu Wer nur den lieben Gott lässt

walten enorm beliebt und als Kontrafaktur für unzählige Texte verwendet

worden.28 Kontrafakturen kommen also in der lutherischen Gesangspraxis
sehr häufig und in unterschiedlichster Form vor: als Übersetzung, «Verbesserung»,

Neutextierung von geistlich zu geistlich bzw. von weltlich zu geistlich.
Welche sind die theologischen Grundlagen einer solchen Praxis? Bekanntlich

war für Luther die Musik grundsätzlich gut. Im Vorwort zum so genann-

25 Verschollener zweiter Teil des Teutsch Kirchenamt von 1525 (RISM B/VIII 152518).

Der erste erhaltene Druck datiert vom Folgejahr: Psaltnëgebett/ vnd Kirchen ubüg wie sie

zü Straßburg gehalten werden, Straßburg: Wolfgang Köpfel 1526, RISM B/VIII 152609

(HDB 17).

26 Psalmen und geistliche Lieder, Straßburg 1537 (RISM B/VIII 153703).

27 Text abgedruckt in: Philipp Wackernagel, Das deutsche Kirchenlied von der ältesten

Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts, 5 Bde W I bis V), Leipzig: Teubner 1864-

1877, Bd. 3, 90 (W III 90).

28 So zum Beispiel im sogenannten «Mylius», dem aufklärerischen preußischen

Gesangbuch: Gesangbuch zum gottesdienstlichen Gebrauch in den Königlich Preußischen

Landen, Berlin: Mylius 1781.



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 221

ten Babstschen Gesangbuch von 15452' stellt er in der Vorrede das Singen in
den Zusammenhang seiner Theologie der Gnade: Während das Volk des

Alten Testaments unter dem Zwang des Gesetzes mit «unwilligem Herzen»

singt, wird das Singen im Neuen Testament zum Ausdruck des gerechtfertigten

Menschen angesichts der Begegnung mit der Frohbotschaft des Evangeliums:

Also ist nu im newen Testament ein besser Gotts dienst, dauon hie der Psalm sagt,

Singet dem HERRN ein newes lied, Singet dem HERRN alle weit. Denn Gott hat

unser hertz und mut frölich gemacht, durch seinen lieben Son, welchen er für uns

gegeben hat zur erlösung von sunden, tod und Teuffei. Wer solchs mit ernst gleubet,

der kans nicht lassen, er mus frölich und mit lust dauon singen und sagen, das es

andere auch hören und herzu komen. Wer aber nicht dauon singen und sagen wil,
das ist ein zeichen, das ers nicht gleubet, und nicht ins new fröliche Testament,
Sondern unter das alte, faule, unlustige Testament gehöret.30

Das Frohbotschaft des Evangeliums erreicht uns durch das Hören: Das

Evangelium ist Schall oder Klang. Es bewirkt beim Hörenden Freude, «Lust»,

wie Luther sagt, und führt dazu, dass das überbordende Herz singt und
damit das Evangelium für die Andern hörbar macht. Durch diese grenzenlose

Bejahung kann jede Form musikalischer Äußerungen zum Ausdruck des

Evangeliums werden, denn die Musik ist donum Dei, eine Gabe Gottes.31 So

verwundert es nicht, dass Luther das Repertoire der römischen Kirche

genauso für seine Musikpraxis in Anspruch nimmt wie das weltliche Liedgut.
In der Vorrede zu den Begräbnisliedern von 1542 erklärt er, weshalb er die

Musik der Altgläubigen übernimmt :32

29 RISM B/VIII 154 501.

30 Martin Luther, Vorrede zum Babstschen Gesangbuch, Geystliche Lieder, Leipzig:
Valentin Babst 1545 (RISM B/VIII 154501); abgedruckt in: Martin Luthers Werke. Kritische

Gesamtausgabe, 79 Bde, Weimar: Hermann Böhlau 1883-1909 (Weimarer Ausgabe

WA), Bd. 35, 476 (WA 35, 476-475).
31 Siehe dazu: Beat Föllmi, Das Weiterwirken der Musikanschauung Augustins im

16. Jahrhundert, Bern: Peter Lang 1994 (Europäische Hochschulschriften, Reihe XXXVI:
Musikwissenschaft, 116), 129-131.

32 Christliche Geseng Lateinisch vnd Deudsch/ zum Begrebnis, Wittenberg: Josef Klug
1542, RISM B/VIII 154215 (HDB 313).



222 Beat Föllmi

Der Gesang und die Noten sind koestlich, Schade were es, das sie solten untergehen,

Aber unchristlich und ungereimpt sind die Text oder wort, die solten untergehen.

[...] Also haben sie auch warlich viel treffliche schoene Musica oder Gesang,

sonderlich in den Stifften und Pfarrhen, Aber viel unfletiger abgoettischer Text da mit

geziert. Darumb wir solche abgoettische todte und tolle Text entkleidet, und jnen die

schoene Musica abgestreifft, und dem lebendigen heiligen Gottes wort angezogen,
dasselb damit zu singen, zu loben und zu ehren. Das also solcher schoener schmuck

der Musica in rechtem Brauch jrem lieben Schepffer und seinen Christen diene, Das

er gelobt und geehret, wir aber durch sein heiliges wort, mit suessem Gesang jns
Hertz getrieben, gebessert und gesterckt werden im glauben.33

Kontrafaktur im Genfer Psalter

Der Genfer Psalter bildet ein in sich geschlossenes Repertoire. Mit der

Veröffentlichung der Pseaumes mis en rime françoise3'1 im Jahr 1562 war ein Corpus

von 150 Psalmparaphrasen sowie einigen wenigen (in der Regel zwei)

biblischen Cantica geschaffen, das in der Folge weder verändert noch erweitert

wurde (es wurden lediglich die Texte durch Valentin Conrart und Marc-

Antoine Crozat im letzten Viertel des 17. Jahrhunderts revidiert und der
veränderten französischen Sprache angepasst). Diese Eigenheit ist sowohl die

Stärke als auch die Schwäche des calvinistischen Repertoires. Reformierte

überall in der Welt singen diese Psalmen in ihrer Sprache mit denselben

Melodien. Doch weil eine Weiterentwicklung nicht möglich war, verschwand

der Psalter dann im Zug gewandelter Frömmigkeit fast gänzlich.
Es soll nun untersucht werden, welche Rolle Kontrafakturen bei der

Konstituierung des Genfer Psalters gespielt haben. Dabei ergibt sich ein

erstaunlicher Befund, wenn man den abgeschlossenen Genfer Psalter von
1562 mit den Vorläuferausgaben, insbesondere jenen, die in Straßburg von
1539 an erschienen sind, vergleicht.

33 RISM B/VIII 154215, abgedruckt in: WA 35, 479-480.

34 Les Pseaumes mis en rime françoise Par Clement Marot, & Theodore de Beze, Genf:

Michel Blanchier für Antoine Vincent 1562. Diese erste Ausgabe, der darauf unzählige

folgten, wurde in der ungewöhnlichen Auflagezahl von über 30.000 Exemplaren hergestellt.

Eine Faksimile-Ausgabe davon: Genf, Éditions Droz 2008 (Textes littéraires

français), mit einer Einleitung von Pierre Pidoux.



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 223

Es wird immer wieder behauptet, viele Melodien des Genfer Psalters seien

Kontrafakturen weltlicher französischer Chansons. Einen Beweis dafür

hat jedoch noch niemand liefern können.35 Die Zuschreibung entspringt
wohl eher dem Wunsch, auch dem französischsprachigen calvinistischen

Repertoire einen populären Ursprung zuschreiben, genauso wie dies für das

lutherische Repertoire der Fall ist. Es lässt sich jedoch einzig nachweisen,

dass einige wenige Genfer Psalmen (aber niemals solche in den Genfer

Drucken) mit Tonangaben versehen worden sind, die auf weltliche Chansons

verweisen.36 Die Konstituierung des Genfer Psalmenrepertoires nimmt ihren

Ursprung in Straßburg, als Johannes Calvin 1538 die Leitung der

französischsprachigen Flüchtlingsgemeinde der Stadt übernimmt. Calvin war zuvor

wegen seiner Unnachgiebigkeit in der Abendmahlsfrage aus Genf verbannt

worden, wo es bis zu diesem Zeitpunkt überhaupt keinen gottesdienstlichen

Gesang gegeben hatte. In Straßburg erlaubte ihm der dortige Reformator

Martin Bucer als Erstem, den Gottesdienst in französischer Sprache abzuhalten.

Doch woher sollte Calvin die Gesänge nehmen, da es ja noch kein
französisches Gesangsrepertoire gab? In nur wenigen Monaten veröffentlichte

Calvin ein kleines Gesangbuch für den liturgischen Gebrauch seiner

Flüchtlingsgemeinde: Aulcuns pseaulmes et cantiques mys en chant (=ST 39), das

1539 bei Johannes Knobloch dem Jüngeren erschien.37 Es enthält auf 63 Seiten

(ohne Vorwort oder andere Texte) 22 Gesangsnummern: 19 Psalmen,

den Lobgesang des Simeon, den Dekalog und das Credo, mit einer Ausnah-

35 Siehe dazu Paul-André Gaillard, «Le matériel mélodique employé par Loys Bourgeois

dans son Premier Livre des Pseaulmes, Lyon 1547», in: Schweizer Musikzeitung 92

(1952), 413-414.

36 So findet sich für Ps 120 in der ersten Textversion (von Jean Mmenard) «Au

Seigneur Dieu pour recouvrer lyesse», die Tonangabe «Adieu tout solas, plaisir et lyesse», so

im Druck: PSALMES de Dauid, Translatez de plusieurs Autheurs, & principallement de

Cle. Marot, Antwerpen: Antoine des Gois 1541; siehe dazu Pidoux, Le psautier huguenot

(wie Anm. 8), I: Les mélodies, 110.

37 Der Titel lautet auf Deutsch: «Einige Psalmen und geistliche Lieder mit Musik».

Eine Faksimileausgabe mit Kommentar und Übertragung der Melodien in: Richard R.

Terry, Calvins First Psalter (1539), London: E. Benn 1932.



224 Beat Föllmi

me alle mit Noten versehen (siehe Abb. 2).38 Dreizehn Psalmdichtungen
stammen von Clément Marot, die verbleibenden sechs Psalmdichtungen und
drei weitere Cantica wurden höchstwahrscheinlich von Calvin selber verfasst

(die Autorschaft ist allerdings nur für Psalm 25 und 46 gesichert).39 Marots
Psalmen hat Calvin wohl bereits während seines Aufenthalts in Ferrara

(1535/1536), wo auch der Dichter weilte, kennengelernt.
Interessant ist nun, woher die Melodien für diese französischen Psalmen

stammen. Zehn der 22 Gesänge (bzw. sogar elf, wenn man Ps 115, der wohl
auf dieselbe Melodie wie der vorangehende Ps 114 zu singen ist, hinzuzählt)
wurden dem deutschsprachigen Repertoire der Straßburger Kirche entnommen;

ein Gesang (Ps 15) könnte auf einem lateinischen Hymnus basieren.

Für die restlichen zehn Gesänge kann keine Vorlage nachgewiesen werden.

Es fällt zudem auf, dass sämtliche Neuschöpfungen Calvins Kontrafakturen

sind, während von Marots Dichtungen nur bei zwei Psalmen (Ps 51 und 114

bzw. noch 115 als melodische Dublette) auf Straßburger Melodien zurückgegriffen

wurde.

Die Einrichtung französischer Texte auf deutsche Melodien erfolgte
nicht ohne Schwierigkeiten. Calvin, der selber über keine musikalischen

Fähigkeiten verfügte, hat ohne Zweifel die musikalische Umarbeitung nicht
selber vorgenommen, sondern die Hilfe von Straßburger Musikern in

Anspruch genommen, wohl vor allem Matthias Greiter, Kantor am Münster,
und Wolfgang Dachstein, Organist daselbst. Die Schwierigkeiten, die sich bei

der Kontrafaktur ergaben, seien hier kurz am Beispiel von Psalm 46, dessen

Text mit Sicherheit von Calvin stammt, aufgezeigt (siehe Bsp. I).40 Die deut-

38 Außer Psalm 115, der vermutlich mit der Melodie des vorangehenden Psalms 114

zu singen ist; vgl. Pidoux, Le psautier huguenot (wie Anm. 8), I: Les mélodies, 106.

39 Vgl. den Brief von Calvin an Guillaume Farel vom 19. Dezember 1539: «Ita psalmi
duo, XLVI et XXV, prima sunt mea tirocinia. Alios postea attexui». Abgedruckt in: Baum,

Cunitz und Reuss (Hgg.), Ioannis Calvini opera (wie Anm. 8), Bd. 6, XXII.
40 Die Übertragung der Notenwerte wurde der Lesbarkeit willen verkürzt und
vereinheitlicht, so dass eine Brevis in EDK eblla und in ST 39 in moderner Notation einer

Halbennote entspricht. In den Genfer Ausgaben ist bereits verkürzt worden, so dass dort

eine Semibrevis einer modernen Halbennote entspricht. Die Notenwerte der Straßburger

Notation wurden entsprechend der Interpretation von Christian Meyer, Les mélodies des



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 225

3t
Coorlc pTaifrr bung «ptifbclmrc.

$ toy $afcun ic tc veul* faire enr<nbf(v
8?t te m.onjlrcr la voye ou tu boibö tcnbic,
J£n ayant loucil biotci bcffiiö toy plante
pour tabreffer côme expérimenté.

£t« reflcniblcj le cf>cnal (t fa malle,
©ni n'Ont en eul r intelligence nulle,
Ôe moiöftfrain leurô boudjea vaa bomptât
lÛuc contre toy ne viennet refifîant.

fLbomecnburcy ferabomptebe mefntea,
par maulr fana nombe(r par bolcura extremes,
kîlîyaquien bleu fon cfpotr afferra,
tëwwonncbemercy fc verra.

®2picntîboucq en bïcurcfiouyffjwce,
3uJîcô eletij qui auca cognoyflance
0c vente, menés loyeoienbîoicr,
(Tfjafcun bc votiaqut aucj lecucur btoict*

Pfalme XXXVI.

é
P
-q o «

moy le fe cret pen fc ment,
£ar tl fc complatficn fee faictj, ',

ip=ES
»

±7
Su md.ng par U «l ipw
ïsntqnt ^aine fur fismef faicrjlït iua

Qiiu iL ne pin ft) gcn parler nub a
gc ment ab uan ce.

s Q QS
becep noir 31 ne cbcr<|)' tenbtec

3:
-3 p

fcauoir, tt'anflï vngfeul bieh fai rc^

—^^ Q
S

31 ptii fi mal t |laut c«u<tic, 0nb»W
B'iiï

Abb. 2: Ps 36 «En moy le secret pensement» von Johannes Calvin, aus AVLCVNS pseaul-

mes et cantiques mys en chant, Straßburg: Johannes Knobloch d. J. 1539 (HDB 30114).

Exemplar: München, Bayerische Staatsbibliothek, Rar. 107, S. 22-23.
Diese Melodie, vom Straßburger Münsterkantor Matthias Greiter stammend, war in den

deutschsprachigen Straßburger Kirchen für Ps 119 vorgesehen. Calvins Text wurde in den

Genfer Ausgaben durch eine neue Bereimung von Clément Marot ersetzt (Du malin le

méchant vouloir).

sehe Vorlage, Dachsteins Psalmlied, O Herr, wer wird Wohnungen han

(Ps 15), folgt einem sehr häufigen Vers- und Reimschema: die beiden Stollen

mit Kreuzreimen (männlich/weiblich), der Abgesang mit einem männlichen

Reimpaar und einer nicht reimenden weiblichen Schlusszeile. Der französische

Psalm (Ps 46) ist allerdings durchgehend in achtsilbige Verse gegliedert
und hat einen Abgesang mit vier Zeilen. Um die Melodie des deutschen

Psalms an den französischen Vers anzupassen, wurden in den Zeilen 2 und 4

églises protestantes, Baden-Baden/Bouxwiller: Valentin Koerner 1987 (Sammlung
musikwissenschaftlicher Abhandlungen 74), 25, wiedergegeben.



226 Beat Föllmi

sowie in der Schlusszeile jeweils die Ligaturen aufgelöst, so dass aus sieben

Notensilben nun acht wurden. Die fehlende Musikzeile wurde durch

Wiederholung ergänzt. Aus unbekannten Gründen wurden zudem die ersten vier
Noten im französischen Psalm gegenüber der deutschen Melodie um eine

Terz höher notiert. Es entfällt so der Oktavsprung nach oben, der für Dachsteins

Melodie so charakteristisch ist.

Die musikalischen, poetischen Unzulänglichkeiten der Kontrafakturen

waren Calvin durchaus bewusst, denn als er in Genf seine reformatorische

Tätigkeit wieder aufnahm, wurden die Straßburger Melodien zunächst einer

Revision durch den damaligen Genfer Kantor Guillaume Franc unterzogen;
in den späteren Ausgaben wurden dann einige ausgewechselt. Alle Textdichtungen,

die Calvin für das Straßburger Gesangbuch von 1539 verfasst hatte,

wurden in den Genfer Ausgaben, von 1542 bis zur definitiven Ausgabe 1562,

durch Dichtungen von Marot ersetzt. Als der Dichter 1544 starb, setzte der

französische Theologe Theodor Beza die Bereimung fort und verfasste die

101 fehlenden Psalmen. Dabei allerdings wurden keine Kontrafakturen aus

dem deutschen Repertoire übernommen, sondern neue Melodien von Loys

Bourgeois (Kantor an der Genfer Kirche Saint-Pierre) und Pierre Davantès

(Schullehrer) komponiert. Bei einigen wenigen der in Genf entstandenen

Melodien lassen sich Übernahmen aus dem gregorianischen Repertoire
nachweisen, und zwar in insgesamt neun Psalmen (bzw. noch in zwei weiteren

Stücken als melodische Dubletten). Ein eindeutiger Fall ist Ps 80 (O Pasteur

d'Israël écoute), der die Melodie der Ostersequenz Victimae paschali laudes

am Anfang getreu übernimmt, wobei hier keine inhaltlichen

Übereinstimmungen zwischen Sequenz und Psalm auszumachen sind.

Guillaume Franc hat sich direkt dazu geäußert, dass er auf Kontrafakturen

zurückgegriffen hat. So schreibt er im Avertissement aux lecteurs der

Ausgabe von 1551, er habe «zwei oder drei Psalmen auf einige Gesänge

zugeschnitten, die wir früher missbräuchlich gesungen haben».41 Insgesamt
finden sich im kompletten Genfer Psalter von 1562 nur 36 Kontrafakturen

auf 152 Gesänge (melodische Dubletten miteingerechnet), das entspricht
24% des Repertoires: davon sind 25 Psalmen und Cantica Kontrafakturen

41 Psaumes octante trois de Dauid mis en rime Françoise, Genf: Jean Crespin 1551.



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 227

eblla (1537)

ST 39

i r r r r ' r r
O Herr wer wirt wo-nun - ge hon/ jnn dei-nen zcl-tcn klti - gc/
VIT dei - nem hcil-gen ber - ge schon/ da c-wig han sin rü - ge/

tHT' g J
r r r g r r

NO-stre Dieu nous est ferm' _ ap - puy,
Au-qucl au - rons en nostr* _ en - nuy,

Ver - tu for-tress* & seur con-fort.
Pres-sent re - fug* & très bon port.

est ferme ap - puy,

yr

E er n - be-fleck-t
—i—
en wan -c ei treit/

«— «

Dont cer - tain' as - &eu-ranc" iu - rons, N ies - mes quand la 1 er - re er - rons

V « :

— =19 |—

Hf— — —J « —i 1

Vnd \«r-cket ie ge - rech - tig- keit/ wahr - haff - tif in seim her

—d
tzen.

vT) J ï J==i
F ar trem-l >le-ment se des - rc - eher, E mons en la mer se ca

o
- eher.

~r~ - 1

vG) ' » à J
tj- o

Bsp. i: Vergleich des deutschen Ps 15 von Wolfgang Dachstein (1537) mit dem französischen

Ps 46 von Calvin in den Fassungen von 1539 und 1542 (vgl. Fn. 40)

eblla: Psalmen vnd geystliche Lieder, die man zu Straßburg, vnd auch die man inn anderen

Kirchen pflegt zu singen, Straßburg: Johannes Prüß der Jüngere für Wolfgang Köpfel,

RISM B/VIII 153703 (HDB 27); ST 39: AVLCVNS pseaulmes et cantiques mys en chant,

Straßburg: Johannes Knobloch d. J. 1539 (HDB 30114); GE 42: La forme des prières et

chantz ecclésiastiques, Genf 1542 (HDB 30529).



228 Beat Föllmi

von Straßburger Gesängen, also deutschen Ursprungs (17%), und elf Melodien

stammen aus dem lateinischen Repertoire (7%).

Vergleichen wir diesen Befund in der Genfer Ausgabe mit dem französischen

Straßburger Repertoire. Nach dem Weggang Calvins 1541 erschienen

in Straßburg (bis zum Augsburger Interim, 1548) weitere französische

Reimpsalter. Sie enthalten Psalmdichtungen von Marot und einiger weniger
anderer Autoren (Guillaume Guéroult, François Du Plessis). Dabei wurden
andere Melodien verwendet als in den Genfer Ausgaben, darunter viele
Kontrafakturen deutscher Psalmen und Gesänge. Von den 38 neu hinzugekommenen

Gesängen sind neun Kontrafakturen deutscher Melodien (23%),
darunter fünf Kirchenlieder von Martin Luther (Ps 9, Ps 22, das Unser Vater

sowie zwei weitere Cantica).

Im französischsprachigen Straßburger Repertoire bis 1550 (als die
französische Gemeinde aufgelöst wurde) gab es 59 Gesänge (50 Psalmen, neun
Cantica) mit insgesamt 19 Kontrafakturen (14 Psalmen, fünf Cantica), es

sind also 32% des Repertoires Kontrafakturen. Alle Straßburger Kontrafakturen

stammen aus dem deutschen geistlichen Liedgut (abgesehen von
einem zweifelhaften Fall, Ps 15). Das ist erheblich mehr als im Genfer Repertoire,

das unter Calvins Aufsicht zusammengestellt wurde. Außerdem wurden,

wie wir gesehen haben, von 1542 an in Genf nur noch Kontrafakturen

gregorianischer Melodien verwendet und auch nur eine sehr geringe Zahl.

Gibt es dafür theologische Gründe? Als Erstes muss festgehalten werden,

dass im calvinistischen Repertoire jeder Psalm seine eigene Melodie erhalten

sollte. Dass dies in der endgültigen Ausgabe von 1562 nicht ganz konsequent

durchgehalten werden konnte, hatte praktische Gründe, da nach dem Weggang

von Loys Bourgeois für einige Zeit kein kompetenter Musiker zur
Verfügung stand, um Bezas Bereimungen zu vertonen. So kam es, dass 25 Psalmen

die Melodie eines anderen Psalms verwenden. Im Lausanner Psalter,

der drei Jahre nach dem offiziellen Genfer Psalter herauskam, wurden diese

25 Psalmen mit je einer eigenen Melodie versehen. Dies besorgte der Genfer

Kantor Guillaume Franc.

Hinter der Idee einer einmaligen Zuordnung von Text und Melodie
steht das Konzept, dass bei jedem Psalm eine Übereinstimmung zwischen

dem Affekt des Textes und jenem von Melodie und Rhythmus bestehen

müsse. Calvin hat sich über die emotionale Dimension des Singens bereits

1537, während seines ersten Genfer Aufenthalts, geäußert:



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 229

Es wäre eine sehr fördernswerte Sache für die Erbauung der Kirche, wenn einige
Psalmen in Form von öffentlichen Gebeten gesungen werden könnten, wodurch

man zu Gott betet oder man ihm Lobgesänge darbringt, damit die Herzen aller

bewegt und ermuntert werden, ebensolche Lob- und Dankgesängen mit derselben

Zuneigung auszusprechen. [...] Die Psalmen können uns dazu anstacheln, unsere

Herzen zu Gott zu erheben und in uns eine solche Glut zu entfachen, dass wir durch

Lobgesänge die Herrlichkeit seines Namens anrufen und erhöhen.42

In der lateinischen Ausgabe der Institutio von 1539 (also aus demselben Jahr,

wo die ersten Psalmbereimungen mit Musik in Straßburg erscheinen)

kommt Calvin auch auf den engen Zusammenhang zwischen Text und
Musik zu sprechen :

Und gewiss, wenn der Gesang zu einer solchen Gravität, wie es sich im Angesicht
Gottes und der Engel ziemt, geeignet sein soll, dann muss er Würde und Anmut für
die heiligen Handlungen haben, so hat er mehr Gewicht, um die Seelen zum wahrhaft

eifrigen und feurigen Gebet anzustacheln. Hüten wir uns dennoch mit Umsicht,
dass unsere Ohren nicht mehr auf die Musik achten, als die Seele auf den geistigen

Inhalt der Worte. Wenn wir diese Mäßigung beachten, besteht allerdings kein Zweifel,

dass es sich dabei um eine äußerst heilige und heilsame Einrichtung handelt.

Genauso aber wie jene Gesänge, die nur zum Vergnügen der Ohren komponiert
worden sind, der Majestät der Kirche nicht zuträglich sind und Gott in keiner Weise

gefällig sind.43

42 «C'est une chose bien expediente à l'édification de l'esglise de chanter aulcungs pseau-

mes en forme d'oraysons publicqs par lesqueulx on face prières à Dieu, ou que on chante

ses louanges affin que les cueurs de tous soyent esmeuz et incités à formé pareilles oray-

sons et rendre pareilles louanges et graces à Dieu d'une mesmes affection. [...] Les pseaul-

mes nous pourront inciter à eslever noz cueurs à Dieu, et nous esmouvoyr à ung ardeur

tant d'invocquer que de exalter par louanges la gloyre de son nom». Articles baillés par les

prescheurs (16. Januar 1537), Archives d'État de Genève, Registres du Conseil, vol. 30,

fol. 151; abgedruckt in: Pidoux, Le psautier huguenot (wie Anm 8), Bd. II: Documents, 1;

deutsche Übersetzung von Beat Föllmi.

43 «Et certe si ad earn, quae Dei et angelorum conspectum decet, gravitatem attempera-
tus sit cantus, cum dignitatem et gratiam sacris actionibus conciliât, tum ad excitandos in

verum precandi Studium ardoremque animos plurimum valet. Cavendum tamen diligen-

ter ne ad modulationem intentiores sint aures, quam animi ad spiritualem verborum sen-

sum. Hac ergo adhibita moderatione, nihil dubium, quin sanctissimum sit ac saluberri-

mum institutum. Quemadmodum rursus, quicunque ad suavitatem duntaxat, auriumque



230 Beat Föllmi

Es ließen sich weitere solche Belege finden.44 Daraus ergibt sich deutlich, dass

für Calvin die Übernahme profaner Melodien für die Psalmen nicht infrage
kam. Er hat solches auch nie zugelassen, weder in Straßburg noch in Genf.

Kontrafakturen deutscher Psalmmelodien des Straßburger Repertoires für
seine französischen Bereimungen hat er jedoch nicht ausgeschlossen. In den

Genfer Ausgaben von 1542 an wurden jedoch keine neuen Straßburger
Melodien übernommen - solches war ja in Genf auch nicht mehr nötig. Im
Genfer Psalter von 1562 finden sich nur drei deutsche Straßburger Melodien,
alle stammen vom Münsterorganisten Matthias Greiter:

- die Melodie von Ps 125, Nun welche hie ihr Hoffnung gar, in Genf mit
einem neuen Text von Marot für Ps 25 verwendet;

- die Melodie von Ps 51, O Herre Gott, begnade mich, in Genf wiederum

mit neuem Text von Marot für Ps 91 ;

- die Melodie von Ps 119, Es sind doch selig alle, die in Genf mit neuem
Text von Marot für Ps 36 und mit einem Text von Beza für Ps 68.

Diese letzte Melodie erlangte mit Bezas Text, Que Dieu se montre seulement,

große Bekanntheit als «Psaume des batailles» (Schlachtenpsalm), da ihn die

hugenottischen Soldaten während der Religionskriege am Ende des 16.

Jahrhunderts und die aufständischen Kamisarden im frühen 18. Jahrhundert vor
dem Angriff anstimmten.45

Ein weiteres Phänomen, das für den Genfer Psalter charakteristisch ist

und in einem gewissen Sinne in die Kategorie der Kontrafaktur hineingehört,
sind die Übernahmen der französischen Psalmen in andere Sprachen. Das

oblectationem compositi sunt cantus, nec ecclesiae maiestatem decent, nec Deo non

summopere displicere possunt». Abgedruckt in: Baum, Cunitz und Reuss (Hgg.), Ioannis

Calvini opera (wie Amn. 8), Bd. I (1863), Sp. 921 (Corpus Reformatorum 29); ebenfalls

in: Pidoux, Le psautier huguenot (wie Anm. 8), Bd. I: Les mélodies, XIV; deutsche

Übersetzung von Beat Föllmi.

44 Bspw. Sermon CXLVIII sur lob, abgedruckt in: Baum, Cunitz und Reuss (Hgg.),
Ioannis Calvini opera (wie Anm. 8), Bd. XXXV (1887), Sp. 369-370 (Corpus Reformatorum

63).

45 Siehe dazu: Orentin Douen, «Le psaume des batailles», in: Bulletin de la Société de

l'histoire du protestantisme français 28/5 (1879), 210-215.



Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jh. 231

Prestige des Genfer Psalters, seiner Textautoren Marot und Beza sowie des

dahinterstehenden Calvin führte dazu, dass die Psalmen nicht aus dem

hebräischen Original in weitere Sprachen übersetzt wurden, sondern auf der

Grundlage der französischen Bereimungen - unter Übernahme von Versmaß,

Reimschema und natürlich der Melodien. Im deutschen Sprachraum
wurde die Bereimung von Ambrosius Lobwasser maßgebend. Dieser
veröffentlichte 1573 in Leipzig seinen Psalter des Königlichen Propheten Davids,46

der von den deutschsprachigen Reformierten sofort aufgenommen und unter
anderem auch in den schweizerischen Kirchen gesungen wurde. In den

Niederlanden gab es gleich mehrere Versionen, die auf die Genfer Melodien

gesungen wurden, darunter die Reimpsalter von Petrus Dathenus47 (1566)
und von Philippe de Marnix Seigneur de Sainte Aldegonde (1580).48 Weitere

Übersetzungen wurden ins Italienische, Rätoromanische, Englische, Béarnais

und viele andere Sprachen vorgenommen.
Kontrafakturen im eigentlichen Sinne wurden bei der Konstituierung

des calvinistischen Repertoires also nur eingeschränkt zugelassen (und stets

nur aus dem geistlichen Repertoire), und das einmal abgeschlossene Repertoire

durfte nicht als Grundlage weiterer Kontrafakturen dienen. Nur in der

Übersetzung entstand eine einzigartige Vielstimmigkeit: Reformierte konnten

überall auf der Welt ihre Psalmen auf die bekannten «mélodies fran-

çoises» singen, so wie es beispielsweise für die Niederlande belegt ist, wo die

Gemeinde im 17. Jahrhundert gleichzeitig französisch und niederländisch

gesungen hat.

46 Psalter des Königlichen Propheten Davids, in deutsche Reime verständlich und deutlich

gebracht, Leipzig: Hans Steinmann und Ernst Vögelin 1573.

47 De Psalmen Davids, ende ander Lofsanghen, wt den francoyschen Dichte In Neder-

landschen ouerghesett, Heidelbergé: Petrus Dathenus 1566.

48 Het boeck der psalmen. Uit der Hebreisscher sprake in Nederduytschen dichte op de

ghewoonlicke oude wijsen van singen overgeset, Middelburg: Richard Schilders 1580. Zu

den niederlänischen Adaptierungen siehe: Beat Föllmi, «Le chant des psaumes des Réformés

flamands et néerlandais aux XVIe et XVIIe siècles», in: Daniel Frey, Christian Grappe

und Madeleine Wieger (Hgg.), Usages et mésusages de l'Écriture. Approches interdisciplinaires

de la référence scripturaire, Strasbourg: Presses Universitaires de Strasbourg 2014

(Écriture et Société), 139-156.



232 Beat Föllmi

Schluss

Fassen wir die Kontrafakturpraxis der beiden evangelischen Konfessionen im
16. Jahrhundert im Hinblick auf die drei Funktionen zusammen, die zu

Beginn des Beitrags vorgestellt wurden : Propaganda, Gottesdienst und Identität.

In der lutherischen Konfessionskultur sind Kontrafakturen problemlos

möglich. Die Übernahme bekannter Melodien kann propagandistischen
Zwecken dienen (beispielsweise als Verspottung der Papstkirche). Die

Übersetzung, Verbesserung und Neugestaltung von liturgischen Gesängen der

Alten Kirche unterstreicht aber auch den Anspruch, die biblische und
apostolische Tradition in rechter Weise weiterzuführen. Im Bezug auf die Schaffung

konfessioneller Identität sind allerdings vor allem jene Lieder geeignet,

die Neuschöpfungen sind. Es ist kein Zufall, dass Luthers Ein feste Burg ist

unser Gott keine Kontrafaktur ist.

In der calvinistischen Konfessionskultur hingegen begegnet man der

Kontrafaktur mit einer gewissen Zurückhaltung. Die Übernahme deutscher

Psalmmelodien für die französischen Straßburger Psalter entsprach wohl

mehr einer Notwendigkeit. Für die in Genf entstandenen Psalmdichtungen
wurden nur noch wenige Melodien von lateinischen Hymnen und Sequenzen

verwendet. Weltliches Liedgut hingegen fand hier keine Berücksichtigung

- und mit Grund. Die gottesdienstliche Musik hat besonderen ästhetischen

Kriterien zu entsprechen: «poids et majesté», Gewicht und Majestät.
Ferner soll eine Melodie grundsätzlich einem Text zugeordnet sein. Dies hat

in propagandistischer Hinsicht vor allem gegen innen eine enorme Wirkung
und dient damit der Herausbildung einer äußerst starken reformierten Identität

durch die Musik. Im Gottesdienst wird ein einheitliches, aber auch

beschränktes Repertoire geschaffen, das die Gemeinden in den schweren

Prüfungen der Religionskriege zusammenhält, das andererseits aber den

gewandelten Frömmigkeitsformen im Zuge der Aufklärung nicht standhalten

wird.


	Die unterschiedliche Praxis der Kontrafaktur bei Lutheranern und Reformierten im 16. Jahrhundert : Theologie, Liturgie, Gesang

