
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 35-36 (2011-2012)

Artikel: Orgelspiel versus Orgelverbot : ein Paradigmenstreit im Umfeld der
norddeutschen Klosterreform im 15. Jahrhundert?

Autor: Hascher-Burger, Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


69

ORGELSPIEL VERSUS ORGELVERBOT.
Ein Paradigmenstreit im Umfeld der norddeutschen

Klosterreform im 15. Jahrhundert?

von Ulrike Hascher-Burger

Der Ruf nach einer Reform der christlichen Kirche ist ein wiederholt auftretendes

Phänomen während ihrer gesamten Geschichte.1 Der Weg zurück zu
den Wurzeln versprach Besserung angesichts wiederholt auftretender Probleme
wie menschliche Zügellosigkeit und liturgischer Wildwuchs. Die Kanalisierung
der liturgischen Musik bis hin zur Uniformität bildete dabei ein zentrales
Anliegen der Zisterzienser Reform im Hochmittelalter, der Windesheimer
wie der Bursfelder Reform im Spätmittelalter. Mit Reform eng verbunden
war die Einschränkung der instrumentalen Kirchenmusik, und hier in erster
Linie der Orgel. Während dieses Instrument sich im späten Mittelalter zum
kirchlichen Musikinstrument par excellence entwickelte,2 geriet es gerade
bei den Reformansätzen im 15. Jahrhundert unter Beschuß. Normative
Vorschriften formulierten ein striktes Orgelverbot. Dennoch wurde Orgelspiel in
der Liturgie beibehalten. Wie war es möglich, dass Praxis und Norm in dieser
Frage regelmässig miteinander konfrontiert wurden - und vielerorts die Praxis
als Siegerin aus dem Konflikt hervorging?

Am Beispiel des Orgelverbots während der Windesheimer Reform
niedersächsischer Klöster in der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts soll dieser Frage
exemplarisch nachgegangen werden.3 Dabei möchte ich die unterschiedlichen
paradigmatischen Voraussetzungen für diesen Konflikt aufzeigen, die
hypothetisch einen Schlüssel zu dessen Verständnis bieten können.

I. Orgeln und Devotio moderna

Für die liturgische Praxis zahlreicher Klöster4 des 15. Jahrhunderts in
Niedersachsen war die Devotio moderna als die im niederländisch-norddeutschen

1 Mit herzlichem Dank an die Mitglieder der Utrecht Researchgroup Musicology für inspirie¬
rende Bemerkungen zu einer früheren Fassung dieses Beitrags.

2 Peter Williams, The Organ in Western Culture 750-1250, Cambridge: Cambridge University
Press 1993, 361-379.

3 Die norddeutsche Klosterreform umfasste unterschiedliche Reformbewegungen, von denen
die Bursfelder Reform, nach Bursfelde, dem Hauptkloster der Bursfelder Union benannt, und
die Windesheimer Reform, benannt nach Windesheim, dem Hauptkloster des Kapitels von
Windesheim, am bekanntesten sind. Beide Klosterverbände beriefen sich auf die Spiritualität

der Devotio moderna. Siehe Nikolaus Staubach, „Zwischen Bursfelde und Windesheim.
Nordhessische Klöster in den Reformbewegungen des Spätmittelalters", in: Archiv für
mittelrheinische Kirchengeschichte 52 (2000), 99-119.

4 In Anlehung an den niederländischen Sprachgebrauch spreche ich auch bei den reformierten
Augustiner Chorherren- und Chorfrauenkonventen von „Klöstern", um eine Verwechslung
mit weltlichen Kanoniker- bzw. Kanonissenstiften zu vermeiden. Diese fielen nicht unter
die Windesheimer Reform.



70 Ulrike Hascher-Burger

Raum vor der protestantischen Reformation einflussreichste Reformbewegung
von grundlegender Bedeutung. Die Devotio moderna nahm ihren Anfang am
Ende des 14. Jahrhunderts im IJsseltal in den östlichen Niederlanden. Dort
stellte einer der Gründerväter der Bewegung, der Deventer Kaufmannssohn
Geert Grote, sein elterliches Haus unverheirateten und in freiwilliger Armut
und Keuschheit lebenden Frauen zur Verfügung: das erste Haus der Schwestern
vom Gemeinsamen Leben.5 Nach Grotes Tod im Jahr 1384 wurde auch ein
monastischer Zweig der Bewegung gegründet, der nach seinem wichtigsten
Gründungskloster, Windesheim, benannt wurde. Das Kapitel von Windesheim
bildete den Dachverband für insgesamt 102 offiziell inkorporierte Augustiner
Chorherren- und Chorfrauenkonvente.6 Vom Osten der Niederlande ausgehend
verbreitete sich die Devotio moderna via Neugründungen und Reformen
bestehender Klostergemeinschaften über die gesamten heutigen Niederlande
und Belgien, über den Westen Deutschlands bis in die Nordschweiz und die
Gegend um Paris.

Wie andere mittelalterliche Reformbewegungen auch, handhabte die Devotio

moderna strenge Regeln hinsichtlich der liturgischen Musikpraxis. Das
Singen mehrstimmiger Musik und das Spiel auf Musikinstrumenten waren
streng reglementiert.7 Allerdings ist die Devotio moderna deshalb nicht die
musikfeindliche Bewegung, für die sie lange Zeit angesehen wurde. Vielmehr
waren sich die Vertreter dieser Bewegung der Bedeutung der Musik für die
menschlichen Affekte sehr bewusst. Der Windesheimer Kanoniker Johannes
Mauburnus, der sein Reformwerk vor allem im Pariser Raum ausführte, schilderte

seinen Novizen in seiner grundlegenden Einleitung zur systematischen
Meditation, wie das - einstimmige - Singen von ihm passend auf bekannte
Hymnenmelodien angefertigter Gedichte die persönliche Meditation erleichtern
und fördern konnte.8 Die zweideutige Haltung der Devotio moderna gegenüber
der Musik resultierte in einer Gratwanderung hinsichtlich der Musikpraxis:
einer relativ offenen Haltung dort, wo es um die Musikpraxis im außerliturgischen

Rahmen ging, einer rigiden Haltung im Rahmen der im Liber Ordinarius
festgelegten Liturgie. Bereits die älteste Auflage des Windesheimer Ordinarius

5 Zur Devotio moderna siehe John van Engen, Sisters and Brothers of the Common Life. The
Devotio Moderna and the World of the Later Middle Ages, Philadelphia: University of
Pennsylvania Press 2008.

6 Diese Anzahl stammt aus Rudolf Th.M. van Dijk und Anton J. Hendrikman, „Tabellarium
chronologicum Windeshemense. De Windesheimse kloosters in chronologisch perspectief",
in: Anton J. Hendrikman e.a. (Hgg.), Windesheim 1395-1995. Kloosters, teksten, invloeden,
Nijmegen: Centrum voor Middeleeuwse Studies, Katholieke Universiteit Nijmegen 1996

(Middeleeuwse studies XII), 186-210.
1 Ulrike Hascher-Burger, Gesungene Innigkeit. Studien zu einer Musikhandschrift der Devotio

Moderna (Utrecht, Universiteitsbibliotheek, ms. 16 H 34, olim B 113). Mit einer Edition der
Gesänge, Leiden und Boston: Brill 2002 (Studies in the History of Christian Thought 106).

8 Ulrike Hascher-Burger, „Music and Meditation: Songs in Johannes Mauburnus's Rosetum
exercitiorum spiritualium", in: Church History and Religious Culture 88.3 (2008), 347-370.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 71

enthält ein striktes Verbot rhythmisierter, verzierter Choralmelodien sowie
des liturgischen Orgelspiels.9

Grund für das rigide Verbot war die fiactio vocis, die zu cuiiositas und le-
vitas führen konnte, zu einer nur oberflächlichen Teilnahme an der Liturgie,
wenn man durch Musik abgelenkt wird (cuiiositas) und zu oberflächlichem
Frohsinn (levitas) verführt.10 Vielmehr sollte der Choral piano et simplici
modo, in unverzierter, unrhythmischer Weise vorgetragen werden. Ebenso wie
die kompositorischen Raffinessen der spätmittelalterlichen Vokalpolyphonie,
gegen die dieses Verbot gerichtet ist,11 konnte auch das Orgelspiel das spirituelle

Wachstum, die erklärte Zielsetzung aller Mitglieder dieser Bewegung, in
Gefahr bringen. Daher wurde auch liturgisches Orgelspiel verboten.

Die Einschränkung des Orgelspiels wurde 1464 auf den paraliturgischen
Bereich ausgebreitet, als das Verbot in die Bestimmungen der jährlich
stattfindenden Windesheimer Kapitelzusammenkünften aufgenommen wurde: „So
wie wir keine Orgeln im Gottesdienst erlauben, so erlauben wir sie der excitatio
wegen auch nicht im Dormitorium."12 Grund für das Verbot war die drohende
excitatio, Erregung, die durch das Orgelspiel hervorgerufen werden konnte
und die die im Ordinarius geforderte gravitas des Gesangsvortrags in Gefahr
brachte. Excitatio beeinträchtigte den Gesang nicht nur während liturgischer
Feiern, sondern auch im Dormitorium. Im Bereich der klösterlichen Zellen,
dem Dormitorium, wurde ganz offensichtlich ebenfalls auf Orgeln gespielt.
Zeitgenössische Berichte belegen geistliche Übungen mit Gesang in den Dor-
mitorien, die ein möglicher Grund für sowohl das Vorhandensein als auch das
Verbot von Orgeln gerade hier gewesen sein könnten. Zwei Jahre später, 1466,
wurde der Beschluss des Kapitels routinemäßig bestätigt.13

Gegen die Orgelverbote muss es erheblichen Widerstand vonseiten der
reformierten Chorherren- und Chorfrauenklöster gegeben haben. Nur so lässt sich
erklären, dass im 16. Jahrhundert die Bestimmungen hinsichtlich des Orgelspiels

erheblich modifiziert wurden. Klösterlicher Orgelbesitz wurde erlaubt,

9 „Nullus fractis vocibus audeat curiositatem vel levitatem ostendere, sed piano &. simplici
modo qui gravitatem préférât omnis cantus est depromendus. Propter quod nee Organa iudi-
camus aliquo modo admittenda." Ordinarius divini officii pro ordine Canonicorum Regu-
larium Capittuli siue Congregationis Wyndesemensiss, Deventer 1521, fol. 41v: De modo et
uniformitate cantandi. Dieser Passus ist identisch mit dem Agnietenberger Ordinarius aus
der Mitte des 15. lahrhunderts, siehe Eckart Conrad Lutz, Arbeiten an der Identität. Zur
Medialität der cura monialium im Kompendium des Rektors eines reformierten Chorfrauenstifts.

Mit Edition und Abbildung einer Windesheimer ,Forma investiendi sanctimonialium'
und ihrer Notationen, Berlin-New York: de Gruyter 2010 (Scrinium Friburgense 27), 42.

10 Jeffrey Hamburger wies darauf hin: „Curiosity and idol worship were intrinsically linked",
siehe Jeffrey Hamburger, „Idol Curiosity", in: Klaus Krüger (Hg.), Curiositas. Welterfahrung
und ästhetische Neugierde in Mittelalter und Früher Neuzeit, Göttingen: Wallstein 2002
(Göttinger Gespräche zur Geschichtswissenschaft 15), 23.

11 Hascher-Burger, Gesungene Innigkeit (wie Anm. 7), 185-202.
12 „Sicuti non admittimus Organa in divino officio, ita nec in dormitorio causa excitationis."

Acta capituli Windeshemensis, ed. Sape van der Woude, 's-Gravenhage: Nijhoff 1953 (Kerk-
historische Studien 6), 66.

13 „Confirmata: Sicut non admittimus Organa etc." Ibid., 67.



72 Ulrike Hascher-Burger

wo er bereits vorhanden war, aber eine Ausbreitung des Orgelbesitzes wurde
unterbunden. So verordnete das Kapitel im Jahr 1538 allen seinen Häusern, die
erlaubterweise Orgeln besassen, dass sie weltliche Organisten im Dienst haben
sollten und keine, die die Profess abgelegt haben. Klöster, die Orgeln ohne
Erlaubnis des Kapitels besassen, sollten diese behalten dürfen. Häuser aber,
die keine Orgeln besitzen, sollen sich solche weder zulegen noch benutzen.14

Das Kapitel von Windesheim hatte sein Orgelverbot partiell zurückgezogen.
Die Klöster hatten sich dort durchgesetzt, wo die normativen Bestimmungen
des Kapitels mit bereits bestehenden Musiziertraditionen konfrontiert wurden.
Wo in Klöstern bereits Orgeln standen - ob diese nun mit oder ohne Erlaubnis
des Kapitels angeschafft worden waren - sollte auf diesen nun gespielt werden

dürfen. Doch Konvente ohne Orgelbesitz sollten diese Instrumente auch
weiterhin nicht anschaffen dürfen.

Neun Jahre später, 1545, stand die Orgelfrage ein letztes Mal auf der
Tagungsordnung der Kapitelversammlung. Das Kapitel ordnete an, es solle keiner
sich fortan herausnehmen, das Kapitel um die Erlaubnis zu bitten, eine Orgel
in seinem Konvent zu haben, da das Kapitel wünsche, dass in dieser
Angelegenheit die Statuten der Väter beobachtet werden.15 Mit dem Hinweis auf die
Gründungsväter als letzter und bindender Autorität setzte das Windesheimer
Kapitel die eigenen normativen Vorgaben gegenüber der klösterlichen
Orgeltradition endgültig durch - doch nur bei den Konventen, die noch immer keine
Orgel besassen. Wo normative Vorgabe und lokale Orgeltradition aufeinander
prallten, entschied sich der Konflikt zugunsten der Klöster. Bis zur letzten
allgemeinen Kapitelversammlung im Jahr 1611 kam das Thema nicht mehr
zur Sprache.

Die Vorgaben des Windesheimer Libei Ordinarius sowie die Beschlüsse der
Kapitelversammlungen besassen für alle reformierten Augustiner Chorherren-

und Chorfrauenklöster verbindliche Gültigkeit. Auch Klöster anderer
Orden, wie die Benediktiner und Benediktinerinnen der Bursfelder Union
und die zisterziensischen Klöster in Niedersachsen, orientierten sich in ihrer
Lebensweise an den Ideen der Devotio moderna und sprachen ihrerseits ein
Orgelverbot aus. Die rigorose Haltung Windesheims gegenüber dem Orgelspiel
vertrug sich jedoch schlecht mit dem im 15. Jahrhundert stark anwachsenden
Wunsch der Klöster, eigene Orgeln zu besitzen und auf ihnen zu spielen.

14 „Capitulum mandat omnibus domibus suis de beneplacito eiusdem Organa habentibus, ut
organistas habeant saeculares et non professos, qui autem Organa habent sine licentia capi-
tuli, ea tollant, non habentes vero neque sibi procurent aut assumant". Ibid., 145.

15 „Mandat capitulum ne quis posthac petere praesumat a capitulo licentiam habendi Organa
in conventu suo, quum velit capitulum in hac re statuta patrum observari". Ibid., 149.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 73

II. Orgeln und norddeutsche Klosterreform

Im 15. und 16. Jahrhundert gehörten Orgeln in den Niederlanden und in
Norddeutschland zur Standardausrüstung von Kirchen. Nicht nur weltgeistliche
Kollegien, sondern auch Kloster- und Beginengemeinschaften bemühten sich
in dieser Zeit, für ihre Kirchen Orgeln anzuschaffen.16 Orgelmusik verschönerte

die Liturgie an hohen Festtagen und erhöhte deren Bedeutung, aber die
Instrumente waren auch willkommene Prestigeobjekte, auf deren Wirkung
man nicht gerne verzichten mochte.

Im Zuge der Klosterreform hielt das Windesheimer Orgelverbot auch in
Norddeutschland Einzug. Nikolaus von Cues, der als päpstlicher Legat mit der
Durchführung der Reform in den Klöstern der nördlichen Germania betraut
war, bestimmte auf der 1451 in Magdeburg gehaltenen, für die Reform
konstitutiven Synode, dass die Orgelpfeifen während der Messe nicht gespielt werden
sollten, und vor allem keineswegs nach der Evangelienlesung.17 Dieses Verbot
fand nur wenig Beachtung. Überraschend viele Klostergemeinschaften suchten
einen Weg, das Orgelspiel trotz dieser normativen Vorgabe zu kontinuieren.

Das Augustiner Chorfrauenkloster Heinigen, das 1451 reformiert und als
eines von wenigen Augustiner Chorfrauenklöstern 1479 regulär in das Windesheimer

Kapitel inkorporiert wurde,18 ist ein gutes Beipiel für die Spannung
zwischen normativem Druck und alltäglicher Praxis. Aus diesem Konvent ist
einerseits ein Liber Ordinarius nach Windesheimer Vorbild bewahrt geblieben,
der natürlich auch das bekannte Verbot des liturgischen Orgelspiels enthält.19
Andererseits sind aber in einem liturgischen Formular aus der Reformzeit für
die Einkleidung von Windesheimer Chorfrauen auch Rubriken mit Hinweisen
auf Orgelspiel enthalten.20 Das Verbot des Orgelspiels wurde hier ignoriert.

Auch der Windesheimer Augustiner Regularkanoniker und Klosterreformer
Johannes Busch wies in seinem 1470-1473 verfassten Geschichtswerk Liber

16 Walter Simons führt mehrere belgische Beginenhöfe an, die im 15. und 16. Jahrhundert
nachweislich Orgeln besassen: „For example in the Brussels beguinage before 1449 [...], in
the Diest beguinage before 1481 [...], and in Tongeren between 1526 and 1530 [...]." Walter
Simons, „Beguines, Liturgy and Music in the Middle Ages: An Exploration", in: Pieter Man-
naerts (Hg.), Beghinae in cantu instructae. Musical Patrimony from Flemish Beguinages
(Middle Ages - Late 18th C.), Turnhout: Brepols 2009 (Épitome musical), 24 Anm. 14.

17 Arnfried Edler (Hg.), Geschichte der Klavier- und Orgelmusik, 3 Bde. Laaber: Laaber Verlag
2004, Bd. I, 28.

18 Wilhelm Kohl, Ernest Persoon und Anton G. Weiler (Hgg.j, Monasticon Windeshemense,
4 Bde., Brüssel: Archives et Bibliothèques de Belgique 1976-1984, Bd. 2: Deutsches Sprachgebiet,

478-489.
19 Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek, Cod. Guelf. 649 Heimst. Zu diesem Codex siehe

Lutz, Arbeiten an der Identität (wie Anm. 9), 185-188.
20 Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek, Cod. Guelf 1271 Heimst., fol. 12v und 15r. Abbil¬

dungen bei Lutz, Arbeiten an der Identität (wie Anm. 9), 277 und 279.



74 Ulrike Hascher-Burger

de reformatione monasteriorum11 wiederholt auf Orgelspiel in reformierten
Klöstern.22 Zweimal hatte er im Augustiner Chorherrenkloster Sulta bei
Hildesheim als Prior sogar selbst Orgelspiel angeordnet.23 Anders als der Windes-
heimer Ordinarius verurteilte Busch das liturgische Orgelspiel nicht, sondern
präsentierte es in neutralem Ton gleichsam als Selbstverständlichkeit.

Orgeln waren während der Reform nicht nur in Gebrauch, auch
Restaurierung und Neukauf von Orgeln sind wiederholt belegt. Das westfälische
Benediktinerinnenkloster Gertrudenberg bei Osnabrück renovierte im Zuge
der Bursfelder Reform zwischen 1483 und 1495 zunächst den Nonnenchor
und die Klausur, danach die Wirtschaftsanlagen und Verwaltungsgebäude.24
Zusammen mit dem Chor wurde auch die Orgel für einen beträchtlichen
Betrag von 80 Mark tiefgreifend restauriert25 - eine überraschende Haltung
angesichts der eindeutigen Verbote des Orgelspiels nicht nur in Windesheimer
Kreisen, sondern auch im Umfeld der Bursfelder Reform.26

Dieser offensichtliche Widerspruch zwischen klösterlicher Liturgiepraxis und
institutionell verhängtem Orgelverbot passt nicht in den gängigen Verlauf
der norddeutschen Klosterreform. Klöster haben sich wiederholt gegen die
Windesheimer Reform zur Wehr gesetzt. Vor allem in den niedersächsischen
Frauenkonventen wurde der Reformer Johannes Busch nicht mit offenen Armen

21 Zum Liber de lefoimatione monasteiioium siehe Staubach, „Zwischen Bursfelde und Windesheim"

(wie Anm. 3), 114-119. Der Liber de reformatione monasteriorum, eine der bedeutendsten

Quellen für die monastische Reform in Niedersachsen, enthält Augenzeugenberichte
aus 31 Frauengemeinschaften und 29 Männerkonventen. In den meisten Fällen unternahm
Busch die Reform eigenhändig oder hat sie jedenfalls tatkräftig unterstützt. Er reformierte
nicht nur Klöster seines eigenen Ordens der Augustiner Chorherren und Chorfrauen, sondern
auch Konvente des Zisterzienserordens, der Büsserinnen, der Prämonstratenser sowie drei
Inklusengemeinschaften. Diese Gemeinschaften reformierte er, wie er selbst angab, nach
bestem Wissen und Gewissen nach den Regeln ihres eigenen Ordens. Der Liber de reformatione

ist eine der wichtigsten erzählenden Quellen nicht allein für die Windesheimer Reform,
sondern auch für die Frühgeschichte der Bursfelder Kongregation. Ausgabe: Karl Grube (Hg.),
Des Augustinerpropstes Johannes Busch Chronicon Windeshemense und Liber de reformatione

monasteriorum, Halle: Hendel 1886 (Geschichtsquellen der Provinz Sachsen XIX). Dazu
Ulrike Hscher-Burger, „In omnibus essent conformes? Windesheimer Reforn und liturgische
Erneuerung in niedersächsischen Frauenklöstern im 15. Jahrhundert", in: Church History
and Religious Culture 93 (2013), 535-547.

22 Grube, Johannes Busch (wie Anm. 21), 418, 419, 429, 430, 436, 461.
23 Ibid., 429.
24 Dazu Gudrun Gieba, Reformpraxis und materielle Kultur. Westfälische Frauenklöster im

späten Mittelalter. Husum: Matthiesen 2000 (Historische Studien 462), 169-170.
25 Ibid., 170 aufgrund eines Rechnungsberichts des Procurators.
26 Ein Orgelverbot wurde auf dem Generalkapitel der Bursfelder Union von 1496 ausgesprochen.

Dazu Klaus Schreiner: „Auf Orgeln zu verzichten oder sie nach einer erfolgreich durchgeführten

Reform zu zerstören oder zu verkaufen, galt in Bursfelder Reformkreisen als Zeichen
intakter Askese." Klaus Schreiner, „Benediktinische Klosterreform als zeitgebundene Auslegung

der Regel. Geistige, religiöse und soziale Erneuerung in spätmittelalterlichen Klöstern
Südwestdeutschlands im Zeichen der Kastler, Melker und Bursfelder Reform," in: Blätter für
württembergische Kirchengeschichte 86 (1986), 105-195, hier 191-192.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 75

empfangen.27 Die Durchführung der Windesheimer Reform bedeutete einen
mit harten Mitteln, manchmal über Jahre hinweg ausgefochtenen Kampf.28
Doch wenn die Reform eines Konvents durchgesetzt werden konnte, bedeutete

das eine radikal durchgeführte Veränderung seiner Lebensweise: Küchen
wurden umgebaut, um gemeinsame Mahlzeiten zu ermöglichen, Frauenklöster
wurden von einer geschlossenen Mauer umgeben, um jeden Kontakt mit der
Aussenwelt zu unterbinden, die liturgischen Bücher wurden komplett ersetzt
- und wo das aus Kostengründen nicht möglich war, doch wenigstens sorgfältig

mittels Korrekturen der uniformen Windesheimer Liturgie angepasst. So
konnte Johannes Busch wiederholt zufrieden konstatieren, die Klöster seien
nach anfänglichem Widestreben doch in allem - Habit, Gesang, liturgischen
Büchern - dem Windesheimer Kapitel uniform geworden.29

In allem - bis auf das liturgische Orgelspiel? Wie hätte man sich diese
Ausnahme zu erklären? Wurde das Orgelspiel einfach geduldet? Duldung irgendwelcher

lieb gewordener Lebensweisen war kein Kennzeichen der mit aller Härte
durchgeführten Windesheimer Reform. Auch handelten die Klöster nicht im
Geheimen, sie verbargen weder ihre Orgeln noch ihr liturgisches Orgelspiel.

a. Pfarrkirche und Nonnenchor

Für manche Frauenklöster besteht die Antwort in der Tatsache, dass ihre
Kirchen nach der Reform strikt aufgeteilt wurden in einen Bereich, der als
Pfarrkirche für die Laiengemeinde diente, und den für Laien unzugänglichen
Bereich des Nonnenchors. Dass diese Einteilung Auswirkungen auf das Orgelspiel

haben konnte, zeigt das Beispiel der Zisterzienserinnenabtei Wienhausen,
für die schon in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts der Besitz einer Orgel
belegt ist.30 Enge Verbindungen zu den Herzögen von Braunschweig-Lüneburg,
deren Töchter häufig Äbtissinnen in Wienhausen waren, spielten eine wichtige

Rolle in der Geschichte Wienhausens. Als im Jahr 1469 die Reform der
Abtei stattfand, wurde sie auch mit dem Verbot des Orgelspiels konfrontiert.
Die Wienhäuser Chronik berichtet von diesem Konflikt in Zusammenhang

27 Hierzu Gabriela Signori, „Gehorsam wider Eigensinn. Wertekonflikte in Frauenklöstern und
-stiften des 15. Jahrhunderts", in: Alois Hahn, Gert Melville und Werner Röcke (Hgg.j, Norm
und Krise von Kommunikation. Inszenierungen literarischer und sozialer Interaktion im
Mittelalter, Berlin: Lit-Verlag 2006 (Geschichte, Forschung und Wissenschaft 24), 291-309,
hier: 300-304.

28 Sogar liturgischer Gesang wurde als magische Waffe eingesetzt. Ulrike Hascher-Burger, „Zwischen
Liturgie und Magie: Apotropäischer Zaubergesang in niedersächsischen Frauenklöstern im
späten Mittelalter", in: Journal of the Alamire Foundation 3 (2011), 127-143.

29 Busch schrieb beispielsweise über die gelungene Reform des Augustinerchorfrauenkonvents
in Dorstadt: ut prefatum monasterium reformarem sicut in Heyninghen et Stederborch,
ut eis in habitu, statutis, in cantu et in omnibus essent conformes similiter et monialibus
capituli de Windesem." Grube, Johannes Busch (wie Anm. 21), 647-648.

30 Im „Notizbuch der Äbtissinnen" wird der Bau einer Orgel im Jahr 1431 erwähnt. Für die
Orgelpfeifen wurde Material einer bereits bestehenden Orgel wiederverwendet; Wienhausen,
Klosterarchiv, Fach 3, Nr. 1/1, 24-25. Ich danke Henrike Lähnemann für ihren Hinweis auf
diese Handschrift.



76 Ulrike Hascher-Burger

mit Visitationen von Patres und Priestern, die ohne Wissen des Bischofs das
Kloster visitierten und anordneten, dass „keine Orgel oder andere Instrumentalmusik

in der Mette oder Vesper mehr gehört werden solle." 31 Die Kirche
des Klosters Wienhausen hatte von Anfang an sowohl als Klosterkirche als
auch als Pfarrkirche gedient. Bis zur Klosterreform wurden die Gottesdienste
von Nonnen und Laien gemeinsam gefeiert. Im Zuge der Reform wurde die
gemeinschaftliche Ausführung der Liturgie abgeschafft, die Nonnen folgten
der Liturgie von der Nonnenempore aus, die Laien feierten zusammen mit
den Weltgeistlichen im Schiff.32 Die Orgel stand im Kirchenschiff und den
Priestern war es auch nach der Reform erlaubt, darauf zu spielen, während
das Instrument für die Nonnen nunmehr unzugänglich war. Orgelspiel während

des Offiziums wurde abgeschafft, denn das Stundengebet fand nach der
Reform ausschliesslich auf der Nonnenempore statt, wo keine Orgel stand.

Zwischen 1489 und 1495 wurde mit finanzieller Unterstützung des Herzogs
von Braunschweig-Lüneburg eine neue Orgel gebaut, zu der die Äbtissin selbst
eine grosse Menge Holzes beisteuerte.33 Dabei dürfte es sich wohl um die Orgel
im Kirchenschiff gehandelt haben, auf der zu spielen zwar den Nonnen verboten,

aber den weltgeistlichen Priestern des Klosters durchaus erlaubt war. Die
Wienhäuser Abtei hielt sich also durchaus an die Bestimmungen der Reform.

Für das Zisterzienserinnenkloster Medingen spielten in der Frage des
Orgelverbots politische Verbindungen zum Bischof von Verden eine wichtige Rolle.
Jahrhundertelang war Medingen das „Hauskloster" für Töchter aus reichen
Lüneburger Kaufmannsfamilien. 1479 wurde es auf Geheiß des Bischofs von
Verden mit Unterstützung Wienhausens reformiert.34 In Medingen diente die
Klosterkirche ebenfalls als von Weltgeistlichen betreute Pfarrkirche. Anders

31 „Nichts destoweniger hat die Hochgebohrne Hertzogin zu Braunschw. und Lünebg. Anna von
Nassau und der Probst Henricus Wetteman viel Visitirens und besuchens angestifftet durch
Patres und Prediger, welche ohn Erlaubniß vom Bischoffe offt ins Kloster kamen und bald
dieses bald jenes unter dem Schein der Verbeßerung entweder einführten oder abschafften,
als unter andern daß die Hauptmeße, nicht, wie vorhin, von den Geistlichen und der Jungfrl.
Versamlung sollte abgesungen werden; sondern allein von denen Jungfrauen. Auch daß keine
Orgel und ander instrumental Music in der Mette und Vesper mehr sollte gehöret werden."
Horst Appuhn (Hg.), Chronik und Totenbuch des Klosters Wienhausen, Wienhausen: Kloster
Wienhausen 1986, 26.

32 Wienhausen, Klosterarchiv, Urkunde 554; getippte Transkription: Wienhausen, Klosterarchiv,
Copie Nr. 9. Zur Funktion der Nonnenemporen im Zuge der Reform siehe Gisela Muschiol,
"Liturgie und Klausur. Zu den liturgischen Voraussetzungen von Nonnenemporen.", in: Irene
Crusius (Hg.), Studien zum Kanonissenstift, Göttingen: Vandenhoek und Ruprecht 2001,
129-148.

33 „Zu seiner Zeit ist die Orgel gebauet von denen Patronen, da er und die Versamlung hülffliche
hand boten mit Speise und anderen Nohtwendigkeiten, die Domina gab auch viele Bretter
hiezu her." Appuhn, Chronik (wie Anm. 31), 55.

34 Johann Ludolph Lyßmann, Historische Nachricht von dem Ursprung, Anwuchs und Schicksalen

des im Lüneburgischen Herzogthum belegenen Closters Meding, dessen Pröbsten,
Priorinnen und Abbatißinnen auch fürnehmsten Gebräuchen und Lutherischen Predigern
etc. nebst dazu gehörigen Urkunden und Anmerkungen bis auf das Jahr 1769 fortgesetzet,
Halle: Gebauer 1772, 69.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 77

als Wienhausen verfügte Medingen jedoch über zwei Orgeln, eine im
Kirchenschiff und eine auf der Nonnenempore. In der ersten Hälfte des 15.

Jahrhunderts, so berichtet die Medinger Chronik aus dem 17. Jahrhundert, ließ
Propst Ludger Töllner die Kirche erweitern und - ausser der grossen Orgel in
der Kirche - eine weitere Orgel auf der Nonnenempore platzieren. Auf dieser
Orgel konnten die Nonnen während der Konventsmessen und des Offiziums
spielen.35 Ludger Töllners Amtszeit dauerte von 1416 bis 1446 und lag also
vor der Einführung der Reform.36 Zu seiner Zeit konnten die Nonnen sowohl
auf der großen Orgel in der Kirche als auch auf der Nonnenempore spielen.

Nach der Reform sollte auch in Medingen das Orgelspiel eingeschränkt
werden. Dank direkter Verbindungen zum Bischof von Verden fanden die
Nonnen allerdings einen Weg, wie sie ein generelles Verbot des Orgelspiels
umgehen konnten. Eine bischöfliche Dispens garantierte ihnen nicht nur die
Regelung, auch während der Fastenzeiten in einem separaten Refektorium
Fleisch essen zu dürfen, sondern auch die Konzession, wie gewohnt während
Apostelfesten und anderer hoher Feiertage die Orgel zu benützen. Während
des Stundengebets sollte eine speziell für diese Aufgabe ausgebildete Nonne
auf der Orgel spielen.37 Tatsächlich deuten zahlreiche Hinweise in Handschriften

aus dem Kloster Medingen auf eine lebendige Tradition des liturgischen
Orgelspiels in Medingen auch in der Zeit nach der Reform.38 Darauf komme
ich später zurück.

Die Kirche des Zisterzienserinnenklosters Mariensee diente nach der
Reform ebenfalls als Pfarrkirche für die Parochianen der Umgebung, während
der liturgische Raum der Nonnen auf die Nonnenempore beschränkt war.
Auf einem eingefügten Blatt im Gebetbuch der Äbtissin Odilia von Alden
aus dem Jahr 1522 sind Gesänge zum Fest der Assumptio Marie aufge-

35 „Daher ließ er gleich zu Anfang ein Positiv auf den Jungfrauenchor setzen, und die grosse
Orgel in der Kirche mit etlichen neuen Stimmen vermehren, hielt daneben etliche von den

jüngern Conventualinnen und alle seine Capellanos zur Music an, und brachte es so weit
damit, daß sie hernach an den Fest- und Aposteltagen sowol bey dem öffentlichen
Gottesdienste, als unter ihren Horis eine angenehme Music machen konnten. Wie es denn ebenfalls
von ihm herkommt, daß noch bis auf den heutigen Tag an den Fest- und Aposteltagen, auch
sonst zu gewissen Zeiten, die Orgel unter der Chorstunde gespielet wird." Ibid., 50.

36 Zu Töllner vgl. ibid., 48-54.
37 „Et insuper ut diebus festivis apostolorumque et sollempnioribus festis in organis tempore

divinorum ut apud Vos solitum fuit cantent per unam ex eisdem monialibus ad hoc instruc-
tam et edoctam presentibus usque ad specialem nostram revocationem a nobis sive nostra
auctoritate spirituali vobis factam et insinuatam valituris gratiose concedimus." Ibid., 122.

38 Ulrike Hascher-Burger, Verborgene Klänge. Inventar der handschriftlich überlieferten Musik
aus den Lüneburger Frauenklöstern bis ca. 1550. Mit einer Darstellung der Musik-Ikonographie

von Ulrike Volkhardt, Hildesheim: Olms 2008 63-101.



78 Ulrike Hascher-Burger

schrieben.39 Zu Beginn der Rectoseite wird - nach einigen Gesängen, die
vom Propst gesungen werden sollen - vermeldet Vnus cantet super organis
Quae est ista - einer solle zusammen mit der Orgel Quae est ista singen.
Das grammatikalische Geschlecht unus weist auf ein Mitglied des Klerus
als Sänger, der in Interaktion mit der Orgel singt. Die Kürze des Auszugs aus
der Liturgie sowie des Incipits erlauben keine eindeutige Bestimmug dieses
Gesangs. Denkbar wäre aber das Graduale Quae est ista que progreditur
quasi, das an Marienfesten gesungen wurde. Dass es sich jedenfalls um einen
Messgesang für die Pfarrkirche handeln muss, kann aus dem Geschlecht des

Sängers abgeleitet werden.
Eine strikte Scheidung des Kirchenraums in Nonnenempore und Laienkirche

ist nicht für alle Konvente die passende Antwort auf die Frage nach dem
Orgelverbot in der Reform. Hinweise auf Konvente in Medingen, Heiningen
und Gertrudenberg sowie die von Busch rapportierten Beipiele sprechen dafür,
dass für die Beibehaltung des Orgelspiels ein weiterer Aspekt ausschlaggebend
gewesen sein muss.

b. Ein Paradigmenstreiü

Das eingangs zitierte Orgelverbot des Windesheimer Ordinarius bezieht sich
auf eine instrumentale Aufführungspraxis in fractio vocis, das heißt, in
rhythmischem, vom Gesang weitgehend unabhängigem, figuralem Orgelspiel, eine
Spielpraxis, die wegen ihrer Ferne zum geforderten planus et simplex cantus
ablehnt wurde.40 Dies stimmte jedoch nicht zwingend mit der gängigen
Spielpraxis in niedersächsischen Klöstern überein. Es gibt Hinweise darauf, dass in
den Klöstern im Gegenteil wohl eher choralnah und unrhythmisch gespielt
wurde. Das spricht dafür, dass in der norddeutschen Klosterreform zwei
unterschiedliche Paradigmen liturgischer Orgelpraxis miteinander konfrontiert
wurden. Im Folgenden sollen einige Dokumente mit Aufzeichnungen zum
Orgelspiel herangezogen werden, die für diese Hypothese aufschlussreiche
Anhaltspunkte liefern.

III. Orgelspiel und Gesang - Vokalität und Instrumentalität

Traditionell wird die Orgel von allen Musikinstrumente mit dem menschlichen
Körper am häufigsten in Verbindung gebracht, was mit ein Grund dafür ist, dass

gerade dieses Instrument in der Ausführung der Liturgie der westlichen Kirche
vor allem im ausgehenden Mittelalter eine immer prominentere Rolle zugewiesen
bekam. Kirchenvater Hieronymus von Stridon (347-420) verglich in seinem

39 Mariensee, Klosterarchiv, Gebetbuch der Äbtissin Odilia von Alden (ohne Signatur), fol. 74r.
Ich danke Henrike Lähnemann für den Hinweis auf diese Handschrift und für ihre
Transkription des Kolophons: fol. lr Ista collecta materia ad vsum ordinis cisterciensis pertinet
sacratis nec non deodicatis virginibus in lacu sancte marie. Explizit f. 116v: Anno domini
M° CCCCC vicesim° scdo ipso die sancti mychal[is] archageli hoc opus est completum per
me Odilia de alden quondam abbatissa in lacu marie virginis.

40 Siehe oben Anm. 9.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 79

Kommentar zu den Psalmen 136 und 140 erstmals den Aufbau der Orgel mit
dem des menschlichen Körpers. Ebenso wie dieser bestehe das Instrument aus
zahlreichen Einzelteilen, bringe aber einen einheitlichen Ton hervor. Gleichsam
wie aus einer Orgel bringen wir Menschen Gott Hymnus und Canticum dar.41

Die Orgel galt als primär vokales Instrument, das in Kirchen und Klöstern in
engem Zusammenhang mit dem liturgischen Choral funktionierte. Nicht zuletzt
humanistischem Streben nach Wortverständlichkeit war es zu verdanken, dass

„Musikinstrumente [...] nach ihrem Gehalt an >humanitas< / >Menschlichkeit<
bewertet" wurden, „und die Nähe zur menschlichen Stimme und zum Ausdruck
der Wortsprache [...] zum ausschlaggebenden Bewertungskriterium" wurde.42 Dass
die Orgel unter allen Instrumenten in dieser Hinsicht eine besondere Position
einnahm, wurde dem Klang der Pfeifen zugeschrieben, der der menschlichen
Stimme am nächsten kam.43 Der Vokalität der Orgelmusik im 15. Jahrhundert,
ihrer engen Bindung an den einstimmigen liturgischen Gesang, entsprechen
Hinweise auf die Orgel in liturgischen Handschriften - Quellen, in denen ein
kontinuierlicher Gebrauch von Orgeln gerade in reformierten Klöstern sichtbar
wird. Zwar betonten Orgelspiellehren zur selben Zeit in zunehmendem Masse
die Instrumentalität der Orgel,44 doch sollte das keinesfalls darüber hinweg
täuschen, dass die Orgel auch im späten Mittelalter noch immer als vokales
Instrument betrachtet und eingesetzt wurde.

41 „Organum autem hominis corpus est. Sicut enim Organum ex multis fistulis compositum est,
unum autem modulatione melos mittit. Ita et Organum nostrum habemus tactum: per ipsum,
hoc est peropera, melos et canticum et hymnum referimus Deo. Similiter et per auditum,et
per odoratum, et per gustum, et per uisum, et per has omnes uirtutes quasi de uno organo
hymnum et canticum referimus Domino." Germain Morin (Hg.), Sancti Hieronymi Piesbyteii
tiactatus sive homiliae in Psalmos, in Marci Evangelium aliaque varia argumenta / partem
nuper detexit, partem adulteris mercibus exemit, auctori vindicavit, adiectisque commenta-
riis criticis primus, Turnhout 21958 (Corpus Christianorum Series Latina 78), 296-297. Vgl.
Arnfried Edler (Hg.), Geschichte der Klavier- und Orgelmusik, 3 Bde., Laaber: Laaber-Verlag
2004, Bd. 1, 18.

42 Edler, Klavier- und Orgelmusik (wie Anm. 41), Bd. 1, 28.
43 Francisco de Salinas: „[...] unter allen Instrumenten aber kommen die Pfeifen jener, die Orgel

genannt werden, der menschlichen Stimme am nächsten. Hauptsächlich aus diesem Grund,
so meine ich, verwendet die heilige römische Kirche diese Instrumente." {*[...] &. praesertim
cannas instrumentorum, quae Organa dicuntur, quae proxime omnium ad humanam vocem
accedunt. Quam credo ob causem his potissimum instrumentis sancta Romana utitur eccle-
sia.") Fr. de Salinas, De musica liber II (1577), Facsimilenachdruck, hg. von M. A. Kastner,
Kassel u. a.: Bärenreiter 1958, 48. Zitat und Übersetzung nach Edler, Klavier- und Orgelmusik
(wie Anm. 41), Bd. 1, 28.

44 „The practice of organ music, like that of the Trecento madrigals, was almost certainly much
older than the written evidence provided by either practical or theoretical sources. The
attempt to formulate it into rules came only later in response to didactic needs and by this
time the situation in vocal music and its theory had changed substantially, making it very
difficult to adapt the latter to the special circumstances of the keyboard and its music." Marie
Louise Göllner, „Early Organ Treatises and the Italian Trecento", in: Theodor Göllner (Hg.),
Neues zur Orgelspiellehre des 15. Jahrhunderts, München: Verlag der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften 2003 (Bayerische Akademie der Wissenschaften. Veröffentlichungen der
Musikhistorischen Kommission 17), 17-31, hier 31.



80 Ulrike Hascher-Burger

Die Bandbreite von Vokalität und Instrumentalität der Orgel in klösterlichem

Kontext soll im Folgenden anhand von drei Aufzeichnungen aus dem
15. Jahrhundert gezeigt werden: Andachtsbücher aus dem bereits genannten
Zisterzienserinnenkloster Medingen, ein Graduale aus einem Augustinerinnenkonvent

aus der Diözese Utrecht, sowie eine Sammelhandschrift aus dem
Säkularkanonikerstift St. Lambertus in Oldenburg.

Die unterschiedlichen Lösungen für eine Kennzeichnung und Aufzeichnung
von Orgelmusk in diesen Quellen verweisen auf unterschiedliche Paradigmen
hinsichtlich des liturgischen Orgelspiels. Kriterien für ein stärker „vokales"
oder „instrumentales" Verständnis sind eine mögliche Aufzeichnung von Text
für Orgelmusik sowie die Notationsarten.

a. Andachtsbuch aus Medingen

Aus dem Zisterzienserinnenkloster Medingen sind heute rund 50 Bücher für die
private Andacht der Ordensfrauen und ihrer nahen Verwandten bekannt.45 In
diesen Orationalien wurden Meditationen mit Gebeten und zum Teil notierten
liturgischen Gesängen in charakteristischer Weise miteinander kombiniert. In
zwei Handschriften werden liturgische Gesänge mit insgesamt drei
Orgelabbildungen illustriert.46 Eine dieser Miniaturen soll hier näher erläutert werden.

t mm föm tioV
mvmmdm btcOar&uarj mT |

fftissutr twdfAwtif I
w fem tmülk

sUcmmfiw? #

Hildesheim, Dombibliothek, Ms. J 29, fol. 44r

45 Siehe die Datenbank Medingen Manuscripts http://medingen.seh.ox.ac.uk/ (4.9.2017]. Zu den
Orationalien mit Musiknotation siehe Hascher-Burger, Verborgene Klänge (wie Anm. 38),
63-101. Zur Notation in den Medinger Orationalien Ulrike Hascher-Burger, „Notation,
Devotion und Emotion in spätmittelalterlichen Andachtsbüchern aus dem Kloster Medingen",
in: Musica Disciplina 55 (2010), 33-73.

46 Hildesheim, Dombibliothek, Ms. J 29, fol. 44r und fol. 119r; Kopenhagen, Kongelige Biblio-
tek, Ms. Thott 120-8°, fol. 50v. Farhabbildungen in Hascher-Burger, Verborgene Klänge (wie
Anm. 38), 159, 162, 176.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 81

Zwei Nonnen, erkennbar am weissen Zisterzienserinnenhabit, sind auf zwei
Seiten eines Orgelinstruments sitzend dargestellt. Ihre deutlich sichtbaren
Füsse berühren eine Art von Steg, der wahrscheinlich als Pedal interpretiert
werden kann. Ihre Hände berühren runde Gegenstände, möglicherweise
Tonschleifen, in einer Ansicht von oben dagestellt. Diese Vorläufer des
Manualklaviers wurden horizontal herausgezogen und wieder zurückgeschoben.47
Solche Orgeln wurden zuweilen von zwei Spielern betätigt, um den Abstand
zwischen den Tonschleifen zu überbrücken und so das Spieltempo zu
erhöhen.48 Das abgebildete Instrument zeigt eine von links nach rechts absteigende
Pfeifenreihe, wobei nicht erkennbar ist, ob es sich um eine einfache oder eine
doppelte Pfeifenreihe handelt.49 Diese Bautechnik war im 15. Jahrhundert
bereits stark veraltet. Es ist daher auch zweifelhaft, ob diese Abbildung das real
existierende Instrument aus dem 15. Jahrhundert wiedergibt, oder vielmehr auf
eine ältere Abbildungsvorlage zurückgeht. Diese Diskussion kann hier nicht
geführt werden, vielmehr sollen die Hinweise auf den gesungenen Choral in
dieser Miniatur näher ins Auge gefasst werden.

Auf der rechten und linken Seite der Orgel entfalten sich zwei Spruchbänder
mit unnotierten Textincipits. Auf der linken Seite liest man Te deum lauda-
mus te dominum, den Beginn des Hymnus, der täglich am Ende der Matutin
und der Vesper gesungen wurde, in den Medinger Orationalien aber auch als
allgemeiner Lobgesang ohne direkte liturgische Bindung aufgezeichnet ist. Auf
dem rechten Spruchband steht Ergo die ista exultemus qua nobis viam vite
re[surgens], der Anfang von Versikel IIa der Ostersequenz Laudes salvatori,
die in Medingen während der Tagesmesse am Ostersonntag gesungen wurde.
Ergo die ista ist nicht der einzige Versikel dieser Sequenz, der in Verbindung
mit der Orgel zitiert wird. Oberhalb der Miniatur weist die Rubrik Post ma-
tutinas per Organa auf das Textincipit von Versikel 9a: Illuxit dies quam fecit
dominus. Auch dieser Versikel wurde mit Orgelspiel kombiniert. Möglicherweise

wurde die ganze Sequenz im Anschluss an die Matutin in Interaktion
mit Orgelspiel gesungen oder sogar nur auf der Orgel gespielt.

Aus einem Manuale für den Medinger Propst aus der Zeit nach der Klosterreform

wird ersichtlich, dass eine Ausführung der Sequenz Laudes salvatori,
an der Klerus und Laien gleichermassen beteiligt waren, einen musikalischen
Höhepunkt während der Ostermesse bildete. Der Klerus sang die Sequenz-
versikel, die Laienbesucher der Pfarrkirche das niederdeutsche Osterlied Crist
is upstande, das am Ende jedes Doppelversikels als repetitio eingeschoben

47 Für Tonschleifen siehe die Beschreibung der Winchester Orgel des Mönchs Wulfstan am Ende
des 10. Jahrhunderts in Barbara Owen e. al., „Organ", „IV.4: Early church organs", in: Grove
Music Online (http://www.oxfordmusiconline.com).

48 Friedrich Jakob e.a., Die Valeria-Orgel, Zürich: Verlag der Fachvereine an den Schweizerischen

Hochschulen &. Techniken 1991 (Veröffentlichungen des Instituts für Denkmalpflege
an der Eidgenössischen Technischen Hochschule Zürich 8), 27.

49 Für eine eingehende Analyse dieser und der beiden anderen Medinger Orgelabbildungen fehlt
hier leider der Raum.



82 Ulrike Hascher-Burger

wurde.50 Eine Beteiligung der Nonnen wird aus dem Manuale nicht ersichtlich.
Ihre musikalischen Aktivitäten beziehen sich in erster Linie auf das Offizium,
während dessen auch die Orgel auf dem Nonnenchor erklang.

Die Frage, ob es sich bei dieser Miniatur um eine Abbildung realen Orgelspiels

während der Andacht handelt oder doch eher um eine symbolisch zu
deutende Darstellung eines Musikinstruments, lässt sich nicht eindeutig
beantworten. Henrike Lähnemann interpretierte die drei Medinger Abbildungen

in erster Linie symbolisch als Teil des umfangreichen Instrumentariums
zum Lobpreis Gottes, das die Beterinnen mental in ihrem Herzen - auf der
Orgel des Herzens - betätigten.51 Die Orgel wird allerdings konkret von zwei
Nonnen gespielt - die einzige Darstellung eines von lebenden Menschen
gespielten Musikinstruments, alle anderen Instrumentendarstellungen zeigen
Engel oder David als Spieler.52 Das spricht dafür, dass die Miniatur ebenso an
einen konkreten liturgischen Hintergrund referiert wie die zitierten Gesänge
zur Matutin, wenn damit auch nichts ausgesagt ist über Orgelspiel während
der privaten Andacht selbst.

b. Graduale aus der Diözese Utrecht

Relativ unbekannte Hinweise auf eine Interaktion zwischen Chor und Orgel
während der Messe enthält das Graduale ms. 33 der Universitätsbibliothek
Edinburgh.53 Diese Handschrift wird ins 15. Jahrhundert datiert, seine Herkunft
wird mit einem Augustinerinnenkloster der Diözese Utrecht, möglicherweise
einem Konvent des Kapitels von Windesheim, in Verbindung gebracht.54 Dieses
Graduale enthält auf fol. 137r-140r fünf Kyrie-Gloria Paare.55 Jeweils für das

Gloria wird eine Verteilung der Verse auf Chor und Orgel angegeben.

50 Oxford, Bodleian Library, Ms. lat.lit.e 18, fol. 49v-52v. Eine vollständige Edition dieser
Handschrift in Ulrike Hascher-Burger und Henrike Lähnemann unter Mitarbeit von Beate Braun-
Niehr, Liturgie und Reform im Kloster Medingen. Edition und Untersuchung des Propst-
Handbuchs Oxford, Bodleian Library, MS Lat. liturg. e. 18, Tübingen: Mohr Siebeck 2013

(Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 76).
51 Henrike Lähnemann, „Per Organa. Musikalische Unterweisung in Handschriften der

Lüneburger Klöster" in: Henrike Lähnemann und Sandra Linden (Hgg.), Dichtung und Didaxe.
Lehrhaftes Sprechen in der deutschen Literatur des Mittelalters, Berlin/New York: de Gruyter
2009, 397-412, hier: 406-407.

52 Vgl. die musikikonographischen Abbildungen in Medinger Handschriften in Hascher-Burger,
Verborgene Klänge (wie Anm. 38), 145-190.

53 Ein Hinweis auf diese Quelle steht in David Hiley, Western Plainchant. A Handbook, Paper¬

backausgabe Oxford: Clarendon Press 1997, 438-439. Für eine detaillierte Handschriftenbeschreibung

siehe Catherine R. Borland, A Descriptive Catalogue of the Western Medieval
Manuscripts, Edinburgh: Edinburgh University Press 1916, 49-52.

54 Borland, Descriptive Catalogue (wie Anm. 53), 50.
55 Fol. 137r: In maioribus duplicibus Kyrie magne deus und Gloria; fol. 137v: Tempore paschali/

Van paesschen Kyrie und Gloria; fol. 138r: De domina nostra/Van onse liefve vrouw Kyrie
und Gloria; fol. 138v: In duplicibus/Van die hilligen apostelen Kyrie und Gloria,- fol. 139v:
De festis IX lectionum/Van IX lexen Kyrie und Gloria,- fol. 140r: In dominicis .../Van die
sondaghen Kyrie und Gloria. Hier fehlt die Einteilung in Chor und Orgel; fol. 140v: weitere
Kyriegesänge, ohne Gloria.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 83

ia>(o"A - f i'üf Im iflimi guftbob Irpfj (Biftr 4! """*»««»

&*rtSr' f ;
10'fl^l'llf öl' l0,f.

nr'^c"'p''
ma m rrrrl fis îr o0rin trrra pflrhotunuln

r ^tt r!T^-
uonr uoltîmti* ftiiïmii" teö niföi miuis tr/rtoifl

imigtfÔUMtfifHitiiistrC treofif; agimustiUtjpfuiajr

f J»"f 1-ff tf f ' '
tiâwarn gtonêOtîf îtiie itr crtffhs îrug jtf oiuûjoks

Edinburgh, University Library, ms. 33, fol. 137r

Die Gloriaverse tragen in roter Farbe geschriebene Rubriken „choor" und „or-
gel", die als Anhaltspunkte für die musikalische Ausführung gedient haben
dürften. Eine präzise Interaktion zwischen Chor und Orgel kann man aus
dieser Aufzeichnung nicht ableiten. Bemerkenswert ist aber, dass die mit
„orgel" gekennzeichneten Verse ebenso wie die für den „choor" bestimmten
in einstimmiger Choralnotation notiert sind und durchgehend mit dem
liturgischen Text versehen sind. Die Orgel kann solo gespielt worden sein, aber
vielleicht auch den Gesang verstärkt haben. Deutlich ablesbar ist jedenfalls,
dass die Orgel nicht durchgehend, sondern nur bei jedem zweiten Versikel
gespielt wurde. Andererseits suggeriert der durchgehende Text, dass
möglicherweise durchgehend gesungen wurde.

Wie in den Medinger Handschriften sind die Orgelversikel auch in
Edinburgh 33 keine selbständigen Instrumentalstücke, sondern ganz in den
einstimmigen, vokalen Verlauf des liturgischen Gesangs und in die einstimmige,
vokale Aufzeichnung eingebettet. Die Instrumentalität der Orgel tritt in diesen
Aufzeichnungen gegenüber ihrer Vokalität in den Hintergrund.

c. Sammelhandschrift aus dem Lambertistift in Oldenburg

Außerhalb der Reformkreise ist im 15. Jahrhundert Orgelmusik auch in
Niedersachsen durchaus als selbständige einstimmige56 und mehrstimmige57 instru-

56 Eine Aufzeichnung einstimmiger Orgelmusik möglicherweise aus dem süddeutschen Kloster
Weingarten enthält das Fragment Stuttgart, Hauptstaatsarchiv, J 522 E II Nr. 815, auf zwei
schmalen Streifen eines Blatts aus einer Sammlung textloser Sequenzmelodien. Die untextier-
ten Sequenzversikel sind abwechselnd mit „cho" (Chor) und „orga" (Organum) gekennzeichnet.
Andreas Traub, „Ein Fragment zur Orgelbegleitung von Sequenzen," in: Musikforschung 64
(2011), 46-49, mit Schwarz-weiß Abbildung.

57 Einige Beispiele nennt Theodor Göllner, Formen früher Mehrstimmigkeit in deutschen
Handschriften des späten Mittelalters, Tutzing: Schneider, 1961, 76-77.



84 Ulrike Hascher-Burger

mentale Aufzeichnung überliefert. In der Oldenburger Handschrift Cim I 39,
einer „liturgisch-theologischen" Sammelhandschrift aus dem Kollegiatsstift
St. Lambertus in Oldenburg aus der Mitte des 15. Jahrhunderts,58 ist
Orgelmusik ebenfalls in liturgischem Kontext aufgezeichnet. Allerdings wurden
hier vokale und instrumentale Aufzeichnungen voneinander getrennt.59 Auf
fol. 90r-101v finden sich mehrere Kyrie-Gloriapaare sowie einzelne Sequenzen
in einstimmiger Choralnotation.60 Diese Gesänge alternieren mit textlosen
Aufzeichnungen zweistimmiger Präambeln in der Form der sogenannten
älteren deutschen Orgeltabulatur.61

Verglichen mit den Quellen aus Medingen und Edinburgh werden in der
Oldenburger Handschrift vokale und instrumentale Verse in optischer und
ausführungstechnischer Hinsicht unterschieden. Ein vokaler Charakter fehlt
den zweistimmigen Orgeltabulaturen. Anders jedoch als beispielsweise die
Intavolierungen liturgischer Gesänge im Buxheimer Orgelbuch sind in der
Oldenburger Handschrift die Tabulaturen zusammen mit den vokal ausgeführten

Choralversikeln aufgezeichnet. Der Gesamtkontext ist vokal-liturgisch,
jedoch hat sich die Tabulaturaufzeichnung der Präambeln aus dem einstimmig
vokalen Kontext emanzipiert. Möglicherweise verdankt sich diese von den
Klöstern abweichende Aufzeichnungsform der Tatsache, dass St. Lambertus
kein Reformkloster, sondern ein weltliches Kollegiatsstift war. Es unterstand
somit nicht dem Reformwillen Windesheims und konnte sich eine vom Satz
her stärker figurai ausgerichtete, von der fiactio vocis beeinflusste zweistimmige

Aufzeichnung in Orgeltabulatur erlauben.

IV. Nochmals das Windesheimei Oigelveibot

Nochmals zurück zum Windesheimer Verbot der fiactio vocis, in dessen
Fortsetzung das Orgelverbot formuliert wird.62 Die unmittelbare Nachbarschaft
der beiden Verbote legt nahe, dass sich der Windesheimer Ordinarius nicht
gegen das Orgelspiel im allgemeinen, sondern speziell gegen den Gebrauch der
fiactio vocis richtete. Gemeint waren dann die im 15. Jahrhundert beliebten
rhythmisierten und figurierten Bearbeitungen von Choralmelodien, wie sie
in den Tabulaturen der Oldenburger Handschrift aufscheinen und in Orgel-

58 Oldenburg, Landesbibliothek, Hs. Cim I 39. Handschriften in Nordwestdeutschland: Aurich
- Emden - Oldenburg, bearbeitet von Irene Stahl, Wiesbaden: Harrassowitz, 1993, 135-139.

59 Grundlegend zu Oldenburg Cim 139: Martin Staehelin, Die Orgeltabulatur des Ludolf Bödeker.
Eine unbekannte Quelle zur Orgelmusik des mittleren 15. Jahrhunderts, Göttingen: Vanden-
hoeck und Ruprecht 1996 (Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. I.
Phil.-hist. Klasse, Jg. 1996, Nr. 5).

60 Stahl, Handschriften (wie Anm. 58], 135.
61 Ich beziehe mich hier auf die Ausführungen Martin Staehelins. Die Oldenburger

Landesbibliothek konnte mir aus konservatorischen Gründen keine Fotos dieser Seiten zur Verfügung

stellen. Staehelin, Orgeltabulatur (wie Anm. 59), 170-171.
62 Zitat siehe oben Anm. 9.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 85

spiellehren dieser Zeit erläutert werden.63 Zu vergleichen ist diese Situation
mit dem Umgang des Windesheimer Kapitels mit der Mehrstimmigkeit. In der
Devotio moderna war nicht die Mehrstimmigkeit als solche verboten - aus
diesen Kreisen sind genügend Beispiele für einfache Formen unrhythmischer
und großenteils syllabischer Mehrstimmigkeit (,simple polyphony') bekannt,
sondern die rhythmisierte, komplizierte Form der Kunstmusik der Zeit.64
Anstelle der fiactio vocis wurde der cantus planus, der unverzierte, unrhythmische

Gesang, bevorzugt. In diesem Kontext wurde auch die Orgelmusik
als eine wichtige Repräsentantin der rhythmisierten, figuralen Musik
angesprochen, erschwerte dieser Stil doch die Textverständlichkeit und lenkte von
der einfachen Choralmelodie ab. Er sollte daher in vokaler wie instrumentaler
liturgischer Musik vermieden werden.

Die Handschriften aus Reformkreisen lassen tatsächlich keinerlei Ansätze für
figurierte Orgelmusik erkennen. Vielmehr steht die Vokalität der Orgelmusik
im Vordergrund. Eine einfache, im cantus planus ausgeführte Alternatimpraxis
zwischen Gesang und Orgel, möglicherweise in Quintparallelen, vielleicht auch
unisono simultan mit Gesang ausgeführt, dürfte zu den durchaus erlaubten
Möglichkeiten klösterlicher Orgelmusik gehört haben.

Das im Jahr 1600 gedruckte Caeiemoniale episcoporum, das vom päpstlichen
Stuhl nach der tridentinischen Reform verabschiedet wurde und Bischofskirchen
und Kollegiatskirchen Hinweise für eine adaequate Orgelpraxis vermitteln
sollte, sieht in rein figuralem liturgischem Orgelspiel ebenfalls ein Problem.65
Auch hier steht in der liturgischen Aufführungspraxis die Textverständlichkeit
des Chorals an erster Stelle. Zwar gehen die Vorschriften Roms eindeutig von
figuralem Orgelspiel aus, doch soll dieses wieder zum Choral zurückgebunden

werden. Wenn der Choral nämlich auf der Orgel figuriert wird, dann soll
ein Sänger des Chors die Versikel, die auf der Orgel gespielt werden sollen
[vorab] mit verständlicher Stimme vortragen.66 Und es wäre löblich, so fährt
das Caeiemoniale fort, wenn irgendein Sänger zusammen mit der Orgel mit
klarer Stimme dasselbe singen würde.67 Das figurierte Orgelspiel wird durch
einen Vortrag gemeinsam mit einem Sänger (unisono?) eingebettet in die
vokale Choralausführung, um - wie im Windesheimer Liber Ordinarius - die
Textverständlichkeit zu garantieren. Dazu wird auf Aufführungstechniken
zurückgegriffen, die möglicherweise auch in Niedersachsen im 15. Jahrhundert
angewendet wurden.

63 Beispielsweise in der Orgelspiellehre München, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. lat 7755.
Facsimile und Edition in Göllner, Formen früher Mehrstimmigkeit (wie Anm. 57), 155-181.

64 Hascher-Burger, Gesungene Innigkeit (wie Anm. 7), 185-240.
65 Caeremoniale Episcoporum Iussu dementis VIII pont. max. novissime reformatum, Rom:

Villamena 1600, lib. I. cap. 4.
66 „Sed aduertendum erit, vt, quandocumque per Organum figuratur aliquid cantari, seu res¬

ponded alternatim versiculis Hymnorum, aut Canticorum, ab aliquo de choro intelligibili
voce pronuncietur id, quod ab organo respondendum est." Ibid., 134-135.

67 „Et laudabilis esset, vt aliquis cantor coniunctim cum organo voce clara idem cantaret." Ibid.,
135.



86 Ulrike Hascher-Burger

Die Reibungen zwischen Windesheimer Reformwillen und klösterlicher
Orgelpraxis in Niedersachsen haben sich in wiederholten Orgelverboten der
Windesheimer Kapitelakten niedergeschlagen.68 Sie dürften nicht zuletzt auf
einen Streit unterschiedlicher Paradigmen zurückzuführen sein: das Paradigma
einer primär figurai ausgeführten Orgelmusik im Stil der fractio vocis, die
vonseiten des Windesheimer Kapitels verboten wurde, gegenüber dem
Paradigma einer traditionell vokal ausgerichteten Orgelpraxis im Stil des cantus
planus, wie er aus Aufzeichnungen aus Medingen und Windesheimer Kreisen
in der Diözese Utrecht erkennbar wird. Dass Orgelmusik im 15. Jahrhundert
auch in Niedersachsen durchaus figurai aufgezeichnet und ausgeführt wurde,
bezeugen die zweistimmigen Orgeltabulaturen aus dem weltlichen Kollegiats-
stift St. Lambertus in Oldenburg.

68 Siehe oben Anm. 12-15.


	Orgelspiel versus Orgelverbot : ein Paradigmenstreit im Umfeld der norddeutschen Klosterreform im 15. Jahrhundert?

