
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 35-36 (2011-2012)

Rubrik: [Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs in
Mittelalter und Barock]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

MONODIEN - PARADIGMEN INSTRUMENTAL BEGLEITETEN
SOLOGESANGS IN MITTELALTER UND BAROCK.

An Introduction

by Jeremy Llewellyn

At first glance, it may appear rather dashing to draw a comparison between two
such disparate musical repertories as vernacular song of the European Middle
Ages, on the one hand, and solo continuo song of the early seventeenth century,
on the other. Both have become soundly lodged within the broader panorama
of standard music historiography: the first associated with the blossoming of
courtly love and courtliness in general across Europe from the late eleventh
century onwards; the second bound up with experimentations in dramatic
forms, based on Classical ideals and myths, which were performed in Italy
around 1600. Both have also become lodged terminologically with medieval
song being subsumed under the mantel of .monophony' and continuo song
gaining the moniker ,monody'.1 A common prefix may, however, not reach
far enough to span musical repertories borne of diverse cultural contexts and
separated historically by centuries.

A comparison becomes more fruitful and informative when approached from
the perspective of performance, and historical performance practice, in
particular. ,Monophony' and ,monody' become .paradigms' of the performance of
solo song with instrumental co-participation. This paradigmatic quality is, of
course, staged from earliest times in mosaics, manuscript illuminations, stain
glass as well as in all manner of literary and didactic texts in the persons of
the Psalmist, David, and the Enchanter of the Underworld, Orpheus. In more
recent times, the two repertories have enjoyed great success on the Early Music
scene as performing conventions and practices around early solo song became
more refined in the latter decades of the twentieth century. Indeed, the
outstanding developments in historical performance practice in this respect were
arguably set in motion by Thomas Binkley and the Studio der frühen Musik
for medieval repertories; the differentiation in continuo practices combined
with a recalibrated sense of virtuosic and affective vocality in the Baroque

1 .Monophony' is the term of preference running through, for example, the New Grove Dictionary

of Music and Musicians ed. by Stanley Sadie, London 2001. For an overview of the use of
the term .monody' see, Wolf Frobenius, „Monodie", in: Handwörterbuch der musikalischen
Terminologie, ed. by Albert Riethmüller, 12. Auslieferung (Winter 1984/5], 1-13.



10 Jeremy Llewellyn

was driven forward by a range of protagonists, including performers such as
Jesper Christensen, Montserrat Figueras, and Nigel Rogers.2

Using the plural .monodies' thus becomes a heuristic tool to investigate how
these paradigms of historical performance practice in both medieval vernacular

song and seventeenth-century solo continuo song came to be constituted
and undergo change; the moment of comparison thus becomes precisely those
processes of crystallisation and transformation. This would seem relevant for
at least three reasons. First, it allows for a comparison of aesthetic presuppositions

underlying the performance of solo song, from the primacy of language
in its intelligibility and affect through to the role afforded instruments - or
not - in co-shaping a whole. Second, it encourages a more nuts-and-bolts
dialogue around technical matters, from vocal declamation and ornamentation
to improvisatory practices among supporting instruments to create a desired
sound (.Klanglichkeit'), drive, effect, or surrogate semantics. Third, the success
of these paradigms on the Early Music scene has, to a certain extent,
overtaken philological developments: the power of the voice can now seemingly
transcend the absence of any extant source of musical notation. Monodies
are now ranging free, out of their enclosures. While this might be considered
merely a logical extension of the improvisatory skills required of singers and
instrumentalists in realising these forms of solo song in a historical manner,
it is still a contentious issue. For this reason, I should like to go into a little
more depth concerning current methodological issues surrounding medieval
and Baroque .monodies' as performing paradigms, including looking at a couple
of specific examples.

We are living in times of monophonie inflation. Or, more prosaically, the last
decades have witnessed a radical proliferation in ways of thinking about and
performing medieval monophony as evinced in both scholarly writings and
historical performance practice. One thinks of the gripping performances
of Beowulf by Benjamin Bagby which form part of his .Lost Songs' project
encompassing Icelandic Edda, The Lost Songs of a Rhineland Haipei and,
more recently, songs at the Carolingian court and Minnesang by FFendrik van

2 A discography of Thomas Binkley's recordings can be found in David Lasocki, „The Several
Lives of Thomas Binkley: A Tribute", in: Early Music America 1/1 (Fall 1995), 16-24,
supplemented by the researches of Pierre-F. Roberge on the database for medieval recordings:
http://www.medieval.org/emfaq/performers/binkley.html (15.9.2017). A significant impulse
to the development of differentiated continuo practices according to historical treatises was
given by Jesper Boje Christensen, Die Grundlagen des Generalbaßspiels im 18. Jahrhundert:
ein Lehrbuch nach zeitgenössischen Quellen, Kassel: Bärenreiter 1992 (with further editions
and translations). Two examples of the vocal virtuosity in Baroque monody appeared in 1984:
Le nuove musiche (Deutsche harmonia mundi GD77164) with Montserrat Figueras bringing
Caccini's continuo songs to life and L'Orfeo. Favola in musica (EMI Records CDS 7 47142 8)

with Nigel Rogers as the eponymous enchanter. Rogers, of course, had earlier worked with
Binkley and the Studio der frühen Musik.



Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs 11

Veldeke.3 Joel Cohen and the Boston Camerata have offered a re-telling of the
story of Tristan et Iseult whereas Dominique Vellard and Ken Zuckerman
have explored, from a cross-cultural perspective, the aesthetic allure of modal
melodies in medieval European and North Indian traditions.4 And towards
the end of the Middle Ages, Viva Biancaluna Biffi has produced a one-woman
show with voice and fiddle devoted to early Italian frottole while, across the
Adriatic, Katarina Livljani has brought the first printed epic from Croatia,
Judith, back to life in semi-staged musical performances.5 These represent but
a few examples from the realm of historical performance practice. Similarly
for academic writings, Joachim Schulze has craftily annulled the „divorzio tra
musica e poesia" by reclaiming a role for music in the poetic compositions
of the Sicilian School of the thirteenth century; John Haines in his book on
medieval Romance song has sought to open up historiographical space for
women's songs, such as laments and lullabies; Elena Abramov-van Rijk seeks
to place the tradition of reciting verse musically in Italy from 1300 onwards
in a broader literary context; and Blake Wilson stakes out the established
practice among laudesi companies of singing texts to other melodies, „cantasi
come".6 Again, these are but a few representative examples.

Here is not the place to attempt to trace the origins of these burgeoning
activities around medieval monophony - from Iceland to Sicily, Aquitaine
to Croatia - not least because there were undoubtedly over the last decades
a variety of factors at play. Nevertheless, one could emblematically point
to the work of two individuals, both American and both born in 1931: the
one leaving Germany for the United States as a child; the other heading in
the opposite direction as a young man to explore professional opportunities:
these were, of course, of Leo Treitler and Thomas Binkley. Building on the
research of Milman Parry and Albert Lord on the oral performance of epics,
Treitler began in the 1970s to publish a series of groundbreaking articles which
radically altered perspectives on the interplay of the written and unwritten

3 Information about the ,Lost Songs' project (programmes, recordings, articles) can be found
on the Sequentia website: https://sequentia.org/projects/lost_songs.html (17.9.2017).

4 The famous story is presented by the Bostonians in Tristan et Iseult. Une légende du Moyen-
Age en musique et en poésie (Erato ECD 75528); the fruits of the collaboration between
Dominique Vellard and Ken Zuckerman can be heard on Meeting - Two Worlds of Modal
Music. Indian Ragas es) Medieval Song (Harmonia Mundi .Documenta' HMC 90 5261).

5 An aural introduction to what is termed .protopera' by Viva Biancaluna Biffi can be heard
on the CD Fermate II Passo: Tracing the Origins of Opera (A376); the production of Judith
with Katarina Livljanic and her ensemble Dialogos was filmed for DVD (Alpha 702).

6 Joachim Schulze, Sizilianische Kontrafakturen: Versuch zur Frage der Einheit von Musik und
Dichtung in der sizilianischen und sikulo-toskanischen Lyrik des 13. Jahrhunderts, Tübingen:
Max Niemeyer 1989 (Beihefte zur Zeitschrift für Romanische Philologie 230); John Haines,
Medieval Song in Romance Languages, Cambridge: Cambridge University Press 2010; Elena
Abramov-van Rijk, Parlar Cantando: The Practice of Reciting Verses in Italy from 1300 to
1600, Bern: Lang 2009; Blake McDowell Wilson, Singing Poetry in Renaissance Florence:
The Cantasi Come Tradition (1375-1550), Florence: Leo Olschki 2009 (Italian Medieval and
Renaissance Studies 9).



12 Jeremy Llewellyn

transmission of medieval chant.7 Binkley, meanwhile, had embarked with his
ensemble, the Studio der frühen Musik, on an almost rapacious programme of
recordings which, repertory for repertory, asked similarly probing questions
of the status of extant notated manuscripts from the Middle Ages, albeit from
the perspective of performance aesthetics and conventions.8 Indeed, Binkley
neatly summarized the general shift in both historical performance practice
and scholarship in the 1960s and 70s in a commentary published in 1994 on
his recording of the Carmina Burana from thirty years previously:

In 1960 the essence of any music was thought to be contained in the written score,
while today we would readily argue that in much music the details of the score
are of far less importance than the details of performance [,..]9

The crucial word here would seem to be „readily". The shift in thinking
and performance away from written score towards re-imagining performance
contexts was enthusiastically embraced to the extent that the reenactment,
restitution, reconstruction or revocalisation of medieval monophony could
now proceed without a jot of extant musical notation - and this is what it
meant by the provocative term .monophonie inflation'. Whereas the attention
afforded the written transmission of medieval texts had led to an exhaustive
and exhausting codification of genres, the methodological conceptualization
and realization of performance contexts drew on the transhistorical and cross-
cultural aspects of what may pragmatically be termed .archetypes', such as
the epic or love-songs. And given this seemingly limitless expansion in the
possibilities of medieval monophony, it may be of interest to delve into one
particular example.

The song in question is attributed to William, Duke of Aquitaine, or how
he is termed in the manuscripts, the .Comte de Peiteus'.10 William holds the
historiographically auspicious position as the first Troubadour, writing at the
end of the eleventh century in southern France. He was, nevertheless, writing

7 The central tenets of Treitler's thinking are set out in a commented collection of his prin¬
cipal essays, Leo Treitler, With Voice and Pen: Coming to Know Medieval Song and How It
Was Made, Oxford: Oxford University Press 2003.

8 As well as the numerous recordings, Binkley reflected on his working practice with medieval
song in print; see, for example, Thomas Binkley, „Die Musik des Mittelalters", in: Hermann
Danuser (ed.), Musikalische Interpretation, Laaber: Laaber Verlag 1992 (Neues Handbuch der
Musikwissenschaft 9), 73-138.

9 The original recording was released in 1964 in the .Das Alte Werk' series from Telefunken;
it has been re-released many times, including on CD in 1994 by Teldec (4509-95521-2).

10 For a general overview of Troubadour poetry including details of editions and manuscripts,
see Simon Gaunt and Sarah Kay, The Troubadours: An Introduction, Cambridge: Cambridge
University Press 1999; the broader historiographical perspective is explored in John Haines,
Eight Centuries of Troubadours and Trouvères: The Changing Identity of Medieval Music,
Cambridge: Cambridge University Press 2004 (Cambridge musical texts and monographs);
and for an analysis of the musical language of the Troubadours, see Elizabeth Aubrey, The
Music of the Troubadours, Bloomington, IN: Indiana University Press 1996.



Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs 13

into a pre-existing tradition since his songs are often satirical in nature. Faiai
un vers de dreyt nien - „I will compose a poem about absolutely nothing" - is
no exception with a sarcastic take on not composing for love, not knowing
much about his Lady at all because he has not seen her, and not expecting
her to cure his pains (but rather a doctor).11 All these are inverted Troubadour
staples. The playful inconsequentialities of the William's text here mean that
it is full of contradictory statements where ideas are stated then withdrawn
or propositions set up only to be knocked down. Farai un vers is transmitted
in two manuscripts, without musical notation. Both the musicologist
Andreas Haug and the scholar-performer Brice Duisit have recently set about to
revive the song in its musical form.12 The protocols they devise for such an
undertaking are startlingly different and, therefore, highly instructive about
contemporary attitudes towards monodies.

Haug does not cast himself in the role of a great philological restorer. In fact,
his scepticism about the hunt for ,contrafacta' - or ,Kontrafakturjagd' (coined
by Ronald J. Taylor) - in reconstructing medieval vernacular song is palpable.13
Instead of such a formalist approach, Haug makes recourse to the thinking of
Stephen Greenblatt and Paul Zumthor. In shortened form: history involves a

longing for the voice and the voice is the site where meaning can unfold. It
is no wonder, therefore, that he comes to the conclusion that „the melodies
are not the voices".14 In other words, reconstituting the music of a medieval
song is not so much a case of finding a matching metrical structure and then
doing a copy-and-paste of the melody, but rather understanding vocality in
broader terms to take in all facets of vocal production, including breath and
presence. From this perspective, melody is only one parameter among many
in the performance or production of medieval song. Haug's aesthetics of
reconstruction are essentially ex negativo: recreating a melody for Farai un
vers - as he does - and having it sung allows him not to get the text spoken
at him, as if it were simply a passage for reading.15

11 For a discussion of the irony in William's text and the scope of other interpretations, see
Simon Gaunt, Troubadours and Irony, Cambridge: Cambridge University Press 2008
(Cambridge studies in medieval literature 3), 27-29.

12 Andreas Haug, „Kennen wir die Melodie zu einem Lied des ersten Trobador? Ein Versuch
in wissenschaftlichem Wunschdenken", in: Uta Störmer-Caysa, Sonja Glauch and Susanne
Köbele (eds.), Projektion - Reflexion - Perne: Räumliche Vorstellungen und Denkfiguren im
Mittelalter, Berlin: de Gruyter 2011, 369-390; Brice Duisit, Guillaume IX d'Aquitaine. Las
Cansos del Corns de Peitieus (Alpha 505).

13 See Haug, „Kennen wir die Melodie" (see n. 12), 373.
14 „Nun sind die Melodien nicht die Stimmen"; Haug, „Kennen wir die Melodie" (see n. 12), 371.
15 That quotations from Troubadour songs were excerpted and used in other contexts in the

Middle Ages has now been explored in Sarah Kay, Parrots and Nightingales: Troubadour
Quotations and the Development of European Poetry, Philadelphia, PA: University of Pennsylvania

Press 2013 (Middle Ages series).



14 Jeremy Llewellyn

As with his aesthetics, Haug follows a subtle path in the recreation of a melody
for William's satirical vignette. A similar verse scheme is found in the Latin
song, De ramis cadunt folia (,The leaves fall from the branches'), which is
transmitted amongst the nova cantica from Aquitaine, that is, the same
cultural orbit in which William moved. The crucial point is that the melody does

not seem to fit the Latin poetry very well, especially across the octosyllabic
rhymes of verse where the word breaks 1+2 + 2 + 3 („De | ramis | cadunt |

folia") are not reflected in the 4 + 4 nature of melody with its ornamented
caesura after the fourth syllable.16 The Occitan text of Faiai un vers is,
according to Haug, a cleaner fit. The argument for a contrafacture relationship
if further bolstered by an analysis of the meaning of individual strophes of
the Occitan and Latin songs. Chronological priority is, ultimately, afforded
the Occitan song with the later De ramis cadunt folia possibly picking up
some of the satirical import of William's verse through use of a recognisable
melody. These are Haug's principal arguments; a discussion of his melodic
solution will follow.

A comparison can now be undertaken with the recording of Farai un vers by
Brice Duisit from 2003. Although Duisit uses the loaded term „restitution" -
beloved of the monks of Solesmes - he is aware of the philological quandaries
in the process of melodic recreation. Like Haug, he acknowledges the
methodological difficulties of using contrafacture procedures but for different
reasons: he argues that the historical distance is too wide between William's
lifetime and the first extant Troubadour chansonniers.17 In fact, Duisit poses
a brutally courageous question in asking what the point of coming up with
a new melody of a medieval text without notation actually is. He answers
in a typically Troubadouresque manner: beyond the so („melody", „tune") and
the motz („words") of a Troubadour song, there is the razos („theme", „topic",
„reason").18 This last facet takes on an almost existential aura as Duisit sifts
contemporary chronicles for the key to the character of William, Duke of
Aquitaine: this is summarised as,refusal' (for example, to religious authorities,
to social mores, or to poetic conventions). This razos of refusal informs the
,tone' of Duisit's musical recreation of William's songs.19 It is less, therefore,
that ,the melodies are not the [historical] voices', but rather that the ,voices' are

16 This is closely argued in Haug, „Kennen wir die Melodie" (see n. 12), 379-381.
17 „[...] si l'époque tardive de leur redaction en font de précieux outils pour l'analyse du souvenir

que l'on garde des troubadours à la charnière du XlVe siècle, ils sont en revanche de bien
peu de secours pour donner ne serait-ce qu'une timide idée de l'environnement musical des

cours comtales à l'aube du Xlle siècle" in the CD booklet of Duisit, Las Cansos (see n. 12).
18 Wulf Arlt, „Nova Cantica - Grundsätzliches und Spezielles zur Interpretation musikalischer

Texte des Mittelalters", in: Basler Jahrbuch für Historische Musikpraxis 10 (1986), 13-62.
19 As Duisit explains, „j'ai bien voulu retenir de cette information la nature du sentiment qui

anime l'œuvre de Guillaume d'Aquitaine: le refus (...] car au moment de réécrire des melodies,
après m'être imprégné de l'architecture métrique des vers, manquait encore cruellement non
pas l'envie mais une raison (la razon) à ce que les mots appellent la musique"; Duisit, Las
Cansos (see n. 12).



Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs 15

refracted across a range of historical and literary documents which can then
be focused through solo song performance: monody. Of course, the historical
portrayal of William and the ,Poetic I' presented in his poetic texts are not
necessarily co-extensive and deeply susceptible to manipulation. Nevertheless,
this search for a human subjectivity motivates Duisit to state - in Occitan -
that „only our emotional reactivity grants us access to the dimension of the
poetic".20 This aesthetic approach goes beyond the ex negativo argument of
Haug by emphasising that text becomes song not just by adding vocality, but by
eliciting an emotional response in the listeners. Presence is pushed positively
into the foreground. Moreover, part of the intensification of this reactivity'
must lie in Duisit's choice of self-accompaniment on the fiddle. Although he

suggests that higher nobles would not have learnt the instrument and that he
thus takes on the role of jongleur in the recording, the fiddle must presumably

be considered as broadening that poetic ,dimension' and heightening the
experience of the audience.

It has been necessary to lay out these methodological and aesthetic approaches
so that the ensuing analysis of the two musical solutions by Haug and Duisit
does nbt become a reductive comparison of melodic pitches; a shrinking of
the paradigmatic aspect of .monodies'.21 Any differences are, naturally, not
the product of philological or palaeographical debate but rather of underlying
conceptions of medieval song, and the earliest Troubadour song, in particular.

The most immediate divergence in the two melodies is at the very beginning with
the first line of octosyllabic verse (see Ex. 1 on the next page). In the Haugian
version, derived from the Latin song De ramis cadunt folia, the melody starts
with a leap of a fourth and ends with a lightly ornamented falling apertum
gesture. Curiosity is thereby aroused, since the performer will sing a song of
nothing and this nothingness is undefined with no firm close at the end of the
line. The ear is dragged further downwards, into the void. Duisit prefers a far
starker opening statement (and the fiddle introduction and interludes will be
left on one side for the time being). The melody begins high and falls before
reaching back up to the pitch on which it had begun. The line is closed; the

programme of the song - singing about nothing - is clearly enunciated as a self-
contained segment. Moreover, the .Poetic I' makes its presence felt with such a

dramatic vocal entry on „Farai". Interestingly, both versions use a multi-pitch
group on the word „vers". This, of course, marks the standard positioning of the
caesura after the first four syllables. But in this case, the monody obtains the
additional satisfaction of promoting the poetry - or „vers" - itself. Song reads
the poetry as poetic. It is, indeed, another .dimension', whether in Duisit's

20 „La nosta reactivitat emocionau que'ns balha, sola, la pagèra deu sentit poetic" or in his French
translation, „Notre réactivité émotionnelle seule nous donne accès à la dimension poétique",
in Duisit, Las Cansos (see n. 12).

21 There is no commercial recording of the melodic recreation by Haug. In the lecture version
of the article, the Portuguese bass Tiago Mota provided live music examples, performing the
Latin and Occitan on his own without instrumental co-participation.



16 Jeremy Llewellyn

Example 1: Two Melodic Recreations of Faiai un vers by (a) Haug 2011 and
(b) Duisit 2003 (transcribed by Jeremy Llewellyn)

| ' * ' *
" so - bre che - vau

"Fa - rai un vers de dreyt ni - en

non er de mi ni d'au - tre gen

1 ' N

non er d'à - mor ni de jo - ven

ni de ren au

qu'e - nans fo tro batz en dur - men

so - bre che - vau



Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs 17

understanding of emotional reaction or Haug's desire for a voice that goes
beyond conversational declamation. Moreover, song is then able to propel the
poetry forward as the four-syllable blocks of sarcastic negativity follow on one
from another. The methods of propulsion differ, however. By beginning with
a leap from what becomes increasingly clear as the final, the Haug melody
is predestined to fall. This constitutes the overall shape of the melody, even
though there may be intermediate rises. The Duisit melody works in a different

way: it has a gravitational pull upwards. This is generated, in part, by the
chiastic nature of the melody of the opening line which starts and returns to
the high G. But it is also evident in the two overhanging four-syllable blocks
which deploy the rhyme on ,,-au" instead of ,,-en". The rising A-B-C-D figure
creates an expectation that the high G octave will be exposed and the
sparkling vocal ornamentation at the end of each strophe does, indeed, reach those
heights. High starts which cascade downwards only to shoot up again are
highly characteristic of Stimmtausch-ty-pe pieces in which two voices provide
a mirror motion of each other's melodic trajectory. Such compositions can be
found among the nova cantica from Aquitaine at approximately the time that
William was writing.22 It would be moot to propose one of the two melodic
procedures by Haug or Duisit as the better means of voicing the nihilistic
verse of Faiai un vers. It is, however, legitimate to claim that both melodies,
based on historical models, are an adequate fit especially since ,fittingness'
is a criterion for identifying possible contrafacta.

A second moment of difference between the two proposed melodies concerns
cadences. These are, of course, inextricably bound up with elements of
language but they are also constitutive of vocality. As Haug shows, there is a clear
differentiation in the hierarchy of cadences - apertum/clasum, masculine/
feminine - in his version of the melody based on the Latin song. There are
strikingly fewer identifiable cadences in Duisit's version. In fact, the essentially

syllabic nature of this latter melody means that pitches at the end of
poetic lines are often .arrived on' rather than incorporated into conventional
cadence-like gestures. In some ways, the cadences do not need to be so clearly
enunciated vocally as this function is taken on in Duisit's performance by the
fiddle. It would be an overstatement to call these bursts of melodic ornaments
at the end of poetic lines of text .interludes', but they do serve a function of
commentary: melodic, structural, and affective. They also form a bridge or
anticipation of the full flowering of an instrumental interlude, breaking up
strophes, which occurs later in the performance. Semiotically, they intimate
an Otherness with respect to social context: courtly minstrelsy is supposed
rather than the monastic chanting through of a strophic form like a hymn,
for example. Such ornaments are prime markers of the paradigm of instru-
mentally accompanied solo song from the Middle Ages which developed in

11 The classical example is the two-voiced Deus in adiutorium notated in the earliest of the
Aquitainian sources of the nova cantica, Paris, Bibliothèque nationale de Paris, fonds latin
ms. 1139.



18 Jeremy Llewellyn

the latter half of the twentieth century. This paradigm defined instraments as

occupying the role of co-participating in monody, not merely accompanying. It
could be argued that Duisit takes this approach a step further in his musical
recreation of Farai un vers. Both the details of his essentially syllabic melodic
formulation and its gravitational pull towards the G-G octave suggest it was
conceived with a held G-drone in mind; composed more upon an instrument
than a horse - whilst asleep.

The final question to be broached in relation to the melodic material of the two
versions of Farai un vers by Haug and Duisit concerns fixity. Duisit's performance
embraces a certain fluidity in the presentation of the melody from strophe to
strophe: single pitches may become two-pitch groups, multi-pitch groups may
be reduced, and extra ornamental turns may be added on specific words. Given
that Haug's concerns principally lie elsewhere, there is no report on the strophic
unfolding of the melody. Nevertheless, melodic stability is assumed given the
suggestion that the melody of Farai un vers by William may have provided a

form of intertextual allusion in the performance of De ramis cadunt folia-, the
recognisability of the melody is crucial in this instance.23 If recognisability is
to be construed as an intrinsic facet of monody as a performance paradigm, it is
worth reflecting on where the recognisable really takes hold. Duisit emphasises
the importance of ,tone' in his recreations, not least in signalling William's .re¬
fusal' to social conventions around him. It could well be that the glancing variations

within the melodies for each strophe allow for a more nuanced expression
of a particular subjectivity. According to this supposition, the recognisability
of a melody would not simply lie in the identical replication of pitches from
one strophe to another, but in the identifiable features of an authorial persona
expressed through the performance of the strophic material. This projection of
the .Poetic I' may be amplified by instrumental co-participation. Alternatively,
it could be viewed as disrupting a subjectivity or - to take up Zumthor's words
again quoted by Haug - as overcrowding the site of the voice where meaning
unfolds. Just how capacious this site is remains a matter of debate. In contrafacta
situations, the voice would already appear to be part-occupied by intertextual
allusion. In the specific case of Farai un vers, the vocality already reflects an
established tradition of the late eleventh century which is to be satirised.

By selecting Farai un vers as an example of recent preoccupations with
medieval vernacular song in scholarship and performance, various conclusions
can be drawn. First, and most obviously, the paradigm of medieval solo song

23 For further examples of possible intertextual allusions in contrafacta situations in medieval
vernacular song, see Meghan Quinlan, Contextualising the Contrafacta of Trouvère Song,
Doctoral Thesis, University of Oxford 2017. Other approaches to the reconstruction of
Troubadour song can be found in Billee A. Bonse, ,Singing to Another Tune': Contrafacture and
Attribution in Troubadour Song, Doctoral Thesis, University of The Ohio State University
2003 and Robin T. Bier, „Poem as Score. Finding Melodies for Unnotated Troubadour Songs",
in: Paulo de Assis, William Brooks and Kathleen Coessens (eds.j, Sound ed Score. Essays on
Sound, Score and Notation, Leuven: Leuven University Press 2013, 68-82.



Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs 19

with instrumental co-participation is in rude health. It is an absolutely classic

,monody' providing a model for any number of repertories - notated or
unnotated - from the Middle Ages. Second, this paradigm is not uncontested
which leads on to, third, the need for a nuanced critical apparatus to deal with
the increasing sophistication evident in performances of medieval solo song.

*

Baroque .monodies' would appear to be less contentious than their medieval
counterparts. The 400th anniversary celebrations around Monteverdi's Orfeo

in 2007/8 showed how monody was now mainstream. Of course, there
may be debates around how to stage the opera and the degree of historical
.translation' or updating for modern audiences.24 But the basic parameters
of a historically-informed performance are settled, helped in large measure
not simply because of the contemporary information about instrumentation
contained in Monteverdi's score but because of the increasing numbers of
proficient professional musicians able to realise them. The lusher, Leppard-
esque orchestrations are very much a thing of the past.25 Nowadays, niggling
queries about performance practice are more likely to focus on matters such
as tempo proportions.26 The danger of mainstream monody is that it becomes
a cipher for a range of different performing practices, rather than a crucible in
which these potentially flammable components can inter-react. These include
the primacy of words over harmony as a means of moving listeners; the new,
powerful role accorded the continuo in co-shaping expression and affect with
the voice; and the performative virtuosity, both vocal and instrumental, deriving

from diminution practices. Monteverdi combines all three, and thereby
goes beyond improvisatory models of monody which were circulating around
1600.27 Text, vocality, continuo, and virtuosity thus become the focus of critical,

aesthetic attention in contemporary performances of Baroque monody.

24 See Christine Fischer, „Baroque Opera, Historical Information, and Business: or, How a Nerd
became a Hipster", in: Anastasia Belina-Johnson and Derek B. Scott (eds.), The Business of
Opera, Farnham: Ashgate 2015 (Ashgate interdisciplinary studies in opera), 31-50.

25 For 20th-century history of performance, see particularly the section on „The rediscovery
of Or/eo" by Nigel Fortune and others in John Whenham (ed.), Claudio Monteverdi, Orfeo,
Cambridge: Cambridge University Press 1986 (Cambridge opera handbook), 78-137; see also
the section by Richard Wistreich, „Monteverdi in performance", in: John Whenham and
Richard Wistreich (eds.), The Cambridge Companion to Monteverdi, Cambridge: Cambridge
University Press 2007 (Cambridge companions to music), 261-279. A useful overview of the
historical information around Orfeo is presented in Tim Carter, Monteverdi's Musical Theatre,

New Haven, CT: Yale University Press 2002, 109-137.
26 See Roger Bowers, „Proportional Notations in Monteverdi's Orfeo", in: Music and Letters

76/2 (1995), 149-167 and for an in-depth analysis of notational quandaries around this time,
see Karin Paulsmeier, Notationskunde, 17. und 18. Jahrhundert, Basel: Schwabe 2012 (Schola
Cantorum Basiliensis Scripta 2).

27 Wulf Arlt, „Der Prolog des Orfeo als Lehrstück zur Aufführungspraxis", in: Ludwig Finscher
(ed.), Claudio Monteverdi. Festschrift Reinhold Hammerstein zum 70. Geburtstag, Laaber
Verlag 1986, 35-51.



20 Jeremy Llewellyn

Given the established conventions in performing and appreciating Baroque
monody as well as its undoubted success on the Early Music scene, it may be

surprising to find an entirely new, large-scale work - a .musical drama in three
acts' - being released on to the CD market in 2014.28 The Rappiesentatione di
Giuseppe e i suoi fiatelli is not, in fact, a lost work but one newly composed
,in the spirit of the early operas' and in biblical Hebrew by the harpsichordist

and ensemble director, Elam Rotem. In some ways, the venture could be
compared to the .monophonie inflation' witnessed with medieval vernacular
song,- a modern paradigm of performance practice wins through over
traditional approaches to philological reconstruction. In other ways, the specificity
of expectations around the historical performance of Baroque monody mean
that this case raises a series of discrete questions.

The first of these questions pertains to the .End of Early Music'. In an
extended and provocative essay from 2007, Bruce Haynes laid out a programme
for completing the revolution which the Early Music movement had brought
about in the later decades of the twentieth century.29 A recurring motif in his
book concerns his critique of „chronocentrism" which he defines as, „assuming
that one's own time or period represents the reference point; the equivalent
in time of the spatial concept of ethnocentrism".30 According to Haynes, a

chronocentric attitude can be displayed in a variety of ways from the descriptions

appended to instruments (.modern' when their designs go back to the
nineteenth century or before) to playing styles (which can be Romantic or
Modernist). As one means of countering chronocentrism, Haynes proposes
„style-copying" or „Period composing".31 This should not merely be a pedagogical
tool as style-copying has been down the ages. Instead, Haynes sees in „Period
composing" a possibility to enter more fully into the mentalities and milieus
which brought forth those historical repertories associated with Early Music.
It would allow contemporary practitioners of Early Music to comprehend
what it meant to compose music for the technical and expressive prowess of
specific individuals. Performers would, then, become more attuned to, and
proprietorial about, the music they were performing and the new composition
would increasingly feel part of a collective effort than a hand-me-down from
a distant and non-performing composer. New compositions produced in this
way would also replenish the stock of Early Music.

This is an interesting if, essentially, speculative supposition. Haynes undertakes

no empirical research using qualitative methods to probe the reactions
of musicians performing Period compositions, although he does mention two

28 The CD was released by Pan Classics: Elam Rotem, Rappresentatione di Giuseppe e i suoi
fiatelli Profeti della Quinta (PC 10302.).

29 Bruce Haynes, The End of Early Music: A Period Performer's History of Music for the 21st
Century, New York: Oxford University Press 2007.

30 Haynes, The End of Early Music (see n. 29), 26.
31 See the section on „Style-Copying in Composing" and subsequent sections in Haynes, The

End of Early Music (see n. 29), 209-213.



Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs 21

contemporary composers working in historical idioms. Moreover, the line he
draws between Period and other forms of composing seems too jagged: ,to tip
their hat to past styles' appears to be a somewhat perfunctory description of
the myriad ways contemporary composers continue to engage in dialogue with
models, materials, and sounds of the past.32 It is not that Period composers
have particularly burnished historicist credentials and others do not. In fact,
this is precisely the point made by Nicolas Bourriaud - beyond music - in
connection with his 2009 exhibition, Altermodern.33 If the artist is now the
travelling „homo viator" or .travelling human being' of globalisation, as
Bourriaud contends, .style' becomes, in some way, a facet of that travel. This leads
him to coin the term „heterochrony" to describe the process whereby artists
pick and combine in one work historical materials from differing periods. It
could be argued that this is a particular strain of historicist appropriation
which emphasises heterogeneity. The implication is that the heterogeneous
acts as a neutralising agent against an appropriation whose ideological intention

is extremist. Historical materials are not deprived of their historicity
and relegated to the ornamental status of stylistic elements. They retain a

historicity in the concert of their heterogeneity, on the one hand, and their
reflection of the individual moving nomadically through time, on the other.
For Bourriaud, this represents a phase beyond postmodernity: the altermodern.

Rotem acknowledges the models for his Giuseppe and thus places his
composition within the realm of style-copying.34 The principal models comprise
works by Emilio de' Cavalieri (cl550—1602), especially the Lamentationes
Hieremiae prophetae (cl599). This accounts for the basic five-part texture,
the use of continuo, and the alternation between monodic and polyphonic
sections in varying numbers of parts and textures. Further influences cited
encompass Jacopo Peri, Giulio Caccini, Marco da Gagliano, and Monteverdi.
The monody can function in two principal ways: as recitation over a held
bass note, or with a slow-moving cantus firmus-type vocal line over a melodi-
cally and rhythmically active bass. For the chorus sections, various historical
techniques and devices are utilised, including homophony, imitation, a more
madrigalistic style, and durezze e ligature. Recourse is made to .sinfonie' from
late-sixteenth-century Firenze and elsewhere as a model for the instrumental
pieces in Giuseppe. For Rotem, the scale of his undertaking is .unique' among
historical compositions. Naturally, part of that ambition lies in realising the
performing paradigms of Baroque monody in the early twenty-first century.
Sound (.Klanglichkeit'), drive, and virtuosity are all vital aspects in the per-

31 Haynes, The End of Early Music (see n. 29), 210.
33 The exhibition catalogue with accompanying texts was published as Nicolas Bourriaud, Alter-

modern: Tate Triennial, London: Tate 2009; a .manifesto' was published online at http://www.
tate.org.uk/whats-on/tate-britain/exhibition/altermodern/explain-altermodern/altermodern-
explained-manifesto (17.9.2017).

34 See the informative CD booklet from Rotem, Rappresentatione di Giuseppe e i suoi fratelli
(see n. 28), 5-6.



22 Jeremy Llewellyn

formance of Giuseppe from the rich continuo resources (chitarrone, Baroque
guitar, harpsichord, organ, regal, lirone) to the variegated vocal ornamentation.
The affective canvas is thus broad.35

Clearly, the combined effect of Giuseppe goes beyond ,style-composing' and a

mere didactic exercise. In fact, Rotem describes his work as ,new-early music'
which would readily appear to correspond to Haynes's „Period composing". A
comparison of the reasoning behind the two approaches is fruitful:

Table 1: Comparison of Approaches to Historical Composition36

Haynes 2007: Period composing

„composers usually wrote for specific
musicians, with their techniques and
capabilities in mind"

„performers were highly sensitive" to
the music

„no longer the composer's score, but
the entire company's"

Rotem 2014: New-early music

„compatibility when a musical piece
is tailored to specific performers"

„involvement of the composer in the
process"

„special sensation of experiencing something

new that has never been heard
before, shared by performers and audience

alike"

The basic thrust of the two approaches is remarkably similar, albeit with slight
differences of nuance. For Rotem, who both plays and sings on the recording
of Giuseppe, the composer-as-performer is essential to the project. Haynes
would, undoubtedly, not disagree as this reflects historical practice. Again, an
emphasis on ,newness' by Rotem reflects an historical understanding of the
more ephemeral nature of performances around 1600 and the effect of hearing

a composition for the first time. Giuseppe thus represents the triumph of
an ,anti-chronocentric' approach: the total immersion in the compositional
and performing conventions of a past epoch. In this totality, the enterprise
could even be called ,homochronic'. There is a lingering suspicion that the
real insight afforded by the composition - what the rappresentazione truly
represents - is the primacy of the performing paradigm of Baroque monody.
Yet in its arresting scope and sheer quality, Giuseppe is a perfect exemplification

of Haynes's arguments. In it, Early Music finds its end.

35 It could arguably have been broader given the enharmonic passage in Cavalieri's Lamen-
tationes and evidence that the composer had an enharmonic organ in Firenze, see Martin
Kirnbauer, Vieltönige Musik - Spielarten chromatischer und enharmonischer Musik in Rom
in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, Basel: Schwabe 2013 (Schola Cantorum Basiliensis
Scripta 3|, 233.

36 See Haynes, The End of Early Music (see n. 29), 208 and Rotem, Rappresentatione di Giuseppe
e i suoi fratelli (see n. 28), 5.



Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs 23

This is, of course, to ignore a matter of import. Central to the conception of
monody is language and central to the conception of Giuseppe - despite the
Italian title - is biblical Hebrew. While Hebrew compositions were published
by Salomone Rossi in the 1620s - and have been recorded by Rotem and his
ensemble, Piofeti della Quinta - no example of Hebrew monody has survived
in connection with the developments in musical drama around 1600. To a

certain extent, the lack of surviving materials does not invalidate the possibility
of Hebrew monody, not least that early models were improvised and not

necessarily written down.37 The discrepancy lies more in the grand scope of
Giuseppe, and its use of that panoply of instruments usually associated with
court events, for which there is no historical notice. Using biblical Hebrew
serves another purpose and here Rotem's repeated use of the word ,original' to
describe the language and its intimate connection to the story of Joseph and
his Brothers is particularly intriguing.38 There is no sense of the paradigm of
monody being updated by, for example, translation into contemporary vernaculars.

Just the opposite: the use of biblical Hebrew is a means of travelling back
to origins. As Ron Kuzar notes in his discourse analysis of narrative accounts
of the origins of modern Hebrew in the nineteenth and twentieth centuries,
„revivalist approaches consider the emergence of Hebrew as a singular event".39

Benjamin Harshav calls this event „miraculous" and a „renaissance".40 An
alternative approach, according to Kuzar, would deploy the tools of modern
linguistics to regard modern Hebrew as the result of processes that can be
discerned in the development of other languages. This would impact upon
discourses around origins: for example, it would be possible to construct „biblical

Hebrew as a Ugaritic dialect rather than the other way round".41 The use
of biblical Hebrew in Giuseppe and the emphasis placed on it as the ,original'
language can be viewed in ideological terms as displaying a linguistic pride
in the past which nonetheless also resonates with European culture. This is
symptomatic of „homo viator". The combination of musical materials from
around 1600 and a biblical Hebrew text furnishes the heterochrony.

37 The lack of fixed, written versions of solo songs was, of course, one criticism levelled by
Caccini, see Tim Carter, „On the Composition and Performance of Caccini's Le Nuove Mu-
siche (1602)", in: Early Music 12/2 (1984), 208-17 and „Caccini's Amarilli, Mia Bella: Some

Questions (and a Few Answers)", in: Journal of the Royal Musical Association 113/2 (1988),
250-273.

38 See the comments about Giuseppe in the CD booklet by Rotem (see n. 28): „it tells the story
of Joseph and his Brethren [...] in its original biblical Hebrew" or „the text of Giuseppe is
taken directly from the Old Testament in its original language" and „Giuseppe [...] is unique
in that it tells the story in its original language.

39 See Ron Kuzar, Hebrew and Zionism: A Discourse Analytic Cultural Study, Berlin: Mouton
de Gruyter 2001 (Language, power and social process 5), 8.

40 As an eminent literary scholar, Harshav has worked on both language and literature, includ¬

ing poetry; see Benjamin Harshav, Language in Time of Revolution, Stanford, CA: Stanford
University Press 1993, 81.

41 Kuzar, Hebrew and Zionism (see n. 39), 285.



24 Jeremy Llewellyn

There is a postscript to this drama. Amidst the rabid arguments flying back
and forth in music theoretical circles in the latter decades of the sixteenth
century and first decades of the seventeenth century, reference was made to
the vocal recitation of Hebrew. Gioseffo Zarlino bravely broaches the subject
in chapter 13 of his Sopplimenti musicali (1588).42 As Don Harrân has shown,
Zarlino is building on previous scholars' work. While staging the apparent lack
of reason behind how Jewish ministers perform Scripture with cantillation
or how Hebrew poetry works without standard feet, he appears fascinated by
the difference he encounters in Hebrew rhetorical traditions. He does not get
very far in discretely fitting Hebrew cantillation into the three modes of vocal

recitation, that is, the grammatical, rhetorical, and musical. He remarks
on the signs in Hebrew books marking musical accents which incorporate
the grammatical. Yet the principal point which he wants to get across to
composers is that the true accents - ,,i veri accenti" - have been lost and it
is the responsibility of composers to find them. The Hebrew language, with
its specific ways of conceiving and notating the rhetoric of vocal recitation,
participates in this model. In other words, the search for lost forms of recitation

around 1600 was not only Greek-centred.43 This would be the starting
point for aesthetic experimentation, or ,new-early music'.44

In any investigation of monody, historicity and vocality loom particularly large.
This holds true for the contributions to this volume. Given the somewhat
unconventional nature of the undertaking which inspired these texts - a
comparison of .monodies' from the Middle Ages and Barock - an alternative form of
introduction to the collection can be made; for more detailed information on
the individual contributions, reference can be made to the relevant abstracts.
Four particular points stand out that bridge the two repertories and thus also
the various offerings of the authors. First, .monody' in its essence was often
considered historiographically as the .Other' of .polyphony'. The texts suggest
that .monody' could often function as the .Other' of other monodies: John
Haines carefully weighs up the power of incantation and song in his study on
neglected vocal practices in the European Middle Ages,- the pose between the
improvisatory act of composing monody and finished monodic composition
is staged in the works of Jean-Baptiste Lully as examined by Michael Klaper;
and Tim Carter sees monody acting as a form of anti-improvisatory .counter-

42 The relevant text is presented and translated in Don Harrân, In Search of Harmony: Hebrew
and Humanist Elements in Sixteenth-century Musical Thought. Neuhausen-Stuttgart: Hänss-
ler-Verlag 1988 (Musicological Studies and Documents 42), 3-23. There follows a series of
analytical chapters on Hebrew poetry, 16th-century textbooks on Hebrew, and conceptions
of rhetoric among Renaissance music theorists.

43 This salient point was made over 20 years ago in a review of Harrân's book by Michael Fend
in Music et> Letters 72/3 (1991), 416-420.

44 For a recent attempt at reconstruction of such new paradigms, see Catalina Vicens and the
Reuchlin Project: https://www.ensembleservirantico.com/the-reuchlin-project (17.9.2017).



Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs 25

text' within the welter of unwritten traditions of vocal recitation spanning the
end of sixteenth and beginning of seventeenth centuries. Second, vocality is
integrated in different ways into the corporeal and corporate: for the women
religious studied by Ulrike Hascher-Burger, the voice remained .plain' (planus)
and not .split up' (fractio) and this vocal ideal was taken over by the organ; and
Margaret Murata sees monody almost in terms of an anatomical predisposition,

channelled prosodically and compositionally, and supported by a shared
tactus. Third, instruments can provide the basis from which monody can arise,
whether in terms of determining a harmonic system (reflected in medieval
writings on music) and therefore shaping vocal gestures as Charles Atkinson
lays out or as in Lully's depiction of the compositional process (Klaper). Fourth
and finally, monody participates in cultural and social mobility, although the
markers of social context can shift and the possibilities for social exchange
are diverse: refrains and dance are not necessarily unambiguous in terms of
social status and are open to change along with instrumental construction
techniques as discussed by Marc Lewon; and Iain Fenlon astutely notes that
the .cultural traffic' of monody moved in both directions with Ariosto being
sung on the streets. These, then, represent an array of monodies from
differing times and differing locations. They become supercharged and fruitful
through the comparative process; a process which casts light on performing
paradigms and illumines possible paths for future explorations.





27

EINSTIMMIGKEIT: CRADLE OF (WESTERN) MUSICAL CREATIVITY

by Charles M. Atkinson

When I first saw the title and description of the present symposium, I thought
that in asking me to deliver a lecture on Einstimmigkeit to open it that Regula
Rapp and the organizing committee had made a mistake. After all, my work
has occupied itself primarily with the history of music theory in Antiquity and
the Middle Ages and with the plainchant of the Western church. I did write
the New Grove article on Romano Micheli,1 a seventeenth-century Roman
composer who boasted of his prowess in writing canons, and claimed that
he was the inventor of canoni sopra le vocali di più parole - but that hardly
qualifies me for talking on the topic „Monodies: Paradigms of Instrumentally
Accompanied Solo-Song in the Middle Ages and Baroque." As I thought more
about the invitation, however, I realized that what I might be able to do would
be to provide a broader context or historical framework for the specific topic of
the symposium itself, and it is that that this article proposes to do. As readers
will discover, it draws upon some of my own earlier research, but benefits
even more from the work of my friends Wulf Arlt and Margaret Switten. It
will be a special pleasure to share their work in the present forum.

I should perhaps mention that I thought briefly about using the Greek equivalent

of the English term „monophony" in the title for this paper, that is until I
was reminded that povocj)oma is the ancient Greek word describing the speech
of a deaf person. I decided I'd best stay with the term I had been asked to talk
about: Einstimmigkeit - „one-voicedness" - with its implications of a single
melodic line performed either by a soloist or an ensemble.2

The part of my title after the colon should be taken in both literal and
figurative senses. As all of us know, the earliest preserved examples of Western
music are in fact monophonie: the music of Greek Antiquity and the plain-
chant of the Christian church in both its Eastern and Western branches. It
is out of that „cradle" that some of the earliest examples of new music in the
West arise. I am thinking here about tropi, sequentiae, and versus, as well as
specific items of the Proper and Ordinary of the Roman Mass, that begin to
appear in ninth-century manuscripts and continue to be cultivated into the
twelfth century and beyond. As we also know, however, our earliest examples
of polyphonic composition likewise appear in ninth-century manuscripts; here
I refer specifically to the Musica and Scolica enchiriadis, two important works
of music theory best known for their treatment of Organum, but which have

1 „Micheli, Romano", in: The New Grove Dictionary of Music and Musicians, ed. Stanley Sadie,
London: Macmillan Publishers; Washington, D.C.: Grove's Dictionaries of Music 1980; rev.
ed., 2001, with additions by Noel O'Regan: vol. 16, 597-98.

2 For convenience, however, I shall use the English term „monophony" during the further
course of this article.



28 Charles M. Atkinson

important implications for the history of monophony as well.3 Tracing some
of those implications will be a second strand in the argument of this paper.
A third strand will be devoted to what I am calling „monophony in the age
of polyphony," in which we shall look at the composition of new music in the
domains of both sacred and secular monophony in the later Middle Ages. The
final section will consider the state of monophony in the late twentieth and
early twenty-first centuries. In it I shall represent the thesis that homophony
remains a viable „cradle" for musical creativity even today.

Let us begin at the beginning (see Example 1)

1 Elxcbv f) X f 0 o s

ellil- Ti0ricri p è

ZeixiXos êvOoc

p v p p p ç âOocvccTou
5 er fj p a TtoXuxpöviov.

— PJ JD
C Z Z KIZ I

°0 a o v Ç p s f cdvou,
K I Z 1_K O

p p 6 è v ôXcoç er ù

C 04> C K Z
XUTTOO- TTpÔÇ Ô X 1 -

I KI K C OJ>

yov êcttI to Çrjv,
C K O I Z

10 tô t é X o s ô xpô-
k c c cxi

voç àtraiTEî.
IeIkiXoS EUTEp

] S? [

Ex. la: Seikilos epitaph: original notation (from Egert Pöhlmann, Denkmäler alt¬
griechischer Musik (Nürnberg: Verlag Hans Carl 1970], 54).

3 Hans Schmid (ed.), Musica et Scolica enchiriadis una cum aliquibus tractatulis adiunctis,
Munich: Bayerische Akademie der Wissenschaften 1981 (Veröffentlichungen der Musikhistorischen

Kommission Bd. 3).



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 29

Ex. lb: Seikilos epitaph: transcription (Pöhlmann, Denkmäler altgrichischer Musik, 55).

Elxcbv f] Alôos eipl' t16t]cti pè ZeIkiAos üvöcc

pvfipriç AOavörrou afjpa troAuxpoviov.

$
O - ctov £rjs, <paf - vou,

ûm
£

S pr| - 5èv ô - Acoç où Au - iroû,

£ £
<f - -rrpès ô - AI - yov è - crrl t6

t $ m
tö té - Âo$ ô XP^> - v°S àrr - ca teI.

ZeIkiAos EÙTép(trou)

Example 1 is of course the Seikilos epitaph from the first century C.E., one of
the biggest hits of ancient Greek music, at least as measured by the sales of
Gregorio Paniagua's recording of it.4 I present it as representative of ancient
Greek music in several of its aspects. It is a monophonie piece with a careful
setting to music of the prosodie accents of its text, leading to rhythmically
and melodically balanced phrases that combine to form a pleasing whole. As
one can see from Egert Pöhlmann's diplomatic transcription in Example 1, it
is preserved in a practical form of musical notation that can be deciphered
thanks to its having been presented in several treatises of music theory5; and
it embodies the principles of that theory in such a way that we can determine
not only the rhythms, but also the precise relationship of its pitches to each
other because they are situated on a tone system that results from the specific

4 Atrium Musicae de Madrid, dir. by Gregorio Paniagua, Musique de la Grèce antique, France:
Harmonia Mundi, HM 90.1015, pl979.

5 Principally the treatises of Gaudentius and Alypius, which may be found in Karl von Jan,
Musici scriptores Graeci, Leipzig: Teubner 1895/Hildesheim: Olms 1962: rauôsvTLou Äppovixp
EiaaycoYf], 327-55, and ÀAvmoti eioaY(uyr| poucmcf), 367-406.



30 Charles M. Atkinson

tuning of the lyre that might have been used to accompany it.6 Moreover, we
can classify it as a member of that system of tuning, or tonoi, as a composition
in the Iastian tonos.7 Although it would take some time for these principles
to precipitate into musical practice in the Latin west, the areas of notation,
tuning, and melodic classification would prove seminal for the development
of Western music.

As far as we can determine from the documentary evidence, neither the
Seikilos epitaph nor any other pieces of ancient Greek music were known to the
Latin West in the Middle Ages. A beautiful piece of music from Byzantium,
however, apparently composed in the sixth century of the Common Era, was
known to the Latins. I am speaking about one of the most famous examples
of Byzantine liturgical music, the Akathistos Hymn, which survives in Latin
translation in manuscripts in the West from as early as the ninth century,
(see Figure l.)8

Figure 1 presents the Greek version of the hymn in the thirteenth-century
Psaltikon Ashburnham 64 in the Laurenzian library in Florence. Noteworthy
here, among other things, is that the notation of this hymn clearly does not
follow the same principles as that of the Seikolos epitaph.9

By the time this Byzantine music arrived in the West, however, the music
of another branch of Christendom, transmitted from Rome, had already made
its way to regions north of the Alps. This music, the so-called Cantilena
Romana, had been transmitted to Francia beginning in the mid-eighth century.

6 As we shall discover in the examples below, this tone-system, usually referred to in English
as the Greater Perfect System, became the scalar matrix for Western music during the course
of the early Middle Ages. I have attempted to sketch the process by which this took place in
my book The Critical Nexus: Tone-System, Mode, and Notation in Early Medieval Music,
New York and Oxford, UK: Oxford University Press 2009 (American Musicological Society
Studies in Music).

7 Egert Pöhlmann, Denkmäler altgriechischer Musik, Nürnberg: Verlag Hans Carl 1970 (Er¬

langer Beiträge zur Sprach- und Kunstwissenschaft Bd. 31), 56-57, available in English as

Documents of Ancient Greek Music, Oxford: Clarendon Press 2001. Compare the notation
here with that for the Iastian tôvoç in Alypius (von Jan, Musici scriptores Graeci, see n. 5),

I: Notarum omnium tabula auctore Alypio.
8 On the Akathistos Hymn see, in particular, Michel Huglo, „L'ancienne version latine de

1',Hymne acathiste'", in: Le muséon 64 (1951), 27-61, and The Akathistos Hymn, introduced
and transcribed by Egon Wellesz, Monumenta musicae Byzantinae, Copenhagen: Munksgaard
1957 (Transcripta 9).

9 An excellent introduction to the Middle Byzantine notation used in this hymn may be found
in Max Haas, Byzantinische und slavische Notationen, vol. 2 of Die Einstimmige Musik
des Mittelalters, ed. Wulf Arlt, Köln: Arno Volk-Verlag/Hans Gerig 1979. H.J.W. Tillyard's
Handbook of the Middle Byzantine musical notation, Monumenta musicae Byzantinae.
Subsidia 1, pt. 1, Copenhagen: Levin &. Munksgaard 1935, has now been updated by Christian

Troelsgârd: Byzantine Neumes: a New Introduction to the Middle Byzantine Musical
Notation, Copenhagen: Museum Tusculanum Press 2011.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 31

AxâGiaxoç i)|Lvoç. Firenza, Biblioteca Medicea Laurenziana, MS. Ashburnham
64, fol. 1 (reproduced from Contacarium Ashburnhamense: Codex Bibliothe-
cae Laurentianae Ashburnhamensis, ed. Carsten Hoeg, Monumenta musicae
Byzantinae 4 (Copenhagen: E. Munksgaard 1956).



32 Charles M. Atkinson

According to a text copied at the beginning of several manuscripts of the
Gradual, this music had been established by Pope Gregory the Great. In the
words of the version in the Monza Gradual, dating to the end of the eighth
century, that text reads as follows:

Gregorius presul meritis et nomine dignus
unde genus ducit, summum conscendit honorem;
qui renovans MONUMENTA PATRUMQUE PRIORUM
TUM CONPOSUIT HUNC LIBELLUM MUSICAE ARTIS
SCOLAE CANTORUM IN NOMINE DEI SUMMI.10
(Bishop Gregory, worthy by his merits and by the name
from which his lineage leads, ascended to the highest office;
And who, renewing the monuments of the early Fathers,
then put together this little book of the musical art
for the Schola Cantorum in the name of God the Highest.)

Despite the authority claimed for it in these hexameters, though, the chant
contained in „this little book" and others like it soon began receiving
embellishments composed by Frankish singers, embellishments consisting of new
melodies, texts, or both together, and called variously tiopi, sequentiae, laudes
and versus, items that start to make their appearance in the Frankish kingdom
already in the ninth century.11 I should like to focus here on tropes as newly
composed texts with music embellishing an established liturgical chant.11

Until quite recently the received opinion concerning the relationship of

tropes to their base chants was that the two were organically related to each
other via shared mode, melodic ductus, and relationships of text to music. In
his 1967 article „The Troping Hypothesis," however, Richard Crocker underscored

the „otherness" of tropes, pointing out that many trope texts are cast
in hexameters or other poetic meters, and had melodic shapes that resembled
other tropes more than they resembled their base chants.13 In that same
article, though, Crocker postulated that some classes of Ordinary tropes, such

10 Monza, Tesoro del Duomo, folios 2r/v. Text from René-Jean Hesbert, Antiphonale Missarum
sextuplex, Brussels: Vromant 1935.

11 The earliest documentary evidence of the practice of troping appears to be a passage in the
Canon of the Synod of Meaux (845 C.E.) proscribing the performance of tropes to the Gloria
in excelsis and proses to the Alleluia. See Gabriel Silagi's „Vorwort" to the volume Liturgische
Tropen. Referate zweier Colloquien des ,Corpus Troporum' in München (1983) und Canterbury

(1984), München: Arbeo-Gesellschaft 1985 (Münchener Beiträge zur Mediävistik und
Renaissance-Forschung), VII-VIII. For a consideration of this passage, see Andreas Haug, „Ein
neues Textdokument zur Entstehungsgeschichte der Sequenz", in: Festschrift Ulrich Siegele:
zum 60. Geburtstag, ed. Rudolf Faber [et al.[, Kassel: Bärenreiter 1991, 9-19.

12 .Logogène' as opposed to .mélogène', to use terminology introduced by Ingmar Milveden, as

cited by Olof Marcusson and adopted by Michel Huglo. See Marcusson, Corpus Troporum
II: Prosuies de la messe, 1. Tropes de l'AUeluia, Stockholm: Almqvist & Wiksell 1976 (Acta
Universitatis Stockholmiensis, Studia Latina Stockholmiensia 22), 8, n. 5; and Huglo, „Aux
origins des tropes d'interpolation: le trope méloforme d'introit", in: Revue de musicologie
64 (1978), 5-54, esp. 7.

13 Published in MQ 52/2 (1967), 183-203, see esp. 190.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 33

as those of the Agnus Dei, were probably being composed at the same time
as their base chants and therefore, one might legitimately assume, were in
the same musical style.14

My own study of the early history of the Agnus Dei and its tropes came to
a different conclusion regarding Crocker's postulate as to the historical
relationship of the Agnus Dei to its tropes, but in doing so it actually supported
his primary thesis that tropes are new musical compositions that contrast
with their base chants in several ways. See Example 2.

Melody 226 as

0

it appears in the Graduate Romanum*

6

» S _ 1

a*a a a.* s* Saa p

i. A - gnus De - * qu tdl - lis pec -
/

ca - ta

a '

/mun - di:

ta

ta ta »
s P" a

mi - se
/

- re re

s *

nd - - bis. A - gnus

i^va

De i, *

ta

3 Pa 1 a-ta3 I" r*

qui t<51 - lis pec - ca -

pta 1 " '

ta mun - di: mi se - ré re

ta ta*ai*. g .a. a
"

nd - bis. A -

„ [3

gnus Dd - i, * qui tdl
r-
lis

ta

S a _ « -a ta ta » _
É SVâ a a* a 9 " fa ir *1

pec - ci ta

'

miln di: dd - na nd bis pi
». 11

cem.

* Graduate sacrosanctae romanae ecclesiae (Tournai, 1961), pp. 10*- i*

Ex. 2: Agnus Dei melody 226 as it appears in the Giaduale Romanum (In Festis
Solemnibus /).

Example 2 presents the Solesmes version of what I believe to be the oldest
Agnus Dei melody, melody 226 in Martin Schildbach's catalog.15 It appears in
all of the earliest manuscripts containing neumed settings of the chant, beginning

in the second quarter of the tenth century. Typical for the Agnus Dei, as
Crocker had pointed out, is that this Agnus Dei melody appears together with
various sets of tropes in tenth-century manuscripts. The most widespread of
these is the set Qui sedes, Rex legum, Lux indeficiens (see Example 3).

14 Crocker, „The Troping Hypothesis" (see n. 13), 193-94.
15 Martin Schildbach, Das einstimmige Agnus Dei und seine handschriftliche Überlieferung

vom 10. bis zum 16. fahrhundert, Erlangen: Josef Högl 1967. My own thesis as to the date
of this melody may be found in my article „The Earliest Agnus Dei Melody and Its Tropes",
in: fAMS 30/1 (1977), 1-19.



34 Charles M. Atkinson

^3S -S.'* y,'/ A jfA
iuf dei cfui -tolitf peccxzzL
.<( a s?ißt.s/- f-mundu U.JH fedef âJdejcrie-
f / ^ v <">

f-am pAtrtf foluf rrmi/tkiW
/ «' - ^yO Vt »

re?c- MLifer&r? nob'if
» S »

-f\gnuf dei cfui-coLUf f>eccAxa~mun

i B * " ' * T ' fdj • JLex r&çrum q-Aiidmm An

Z^lcrarn deiif. Mtfererr no'bxf
s y-s v> î '

\_gnu-f dm cfnt-aitlifpeauxtA rnun

j \-^ ' S S s
dt- tLtnctndefi£r&jjrtfA?tperpe
/I * «_ /f «" f _ £ (r S

aTni)iurnc^redemyrcio fl\nczç&--tUA ;

Ex. 3: Agnus Dei melody 226 with tropes Qui sedes, Rex regum, Lux indeficiens
in the manuscript St. Gallen, Stiftsbibliothek, MS. 484, 243.

As one can see in Example 3, it appears in the earliest layer of the troper
St. Gall 484, that copied between 926 and 948 by a scribe Wulf Arlt and
Susan Rankin have designated as „Sigma".16 This set of tropes also
appears in the earliest trope manuscripts in the West-Frankish region, beginning

with the manuscript Paris, BnF, lat. 1240, copied at about the same
time as St. Gall 484.17 I have chosen to present the West-Frankish
version in a slightly later setting, that in Paris, BnF, lat. 1118, copied in Auch
or Aurillac in the late tenth or early eleventh century (see Example 4).18

16 Wulf Arlt and Susan Rankin, Stiftsbibliothek Sankt Gallen Codices 484 und 381, Winterthur
&. Zürich: Amadeus cl996, vol. 1, 15-18, 213.

17 Arlt and Rankin, Stiftsbibliothek (see n. 16). This was the dating given by Bernhard Bischoff
to the Corpus Troporum team in 1974. See Ritva Jonsson [Jacobsson], Corpus Troporum I:
Tropes du propre de la messe I: Cycle de Noël, Stockholm: Almqvist &. Wiksell 1975 (Acta
Universitatis Stockholmiensis, Studia Latina Stockholmiensia 21), 48. For more recent
bibliography on this MS see Gunilla Iversen, Corpus Troporum VII: Tropes de l'ordinaire de la
messe: Tropes du Sanctus, Stockholm: Almqvist & Wiksell 1990 (Acta Universitatis
Stockholmiensis, Studia Latina Stockholmiensia 34), 55.

18 For recent bibliography on this MS see Gunilla Iversen, Corpus Troporum VII, 55.



35

Melody 226 with added tropes after Paris, Bibl. Nat., f. lat. MS 1118, fol. i6-i6v
-A liquescent neume quilisma m — oriscus

ho-mi - num que re - dem - pci Mi - se - re

-*
Rex

» » » » '
: - gum gau - di - urn an ge "

Ex. 4: Agnus Dei melody 226 with added tropes (Paris, Bibliothèque nationale de
France, lat. 1118, fol. 16-16v).

Upon initial perusal, one might say that the Agnus Dei and its associated
verses resemble each other. The style of both the Agnus Dei and its
embellishments can, for example, be described as „neumatic." But even this adjective



36 Charles M. Atkinson

does not apply equally well to both. Here, as in other troped settings from
the tenth century, Agnus Dei melodies tend to be more melismatic than their
embellishing verses.19

Similarly, from the standpoints of range, tessitura, and ductus, the Agnus
Dei melody differs from those of its additional verses. The melody of Agnus
Dei 226 spans the fifth D to a, dipping to the subfinalis C at three points.
The first three phrases of the melody gradually expand in pitch, flowing in
successively higher arches anchored on D. The final phrase, „Miserere nobis,,,
effects a kind of melodic summation. Throughout the verse, occasional leaps,
prepared by conjunct motion in the opposite direction, balance the predominantly

stepwise motion.
Whereas the Agnus Dei moves between the pitches D and a, treating C

distinctly as a subfinalis, the ambitus of the trope verses is a tone lower.
Both the first and third verses span the fifth C to G. The second verse stays
essentially within this ambitus, reaching a tone above it only once. Perhaps
the most unusual feature of the second verse, Lux indeficiens, however, is a B

that functions as a subsemitonum to C in the musical phrase for „redemptio".
The prominence of C, already implied in this verse, is thus reinforced even
further, as is the pitch E, which ends all three trope verses and is especially
prominent both here and in the verse Rex legum.

The emphasis upon C and E in the interior verses of Qui sedes is anticipated
dramatically by the introductory verse Agnus Dei miseieie nobis, eia et eia,
which appears as an optional trope verse in St. Gall 484, where it probably
served as an introduction, just as it does in Paris 1118.20 With successive
upward leaps by third, the melody initially outlines what we would call a „C-
major" triad, followed by the turn a-b-a. This type of opening gesture cannot
be found in settings of the Agnus Dei itself until the twelfth century, and it
is more characteristic of settings from the thirteenth through the sixteenth
centuries. The composer of the trope Agnus Dei - eia et eia was clearly more
concerned with contrast than with accommodation. The focus here is on the
new, rather than the old; indeed, the trope composer seems to revel in the
novelty of his creation.

Having looked at an example of early monophonie composition in the realm
of liturgical music in the ninth and tenth centuries, let us now turn
momentarily to a different type of new music from the same period: polyphony.

19 See Atkinson, „The Earliest Agnus Dei Melody and Its Tropes", (see n. 15), 17.
20 St. Gall 484, page 244. A facsimile may be found in Arlt and Rankin, Stiftsbibliothek

vol. II, Codex Sangallensis 484 or at the e-codices project http://www.e-codices.unifr.ch/de/
csg/0484/244/0/Sequence-567 (20.04.2015). The fact that this verse is found in the earliest
sources for tropes in both East and West Frankish regions suggests strongly that it, like the
trope set Qui sedes, belongs to earliest layer of troping, probably dating at least to the early
ninth century, before the Treaty of Verdun in 843. On this, see Michel Huglo, „Division de
la tradition monodique en deux groupes ,est' et,ouest'", in: RdM 85 (1999), 5-28.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 37

As mentioned above, our earliest witness to the practice of Mehrstimmigkeit
in the West is the Musica enchiriadis, a work of music theory dating from the
mid-ninth century, according to Hans Schmid.21 Although it is best known
for the theory of Organum it presents in its last ten chapters, its first eight
chapters are devoted to monophony. It is here that the fundamental principles
of music are presented to students, starting with the tone (phthongus), then
expanding to cover the construction of the scale and the theory of the church
tones or modes.

What interests me in the present context is that the Musica enchiriadis is
the first in a long series of theoretical works treating polyphony that begin
with sections on monophony. One need think only of Guido d'Arezzo in the
eleventh century,22 John Cotton in the twelfth,23 Jerome of Moravia in the
thirteenth,24 and Jacques de Liège in the fourteenth.25 In works such as these,
fundamental concepts of music theory are presented within the context of
monophony long after the advent of polyphony, and new monophonie compositions

are the means to this end.
I am thinking here of the tradition of didactic verses that begins in the works

of Guido and his contemporaries and continues through the Middle Ages and
into the Renaissance.26 As outlined by Michael Bernhard, they were used to
teach topics such as the make-up of the scale, the church modes, the names
of the neumes, and the intervals. Indeed, one of the „hit tunes" of the Middle
Ages, appearing in twenty-eight manuscripts, was a little piece called
„Diapente et diatessaron." It appears as Example 5 below in Robert-Henri Bautier
and Monique Gilles' transcription from the manuscript Reginensis latinus
577 in the Vatican Library.

21 See Schmid, Musica et Scolica enchiriadis (see n. 3], VIII-X. The earliest manuscript of the
Musica is Düsseldorf, Landes- und Stadtbibliothek, Hs. H3 (from Werden), ,s. IX ex'.

22 Micrologus, ed. Joseph Smits van Waesberghe, Nijmegen: American Institute of Musicology
1955 (Corpus scriptorum de musica 4). The treatment of polyphony begins in chapter 18, „De
diaphonia, id est organo".

23 De musica cum tonario, ed. Joseph Smits van Waesberghe, Rome: American Institute of
Musicology 1950 (Corpus scriptorum de musica 1). The treatment of polyphony begins in
chapter 23, „De diaphonia, id est organo."

24 Tractatus de musica, ed. Simon M. Cserba, O.P., Regensburg: Friedrich Pustet 1935. The
treatment of polyphony begins in chapter 26, and includes the treatises Discantus positio
vulgaris, the De musica mensurabili positio of Johannes de Garlandia, Ars cantus mensu-
rabilis of Franco of Cologne, and the Musica mensurabilis of Petrus Picardus.

25 Speculum musicae, ed. Roger Bragard, jacobi Leodiensis Speculum musicae, Rome: American
Institute of Musicology 1955-68 (Corpus scriptorum de musica 3). The treatment of polyphony
takes place in the seventh book.

26 See, Michael Bernhard, „Didaktische Verse zur Musiktheorie des Mittelalters", in: IMS Study
Group Cantus Planus: Papers Read at the Third Meeting, Tihany, Hungary, 19-24 September
1988, ed. by Läszlö Dobszay et al., Budapest: Hungarian Academy of Sciences 1990, 227-36.



38 Charles M. Atkinson

di - a - pa-son mo-du-la - ti - o - nem_ con-so - namred-dunt

Ex. 5: Diapente et diatessazon. Transcription by Robert-Henri Bautier and Monique
Gilles in Odorannus de Sens, Opera omnia (Paris: Éditions du C.N.R.S. 1972),
225.

It reads, in translation: „The symphonies diapente and diatessaron together,
both ascending and descending, render the harmonious modulation of the
diapason consonance." The melody to which these words are set does indeed
render the intervals in the simplest, most vivid way possible. At the same
time, because of - or perhaps in spite of - the direct correspondence of text
to music that it displays, it is actually fun to sing.

The same cannot be said of one of the more elaborate of these verses, Ter
terni sunt modi, perhaps written by Wilhelm of Hirsau, which appears as
Example 6 below.27

After introducing the topic in the first line - „Three times three are the
intervals of which all chant is woven" - the author proceeds to catalogue the
nine intervals, illustrating each with appropriate gestures in the melody. I
have bracketed them in the example. That this was an „artificial" melody,
and one not entirely satisfying from an aesthetic standpoint, was sensed by
ferome of Moravia in the late thirteenth century. He cites Ter terni sunt modi

27 On the question of the authorship of this piece, see Michel Huglo, Les tonaires: inventaire,
analyse, comparaison, Paris: Société française de musicologie 1971 (Société française de
musicology, Publications; 3. sér., t. 2), 281-2; and Hans Oesch, Berno und Hermann von
Reichenau als Musiktheoretiker, Bern: Haupt 1961 (Publikationen der Schweizerischen
Musikforschenden Gesellschaft, Ser. 2, vol. 9), 138 and 210.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 39

as an example of his „turpis gradus" (ugly category) of musical composition
because it exceeds the limits of the church modes and uses all the intervals
indifferently.28

num, se - mi - to - ni - um, to - nus, se - mi - di - to - nus, di

com - men - da - re nec pri - us ab hu - ius - mo - di

qui e - see - re nec vo - cum in - ter - val - lis gm - tis

com- pre - hen - de - re

Ex. 6: Ter teini sunt modi. Transcribed from Rochester, NY, Sibley Music Library,
Acc. 149 667, fol. 92v.

Ter teini sunt modi notwithstanding, there are at least a few examples of
music composed in the later Middle Ages that show that the principles of
music theory, the ais musica, could make their way more pleasingly into
the repertoire of performed music, the ais cantica. One such example is a

twelfth-century prose to the Sanctus, Clangat hodie, whose text appears in
Example 7 below.

28 Cserba, Tiactatus (see n. 2.4), 179.



40 Charles M. Atkinson

1 a Clangat hodie vox nostra
melodum simphonia,

lb Instant annua iam quia
praeclara sollemnia.

2a Personet nunc tinnula
harmoniae Organa
musicorum chorea.

2b Tonorum quam dulcia
alternatim concrepet
necne modulamina\

3 a Diapason altisona
per vocum discrimina
tetracordis figurarum
alta conscendens culmina,

3b Substollat nostra carmina
ad caeli fastigia,
hymnis celestibus
coherenda patri melodia,

4a Quo nos mereamur ampla
capere promissa,

4b Sine fruituri meta
sanctorum gloria,

5 Ad quorum collegia pia
nos ducant mérita

IN EXCELSIS

May our voice sound out today in a concord
of melodies,

for the brilliant annual feast is now here.

May the ring of musicians now loudly make
sound the clangorous instruments of
harmonia

and in alternation make resound the
modulations, so sweet, of the tones.

High-sounding at the octave, ascending in
tetrachords through [seven] discrete pitches
to the high summits of its contours,

may the melody lift our verses to heaven's pinnacles
to join the angelic hymns for the Father,

So that we may merit to reach the rich promises,

to enjoy without end the glory of the saints.

May our good works lead us to their
community

IN THE HIGHEST

Ex. 7: Sanctus prose Clangat hodie. Transcribed from Madrid, Biblioteca Nacional,
MS. 289, fol. 95r-v (transi: Charles M. Atkinson).

Perhaps its most remarkable aspect is the wealth of musical imagery and
terminology it contains. With its references to simphonia, Organum, harmonia,
tonorum modulamina, vocum discrimina, diapason and tetrachordum, along
with the more common carmina and hymnus, it stands almost alone in the
Sanctus repertoire. Indeed, I know of no other Sanctus prose that makes such
extensive and purposive use of technical musical terms.

Clangat hodie first appears in manuscripts from the eleventh century
connected with a Sanctus melody in the D mode. In the twelfth century, however,

it begins to appear with a new melody based on C. One can see this in
Example 8, which presents the setting of Clangat hodie in Madrid, Biblioteca
Nacional 289, a twelfth-century Norman/Sicilian manuscript probably copied
at the Capella Palatina in Palermo. This setting is typical of the appearance
of Clangat hodie in manuscripts from central and northern France and from
England.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 41

san - na.

Prosa: la. Clan - gal ho - di - c vox no - sua mc - lo - dum sim - pho

2b. To - no - aim quam dul - ci - a al - ter - na - tim con - ere - pe vo - ce mo - du - la - mi - na!

3a. Di - a - pa- son al- fis- so-na per vo-cum dis-cri- mi- na te - ira- cor- dis fi - gu- ra-rum al-ta con-seen- dens cul - mi - na

3b. Sus-tol-lat nos- tra car-mi-nu ad ce- li fas-ti - gi - a hym-nis ce- les-ti- bus co- he - ren-da pa - tn me- lo - di

4a. Quo nos me pla ca - pe - re pro - mis

4b. Si - ne fru tu - n* me ta sane - to - rum glo - ri

S. Ad quo-rumcol-le - gi-a pi-a3 nos du - cant me-ri - ta

I MS: concrepet voce modulamine

Ex. 8: Sanctus prose Clangat hodie. Transcribed from Madrid, Biblioteca Nacional,
MS. 289, fol. 95r-v.

The C mode - or more accurately, the C scale - to which the text has now
been set had first been discussed theoretically in the Scolica enchiriadis and
in the De harmonica institutione of Hucbald, in both cases being identified
with instruments.29 One cannot help but wonder whether there is any connection

here with the tinnula armonie Organa mentioned in line 2a of the prose.

29 See Hans Schmid, Musica et Scolica enchiriadis (see n. 3), 146-47, and Yves Chartier (ed.),

L'Œuvre musicale d'Hucbald de Saint-Amand. Les Compositions et le traité de musique,
Montreal: Éditions Bellarmin 1995 (Cahiers d'études médiévales: Cahier spécial no. 5), 166.



42 Charles M. Atkinson

But there are yet other gestures that link this melody firmly with harmonic
theory as presented on instruments: At the beginning of line 3a; the diapason
really does ring out altisona, thanks to the octave leap that introduces it.
This remarkable gesture had been prefigured by the octave leap between the
end of line la and the beginning of lb - introduced by the word sinfonia. It
should be recalled that in the Pythagorean mathematics underlying ancient
Greek harmonic theory, the diapason, with its ratio of 2:1, was the most
perfect sinfonia.30 In his commentary on Martianus Capella, John Scottus even
goes so far as to equate the diapason with harmonia itself.31

Moving further in line 3a of the prose, one finds that the diapason is reached

per vocum discrimina, tetrachordis conscendens. The first part of this
phrase is of course a reference to the „seven discrete pitches" with which
Orpheus plays in Book VI of the Aeneid.31 The second part reminds us that these
pitches are produced by a concatenation of tetrachords.33 As if to render this
scalar structure concretely, the melody for lines 3a and 3b of the prose divides
into two disjunct tetrachordal strata (G-c, C-F) connected by the four-note
figure on the word „tetrachordis." Underscoring this division even further is
the fact that the upper tetrachord (G-c) is projected in stepwise motion at the
beginning of lines 2a through 3b. Thus, the melody of Clangat hodie does
indeed „ascend in tetrachords through discrete pitches," as the text says, and
in a clear, yet subtle way. Viewed against the background of didactic pieces
such as Diapente et diatessaron and Ter terni sunt modi, the various text-
expressive devices appearing in Clangat hodie may not seem particularly
striking. At the same time, the incorporation of these elements from the ars
musica into a piece of music composed for performance in the liturgy of the
medieval church is not insignificant.

First, it shows us that some of the traditional barriers between musici and
cantores were not as high as we sometimes think. We all know Guido's famous
dictum from the Regulae rhythmicae: „Musicorum et cantorum magna est

30 Cf. Boethius, De institutione musica, 1:32, ed. Gottfried Friedlein, Anicii Manlii Torquati
Severini Boetii De institutione arithmetica, libii duo-, De institutione musica libii quinque,
Leipzig 1867; repr., Frankfurt: Minerva 1966, 222.

31 See Iohannis Scotti Annotationes in Maicianum ed. Cora Lutz, Cambridge, Mass.: Medieval
Academy of America 1939. In commenting on the lemma 10, 22 [11]: MIRA SPECTACULA
FORTUNARUM, John states: „si extremi soni sibi invicem ex dupla proportione iungantur, ut
sunt duo ad unum diapason aimoniam, quae in simplicibus simphoniis maxima est effitiunt'
(my italics). („If distant sounds are joined together with each other by a duple proportion, so
that they are two to one, they effect the diapason harmony, which is the greatest among the
simple symphoniae [consonances].")

32 Aeneid, Book 6, lines 645-6: Nec non Threïcius longa cum veste sacerdos / obloquitur num-
eris Septem discrimina vocum („Likewise the Thracian priest [Orpheus], in a long garment,
joins the seven discrete pitches [of the lyre] to the measures [of the songs and dances]").

33 The ancient Greek Greater Perfect System, transmitted to the medieval Latin West by Boethius,
consists of two pairs of conjunct tetrachords separated in the middle by a point of disjunction.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 43

distantia, isti dicunt, illi sciunt, quae componit Musica."34 Guido was probably
having some fun with his colleagues and readers, overstating his case a bit
in the process, but it is probably also true that then, as now, there was
occasionally some antipathy between scholars and performers. But just as clearly,
such antipathy could be overcome under the right circumstances. And Clangat
hodie provided just such a set of circumstances. It is a striking example of a

new monophonie composition that grows out of the theoretical tradition of
didactic verses, but which serves the needs of the medieval liturgy, thereby
bringing together the ais musica and the ars cantica in a most telling way.

Yet another striking example of new composition of a different type is
present in the same twelfth-century manuscript - Madrid 289 - from which I
drew Clangat hodie, and this piece wears its newness on its sleeve: Da laudis,
homo, nova cantica - „Sing, mankind, new songs of praise" (see Example 9).

Ex. 9: Da laudis, homo, nova cantica. Madrid, Biblioteca Nacional, MS. 289, fol.
141r-v (ed. Wulf Arlt, „Nova cantica: Grundsätzliches und Spezielles zur
Interpretation musikalischer Texte des Mittelalters", in: Basier Jahrbuch für
historische Musikpraxis 10 [1986], 29-30). Transi. Anne Smith, from Nova
cantica (Freiburg/Br.: Deutsche Harmonia mundi CD 77196-2-Rc).

34 From Guido d'Arezzo, „Regulae rythmicae", ed. in Martin Gerbert (ed.), Scriptores ecclesiastici
de musica sacra potissimum, St. Blasien: Typis S. Blasiensis 1784; repr., Milan: Bollettino
bibliografico musicale 1931: vol. 2, 25, and Dolores Pesce, ed. and transi., Guido D'Arezzo's
„Regule rithmice", „Prologus in antiphonarium", and „Epistola ad michahelem": A Critical
Text and Translation with an Introduction, Annotations, Indices, and New Manuscript
Inventories, Ottawa: Institute of Mediaeval Music 1999 (Wissenschaftliche Abhandlungen/
Musicological Studies 73), 330, 11. 8-9. My free translation: „From musicians down to singers,

how great the distance is! The latter sing, the former know about what music's nature
is."



44 Charles M. Atkinson

For many good reasons, Wulf Arlt uses it to introduce his discussion of „das
neue Lied" in his article „Nova cantica: Grundsätzliches und Spezielles zur
Interpretation musikalischer Texte des Mittelalters" in volume 10 of the Basier

fahrbuch (1986),35 and I can do no better than base my words on his in the
following discussion.

Using Wolfram von den Steinen's work as his starting point,36 Arlt points
out that a new type of song arises in various linguistic regions of Europe in
the early twelfth century, one whose exemplars are poetic, frequently with
rhyme, and with melodies conceived specifically for each text - i.e., not based

on contrafacture.37 As a consequence of this, the melody can relate to the
text in new ways, setting its own accents, as it were, through melodic
correspondences, overall design, and the underscoring of specific aspects of syntax,
word-play, and even individual expression.

The conductus Da laudis, homo, nova cantica exemplifies several of these
traits in an almost paradigmatic way. It is a poem in six strophes, all of
which are written out with notation in the manuscript, thereby allowing one
to look over the shoulder of the composer, as it were, and study the process
of adapting a given melody to the specifics of each strophe in a particularly
illuminating fashion.

Each strophe consists of four lines of slightly differing lengths and rhyme
schemes. The first strophe, for example, has lines of 10, 12, 12, and 14

syllables and a rhyme scheme of abba,- the second strophe has three lines of 12

syllables, followed by one of 14, and a rhyme scheme aabb. Despite the
differing line lengths within each strophe, the author manages to relate them
to each other in various ways. In the first strophe, the first two lines begin
with imperatives, with the second providing the reason behind the first:
„Sing, mankind, new songs of praise; Sing because new joys have been given
to you." Even though they are of different lengths and metric structures - the
first iambic, the second trochaic - both finish with the same accent pattern:
nova cantica, nova gaudia. The second pair of lines serves to give voice to
the mandate articulated in the first two, with the line endings inverted: nova
gaudia, nova cantica.

Corresponding to the division of the text, the melody divides into two
parts, which differ in their tessitura, tonal orientation, and structure. Each

pair of lines ends with the same melodic phrase, albeit with an ,,o" added to

35 Wulf Arlt, „Nova cantica: Grundsätzliches und Spezielles zur Interpretation musikalischer
Texte des Mittelalters", in: BJbHM 10 (1986), 13-62. Arlt's discussion of Da laudis may be

found on pages 28-31 of the article.
36 „Das neue Lied," in: Der Kosmos des Mittelalters: Von Karl dem Großen zu Bernhard von

Clairvaux, Bern/München: Francke 1959, 231-252, in particular 239 ff., 381-84.
37 Arlt, „Nova cantica", 26-7.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 45

the first line. The chiasm of the verse endings is projected in the music: The
last line begins with the same melodic phrase that ended the first. Outside
the recited phrases at the beginnings of lines 1 and 2 the melody reinforces
the linguistic contours of the text by setting accented syllables with notes
that are relatively higher than those of unaccented syllables. In the first
two verses the most important words - homo and sunt, respectively - are
given special treatment. The word repetitions in the third verse are intensified

by a rising sequence beginning at the third statement of „nova," dividing

that verse into two parts that stand in an ouveit-clos relationship, the
first ending on C, the second on D. Moreover, the divisions of lines 2 and
3 into 7 + 5 syllables and 5 + 7 syllables respectively reflects the chiastic
relationship of the line endings. Finally, the intensification created by the
repetition of the imperative Da at the beginning of line 2 is reinforced by
the repetition and extension of the opening recitation a fourth higher, on
d above the original a.

The subtleties of text-music relationship in the first strophe are likewise
reflected in subtle modifications of the melodic line in subsequent strophes
to reflect the structure of the text. As just one example: The first verse of
strophe 1 has the vocative O added at the end, outside the accentual and
melodic pattern of the text itself, set with the pitches G-a. The first verse of the
second stanza utilizes these two pitches to set an additional word, homo, that
likewise lies outside the accentual and melodic pattern of the verse, with 12

syllables, rather than the 10 syllables in verse one of the first stanza.
In his discussion of this piece, Wulf Arlt points to more details that

demonstrate the sophistication of this conductus's composer in matching music
to text. It is indeed a remarkable example of new monophonie composition
in the high Middle Ages.38

Thus far, the medieval pieces we have discussed - despite their variety - had
at least two things in common: they were musical settings of sacred texts, and
those texts were in Latin. Some people would argue, though, that the most
important types of new monophonie composition in the Middle Ages were
in the realm of secular music in the vernacular. It is into that realm that I
should like to venture now, focusing on Old Provençal and Medieval French.

Our earliest example of a fully texted piece of music in Old Provençal, O
Maiia Deu maire, is actually a setting of a sacred text, a prayer to the Virgin
(see Example 10).

38 Readers should consult Arlt, „Nova cantica" (see n. 35), and the CD recording Nova cantica:
Latin Songs of the High Middle Ages, Freiburg/Br.: Deutsche Harmonia Mundi pl990, on
which Da laudis is performed by Dominique Vellard and Emmanuel Bonnardot.



Charles M. Atkinson

Versus Sancte Marie
(c.1100)

BN 11391° 49

O Maria, Deu maire
Deu[s] t'es e fils e paire:
Domna, preia per nos
To fil, lo glorios.

Oh Mary, Mother of God
God is to you both Son and Father:

Lady, pray for us

To your son, the glorious one.

E lo pair' aissamen
Preia per tota jen;
E c'el no nos socor,
Tornat nos es a plor.

And to the Father also

Pray for all people;
And if He doesn't help us,
All for us is changed to weeping.

Ex. 10: O Maria, Deu maire, from Margaret Switten (ed.), The Medieval Lyric: An¬
thology I (Mount Holyoke College 1987), 24-29.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 47

It appears in a section of the manuscript Paris, BnF, lat. 1139 that dates to
about 1100.39 The manuscript is perhaps best known for its examples of
polyphony, and as one of our principal sources for the St. Martial versus. As is
true of the versus, and as one can begin to see here, all the stanzas of O Maria

are notated, making this one of the few songs in Old Provençal in which
this is the case, and allowing us to study the ways in which melodies were
accommodated to texts in strophic songs.40 And there are indeed variations
from strophe to strophe, reflecting, according to Margaret Switten, a moment
when vernacular strophic forms were not yet stabilized.41 The piece consists
of twelve strophes of 4 lines each, most of them containing 6 syllables, but
with several of 7 - a contrast clear even in the first two strophes. Moreover,
the rhyme is not entirely regular or exact. While there are two rhymes per
strophe (aabb) for the bulk of the piece, as one can see in Example 10, there is
only one rhyme per strophe (aaaa) in strophes 3, 5, and 6. Although the rhyme
is usually masculine, in strophes 1 and 10 it is feminine (compare strophes 1

and 2 in Example 10). There are fluctuations in spelling and accent as well,
perhaps motivated by shifts in pronunciation or the exigencies of versification.

The high level of variation in the text is paralleled by a similarly high level
of musical variation from strophe to strophe. These have been detailed by
Wulf Arlt in his study of the piece in „Zur Interpretation zweier Lieder" in
volume 1 of the Basler Jahrbuch (see Example ll).42 As one can see from his
synoptic diagram in Example 11, the only strophes with identical melodic
settings are strophes 6 and 7.

Complicating the picture vis-à-vis the melody in this case is that it shares
the same ductus, and indeed most of the same pitches, with the hymn Ave
maris Stella (see Example 12).

3' O Maria Deu maire appears on fols. 49r-50r of the manuscript, available online at the Gallica
project: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btvlb6000946s/f105.image.r=l 139.langEN (20.04.2015).
For recent bibliography on this MS see Gunilla Iversen, Corpus Troporum VII, 55.

40 Margaret Switten, Director and Editor, The Medieval Lyric, a Project supported by the
National Endowment for the Humanities and Mount Holyoke College: Anthology I: Monastic
Song, Troubadour Song, German Song, Trouvère Song, South Hadley, Mass.: Mt. Holyoke
College 1988, 21-29.

41 Switten, The Medieval Lyric: Anthology I, (see n. 40), 21.
42 Wulf Arlt, „Zur Interpretation zweier Lieder: A Madre de Deus und Reis Glorios", in: BJbHM 1

(1977), 117-30.



48 Charles M. Atkinson

.1. 1 2 3

* O Ma - ri - a dcu mai - re, deu t'es e fils e pai - re. Dom-na pre - ia per nos to fil lo glo - ri - os.

2—( 1) E lo pair' ais - sa - men (2) pre - ia per to - ta ien,

(3) e c'el no nos so - cor, (4) tor - nat nos es a plor.

1. 1 2 3 4 5 6 2. 1 2 3 4 5 6 3. 1 2 3 4 5 6 (7) 4. 1 2 3 4 5 6 (7)

3— E - va ere - et ser - pen un a - gel re - splan-den, per so nos en vai gen: deus nes om ve - ra - men.

5-

6-

7-
ah

9-

10- ga c

11- aah g a

12- aa ah

a ah cd g efd ed

aah d de

a ah

aah d

ah

ded

dc

ded

ed f ge d d

g dec

dec

Ex. 11: Synoptic diagram showing variants from strophe to strophe in O Maria, Deu
maire (from Wulf Arlt, „Zur Interpretation zweier Lieder: A Madre de Deus und
Reis Glorios", in: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis 1 [1977], 125).

y • m 9 \ -

• / /' 0 Ma - rt - a, deu. mat - re

A ZisterzLensisch.:

• m • • • • « • à
deu tes e* filh. e pai - re

> À - ve ma-rts stel- La i z • * • *
cie-i ma - ter al- ma

M è g"* • 9 /—s —
^ dorn- na prêt - a per not to fit lo gk>- rC - as

r * # /° car que sent- per vir- go fe - toc cae - H por- ta

Ex. 12: Comparison of O Maria, Deu maire and the hymn Ave maris Stella (from
Bruno Stäblein, Monumenta Monodica Medii Aevi I: Hymnen (1) [Kassel:
Bärenreiter 1956], 512).

Example 12 presents a comparison of O Maria and the earliest version of
Ave maris Stella, taken from Bruno Stäblein's commentary on the hymn in
volume 1 of Monumenta Monodica Medii Aevid3 O Maria is often said to

43 Bruno Stäblein, Monumenta Monodica Medii Aevi I: Hymnen (1), Kassel: Bärenreiter 1956,

512-15 and 519-20.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 49

be a contrafactum of Ave maris Stella, but Stäblein's work suggests that the
situation is by no means so straightforward. The earliest preserved version of
the hymn is that appearing in the Cistercian Hymnal Heiligenkreuz
Stiftsbibliothek 20, dating from the late twelfth or early thirteenty century. Even
though it is supposedly a copy of the Cistercian „Normalkodex," Dijon, Bibl.
municipale, 114, the hymnary from that earlier manuscript has been lost. In
Stäblein's view, the fact that the hymn melody appears with the text O Maria
deu maire in Pa 1139 (ca. 1100), may suggest that the hymn was in existence
earlier. He also admits that this could indicate either that both derive from
a common model, or that the hymn might be based on the chanson.44 The
hymn's main transmission begins only in the thirteenth century, chiefly
advanced by the Dominicans.

But whether it is from the hymn or is original to O Maria, the melody itself
is firmly anchored in the D mode, with its characteristic rising fifth. (The
exceptional second strophe must be considered the result of scribal error, in
which the scribe copied the melody for the last two lines of strophe 1 at the
beginning of strophe 2 by mistake.)45 There are no melodic repetitions: the
melody's structure could be diagrammed simply abed. It does, however, divide
neatly into two halves, each of which ends on the final, D, but with interior
cadences on the dominant a and the subfinalis c.

If there is any doubt about the authorship of the melody for O Maria, there
is no such doubt about the composer of the next work I should like to
consider, Bele Doette. It is an original composition by Anonymous. This is all the
more unfortunate, because the consensus reached by three friends of mine at
a late-night party at the annual meeting of the Modern Language Association
several years ago was that Bele Doette was the most beautiful song written
during the Middle Ages. Whether one agrees with their assessment or not,
Bele Doette is indeed a beautiful song. It appears in the manuscript Paris,
BnF, fr. 20050, Trouvère manuscript U (see Example 13).

44 Arlt, „Zur Interpretation zweier Lieder", 124, points out that the setting of O Maria Deu
maire in Paris 1139 is in the earliest part of the manuscript, dating to the period around
1100, while the earliest version of the hymn melody can at best be traced back only to the
first third of the twelfth century.

45 Switten, The Medieval Lyric: Anthology I (see n. 40), 22.



50 Charles M. Atkinson

Bele Doette
chanson de toile

1. Be- le Do- et- te as fe- nés- très se siet

i
Bele Doette as fenstres se siet.

Lit en un livre, mais au euer ne l'en tient:
De son ami Doon li resovient,
Q'en autres terres est alez tornoier.

E, or en ai doli

II
Uns escuiers as degrez de la sale

Est descenduz, s'est destrossé sa maie.
Bele Doette les degrez en avale:
Ne cuide par oïr novele maie.

E, or en ai doli

Beautiful Doette is sitting by the windows
Reading a book, but her heart isn't in it:
She's remembering her friend Doon
Who has gone tourneying in other lands.

Ah, what grief I now have!

At the hall staircase, a squire
Dismounted, unfastened his baggage.
Beautiful Doette runs down the staircase.
She doesn't think she'll hear bad news.

Ah, what grief I now have!

Ex. 13: Bele Doette, from Margaret Switten (ed.), The Medieval Lytic: Anthology I
(Mount Holyoke College 1987), 165-66.

As one can see in Example 13, Bele Doette is a chanson de toile. It actually
consists of eight strophes, each of which is four lines in length, with a short
refrain following the first five strophes and a longer one following the sixth
through the eighth. The manuscript setting provides no additional music for
the longer refrain, but it can be underlaid to the melody as indicated in the
transcription, which is again from Switten's The Medieval Lyric.46

46 Switten (ed.), The Medieval Lyric: Anthology I (see n. 40), 162-66



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 51

The song itself presents a picture of Doette sitting at her window reading
(an act showing her aristocratic status), and thinking about her significant
other, Doon, who has gone to foreign lands to fight in a tournament. Upon
receiving the news that he has been killed in a joust she mourns his death,
then announces that she will become a nun. In Switten's words: „Although
Doette is renouncing the world, she is not renouncing power: she will become
an abbess, presiding over a haven for those betrayed by love."47

With its wide range and a level of ornamentation not typical of Trouvère
song, the melody offers ample opportunity for rich emotional expression, and
even allows for a bit of word-painting: the word descenduz in the second strophe

is sung to the melisma descending an octave from a to A in the second
line. The melody itself is quite symmetrical, with lines 3 and 4 duplicating
lines 1 and 2. The melody for the first and third lines moves from A up to e;
that for lines 2 and 4 moves from e on up to a, then descends to a cadence on
the subfinalis, G. The refrain, expressing Doette's grief, remains in the lower
pentachord, A to e. It is important to note that the cadences at the ends of
lines within the strophe are on the dominant and subfinalis. Not until the
end of the refrain does one reach a firm cadence on the final, A.

The beauty of the anonymous Bele Doette was noticed by another
composer, this time one who is not only known, but well known: Guillaume de
Machaut. After learning his craft, so to speak, as a composer of secular songs
in the polyphonic Ballade and Rondeau, Machaut turned to monophony for
his contributions to another of the formes fixes, the „virelay qu'on claimme
chanson baladée."48 His taking up monophonie composition undoubtedly had
to do with the tradition of the genre as a danced song, but it must also have
afforded him a set of new compositional challenges - and new opportunities
for expression.

According to Elizabeth Keitel, virelais 1-20 in Ludwig's numbering constitute

the earliest group of Machaut's compositions in this genre.49 In her study
of the manuscript sources, Keitel has provided a more precise chronological
grouping for the first twelve. Her ordering is: 1, 4-7, 2-3, and 8-12. Virelais 1,

3, and 4 display a wide array of approaches to versification, rhyme, projection
of mode, melodic ductus in relation to text, and the relationship of verse to
refrain, as Wulf Ark has shown in his article on aspects of chronology and

47 Switten, The Medieval Lyric: Anthology I (see n. 40), 163.
48 I am basing this conclusion upon the findings of Elizabeth Keitel, „A Chronology of the

Compositions of Guillaume de Machaut, based on a Study of Fascicle-Manuscript Structure",
unpublished Ph.D. dissertation, Cornell University 1976; University Microfilms no. 76-15885.
See especially her summary table, „The Chronology", on 103. On the phrase „virelay qu'on
claimme chanson baladée", see Wulf Arlt, „Aspekte der Chronologie und des Stilwandels im
französischen Lied des 14. Jahrhunderts", in: Aktuelle Fragen der musikbezogenen
Mittelalterforschung: Texte zu einem Basler Kolloquium des Jahres 1975, in: Forum musicologi-
cum: Basler Beiträge zur Musikgeschichte 3 (1982), 193-280. Arlt points out that this was
the phrase consistently employed by Machaut himself when referring to the virelai.

49 Keitel, „A Chronology" (see n. 48), 74.



52 Charles M. Atkinson

stylistic change in French fourteenth-century song.50 Virelai 5, Comment qu'a
moy, however, stands apart from the other members of the early group in various

respects. For one, both parts of its refrain exhibit the same syllable count
and succession of rhymes; moreover, its musical structure does not reinforce
the rhyme scheme, as it does in most of Machaut's virelais.51 There are other
differences as well. The reason, as noticed by both Christopher Schmidt and
Thomas Binkley at about the same time, is that the refrain of Comment qu'a
moy is almost certainly a contrafactum of the Trouvère chanson Bele Doette
(see Examples 14a and b).52

5. Comment qu'a moy

4. Vo ma nie re cer tein ne Et vo frcs.che cou

V " m ; r t r iTT' r r r i ^ J J r7- i
nour, Si m'es.tes vous pro chein ne Par pen _ser nuit et jour.
.lour Qui n'est pa le ne vein ne, Voy tou. dis sans se _ jour.

3. Vo bian.te sou.ve rein ne, Vo gra.ci eus a tour,

Ex. 14a: Guillaume de Machaut, Comment qu'a moy, from Leo Schrade (ed.], Poly¬
phonie Music of the Fourteenth Century 3, Monaco: Éditions de l'Oiseau-Lyre,
ca. 1956.

50 Arlt, „Aspekte der Chronologie" (see n. 48).
51 Arlt, „Aspekte der Chronologie" (see n. 48], 268-69.
52 Arlt, „Aspekte der Chronologie" (see n. 48), 268.



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 53

Refrain der Chanson:
_ - * « _ ^t ||

s Et or en ai dol.

Zweiter Teil des Virelai:

4 mMi' r f r \f r \[j£suf\t m p t
Car sou - ve - nir me mein - ne, Si qu'a - des sans se - jour
Vo biau - te sou - ve - rein - ne, Vo gra - ci - eus a - tour,

Ex. 14b: Comparison of Machaut, Comment qu'a moy with Bele Doette, from Wulf
Arlt, „Aspekte der Chronologie und des Stilwandels im französischen Lied
des 14. Jahrhunderts", in: Forum musicologicum 3 (1982), 169.

The motivation for Machaut's contrafacture may have been the text. Both the
chanson and virelai are written in the voice of a person longing for her or
his distant beloved. The transformation from chanson to virelai did not take
place without modifications, though, as Arlt's synoptic transcription of both
the chanson and virelai in Example 14b shows.53 Whereas the first strophe of
the chanson had 4 lines of 11 syllables each, rhyming abba, the four lines of
the virelai refrain have six syllables and a rhyme scheme of abab. The line
endings in the strophe of the chanson were on dominant and subfinalis,
respectively, to be resolved by the refrain's cadence on the finalis; the lines of
the virelai's refrain cadence securely on the dominant and finalis, and both
parts of the verse have their cadence on the dominant. In keeping with the
style of the virelai, Machaut underlaid syllables of text to almost all the notes
of the more florid chanson, creating a virtually syllabic setting, and he omitted

entirely the chanson's dramatic octave descent over the words un livre
as a gesture unbecoming a virelai. This virelai is nonetheless quite a comely
creation on Machaut's part.

Much as I might like to examine further examples of monophonie creativity

in the Middle Ages and Renaissance, I should like to turn my attention
in the last section of this article to monophony as a creative vehicle in the
twentieth and twenty-first centuries. I think that all of us would agree that
the twentieth century saw a renewal - not to say an explosion - of interest
in music for solo instruments. Leading the way would have to be music for
solo flute. Debussy's Syrinx and Varèse's Density 21.5 have become part of
the standard repertoire of twentieth-century music, but there is much more:
The Flute World catalog of music for that instrument lists 683 titles for
unaccompanied flute.54 There are, of course, recognized masterpieces for other

53 The reader will notice that Arlt has transposed the chanson down a step to enable comparison.

54 The Flute World catalog is accessible online under „Flute World". In the category
„Unaccompanied Flute" it currently lists 683 titles. This number does include, however, multiple
editions of the same piece.



54 Charles M. Atkinson

instruments as well: Stravinsky's „Three Pieces for Solo Clarinet" Britten's „Six
Metamorphoses after Ovid" for solo oboe, and several iterations of „Sequenza"
by Luciano Berio are works that come to mind immediately.

What is even more surprising to my mind, though, is that monophonie music
for ensembles is also enjoying a rebirth in the late twentieth and early twenty-
first centuries. As an example of that, I should like to point to a composition
by the American composer David Lang. Perhaps best known for his work The
Little Match Girl Passion, for which he won a Pulitzer Prize in 2008, Lang
has written several monophonie works for varying combinations of instruments.

My attention was first drawn to his oeuvre by a performance of his
Cheating, Lying, and Stealing, a composition for bass clarinet, 'cello, piano,
percussion, and „2 antiphonal brake drums" at a concert of Lang's music held
at Ohio State University in the spring of 2011. It was a panoply of melodies,
colors, rhythms, and textures - all created within a monophonie structure.

For reasons of copyright and space I could not treat Cheating, Lying, and
Stealing here, so I decided on another work, Lang's „Frag", commissioned by
the Huntingdon Trio and first performed in 1985. The first page of the score
appears in Example 15.

FRAG
J.= at taost 70 with precision and force

S Mir * ''' M' T JM,J. iy - >!,,[.
sempre

r 111 ' 1,1 gv 1 |-r * r'in'i't nii
sempre

A
C"zz- ft A sim.

Ij i»
1 i U 1

&
11 1 1 'v ' v lflc I * ii f |7)i"

sempre

Ex. 15: David Lang, Frag (New York: G. Schirmer Inc. 1985), 1. (Reproduced with
permission.)

This is a piece for flute, oboe, and 'cello, and is a virtuoso exercise in hocket.
Although David Lang named this piece appropriately enough „Frag" - short for



Einstimmigkeit: Cradle of (Western) Musical Creativity 55

„fragmentation" -1 might have suggested another title: „Hoquetus David - XX"

Finally, as a coda to this paper, I should like to cite a work for solo bass

clarinet. It is a piece called Bluefire Crown VII, composed and performed in
2007 by another American composer, Les Thimmig. The first page appears
as Example 16 below.

BLUEFI RE CROWN II
Büss Clßr'mt in 01?

[Â] y_lb8 ^5 (zôoi)

JUDY GREEN MUSIC Hollywood. CA 90028 (213) *66-2491 M -308

Ex. 16: Les Thimmig, Bluefiie Crown VII (Madison: Les Thimmig 2007), 1. (Repro¬

duced with permission.)



56 Charles M. Atkinson

Thimmig says of this work: „Bluefiie Crown VII... dispenses with the
transformative techniques [of some of my works] in favor of those of cross-cutting,
which allow filmmakers to weave multiple stories simultaneously. Here, five
separate musics have their trajectories handled by means of these abruptions.
Rather than a separate piece of structure, a single pitch insinuates itself into
the fabric throughout."55

In the liner notes to the CD recording of Bluefiie Crown VII, Thimmig
makes a comment that I find particularly à propos of the topic of monophony
as a cradle of Western musical creativity: „The appeals of monophony are
diverse. First, it affords the opportunity to align oneself with the oldest type of
music making we have. It also provides paths to many expressive traditions
throughout the world. [...] The overriding attraction is that of creative focus."
Thimmig then quotes lutenist Vladimir Ivanoff: „If you have a composition of
forty voices, your attention gets distributed. But if you have only one voice,
your emotional energy is concentrated on that one voice." It is probably no
accident, given the title of this symposium, that Ivanoff is an alumnus of the
Schola Cantorum Basiliensis.

One could adduce many more examples of monophony in contemporary music.
It truly is enjoying a „re-birth". Whether because it concentrates the attention
of composer, performer, and listener on one voice, or because it poses special
problems of form, rhythmic and melodic shape, and texture to a composer,
monophonie music - Einstimmigkeit - has enjoyed, and continues to enjoy,
a renaissance in the twentieth and twenty-first centuries. In this, however, it
parallels a phenomenon we have experienced before. Earlier in this paper we
saw an example of a great composer of polyphony, Guillaume de Machaut,
returning to the texture of monophony for a number of his compositions,
perhaps out of a sense of tradition, or perhaps for the special compositional
challenges and opportunities it presented. Another example of this re-birth
took place in the late sixteenth century, when Girolamo Mei, Vincenzo Galilei
and their colleagues urged a return to a much earlier form of monophonie
music: the ancient Greek monodia. I have purposely not touched upon that
form of Einstimmigkeit in this article, but the papers of the symposium
included in the present volume provide yet further evidence of the creative
force of monophony in the history of Western music.

55 Liner notes from Les Thimmig Solo: Compositions and Improvisations, the CD issue of a

performance recorded live, March 10, 2007, Madison, Wisconsin: University of Wisconsin-
Madison School of Music 2008.



57

ON LOVE CHARMS AND THE NEGLECT OF
MEDIEVAL WOMEN'S MUSIC

by John Haines

History is shaped by the hazards of those written sources sturdy and
protected enough to have survived fires and wars, sources that overwhelmingly
favour men and the powerful institutions created for them. As a way out
of antifeminist prejudices that typify the surviving record, and as a way
into the routinely maligned world of women's song, this essay will focus
on medieval love charms, sometimes called carmina amatoiia. By contrast
with the celebrated, male-dominated courtly love songs from the last few
centuries of the Middle Ages, the infamous carmina amatoiia were
performed by women and condemned by churchmen throughout the Medieval
Millennium. In considering the music of the medieval love charm, a topic
completely ignored in scholarship until now, the courtly love song will
briefly serve, in the second half of this essay, as a useful foil in teasing
out medieval and modern antifeminist prejudices. For without a doubt, a

fundamental and pervasive antifeminism is responsible for the neglect in
medieval music historiography of love charms in particular and of women's
song in general.

Throughout the copious and often entertaining ecclesiastical condemnations

of music from the Middle Ages, the expression carmina amatoiia
seems to refer to love songs - literally, „amatorious song". The word carmen
can just as easily mean „charm" as it can the more commonly assumed
„song".1 Indeed, it seems that the carmina amatoiia frequently condemned
by medieval churchmen were sometimes intended to mean „love charms" as
opposed to „love songs". For example, in the early thirteenth century, Paris
Bishop William of Auvergne writes: „You will notice that demons have
deceived foolish women on account of love with amatoiia carmina and other
means."2 In addition to the plural noun carmina, the words cantilenae and
(less often) cantica are also often used to denote condemned songs. They
are often considered diabolical. Sixth-century Bishop Caesarius of Aries, for
example, accuses „sensuous songs" [cantica luxoriosa) of having „diabolical
words" (verba diabolica).3 To be sure, labels such as incantationes diabolicas
frequently found in penitentials leave no doubt as to their exclusively magi-

1 Edna Bozoky, Charmes et prières apotropaïques, Turnhout: Brepols 2003 (Typologie des

sources du Moyen Âge occidental 86), 34-35.
2 John Haines, Medieval Song in Romance Languages, Cambridge: Cambridge University Press

2010, 67 (both Latin and English translation).
3 Haines, Medieval Song (see n. 2), 63; generally on medieval condemnations of singing, see

Haines, Medieval Song, 38-39, 55-67 and 162-171.



58 John Haines

cal context.4 Other less common expressions possess a semantic ambiguity
similar to caimina amatoria. Such is the vague label vana caimina („vain
songs") found in a condemnation from the seventh-century Council of Nar-
bonne that specifically mentions divination - „women and men diviners,"
the condemnation specifies.5

Table 1. List of magicians in Isidore of Seville's Etymologies

Name Definition
Magus General magician „who disturbs the minds of men"

Necromantus Necromancer who communicates with the dead using
praecantationes

Hydromantus Diviner specializing in water

Incantator Enchanter „who practices the art of words"

(H)ariolus Soothsayer specializing in sacrifices and „nefarious
prayers"

Hazuspex Soothsayer

Auguz (Auspex) Augur or soothsayer, reader of omens, especially bird
flights

Pythonissa General woman magician (sorceress)

Astzologus General astrologer
Genethliacus
(Mathematicus)

Calculator of nativities

Horoscopus Astrologer specializing in nativities
Sortilegus Soothsayer specializing in writing, especially the

Sortes sanctorum
Salisatoz Soothsayer specializing in jumping over body parts

The topic of love charms that is the subject of this essay falls under the broader
topic of incantations which we should briefly consider. As with love charms,

4 E.g., Arthur W. Haddan, William Stubbs and David Wilkins, Councils and Ecclesiastical
Documents Relating to Great Britain and Ireland, Oxford: Clarendon Press 1964, 424 (from
the early eighth-century Penitential of Egbert): „Mulier si divinationes fecerit vel incanta-
tiones diabolicas ..."

5 The Council of Narbonne is attributed to Isidore of Seville in Patrologia latina, vol. 84, col.
612D: „viri ac mulieres divinatores in eorum vana carmina..."



On Love Charms and the Neglect of Medieval Women's Music 59

studies devoted to the musical performance of incantations are non-existent.6
This is all the more surprising given that the performance of incantations is
attested all throughout the Middle Ages, by writers ranging from Saint
Augustine in the fifth century to Thomas Chobham in the thirteenth century,
following a well-known categorization.7 The classic list of „enchanters" and
related individuals is provided by Isidore of Seville in his widely read Etymologies

(table 1). Of the thirteen types of magicians (magii) that Isidore lists, the
majority predict the future in one way or the other, from the haruspicii who
read entrails to the salisatoies who jump over body parts. At several points in
his definition, Isidore highlights the use of the incantations (piaecantationes)
intrinsic to the rituals of certain magii. It cannot be overstated at present
that incantations or sung charms pervaded daily life in the Middle Ages. The
charms that do survive in written form - unfortunately mostly from the last
two centuries of the Medieval Millennium and, equally unfortunately, all
lacking musical notation - address problems ranging from curing toothaches
to planning pregnancies. One of the most famous is the „Flum Jordan" formula
used for blood-staunching.8 In sum, although the word „enchanter" today may
conjure up an almost comical stereotype, perhaps by association with Disney
movies such as Fantasia (1940), enchanters or incanting magicians were taken
as seriously in the Middle Ages as are today physicians or scientists, in fact
the descendants of the medieval magii.

It is important to note that the healing roles predominantly associated with
incantations, from dentist to midwife, were traditionally performed by women
in the Middle Ages, and not men. Frequently, therefore, enchanters were women,
so „enchantresses" - a word with even more problematic modern connotations

6 I have attempted to redress this in a few recent publications. See John Haines, „Incantations:
Singing off the Page", in: Avista Forum Journal 19 (2009), 127; John Haines, „On ligaturée and
their Properties: Medieval Music Notation as Esoteric Writing", in: John Haines (ed.), The
Calligraphy of Medieval Music, Turnhout: Brepols 2011, 203-222; John Haines, „Performance
before c. 1430: an Overview", in: Colin Lawson and Robin Stowell'(eds.), The Cambridge
History of Musical Performance, Cambridge: Cambridge University Press 2012, 236-237 and
242; John Haines, „Case Study: Guillaume de Machaut: ballade 34", in: Cambridge History
of Musical Performance, 283-284.

7 See, for example, the list in Thomas of Chobham's Summa confessorum, Frederick Broom-
field (ed.), Louvain: Éditions Nauwelaerts 1968, 469-474, which draws on Augustine and
Isidore, among others. Table 1 is drawn from Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive
Originum libri XX, Wallace M. Lindsay (ed.), Oxford: Clarendon Press 1911, vol. 1, 324-326,
now in English translation, Stephan A. Barney et al., The Etymologies of Isidore of Seville,
Cambridge: Cambridge University Press 2006. A longer list taking into account earlier
medieval authors is given by Jeffrey Burton Russell, Witchcraft in the Middle Ages, Ithaca and
London: Cornell University Press 1972, 15-16.

8 On the „Flum Jordan" charm motif, see TM Smallwood, „The Transmission of Charms in
English, Medieval and Modern", in: Jonathan Roper (ed.), Charms and Charming in Europe,
New York: Palgrave Macmillan 2004, 11-31. Generally on surviving charms, see Lea Olsan,
„Charms and Prayers in Medieval Medical Theory and Practice", in: Roper (ed.), Social History
of Medicine 16 (2003), 343-366; Lea Olsan, „Charms in Medieval Memory", in: Roper (ed.),

Charms and Charming, 59-88; Lea Olsan, „The Corpus of Charms in the Middle English
Leechcraft Remedy Books", in: Roper (ed.), Charms, Charmers and Charming, 214-237.



60 John Haines

than „enchanter". The enchantress or female incantator was usually called
incantatiix in the Middle Ages. Unfortunately, our view of female enchanters
is coloured by the anti-feminism of late medieval witch hunts that regularly
haunts the historiography of magic, a point to which I shall return at the end
of this essay.9 Therefore it should be emphasized that the incantatiix played a

positive role in society throughout the Middle Ages. Women incanted often,
because women dominated everyday life: from giving birth, through healing
all manner of sicknesses, to assisting with death and communing with the
departed.10 Ecclesiastical writers, with their customary misogyny, attest to the
ever-present incantatiix-, „the vanities of women," writes Burchard of Worms
in the early eleventh century, who spin „webs with incantations".11

Because histories of medieval music do not mention incantations, and because
researchers on medieval magic seldom if ever mention music, the subject of
the music of incantations has been ignored in modern scholarship, as already
stated. So it is important to make at the start a somewhat obvious statement:
incantations were often sung, or at least chanted, as the name implies. Both
piaecantatio and incantatio, the two most common medieval nouns for
„incantation", have as their root the verb cantaie, „to sing".

An elemental question follows from the fact that incantations were sung,
namely: what did the musical performance of incantations sound like? Given
the complete musicological disinterest in this topic, and more generally in
magic12, the question is difficult to answer. But at least a few preliminary
observations can be made, pending future research. Generally speaking, the
sound of incantations appears to have had some affinity with that of liturgical
chant.13 Sources frequently mention certain chants such as the „Pater noster"
or the „Kyrie" being used in incantations. And, evidently, as with chant, some
melodies resembled simple recitations (e.g., „Pater noster"), while others were
like melismatic songs (e.g., „Kyrie"). At times, polyphony even appears to have
been used.

Beyond these general observations, it is clear that incantations often involved
a very physical and dramatic performance, as attested in an exceptional report
by fourteenth-century scholar Nicole Oresme. He describes an astounding
performance: the singer grows black around the eyes,- he appears mentally
disturbed; his face and countenance change beyond recognisability; his voice
sounds alternately like that of an animal and a soft trumpet, with sounds

9 Russell, Witchcraft in the Middle Ages (see n. 7), chapter 8, devoted to the „beginning of the
witch craze, 1360-1427".

10 See the relevant remarks in Russell, Witchcraft in the Middle Ages (see n. 7), 280.
11 Translated in John McNeill and Helena Gamer, Medieval Handbooks of Penance: A Translation

of the Principal Libri Poenitentiales and Selections from Related Documents, New
York: Columbia University Press 1938, 330.

12 On which, see John Haines, „Why Music and Magic in the Middle Ages?", in: Magic, Ritual
and Witchcraft 5 (2010), 149-172.

13 See Haines, „Performance before c. 1430" (see n. 6), 237.



On Love Charms and the Neglect of Medieval Women's Music 61

formed internally.14 Another less detailed albeit equally interesting reference
to the performance of incantations comes from the sixteenth chapter of Gerald

of Wales's Description of Wales. Gerald likens the performance of Welsh
soothsayers („awenyddion") during trance to demonic possession. „Words stream
from their mouths," he writes, „incoherently and apparently meaningless".15
The use in medieval incantations of what we might consider outlandish vocal

effects is confirmed in a late medieval peroration on the strange voice
of demons, from the infamous Hammer of Witches (Malleus maleficarum),
recently translated by Christopher Mackay. When demons make a sound,
states the Hammer, „it is not vocal expressions but sounds with a certain
similarity to vocal expressions that they use".16 From this it follows that,
medieval enchanters, those presumed minions of demons, imitated demonic
vocalizations in their incantations.

Future research on the music of medieval incantations will hopefully locate
more such descriptions of singing, in order to provide a more complete musical
ethnography than is currently available. On the one hand, we should be careful

to not take such performance descriptions literally, since medieval writers
sometimes resort to hyperbole when describing song, as in condemnations
that compare singers to „farm carts clumsily creaking up a rutted hill".17 On
the other hand, it seems safe to assume that the incantatrix often engaged in
some kind of musical performance involving histrionics and vocal alterations.
In his work on synonyms, the thirteenth-century scholar John of Garland puts
the incantatrix in the same category as male actors or performers variously
called histrio, mimus and gesticulator.ls

As part of their dramatic vocal performance, medieval enchanters used
artefacts known as ligaturae or „ligatures" - from the verb „ligare", to bind.19

They were called „ligatures" because different elements, ranging from organic
matter such as herbs and bones to bits of parchment with writing, were bound
together (ligata). These elements were then attached („ligated") - often with a

string - to the sick person, either on the afflicted body part or suspended like a

necklace. So common were these that the witch-hunters of the 1400s „habitually

searched the armpits and other secret places of the body for amulets

14 This important passage is discussed in Haines, „Case Study" (see n. 6), 283-284.
15 Gerald of Wales, The Journey through Wales and The Description of Wales, Lewis Thorpe

(trans.), London: Penguin 1978, 246.
16 Christopher Mackay, The Hammer of Witches: a complete translation of the Malleus

maleficarum, Cambridge: Cambridge University Press 2009, 305.
17 John the Deacon translated in Timothy McGee, The Sound of Medieval Song, Oxford: Clarendon

Press 1998, 17.
18 Johannes de Garlandia's „Opus synonorum" in Patrologia latina, vol. 150, col. 1586A: „hinc

incantatrix, sagana, praestitigatrix, histrio vel palpo, mimus vel gesticulator ...". On the
attribution of this work to Johannes, see Louis John Paetow, Morale Scolarium of John of
Garland (Johannes de Garlandia), a Professor in the Universities of Paris and Toulouse in
the Thirteenth Century, Berkeley: University of California Press, 1927, 133-134.

19 For more detail on the topic of this paragraph, with illustrations, see Haines, „On ligaturée
and their properties" (see n. 6).



62 John Haines

having the supernatural virtue of preserving the wearers from punishment."20
How closely ligatures and their contents were allied to the eccentric

performance practice of incantations, can be seen in an illuminating passage from
the already mentioned Hammer of Witches written in the late fifteenth
century. It comes from a section in the work's first part devoted to the influence
of heavenly bodies on sorcery, and specifically on magic's „co-operation with
the power of the stars".21 In his lengthy wringing of hands over the extent to
which evil women (malefica) abuse the forces of nature, the writer22 sums
up the power of sorceresses in the co-opting of demons as consisting of two
main weapons: plants (herbas) and harmonies (harmonias). Into the category
of plants fall the various ingredients of ligatures such as stones and plants,
and their secret powers, or „hidden causes" (occultas causas).23 Regarding
the second weapon of witches, harmonies, the author has in mind a musical
performance that is informed by the music of the spheres. To illustrate the
power of music in sorcery, he cites the hackneyed anecdote of David - the
Psalmist „learned in musical chants", he hastens to add - and his healing of
Saul's affliction through the music of the lyre. The „reasoned and modulated
harmony" of David's music, he points out, owes to the greater music of the
spheres, whereupon he cites the well-known passage from Boethius.24 This
explicit testimony on plants (meaning ligatures) and harmonies (meaning song
in the broadest sense) as the two main weapons of the incantatrix may come
late in the Middle Ages; but it speaks to a mentality going back hundreds of

years to Antiquity.25 Ligatures as artefacts of performance were indispensable
to incantations and to their effectiveness.

A common type of incantation in the Middle Ages was the love charm, the
main topic of this essay. In his interesting survey of medieval love charms,
medieval historian Richard Kieckhefer has distinguished between charms for
„a lasting amorous relationship" and charms for sex, further distinguishing sex-

inducing from sex-enhancing charms.26 Here again, it cannot be overstated for
the time being just how widespread were such charms and the music associated
with them. One need only stop at the most famous love story of the Middle

20 Russell, Witchcraft in the Middle Ages (see n. 7), 120.
21 Mackay, Hammer of Witches (see n. 16), 139 and 154. In his translation, Mackay renders

„virtus" as „virtue", but it can also be rendered as „strength" or „power" in this context; cf.
Henricus Institoris and Jacobus Sprenger, Malleus maleficarum, Christopher Mackay (ed.
and trans.), Cambridge: Cambridge University Press 2006, vol. 1, 276 (virtute stellarum).

22 The Hammer of Witches was actually written by two authors writing at different times (see

preceding note).
23 Mackay, Hammer of Witches (see n. 16), 157; see the Latin text in Malleus maleficorum, vol.

1, 279.
24 Mackay, Hammer of Witches (see n. 16), 158-159 and 441.
25 This point is made in Haines, „On ligatures and their properties" (see n. 6), 205-213.
26 Richard Kieckhefer, „Erotic magic in medieval Europe", in: Joyce Salisbury (ed.), Sex in the

Middle Ages: A book of essays, New York: Garland 1991, 31-36. See also Richard Kieckhefer,
Forbidden Rites: A Necromancer's Manual of the Fifteenth Century, University Park
(Pennsylvania, PA): Penn State University Press 2003, 79.



On Love Charms and the Neglect of Medieval Women's Music 63

Ages, and possibly of all time, to find an example of Kieckhefer's first category
of amorous charms: the „marvellous love beverage" of Tristan and Isolde.27
The Tristan story does not relate the exact ingredients of the love beverage, but
contents of love charms ranged widely. They included the standard ingredients of
ligatures, such as the already mentioned herbs and stones, but also the secretions
of sexually aroused humans and animals most conducive to arousing passion;
in addition to human semen, Kieckhefer mentions the semen of a stag and the
vaginal secretions of a sow.28 Literary evidence briefly discussed by Kieckhefer
makes clear that, as in the Tristan anecdote, women often administered these
charms.29 So does the literature of confessionals and condemnations; one early
eleventh-century Confessional, for example, condemns women working „magical
art and incantation" and names the practice of mixing a man's semen in with
his drink, the result being intended as an aphrodisiac.30

Ironically, although it was often men who sought out women for such love
charms, ecclesiastical condemnations usually blame women for corrupting
presumably hapless men. One often cited canonic passage urges church
officials to seek out „any woman who through certain evil deeds (maleficia) and
incantations can change or disturb (immutare) the minds of men either from
hate to love or from love to hate, and can either damn or snatch away the good
things [bona] of men". The earliest version of this passage that I have been able
to find comes from Regino of Priim's Ecclesiastical Discipline from around
900 AD.31 It is famously given by Burchard of Worms' corrector in the early
eleventh century.32 In the surge of canon law compilation during the twelfth
century, writers citing this same passage include Ivo of Chartres,33 Bartholomew

Iscanus34 and Bartholomew of Exeter.35 It is also found in Thomas of
Chobham's encyclopaedic summa for confessors in the early thirteenth century.36

Interestingly, at least one medieval variation of this condemnation about
women turning love into hate and hate into love has the incantation taking
away not just „good things", as above, but specifically the „hearts" of men.37

This popular condemnation, and thus by implication the activity condemned

27 The Old French Prose Tristan calls it „boivre amorous mout merveilleus". See Le Roman
de Ttistan en Prose, Renée Curtis (ed.), Munich: M. Hueber 1963, vol. 1, 218.

28 Kieckhefer, „Erotic magic" (see n. 26), 36-37.
29 Kieckhefer, „Erotic magic" (see n. 26), 45-47.
30 Patrologia latina, vol. 89, col. 408D: „Mulier si semen viri cum cibo suo miscet". This is the

Confessional of Egbert from around 1000.
31 Regino of Prüm, „De ecclesiasticis disciplinis", in: Patrologia latina, vol. 132, col. 284B: „si

aliqua femina sit quae per quaedam maleficia et incantationes mentes hominum se immutare

posse dicat, id est, ut de odio in amorem, aut de amore in odium convertat, aut bona
hominum aut damnet aut subripiat".

32 Kieckhefer, „Erotic magic" (see n. 26), 31.
33 Cited in Haines, Medieval Song (see n. 2), 47.
34 McNeill and Gamer, Medieval Handbooks of Penance (see n. 11), 349.
35 Adrian Morey, Bartholomew of Exeter, Bishop and Canonist: A Study in the Twelfth Century,

Cambridge: Cambridge University Press 1937, 273.
36 Broomfield (ed.), Thomae de Chobham Summa confessorum (see n. 7), 473.
37 McNeill and Gamer, Medieval Handbooks of Penance (see n. 11), 421.



64 John Haines

by it, would persist into the late Middle Ages and beyond. In the Hammer
of Witches, the idea of sorceresses stealing things from men, including their
penises, becomes a major obsession.38 In one lengthy chapter, the author
shudders at the thought that „sorceresses" who aim poor penises with their
incantations are able to make it look „as if these limbs were completely pulled
out of the body" - all of this seriously framed as an academic disputation or
quaestio.39 As the histrionic and scholastic culmination of a long antifemi-
nist ecclesiastical tradition, the Hammer of Witches serves as a reminder of
how much the late medieval witch hunt has coloured our understanding of
women's music, a point to which I will return in my conclusion.

As I argued above for the incantation, sound or song was often equally
indispensable to the effectiveness of a love charm. Kieckhefer mentions an
informative anecdote taken from John of Alta Silva's Latin romance Dolopathos
from around 1200. In this lengthy story about a king and seven wise men, we
find a story reminiscent of Joseph's rejection of Potiphar's wife in the Bible
(Genesis 39).40 Here, a righteous man named Lucinus is forced to ward off
the sexual advances of a powerful queen. In preparation for her final sexual
attack on the young Lucinus, the queen turns to incantations and magic
potions (veneficiaj, and prepares from special plants a love potion for Lucinus to
drink.41 But the brave Lucinus refuses the potion, „shielding his ears against
her poisonous incantations", states the romance, comparing Lucinus to the
asp that shields its ears.42

The latter mention of the asp snake resisting incantations apparently
references the medieval caricature of the sorceress (pythonissa) as a snake charmer.
Given the universality of the snake charmer outside medieval culture, I would
like to briefly raise the question - which deserves a separate study of its own
- of how the pythonissa got her name. In his Etymologies mentioned earlier,
Isidore of Seville asserts in his usual cryptic manner that the word pythonissa
„comes from Pythian Apollo because he was the inventor of divination".43 More

38 Mackay, Hammer of Witches (see n. 16), 13 („they seemingly remove penises"), 173 („question
of whether sorceresses can turn the minds of men to love or hatred"), 194-201 („... work on
male members as if these limbs were completely pulled out"), and 431. On stealing penises
in the Hammer, see Walter Stephens, Demon Lovers: Witchcraft, Sex and the Crisis of Belief,
Chicago: University of Chicago Press 2002, 300-321.

39 Mackay, Hammer of Witches (see n. 16), 194.
40 Kieckhefer, „Erotic magic", 46-47 and 55, citing from an English translation.
41 Jean de Haute-Seille, Dolopathos, ou le roi et les sept sages, Yasmina Foehr-Janssens and

Emmanuelle Métry (trans.), Turnhout: Brepols 2000, 110: „ad fortiori item incantationum
veneficiorumque recurrit auxilia, consulit herbarum sucos et ex hiis potum confectum ad

bibendum illi propinat". See English translation in Johannes de Alta Silva, Dolopathos, or
The King and the Seven Wise Men, Brady Gilleland (trans.), Binghamton, NY: Center for
Medieval &. Early Renaissance Studies 1981, 33.

43 Jean de Haute-Seille, Dolopathos (see n. 41), 110: „Sed Lucinius omnia precognoscens more
aspidis surde et obturantis aures suas incantantis veneficia non exaudit nec potum admittit
amatorium."

43 Lindsay, Etymologiarum (see n. 7), 325: „a Pythio Apolline dictae, quod is auctor fuerit divi-
nandi." See English translation in Barney et al, Etymologies (see n. 7),182.



On Love Charms and the Neglect of Medieval Women's Music 65

than likely, however, the medieval concept originates in the well known Biblical

passage from Deuteronomy 18:11 identifying an incantatoi with someone
who consults „pythonic spirits". This passage is mentioned, for example, by
Carolingian scholar Rabanus Maurus and by John of Salisbury in his Pol-
icraticus.44 Rabanus also cites Leviticus 20:27 where it is advised to stone
men and women „in whom there is a pythonical or divining spirit". Isidore
himself mentions a relevant passage, the „pythoness" who consults the spirit
of the prophet Samuel in I Kings 28.45 If the large python was vulnerable to
incantations, such was apparently not the case for the smaller asp or viper.
Writing less than a century before John of Alta Silva's Dolopathos, Honorius
of Autun says that „the asp is a kind of snake that flees the songs of the
incantatoi. For we read that when an incantation is sung, he presses one ear to
the ground and blocks off the other with his tail, so that he can neither hear
the song of the enchanter nor obey his words".46

The question of the asp and the pythonissa aside, the above mentioned anecdote

from the Dolopathos confirms the importance of musical performance in
the medieval usage of love charms. The love charm's sound (the incantation)
and its material artefact (the potion) were the inseparable weapons of the in-
cantatiix: plants and harmonies, to cite the Hammer of Witches once again.

The love charm of the incantatrix offers us a signal opportunity to think
outside of the usual narrow historiography - that takes medieval music as

an evolutionary progression of artful chants, courtly songs and learned
polyphony collected in parchment anthologies - and to consider music making
in the Middle Ages as broadly as possible. On the one hand, the names of the
many women who performed love charms all throughout the Middle Ages are
unfortunately lost to us, since, rather than recording the names of at least a

few outstanding performers, medieval condemnations lump them all together
into one heinous bunch. On the other hand, this potential historical handicap
is compensated for by two main advantages over the favoured repertoires just
mentioned. Firstly, charms and incantations had a more sensational
performance practice. By contrast to the staid performance of courtly love songs
and other learned repertoires, the electric performance art of the incantatrix
made quite an impression on medieval writers. As we have seen, there were
histrionics such as dramatic gestures and outlandish facial expressions, as
well as special vocal effects ranging from loud animal-like cries to strange,
muffled sounds; so overwhelming at times was such music that one needed to
block one's ears like the Biblical asp to prevent the incantation from working
its wonder. Secondly, in contrast to the staid monophonie repertoires codified

44 Rabanus Maurus, „De universo", in: Patrologia latina, vol. Ill, col. 424C-D; John of Salisbury,
„Policraticus", in: Patrologia latina, vol. 199, col. 475B.

45 Barney et al, Etymologies (see n. 7), 182.
46 Honorius of Autun, „Speculum ecclesiae", in: Patrologia latina, vol. 172, col. 914D-915A: „As-

pis est genus serpentis, carmina incantantis fugientis. Dum enim incantatur, unam aurem
ad terram deprimere, cum cauda alteram obdurare narrator, ne vocem se incantantis audiat
et verbis ejus obediat."



66 John Haines

in deluxe notated collections, the love charm and its musical accompaniment
the incantation represents the music of many more people than the elite by
and for whom the extant manuscripts were usually made.

The historically favoured written-out repertoires of chant, lyric song and
polyphony share a common ground with charms and their incantations, namely,
that that our knowledge of all this medieval music is limited by surviving sources
and what they choose to tell us. As detailed above, charms and incantations
have been the victims of a pernicious prejudice, both medieval and modern.
The deliberate vagueness of such labels as caimina amatoiia and caimina
diabolica reflects the bias of churchmen against songs outside of church, on
the one hand, and against women on the other. Contrast the marginalized
diabolical love songs with the chants of mass and office precisely categorized
by liturgical commentators, or with the vernacular art songs of noblemen
finely parsed by poetic theorists.47 Predictably, the medieval condemnations of
caimina amatoiia are infectious. Modern narratives have implicitly adopted
the negative or even dismissive attitude of churchmen towards women's songs
by lumping them all together, as in the case of the caiole, or ignoring them
completely, as with the lament or the lullaby.48

Fundamentally, the anti-feminism behind a label like caimina amatoiia
is not innocent. As mentioned earlier, male writers frequently raise the mi-
sogynistic fear of women corrupting men's minds or taking away their „good
things" with such songs. Such delusional statements obscure the daily hardships

of the medieval incantatiix that culminated in the late medieval witch
hunt. Fully one third of the Hammei of Witches is devoted to the interrogation

and torture of women considered sorceresses (Part III). One shudders to
think about the reality behind references to „judgment by touching glowing
iron or by drinking boiling water",49 or such statements as, „her sensitivity is
so dulled in the midst of her pain that she will be torn apart limb by limb
before she is able to confess anything of the truth"50, or warnings like, „she
will emit plaintive sounds and attempt to dab her cheeks and eyes with spit
as if she were crying".51

47 On the latter, see Elizabeth Aubrey, „Genre as a Determinant of Melody in the Songs of the
Troubadours and the Trouvères", in: Medieval Lyric: Genres in Historical Context, William
Paden (ed.), Urbana: University of Illinois Press 2000, 273-296; on the former, see Amalarius
of Metz, Amalarii episcopi, opera liturgica omnia, J.-M. Hanssens (ed.), Vatican: Biblioteca
Apostolica Vaticana 1948-50, vol. 2, 168 (on the chants of mass), among many.

48 On the latter, see Haines Medieval Song (see no. 2), 156-161.
49 Mackay, Hammer (see n. 16), 561.
50 Mackay, Hammer (see n. 16), 542.
51 Mackay, Hammer (see n. 16), 549.



On Love Charms and the Neglect of Medieval Women's Music 67

All of this raises an important thought on the reasons for the neglect of
women's music in the Middle Ages, which I offer in conclusion. Yes, the
evidence for love charms and incantations lies, not in the usual places like
notated song anthologies; rather, it must be extrapolated from brief references
in sources ranging from penitentials to historical chronicles. And, yes, the
penchant in modern historiography for all things notated, including courtly
songs, reflects a bias towards books and the Great Men who commissioned
them. Nevertheless, it seems to me that a much more fundamental obstacle,
and a prejudice that is rarely spoken out loud or mentioned in writing, has
prevented more research on music like the incantations of love charms and
its sister performances. In his book entitled Witchcraft in the Middle Ages,
now some forty years old, the prolific Jeffrey Burton Russell writes that the
late medieval „ravings against women" go back to „a tradition that is as old,
indeed far older, than Christianity". His next words have relevance for music
history: „The fear of women lies deep in the mythic consciousness of men.
The assorted concepts behind this fear are commonly recognized the hag,
the phallic mother, or the fertile killer that populate the mythologies of the
world".52 Russell is right, of course. We can confirm from our own daily
experience that these prejudices are alive and well today. Only by first admitting

to such misogynistic fears and by then discussing them openly can we
move forward to grasp the full extent of women's musical performances in
the Middle Ages.

52 Russell, Witchcraft (see n. 7), 283.





69

ORGELSPIEL VERSUS ORGELVERBOT.
Ein Paradigmenstreit im Umfeld der norddeutschen

Klosterreform im 15. Jahrhundert?

von Ulrike Hascher-Burger

Der Ruf nach einer Reform der christlichen Kirche ist ein wiederholt auftretendes

Phänomen während ihrer gesamten Geschichte.1 Der Weg zurück zu
den Wurzeln versprach Besserung angesichts wiederholt auftretender Probleme
wie menschliche Zügellosigkeit und liturgischer Wildwuchs. Die Kanalisierung
der liturgischen Musik bis hin zur Uniformität bildete dabei ein zentrales
Anliegen der Zisterzienser Reform im Hochmittelalter, der Windesheimer
wie der Bursfelder Reform im Spätmittelalter. Mit Reform eng verbunden
war die Einschränkung der instrumentalen Kirchenmusik, und hier in erster
Linie der Orgel. Während dieses Instrument sich im späten Mittelalter zum
kirchlichen Musikinstrument par excellence entwickelte,2 geriet es gerade
bei den Reformansätzen im 15. Jahrhundert unter Beschuß. Normative
Vorschriften formulierten ein striktes Orgelverbot. Dennoch wurde Orgelspiel in
der Liturgie beibehalten. Wie war es möglich, dass Praxis und Norm in dieser
Frage regelmässig miteinander konfrontiert wurden - und vielerorts die Praxis
als Siegerin aus dem Konflikt hervorging?

Am Beispiel des Orgelverbots während der Windesheimer Reform
niedersächsischer Klöster in der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts soll dieser Frage
exemplarisch nachgegangen werden.3 Dabei möchte ich die unterschiedlichen
paradigmatischen Voraussetzungen für diesen Konflikt aufzeigen, die
hypothetisch einen Schlüssel zu dessen Verständnis bieten können.

I. Orgeln und Devotio moderna

Für die liturgische Praxis zahlreicher Klöster4 des 15. Jahrhunderts in
Niedersachsen war die Devotio moderna als die im niederländisch-norddeutschen

1 Mit herzlichem Dank an die Mitglieder der Utrecht Researchgroup Musicology für inspirie¬
rende Bemerkungen zu einer früheren Fassung dieses Beitrags.

2 Peter Williams, The Organ in Western Culture 750-1250, Cambridge: Cambridge University
Press 1993, 361-379.

3 Die norddeutsche Klosterreform umfasste unterschiedliche Reformbewegungen, von denen
die Bursfelder Reform, nach Bursfelde, dem Hauptkloster der Bursfelder Union benannt, und
die Windesheimer Reform, benannt nach Windesheim, dem Hauptkloster des Kapitels von
Windesheim, am bekanntesten sind. Beide Klosterverbände beriefen sich auf die Spiritualität

der Devotio moderna. Siehe Nikolaus Staubach, „Zwischen Bursfelde und Windesheim.
Nordhessische Klöster in den Reformbewegungen des Spätmittelalters", in: Archiv für
mittelrheinische Kirchengeschichte 52 (2000), 99-119.

4 In Anlehung an den niederländischen Sprachgebrauch spreche ich auch bei den reformierten
Augustiner Chorherren- und Chorfrauenkonventen von „Klöstern", um eine Verwechslung
mit weltlichen Kanoniker- bzw. Kanonissenstiften zu vermeiden. Diese fielen nicht unter
die Windesheimer Reform.



70 Ulrike Hascher-Burger

Raum vor der protestantischen Reformation einflussreichste Reformbewegung
von grundlegender Bedeutung. Die Devotio moderna nahm ihren Anfang am
Ende des 14. Jahrhunderts im IJsseltal in den östlichen Niederlanden. Dort
stellte einer der Gründerväter der Bewegung, der Deventer Kaufmannssohn
Geert Grote, sein elterliches Haus unverheirateten und in freiwilliger Armut
und Keuschheit lebenden Frauen zur Verfügung: das erste Haus der Schwestern
vom Gemeinsamen Leben.5 Nach Grotes Tod im Jahr 1384 wurde auch ein
monastischer Zweig der Bewegung gegründet, der nach seinem wichtigsten
Gründungskloster, Windesheim, benannt wurde. Das Kapitel von Windesheim
bildete den Dachverband für insgesamt 102 offiziell inkorporierte Augustiner
Chorherren- und Chorfrauenkonvente.6 Vom Osten der Niederlande ausgehend
verbreitete sich die Devotio moderna via Neugründungen und Reformen
bestehender Klostergemeinschaften über die gesamten heutigen Niederlande
und Belgien, über den Westen Deutschlands bis in die Nordschweiz und die
Gegend um Paris.

Wie andere mittelalterliche Reformbewegungen auch, handhabte die Devotio

moderna strenge Regeln hinsichtlich der liturgischen Musikpraxis. Das
Singen mehrstimmiger Musik und das Spiel auf Musikinstrumenten waren
streng reglementiert.7 Allerdings ist die Devotio moderna deshalb nicht die
musikfeindliche Bewegung, für die sie lange Zeit angesehen wurde. Vielmehr
waren sich die Vertreter dieser Bewegung der Bedeutung der Musik für die
menschlichen Affekte sehr bewusst. Der Windesheimer Kanoniker Johannes
Mauburnus, der sein Reformwerk vor allem im Pariser Raum ausführte, schilderte

seinen Novizen in seiner grundlegenden Einleitung zur systematischen
Meditation, wie das - einstimmige - Singen von ihm passend auf bekannte
Hymnenmelodien angefertigter Gedichte die persönliche Meditation erleichtern
und fördern konnte.8 Die zweideutige Haltung der Devotio moderna gegenüber
der Musik resultierte in einer Gratwanderung hinsichtlich der Musikpraxis:
einer relativ offenen Haltung dort, wo es um die Musikpraxis im außerliturgischen

Rahmen ging, einer rigiden Haltung im Rahmen der im Liber Ordinarius
festgelegten Liturgie. Bereits die älteste Auflage des Windesheimer Ordinarius

5 Zur Devotio moderna siehe John van Engen, Sisters and Brothers of the Common Life. The
Devotio Moderna and the World of the Later Middle Ages, Philadelphia: University of
Pennsylvania Press 2008.

6 Diese Anzahl stammt aus Rudolf Th.M. van Dijk und Anton J. Hendrikman, „Tabellarium
chronologicum Windeshemense. De Windesheimse kloosters in chronologisch perspectief",
in: Anton J. Hendrikman e.a. (Hgg.), Windesheim 1395-1995. Kloosters, teksten, invloeden,
Nijmegen: Centrum voor Middeleeuwse Studies, Katholieke Universiteit Nijmegen 1996

(Middeleeuwse studies XII), 186-210.
1 Ulrike Hascher-Burger, Gesungene Innigkeit. Studien zu einer Musikhandschrift der Devotio

Moderna (Utrecht, Universiteitsbibliotheek, ms. 16 H 34, olim B 113). Mit einer Edition der
Gesänge, Leiden und Boston: Brill 2002 (Studies in the History of Christian Thought 106).

8 Ulrike Hascher-Burger, „Music and Meditation: Songs in Johannes Mauburnus's Rosetum
exercitiorum spiritualium", in: Church History and Religious Culture 88.3 (2008), 347-370.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 71

enthält ein striktes Verbot rhythmisierter, verzierter Choralmelodien sowie
des liturgischen Orgelspiels.9

Grund für das rigide Verbot war die fiactio vocis, die zu cuiiositas und le-
vitas führen konnte, zu einer nur oberflächlichen Teilnahme an der Liturgie,
wenn man durch Musik abgelenkt wird (cuiiositas) und zu oberflächlichem
Frohsinn (levitas) verführt.10 Vielmehr sollte der Choral piano et simplici
modo, in unverzierter, unrhythmischer Weise vorgetragen werden. Ebenso wie
die kompositorischen Raffinessen der spätmittelalterlichen Vokalpolyphonie,
gegen die dieses Verbot gerichtet ist,11 konnte auch das Orgelspiel das spirituelle

Wachstum, die erklärte Zielsetzung aller Mitglieder dieser Bewegung, in
Gefahr bringen. Daher wurde auch liturgisches Orgelspiel verboten.

Die Einschränkung des Orgelspiels wurde 1464 auf den paraliturgischen
Bereich ausgebreitet, als das Verbot in die Bestimmungen der jährlich
stattfindenden Windesheimer Kapitelzusammenkünften aufgenommen wurde: „So
wie wir keine Orgeln im Gottesdienst erlauben, so erlauben wir sie der excitatio
wegen auch nicht im Dormitorium."12 Grund für das Verbot war die drohende
excitatio, Erregung, die durch das Orgelspiel hervorgerufen werden konnte
und die die im Ordinarius geforderte gravitas des Gesangsvortrags in Gefahr
brachte. Excitatio beeinträchtigte den Gesang nicht nur während liturgischer
Feiern, sondern auch im Dormitorium. Im Bereich der klösterlichen Zellen,
dem Dormitorium, wurde ganz offensichtlich ebenfalls auf Orgeln gespielt.
Zeitgenössische Berichte belegen geistliche Übungen mit Gesang in den Dor-
mitorien, die ein möglicher Grund für sowohl das Vorhandensein als auch das
Verbot von Orgeln gerade hier gewesen sein könnten. Zwei Jahre später, 1466,
wurde der Beschluss des Kapitels routinemäßig bestätigt.13

Gegen die Orgelverbote muss es erheblichen Widerstand vonseiten der
reformierten Chorherren- und Chorfrauenklöster gegeben haben. Nur so lässt sich
erklären, dass im 16. Jahrhundert die Bestimmungen hinsichtlich des Orgelspiels

erheblich modifiziert wurden. Klösterlicher Orgelbesitz wurde erlaubt,

9 „Nullus fractis vocibus audeat curiositatem vel levitatem ostendere, sed piano &. simplici
modo qui gravitatem préférât omnis cantus est depromendus. Propter quod nee Organa iudi-
camus aliquo modo admittenda." Ordinarius divini officii pro ordine Canonicorum Regu-
larium Capittuli siue Congregationis Wyndesemensiss, Deventer 1521, fol. 41v: De modo et
uniformitate cantandi. Dieser Passus ist identisch mit dem Agnietenberger Ordinarius aus
der Mitte des 15. lahrhunderts, siehe Eckart Conrad Lutz, Arbeiten an der Identität. Zur
Medialität der cura monialium im Kompendium des Rektors eines reformierten Chorfrauenstifts.

Mit Edition und Abbildung einer Windesheimer ,Forma investiendi sanctimonialium'
und ihrer Notationen, Berlin-New York: de Gruyter 2010 (Scrinium Friburgense 27), 42.

10 Jeffrey Hamburger wies darauf hin: „Curiosity and idol worship were intrinsically linked",
siehe Jeffrey Hamburger, „Idol Curiosity", in: Klaus Krüger (Hg.), Curiositas. Welterfahrung
und ästhetische Neugierde in Mittelalter und Früher Neuzeit, Göttingen: Wallstein 2002
(Göttinger Gespräche zur Geschichtswissenschaft 15), 23.

11 Hascher-Burger, Gesungene Innigkeit (wie Anm. 7), 185-202.
12 „Sicuti non admittimus Organa in divino officio, ita nec in dormitorio causa excitationis."

Acta capituli Windeshemensis, ed. Sape van der Woude, 's-Gravenhage: Nijhoff 1953 (Kerk-
historische Studien 6), 66.

13 „Confirmata: Sicut non admittimus Organa etc." Ibid., 67.



72 Ulrike Hascher-Burger

wo er bereits vorhanden war, aber eine Ausbreitung des Orgelbesitzes wurde
unterbunden. So verordnete das Kapitel im Jahr 1538 allen seinen Häusern, die
erlaubterweise Orgeln besassen, dass sie weltliche Organisten im Dienst haben
sollten und keine, die die Profess abgelegt haben. Klöster, die Orgeln ohne
Erlaubnis des Kapitels besassen, sollten diese behalten dürfen. Häuser aber,
die keine Orgeln besitzen, sollen sich solche weder zulegen noch benutzen.14

Das Kapitel von Windesheim hatte sein Orgelverbot partiell zurückgezogen.
Die Klöster hatten sich dort durchgesetzt, wo die normativen Bestimmungen
des Kapitels mit bereits bestehenden Musiziertraditionen konfrontiert wurden.
Wo in Klöstern bereits Orgeln standen - ob diese nun mit oder ohne Erlaubnis
des Kapitels angeschafft worden waren - sollte auf diesen nun gespielt werden

dürfen. Doch Konvente ohne Orgelbesitz sollten diese Instrumente auch
weiterhin nicht anschaffen dürfen.

Neun Jahre später, 1545, stand die Orgelfrage ein letztes Mal auf der
Tagungsordnung der Kapitelversammlung. Das Kapitel ordnete an, es solle keiner
sich fortan herausnehmen, das Kapitel um die Erlaubnis zu bitten, eine Orgel
in seinem Konvent zu haben, da das Kapitel wünsche, dass in dieser
Angelegenheit die Statuten der Väter beobachtet werden.15 Mit dem Hinweis auf die
Gründungsväter als letzter und bindender Autorität setzte das Windesheimer
Kapitel die eigenen normativen Vorgaben gegenüber der klösterlichen
Orgeltradition endgültig durch - doch nur bei den Konventen, die noch immer keine
Orgel besassen. Wo normative Vorgabe und lokale Orgeltradition aufeinander
prallten, entschied sich der Konflikt zugunsten der Klöster. Bis zur letzten
allgemeinen Kapitelversammlung im Jahr 1611 kam das Thema nicht mehr
zur Sprache.

Die Vorgaben des Windesheimer Libei Ordinarius sowie die Beschlüsse der
Kapitelversammlungen besassen für alle reformierten Augustiner Chorherren-

und Chorfrauenklöster verbindliche Gültigkeit. Auch Klöster anderer
Orden, wie die Benediktiner und Benediktinerinnen der Bursfelder Union
und die zisterziensischen Klöster in Niedersachsen, orientierten sich in ihrer
Lebensweise an den Ideen der Devotio moderna und sprachen ihrerseits ein
Orgelverbot aus. Die rigorose Haltung Windesheims gegenüber dem Orgelspiel
vertrug sich jedoch schlecht mit dem im 15. Jahrhundert stark anwachsenden
Wunsch der Klöster, eigene Orgeln zu besitzen und auf ihnen zu spielen.

14 „Capitulum mandat omnibus domibus suis de beneplacito eiusdem Organa habentibus, ut
organistas habeant saeculares et non professos, qui autem Organa habent sine licentia capi-
tuli, ea tollant, non habentes vero neque sibi procurent aut assumant". Ibid., 145.

15 „Mandat capitulum ne quis posthac petere praesumat a capitulo licentiam habendi Organa
in conventu suo, quum velit capitulum in hac re statuta patrum observari". Ibid., 149.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 73

II. Orgeln und norddeutsche Klosterreform

Im 15. und 16. Jahrhundert gehörten Orgeln in den Niederlanden und in
Norddeutschland zur Standardausrüstung von Kirchen. Nicht nur weltgeistliche
Kollegien, sondern auch Kloster- und Beginengemeinschaften bemühten sich
in dieser Zeit, für ihre Kirchen Orgeln anzuschaffen.16 Orgelmusik verschönerte

die Liturgie an hohen Festtagen und erhöhte deren Bedeutung, aber die
Instrumente waren auch willkommene Prestigeobjekte, auf deren Wirkung
man nicht gerne verzichten mochte.

Im Zuge der Klosterreform hielt das Windesheimer Orgelverbot auch in
Norddeutschland Einzug. Nikolaus von Cues, der als päpstlicher Legat mit der
Durchführung der Reform in den Klöstern der nördlichen Germania betraut
war, bestimmte auf der 1451 in Magdeburg gehaltenen, für die Reform
konstitutiven Synode, dass die Orgelpfeifen während der Messe nicht gespielt werden
sollten, und vor allem keineswegs nach der Evangelienlesung.17 Dieses Verbot
fand nur wenig Beachtung. Überraschend viele Klostergemeinschaften suchten
einen Weg, das Orgelspiel trotz dieser normativen Vorgabe zu kontinuieren.

Das Augustiner Chorfrauenkloster Heinigen, das 1451 reformiert und als
eines von wenigen Augustiner Chorfrauenklöstern 1479 regulär in das Windesheimer

Kapitel inkorporiert wurde,18 ist ein gutes Beipiel für die Spannung
zwischen normativem Druck und alltäglicher Praxis. Aus diesem Konvent ist
einerseits ein Liber Ordinarius nach Windesheimer Vorbild bewahrt geblieben,
der natürlich auch das bekannte Verbot des liturgischen Orgelspiels enthält.19
Andererseits sind aber in einem liturgischen Formular aus der Reformzeit für
die Einkleidung von Windesheimer Chorfrauen auch Rubriken mit Hinweisen
auf Orgelspiel enthalten.20 Das Verbot des Orgelspiels wurde hier ignoriert.

Auch der Windesheimer Augustiner Regularkanoniker und Klosterreformer
Johannes Busch wies in seinem 1470-1473 verfassten Geschichtswerk Liber

16 Walter Simons führt mehrere belgische Beginenhöfe an, die im 15. und 16. Jahrhundert
nachweislich Orgeln besassen: „For example in the Brussels beguinage before 1449 [...], in
the Diest beguinage before 1481 [...], and in Tongeren between 1526 and 1530 [...]." Walter
Simons, „Beguines, Liturgy and Music in the Middle Ages: An Exploration", in: Pieter Man-
naerts (Hg.), Beghinae in cantu instructae. Musical Patrimony from Flemish Beguinages
(Middle Ages - Late 18th C.), Turnhout: Brepols 2009 (Épitome musical), 24 Anm. 14.

17 Arnfried Edler (Hg.), Geschichte der Klavier- und Orgelmusik, 3 Bde. Laaber: Laaber Verlag
2004, Bd. I, 28.

18 Wilhelm Kohl, Ernest Persoon und Anton G. Weiler (Hgg.j, Monasticon Windeshemense,
4 Bde., Brüssel: Archives et Bibliothèques de Belgique 1976-1984, Bd. 2: Deutsches Sprachgebiet,

478-489.
19 Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek, Cod. Guelf. 649 Heimst. Zu diesem Codex siehe

Lutz, Arbeiten an der Identität (wie Anm. 9), 185-188.
20 Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek, Cod. Guelf 1271 Heimst., fol. 12v und 15r. Abbil¬

dungen bei Lutz, Arbeiten an der Identität (wie Anm. 9), 277 und 279.



74 Ulrike Hascher-Burger

de reformatione monasteriorum11 wiederholt auf Orgelspiel in reformierten
Klöstern.22 Zweimal hatte er im Augustiner Chorherrenkloster Sulta bei
Hildesheim als Prior sogar selbst Orgelspiel angeordnet.23 Anders als der Windes-
heimer Ordinarius verurteilte Busch das liturgische Orgelspiel nicht, sondern
präsentierte es in neutralem Ton gleichsam als Selbstverständlichkeit.

Orgeln waren während der Reform nicht nur in Gebrauch, auch
Restaurierung und Neukauf von Orgeln sind wiederholt belegt. Das westfälische
Benediktinerinnenkloster Gertrudenberg bei Osnabrück renovierte im Zuge
der Bursfelder Reform zwischen 1483 und 1495 zunächst den Nonnenchor
und die Klausur, danach die Wirtschaftsanlagen und Verwaltungsgebäude.24
Zusammen mit dem Chor wurde auch die Orgel für einen beträchtlichen
Betrag von 80 Mark tiefgreifend restauriert25 - eine überraschende Haltung
angesichts der eindeutigen Verbote des Orgelspiels nicht nur in Windesheimer
Kreisen, sondern auch im Umfeld der Bursfelder Reform.26

Dieser offensichtliche Widerspruch zwischen klösterlicher Liturgiepraxis und
institutionell verhängtem Orgelverbot passt nicht in den gängigen Verlauf
der norddeutschen Klosterreform. Klöster haben sich wiederholt gegen die
Windesheimer Reform zur Wehr gesetzt. Vor allem in den niedersächsischen
Frauenkonventen wurde der Reformer Johannes Busch nicht mit offenen Armen

21 Zum Liber de lefoimatione monasteiioium siehe Staubach, „Zwischen Bursfelde und Windesheim"

(wie Anm. 3), 114-119. Der Liber de reformatione monasteriorum, eine der bedeutendsten

Quellen für die monastische Reform in Niedersachsen, enthält Augenzeugenberichte
aus 31 Frauengemeinschaften und 29 Männerkonventen. In den meisten Fällen unternahm
Busch die Reform eigenhändig oder hat sie jedenfalls tatkräftig unterstützt. Er reformierte
nicht nur Klöster seines eigenen Ordens der Augustiner Chorherren und Chorfrauen, sondern
auch Konvente des Zisterzienserordens, der Büsserinnen, der Prämonstratenser sowie drei
Inklusengemeinschaften. Diese Gemeinschaften reformierte er, wie er selbst angab, nach
bestem Wissen und Gewissen nach den Regeln ihres eigenen Ordens. Der Liber de reformatione

ist eine der wichtigsten erzählenden Quellen nicht allein für die Windesheimer Reform,
sondern auch für die Frühgeschichte der Bursfelder Kongregation. Ausgabe: Karl Grube (Hg.),
Des Augustinerpropstes Johannes Busch Chronicon Windeshemense und Liber de reformatione

monasteriorum, Halle: Hendel 1886 (Geschichtsquellen der Provinz Sachsen XIX). Dazu
Ulrike Hscher-Burger, „In omnibus essent conformes? Windesheimer Reforn und liturgische
Erneuerung in niedersächsischen Frauenklöstern im 15. Jahrhundert", in: Church History
and Religious Culture 93 (2013), 535-547.

22 Grube, Johannes Busch (wie Anm. 21), 418, 419, 429, 430, 436, 461.
23 Ibid., 429.
24 Dazu Gudrun Gieba, Reformpraxis und materielle Kultur. Westfälische Frauenklöster im

späten Mittelalter. Husum: Matthiesen 2000 (Historische Studien 462), 169-170.
25 Ibid., 170 aufgrund eines Rechnungsberichts des Procurators.
26 Ein Orgelverbot wurde auf dem Generalkapitel der Bursfelder Union von 1496 ausgesprochen.

Dazu Klaus Schreiner: „Auf Orgeln zu verzichten oder sie nach einer erfolgreich durchgeführten

Reform zu zerstören oder zu verkaufen, galt in Bursfelder Reformkreisen als Zeichen
intakter Askese." Klaus Schreiner, „Benediktinische Klosterreform als zeitgebundene Auslegung

der Regel. Geistige, religiöse und soziale Erneuerung in spätmittelalterlichen Klöstern
Südwestdeutschlands im Zeichen der Kastler, Melker und Bursfelder Reform," in: Blätter für
württembergische Kirchengeschichte 86 (1986), 105-195, hier 191-192.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 75

empfangen.27 Die Durchführung der Windesheimer Reform bedeutete einen
mit harten Mitteln, manchmal über Jahre hinweg ausgefochtenen Kampf.28
Doch wenn die Reform eines Konvents durchgesetzt werden konnte, bedeutete

das eine radikal durchgeführte Veränderung seiner Lebensweise: Küchen
wurden umgebaut, um gemeinsame Mahlzeiten zu ermöglichen, Frauenklöster
wurden von einer geschlossenen Mauer umgeben, um jeden Kontakt mit der
Aussenwelt zu unterbinden, die liturgischen Bücher wurden komplett ersetzt
- und wo das aus Kostengründen nicht möglich war, doch wenigstens sorgfältig

mittels Korrekturen der uniformen Windesheimer Liturgie angepasst. So
konnte Johannes Busch wiederholt zufrieden konstatieren, die Klöster seien
nach anfänglichem Widestreben doch in allem - Habit, Gesang, liturgischen
Büchern - dem Windesheimer Kapitel uniform geworden.29

In allem - bis auf das liturgische Orgelspiel? Wie hätte man sich diese
Ausnahme zu erklären? Wurde das Orgelspiel einfach geduldet? Duldung irgendwelcher

lieb gewordener Lebensweisen war kein Kennzeichen der mit aller Härte
durchgeführten Windesheimer Reform. Auch handelten die Klöster nicht im
Geheimen, sie verbargen weder ihre Orgeln noch ihr liturgisches Orgelspiel.

a. Pfarrkirche und Nonnenchor

Für manche Frauenklöster besteht die Antwort in der Tatsache, dass ihre
Kirchen nach der Reform strikt aufgeteilt wurden in einen Bereich, der als
Pfarrkirche für die Laiengemeinde diente, und den für Laien unzugänglichen
Bereich des Nonnenchors. Dass diese Einteilung Auswirkungen auf das Orgelspiel

haben konnte, zeigt das Beispiel der Zisterzienserinnenabtei Wienhausen,
für die schon in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts der Besitz einer Orgel
belegt ist.30 Enge Verbindungen zu den Herzögen von Braunschweig-Lüneburg,
deren Töchter häufig Äbtissinnen in Wienhausen waren, spielten eine wichtige

Rolle in der Geschichte Wienhausens. Als im Jahr 1469 die Reform der
Abtei stattfand, wurde sie auch mit dem Verbot des Orgelspiels konfrontiert.
Die Wienhäuser Chronik berichtet von diesem Konflikt in Zusammenhang

27 Hierzu Gabriela Signori, „Gehorsam wider Eigensinn. Wertekonflikte in Frauenklöstern und
-stiften des 15. Jahrhunderts", in: Alois Hahn, Gert Melville und Werner Röcke (Hgg.j, Norm
und Krise von Kommunikation. Inszenierungen literarischer und sozialer Interaktion im
Mittelalter, Berlin: Lit-Verlag 2006 (Geschichte, Forschung und Wissenschaft 24), 291-309,
hier: 300-304.

28 Sogar liturgischer Gesang wurde als magische Waffe eingesetzt. Ulrike Hascher-Burger, „Zwischen
Liturgie und Magie: Apotropäischer Zaubergesang in niedersächsischen Frauenklöstern im
späten Mittelalter", in: Journal of the Alamire Foundation 3 (2011), 127-143.

29 Busch schrieb beispielsweise über die gelungene Reform des Augustinerchorfrauenkonvents
in Dorstadt: ut prefatum monasterium reformarem sicut in Heyninghen et Stederborch,
ut eis in habitu, statutis, in cantu et in omnibus essent conformes similiter et monialibus
capituli de Windesem." Grube, Johannes Busch (wie Anm. 21), 647-648.

30 Im „Notizbuch der Äbtissinnen" wird der Bau einer Orgel im Jahr 1431 erwähnt. Für die
Orgelpfeifen wurde Material einer bereits bestehenden Orgel wiederverwendet; Wienhausen,
Klosterarchiv, Fach 3, Nr. 1/1, 24-25. Ich danke Henrike Lähnemann für ihren Hinweis auf
diese Handschrift.



76 Ulrike Hascher-Burger

mit Visitationen von Patres und Priestern, die ohne Wissen des Bischofs das
Kloster visitierten und anordneten, dass „keine Orgel oder andere Instrumentalmusik

in der Mette oder Vesper mehr gehört werden solle." 31 Die Kirche
des Klosters Wienhausen hatte von Anfang an sowohl als Klosterkirche als
auch als Pfarrkirche gedient. Bis zur Klosterreform wurden die Gottesdienste
von Nonnen und Laien gemeinsam gefeiert. Im Zuge der Reform wurde die
gemeinschaftliche Ausführung der Liturgie abgeschafft, die Nonnen folgten
der Liturgie von der Nonnenempore aus, die Laien feierten zusammen mit
den Weltgeistlichen im Schiff.32 Die Orgel stand im Kirchenschiff und den
Priestern war es auch nach der Reform erlaubt, darauf zu spielen, während
das Instrument für die Nonnen nunmehr unzugänglich war. Orgelspiel während

des Offiziums wurde abgeschafft, denn das Stundengebet fand nach der
Reform ausschliesslich auf der Nonnenempore statt, wo keine Orgel stand.

Zwischen 1489 und 1495 wurde mit finanzieller Unterstützung des Herzogs
von Braunschweig-Lüneburg eine neue Orgel gebaut, zu der die Äbtissin selbst
eine grosse Menge Holzes beisteuerte.33 Dabei dürfte es sich wohl um die Orgel
im Kirchenschiff gehandelt haben, auf der zu spielen zwar den Nonnen verboten,

aber den weltgeistlichen Priestern des Klosters durchaus erlaubt war. Die
Wienhäuser Abtei hielt sich also durchaus an die Bestimmungen der Reform.

Für das Zisterzienserinnenkloster Medingen spielten in der Frage des
Orgelverbots politische Verbindungen zum Bischof von Verden eine wichtige Rolle.
Jahrhundertelang war Medingen das „Hauskloster" für Töchter aus reichen
Lüneburger Kaufmannsfamilien. 1479 wurde es auf Geheiß des Bischofs von
Verden mit Unterstützung Wienhausens reformiert.34 In Medingen diente die
Klosterkirche ebenfalls als von Weltgeistlichen betreute Pfarrkirche. Anders

31 „Nichts destoweniger hat die Hochgebohrne Hertzogin zu Braunschw. und Lünebg. Anna von
Nassau und der Probst Henricus Wetteman viel Visitirens und besuchens angestifftet durch
Patres und Prediger, welche ohn Erlaubniß vom Bischoffe offt ins Kloster kamen und bald
dieses bald jenes unter dem Schein der Verbeßerung entweder einführten oder abschafften,
als unter andern daß die Hauptmeße, nicht, wie vorhin, von den Geistlichen und der Jungfrl.
Versamlung sollte abgesungen werden; sondern allein von denen Jungfrauen. Auch daß keine
Orgel und ander instrumental Music in der Mette und Vesper mehr sollte gehöret werden."
Horst Appuhn (Hg.), Chronik und Totenbuch des Klosters Wienhausen, Wienhausen: Kloster
Wienhausen 1986, 26.

32 Wienhausen, Klosterarchiv, Urkunde 554; getippte Transkription: Wienhausen, Klosterarchiv,
Copie Nr. 9. Zur Funktion der Nonnenemporen im Zuge der Reform siehe Gisela Muschiol,
"Liturgie und Klausur. Zu den liturgischen Voraussetzungen von Nonnenemporen.", in: Irene
Crusius (Hg.), Studien zum Kanonissenstift, Göttingen: Vandenhoek und Ruprecht 2001,
129-148.

33 „Zu seiner Zeit ist die Orgel gebauet von denen Patronen, da er und die Versamlung hülffliche
hand boten mit Speise und anderen Nohtwendigkeiten, die Domina gab auch viele Bretter
hiezu her." Appuhn, Chronik (wie Anm. 31), 55.

34 Johann Ludolph Lyßmann, Historische Nachricht von dem Ursprung, Anwuchs und Schicksalen

des im Lüneburgischen Herzogthum belegenen Closters Meding, dessen Pröbsten,
Priorinnen und Abbatißinnen auch fürnehmsten Gebräuchen und Lutherischen Predigern
etc. nebst dazu gehörigen Urkunden und Anmerkungen bis auf das Jahr 1769 fortgesetzet,
Halle: Gebauer 1772, 69.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 77

als Wienhausen verfügte Medingen jedoch über zwei Orgeln, eine im
Kirchenschiff und eine auf der Nonnenempore. In der ersten Hälfte des 15.

Jahrhunderts, so berichtet die Medinger Chronik aus dem 17. Jahrhundert, ließ
Propst Ludger Töllner die Kirche erweitern und - ausser der grossen Orgel in
der Kirche - eine weitere Orgel auf der Nonnenempore platzieren. Auf dieser
Orgel konnten die Nonnen während der Konventsmessen und des Offiziums
spielen.35 Ludger Töllners Amtszeit dauerte von 1416 bis 1446 und lag also
vor der Einführung der Reform.36 Zu seiner Zeit konnten die Nonnen sowohl
auf der großen Orgel in der Kirche als auch auf der Nonnenempore spielen.

Nach der Reform sollte auch in Medingen das Orgelspiel eingeschränkt
werden. Dank direkter Verbindungen zum Bischof von Verden fanden die
Nonnen allerdings einen Weg, wie sie ein generelles Verbot des Orgelspiels
umgehen konnten. Eine bischöfliche Dispens garantierte ihnen nicht nur die
Regelung, auch während der Fastenzeiten in einem separaten Refektorium
Fleisch essen zu dürfen, sondern auch die Konzession, wie gewohnt während
Apostelfesten und anderer hoher Feiertage die Orgel zu benützen. Während
des Stundengebets sollte eine speziell für diese Aufgabe ausgebildete Nonne
auf der Orgel spielen.37 Tatsächlich deuten zahlreiche Hinweise in Handschriften

aus dem Kloster Medingen auf eine lebendige Tradition des liturgischen
Orgelspiels in Medingen auch in der Zeit nach der Reform.38 Darauf komme
ich später zurück.

Die Kirche des Zisterzienserinnenklosters Mariensee diente nach der
Reform ebenfalls als Pfarrkirche für die Parochianen der Umgebung, während
der liturgische Raum der Nonnen auf die Nonnenempore beschränkt war.
Auf einem eingefügten Blatt im Gebetbuch der Äbtissin Odilia von Alden
aus dem Jahr 1522 sind Gesänge zum Fest der Assumptio Marie aufge-

35 „Daher ließ er gleich zu Anfang ein Positiv auf den Jungfrauenchor setzen, und die grosse
Orgel in der Kirche mit etlichen neuen Stimmen vermehren, hielt daneben etliche von den

jüngern Conventualinnen und alle seine Capellanos zur Music an, und brachte es so weit
damit, daß sie hernach an den Fest- und Aposteltagen sowol bey dem öffentlichen
Gottesdienste, als unter ihren Horis eine angenehme Music machen konnten. Wie es denn ebenfalls
von ihm herkommt, daß noch bis auf den heutigen Tag an den Fest- und Aposteltagen, auch
sonst zu gewissen Zeiten, die Orgel unter der Chorstunde gespielet wird." Ibid., 50.

36 Zu Töllner vgl. ibid., 48-54.
37 „Et insuper ut diebus festivis apostolorumque et sollempnioribus festis in organis tempore

divinorum ut apud Vos solitum fuit cantent per unam ex eisdem monialibus ad hoc instruc-
tam et edoctam presentibus usque ad specialem nostram revocationem a nobis sive nostra
auctoritate spirituali vobis factam et insinuatam valituris gratiose concedimus." Ibid., 122.

38 Ulrike Hascher-Burger, Verborgene Klänge. Inventar der handschriftlich überlieferten Musik
aus den Lüneburger Frauenklöstern bis ca. 1550. Mit einer Darstellung der Musik-Ikonographie

von Ulrike Volkhardt, Hildesheim: Olms 2008 63-101.



78 Ulrike Hascher-Burger

schrieben.39 Zu Beginn der Rectoseite wird - nach einigen Gesängen, die
vom Propst gesungen werden sollen - vermeldet Vnus cantet super organis
Quae est ista - einer solle zusammen mit der Orgel Quae est ista singen.
Das grammatikalische Geschlecht unus weist auf ein Mitglied des Klerus
als Sänger, der in Interaktion mit der Orgel singt. Die Kürze des Auszugs aus
der Liturgie sowie des Incipits erlauben keine eindeutige Bestimmug dieses
Gesangs. Denkbar wäre aber das Graduale Quae est ista que progreditur
quasi, das an Marienfesten gesungen wurde. Dass es sich jedenfalls um einen
Messgesang für die Pfarrkirche handeln muss, kann aus dem Geschlecht des

Sängers abgeleitet werden.
Eine strikte Scheidung des Kirchenraums in Nonnenempore und Laienkirche

ist nicht für alle Konvente die passende Antwort auf die Frage nach dem
Orgelverbot in der Reform. Hinweise auf Konvente in Medingen, Heiningen
und Gertrudenberg sowie die von Busch rapportierten Beipiele sprechen dafür,
dass für die Beibehaltung des Orgelspiels ein weiterer Aspekt ausschlaggebend
gewesen sein muss.

b. Ein Paradigmenstreiü

Das eingangs zitierte Orgelverbot des Windesheimer Ordinarius bezieht sich
auf eine instrumentale Aufführungspraxis in fractio vocis, das heißt, in
rhythmischem, vom Gesang weitgehend unabhängigem, figuralem Orgelspiel, eine
Spielpraxis, die wegen ihrer Ferne zum geforderten planus et simplex cantus
ablehnt wurde.40 Dies stimmte jedoch nicht zwingend mit der gängigen
Spielpraxis in niedersächsischen Klöstern überein. Es gibt Hinweise darauf, dass in
den Klöstern im Gegenteil wohl eher choralnah und unrhythmisch gespielt
wurde. Das spricht dafür, dass in der norddeutschen Klosterreform zwei
unterschiedliche Paradigmen liturgischer Orgelpraxis miteinander konfrontiert
wurden. Im Folgenden sollen einige Dokumente mit Aufzeichnungen zum
Orgelspiel herangezogen werden, die für diese Hypothese aufschlussreiche
Anhaltspunkte liefern.

III. Orgelspiel und Gesang - Vokalität und Instrumentalität

Traditionell wird die Orgel von allen Musikinstrumente mit dem menschlichen
Körper am häufigsten in Verbindung gebracht, was mit ein Grund dafür ist, dass

gerade dieses Instrument in der Ausführung der Liturgie der westlichen Kirche
vor allem im ausgehenden Mittelalter eine immer prominentere Rolle zugewiesen
bekam. Kirchenvater Hieronymus von Stridon (347-420) verglich in seinem

39 Mariensee, Klosterarchiv, Gebetbuch der Äbtissin Odilia von Alden (ohne Signatur), fol. 74r.
Ich danke Henrike Lähnemann für den Hinweis auf diese Handschrift und für ihre
Transkription des Kolophons: fol. lr Ista collecta materia ad vsum ordinis cisterciensis pertinet
sacratis nec non deodicatis virginibus in lacu sancte marie. Explizit f. 116v: Anno domini
M° CCCCC vicesim° scdo ipso die sancti mychal[is] archageli hoc opus est completum per
me Odilia de alden quondam abbatissa in lacu marie virginis.

40 Siehe oben Anm. 9.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 79

Kommentar zu den Psalmen 136 und 140 erstmals den Aufbau der Orgel mit
dem des menschlichen Körpers. Ebenso wie dieser bestehe das Instrument aus
zahlreichen Einzelteilen, bringe aber einen einheitlichen Ton hervor. Gleichsam
wie aus einer Orgel bringen wir Menschen Gott Hymnus und Canticum dar.41

Die Orgel galt als primär vokales Instrument, das in Kirchen und Klöstern in
engem Zusammenhang mit dem liturgischen Choral funktionierte. Nicht zuletzt
humanistischem Streben nach Wortverständlichkeit war es zu verdanken, dass

„Musikinstrumente [...] nach ihrem Gehalt an >humanitas< / >Menschlichkeit<
bewertet" wurden, „und die Nähe zur menschlichen Stimme und zum Ausdruck
der Wortsprache [...] zum ausschlaggebenden Bewertungskriterium" wurde.42 Dass
die Orgel unter allen Instrumenten in dieser Hinsicht eine besondere Position
einnahm, wurde dem Klang der Pfeifen zugeschrieben, der der menschlichen
Stimme am nächsten kam.43 Der Vokalität der Orgelmusik im 15. Jahrhundert,
ihrer engen Bindung an den einstimmigen liturgischen Gesang, entsprechen
Hinweise auf die Orgel in liturgischen Handschriften - Quellen, in denen ein
kontinuierlicher Gebrauch von Orgeln gerade in reformierten Klöstern sichtbar
wird. Zwar betonten Orgelspiellehren zur selben Zeit in zunehmendem Masse
die Instrumentalität der Orgel,44 doch sollte das keinesfalls darüber hinweg
täuschen, dass die Orgel auch im späten Mittelalter noch immer als vokales
Instrument betrachtet und eingesetzt wurde.

41 „Organum autem hominis corpus est. Sicut enim Organum ex multis fistulis compositum est,
unum autem modulatione melos mittit. Ita et Organum nostrum habemus tactum: per ipsum,
hoc est peropera, melos et canticum et hymnum referimus Deo. Similiter et per auditum,et
per odoratum, et per gustum, et per uisum, et per has omnes uirtutes quasi de uno organo
hymnum et canticum referimus Domino." Germain Morin (Hg.), Sancti Hieronymi Piesbyteii
tiactatus sive homiliae in Psalmos, in Marci Evangelium aliaque varia argumenta / partem
nuper detexit, partem adulteris mercibus exemit, auctori vindicavit, adiectisque commenta-
riis criticis primus, Turnhout 21958 (Corpus Christianorum Series Latina 78), 296-297. Vgl.
Arnfried Edler (Hg.), Geschichte der Klavier- und Orgelmusik, 3 Bde., Laaber: Laaber-Verlag
2004, Bd. 1, 18.

42 Edler, Klavier- und Orgelmusik (wie Anm. 41), Bd. 1, 28.
43 Francisco de Salinas: „[...] unter allen Instrumenten aber kommen die Pfeifen jener, die Orgel

genannt werden, der menschlichen Stimme am nächsten. Hauptsächlich aus diesem Grund,
so meine ich, verwendet die heilige römische Kirche diese Instrumente." {*[...] &. praesertim
cannas instrumentorum, quae Organa dicuntur, quae proxime omnium ad humanam vocem
accedunt. Quam credo ob causem his potissimum instrumentis sancta Romana utitur eccle-
sia.") Fr. de Salinas, De musica liber II (1577), Facsimilenachdruck, hg. von M. A. Kastner,
Kassel u. a.: Bärenreiter 1958, 48. Zitat und Übersetzung nach Edler, Klavier- und Orgelmusik
(wie Anm. 41), Bd. 1, 28.

44 „The practice of organ music, like that of the Trecento madrigals, was almost certainly much
older than the written evidence provided by either practical or theoretical sources. The
attempt to formulate it into rules came only later in response to didactic needs and by this
time the situation in vocal music and its theory had changed substantially, making it very
difficult to adapt the latter to the special circumstances of the keyboard and its music." Marie
Louise Göllner, „Early Organ Treatises and the Italian Trecento", in: Theodor Göllner (Hg.),
Neues zur Orgelspiellehre des 15. Jahrhunderts, München: Verlag der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften 2003 (Bayerische Akademie der Wissenschaften. Veröffentlichungen der
Musikhistorischen Kommission 17), 17-31, hier 31.



80 Ulrike Hascher-Burger

Die Bandbreite von Vokalität und Instrumentalität der Orgel in klösterlichem

Kontext soll im Folgenden anhand von drei Aufzeichnungen aus dem
15. Jahrhundert gezeigt werden: Andachtsbücher aus dem bereits genannten
Zisterzienserinnenkloster Medingen, ein Graduale aus einem Augustinerinnenkonvent

aus der Diözese Utrecht, sowie eine Sammelhandschrift aus dem
Säkularkanonikerstift St. Lambertus in Oldenburg.

Die unterschiedlichen Lösungen für eine Kennzeichnung und Aufzeichnung
von Orgelmusk in diesen Quellen verweisen auf unterschiedliche Paradigmen
hinsichtlich des liturgischen Orgelspiels. Kriterien für ein stärker „vokales"
oder „instrumentales" Verständnis sind eine mögliche Aufzeichnung von Text
für Orgelmusik sowie die Notationsarten.

a. Andachtsbuch aus Medingen

Aus dem Zisterzienserinnenkloster Medingen sind heute rund 50 Bücher für die
private Andacht der Ordensfrauen und ihrer nahen Verwandten bekannt.45 In
diesen Orationalien wurden Meditationen mit Gebeten und zum Teil notierten
liturgischen Gesängen in charakteristischer Weise miteinander kombiniert. In
zwei Handschriften werden liturgische Gesänge mit insgesamt drei
Orgelabbildungen illustriert.46 Eine dieser Miniaturen soll hier näher erläutert werden.

t mm föm tioV
mvmmdm btcOar&uarj mT |

fftissutr twdfAwtif I
w fem tmülk

sUcmmfiw? #

Hildesheim, Dombibliothek, Ms. J 29, fol. 44r

45 Siehe die Datenbank Medingen Manuscripts http://medingen.seh.ox.ac.uk/ (4.9.2017]. Zu den
Orationalien mit Musiknotation siehe Hascher-Burger, Verborgene Klänge (wie Anm. 38),
63-101. Zur Notation in den Medinger Orationalien Ulrike Hascher-Burger, „Notation,
Devotion und Emotion in spätmittelalterlichen Andachtsbüchern aus dem Kloster Medingen",
in: Musica Disciplina 55 (2010), 33-73.

46 Hildesheim, Dombibliothek, Ms. J 29, fol. 44r und fol. 119r; Kopenhagen, Kongelige Biblio-
tek, Ms. Thott 120-8°, fol. 50v. Farhabbildungen in Hascher-Burger, Verborgene Klänge (wie
Anm. 38), 159, 162, 176.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 81

Zwei Nonnen, erkennbar am weissen Zisterzienserinnenhabit, sind auf zwei
Seiten eines Orgelinstruments sitzend dargestellt. Ihre deutlich sichtbaren
Füsse berühren eine Art von Steg, der wahrscheinlich als Pedal interpretiert
werden kann. Ihre Hände berühren runde Gegenstände, möglicherweise
Tonschleifen, in einer Ansicht von oben dagestellt. Diese Vorläufer des
Manualklaviers wurden horizontal herausgezogen und wieder zurückgeschoben.47
Solche Orgeln wurden zuweilen von zwei Spielern betätigt, um den Abstand
zwischen den Tonschleifen zu überbrücken und so das Spieltempo zu
erhöhen.48 Das abgebildete Instrument zeigt eine von links nach rechts absteigende
Pfeifenreihe, wobei nicht erkennbar ist, ob es sich um eine einfache oder eine
doppelte Pfeifenreihe handelt.49 Diese Bautechnik war im 15. Jahrhundert
bereits stark veraltet. Es ist daher auch zweifelhaft, ob diese Abbildung das real
existierende Instrument aus dem 15. Jahrhundert wiedergibt, oder vielmehr auf
eine ältere Abbildungsvorlage zurückgeht. Diese Diskussion kann hier nicht
geführt werden, vielmehr sollen die Hinweise auf den gesungenen Choral in
dieser Miniatur näher ins Auge gefasst werden.

Auf der rechten und linken Seite der Orgel entfalten sich zwei Spruchbänder
mit unnotierten Textincipits. Auf der linken Seite liest man Te deum lauda-
mus te dominum, den Beginn des Hymnus, der täglich am Ende der Matutin
und der Vesper gesungen wurde, in den Medinger Orationalien aber auch als
allgemeiner Lobgesang ohne direkte liturgische Bindung aufgezeichnet ist. Auf
dem rechten Spruchband steht Ergo die ista exultemus qua nobis viam vite
re[surgens], der Anfang von Versikel IIa der Ostersequenz Laudes salvatori,
die in Medingen während der Tagesmesse am Ostersonntag gesungen wurde.
Ergo die ista ist nicht der einzige Versikel dieser Sequenz, der in Verbindung
mit der Orgel zitiert wird. Oberhalb der Miniatur weist die Rubrik Post ma-
tutinas per Organa auf das Textincipit von Versikel 9a: Illuxit dies quam fecit
dominus. Auch dieser Versikel wurde mit Orgelspiel kombiniert. Möglicherweise

wurde die ganze Sequenz im Anschluss an die Matutin in Interaktion
mit Orgelspiel gesungen oder sogar nur auf der Orgel gespielt.

Aus einem Manuale für den Medinger Propst aus der Zeit nach der Klosterreform

wird ersichtlich, dass eine Ausführung der Sequenz Laudes salvatori,
an der Klerus und Laien gleichermassen beteiligt waren, einen musikalischen
Höhepunkt während der Ostermesse bildete. Der Klerus sang die Sequenz-
versikel, die Laienbesucher der Pfarrkirche das niederdeutsche Osterlied Crist
is upstande, das am Ende jedes Doppelversikels als repetitio eingeschoben

47 Für Tonschleifen siehe die Beschreibung der Winchester Orgel des Mönchs Wulfstan am Ende
des 10. Jahrhunderts in Barbara Owen e. al., „Organ", „IV.4: Early church organs", in: Grove
Music Online (http://www.oxfordmusiconline.com).

48 Friedrich Jakob e.a., Die Valeria-Orgel, Zürich: Verlag der Fachvereine an den Schweizerischen

Hochschulen &. Techniken 1991 (Veröffentlichungen des Instituts für Denkmalpflege
an der Eidgenössischen Technischen Hochschule Zürich 8), 27.

49 Für eine eingehende Analyse dieser und der beiden anderen Medinger Orgelabbildungen fehlt
hier leider der Raum.



82 Ulrike Hascher-Burger

wurde.50 Eine Beteiligung der Nonnen wird aus dem Manuale nicht ersichtlich.
Ihre musikalischen Aktivitäten beziehen sich in erster Linie auf das Offizium,
während dessen auch die Orgel auf dem Nonnenchor erklang.

Die Frage, ob es sich bei dieser Miniatur um eine Abbildung realen Orgelspiels

während der Andacht handelt oder doch eher um eine symbolisch zu
deutende Darstellung eines Musikinstruments, lässt sich nicht eindeutig
beantworten. Henrike Lähnemann interpretierte die drei Medinger Abbildungen

in erster Linie symbolisch als Teil des umfangreichen Instrumentariums
zum Lobpreis Gottes, das die Beterinnen mental in ihrem Herzen - auf der
Orgel des Herzens - betätigten.51 Die Orgel wird allerdings konkret von zwei
Nonnen gespielt - die einzige Darstellung eines von lebenden Menschen
gespielten Musikinstruments, alle anderen Instrumentendarstellungen zeigen
Engel oder David als Spieler.52 Das spricht dafür, dass die Miniatur ebenso an
einen konkreten liturgischen Hintergrund referiert wie die zitierten Gesänge
zur Matutin, wenn damit auch nichts ausgesagt ist über Orgelspiel während
der privaten Andacht selbst.

b. Graduale aus der Diözese Utrecht

Relativ unbekannte Hinweise auf eine Interaktion zwischen Chor und Orgel
während der Messe enthält das Graduale ms. 33 der Universitätsbibliothek
Edinburgh.53 Diese Handschrift wird ins 15. Jahrhundert datiert, seine Herkunft
wird mit einem Augustinerinnenkloster der Diözese Utrecht, möglicherweise
einem Konvent des Kapitels von Windesheim, in Verbindung gebracht.54 Dieses
Graduale enthält auf fol. 137r-140r fünf Kyrie-Gloria Paare.55 Jeweils für das

Gloria wird eine Verteilung der Verse auf Chor und Orgel angegeben.

50 Oxford, Bodleian Library, Ms. lat.lit.e 18, fol. 49v-52v. Eine vollständige Edition dieser
Handschrift in Ulrike Hascher-Burger und Henrike Lähnemann unter Mitarbeit von Beate Braun-
Niehr, Liturgie und Reform im Kloster Medingen. Edition und Untersuchung des Propst-
Handbuchs Oxford, Bodleian Library, MS Lat. liturg. e. 18, Tübingen: Mohr Siebeck 2013

(Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 76).
51 Henrike Lähnemann, „Per Organa. Musikalische Unterweisung in Handschriften der

Lüneburger Klöster" in: Henrike Lähnemann und Sandra Linden (Hgg.), Dichtung und Didaxe.
Lehrhaftes Sprechen in der deutschen Literatur des Mittelalters, Berlin/New York: de Gruyter
2009, 397-412, hier: 406-407.

52 Vgl. die musikikonographischen Abbildungen in Medinger Handschriften in Hascher-Burger,
Verborgene Klänge (wie Anm. 38), 145-190.

53 Ein Hinweis auf diese Quelle steht in David Hiley, Western Plainchant. A Handbook, Paper¬

backausgabe Oxford: Clarendon Press 1997, 438-439. Für eine detaillierte Handschriftenbeschreibung

siehe Catherine R. Borland, A Descriptive Catalogue of the Western Medieval
Manuscripts, Edinburgh: Edinburgh University Press 1916, 49-52.

54 Borland, Descriptive Catalogue (wie Anm. 53), 50.
55 Fol. 137r: In maioribus duplicibus Kyrie magne deus und Gloria; fol. 137v: Tempore paschali/

Van paesschen Kyrie und Gloria; fol. 138r: De domina nostra/Van onse liefve vrouw Kyrie
und Gloria; fol. 138v: In duplicibus/Van die hilligen apostelen Kyrie und Gloria,- fol. 139v:
De festis IX lectionum/Van IX lexen Kyrie und Gloria,- fol. 140r: In dominicis .../Van die
sondaghen Kyrie und Gloria. Hier fehlt die Einteilung in Chor und Orgel; fol. 140v: weitere
Kyriegesänge, ohne Gloria.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 83

ia>(o"A - f i'üf Im iflimi guftbob Irpfj (Biftr 4! """*»««»

&*rtSr' f ;
10'fl^l'llf öl' l0,f.

nr'^c"'p''
ma m rrrrl fis îr o0rin trrra pflrhotunuln

r ^tt r!T^-
uonr uoltîmti* ftiiïmii" teö niföi miuis tr/rtoifl

imigtfÔUMtfifHitiiistrC treofif; agimustiUtjpfuiajr

f J»"f 1-ff tf f ' '
tiâwarn gtonêOtîf îtiie itr crtffhs îrug jtf oiuûjoks

Edinburgh, University Library, ms. 33, fol. 137r

Die Gloriaverse tragen in roter Farbe geschriebene Rubriken „choor" und „or-
gel", die als Anhaltspunkte für die musikalische Ausführung gedient haben
dürften. Eine präzise Interaktion zwischen Chor und Orgel kann man aus
dieser Aufzeichnung nicht ableiten. Bemerkenswert ist aber, dass die mit
„orgel" gekennzeichneten Verse ebenso wie die für den „choor" bestimmten
in einstimmiger Choralnotation notiert sind und durchgehend mit dem
liturgischen Text versehen sind. Die Orgel kann solo gespielt worden sein, aber
vielleicht auch den Gesang verstärkt haben. Deutlich ablesbar ist jedenfalls,
dass die Orgel nicht durchgehend, sondern nur bei jedem zweiten Versikel
gespielt wurde. Andererseits suggeriert der durchgehende Text, dass
möglicherweise durchgehend gesungen wurde.

Wie in den Medinger Handschriften sind die Orgelversikel auch in
Edinburgh 33 keine selbständigen Instrumentalstücke, sondern ganz in den
einstimmigen, vokalen Verlauf des liturgischen Gesangs und in die einstimmige,
vokale Aufzeichnung eingebettet. Die Instrumentalität der Orgel tritt in diesen
Aufzeichnungen gegenüber ihrer Vokalität in den Hintergrund.

c. Sammelhandschrift aus dem Lambertistift in Oldenburg

Außerhalb der Reformkreise ist im 15. Jahrhundert Orgelmusik auch in
Niedersachsen durchaus als selbständige einstimmige56 und mehrstimmige57 instru-

56 Eine Aufzeichnung einstimmiger Orgelmusik möglicherweise aus dem süddeutschen Kloster
Weingarten enthält das Fragment Stuttgart, Hauptstaatsarchiv, J 522 E II Nr. 815, auf zwei
schmalen Streifen eines Blatts aus einer Sammlung textloser Sequenzmelodien. Die untextier-
ten Sequenzversikel sind abwechselnd mit „cho" (Chor) und „orga" (Organum) gekennzeichnet.
Andreas Traub, „Ein Fragment zur Orgelbegleitung von Sequenzen," in: Musikforschung 64
(2011), 46-49, mit Schwarz-weiß Abbildung.

57 Einige Beispiele nennt Theodor Göllner, Formen früher Mehrstimmigkeit in deutschen
Handschriften des späten Mittelalters, Tutzing: Schneider, 1961, 76-77.



84 Ulrike Hascher-Burger

mentale Aufzeichnung überliefert. In der Oldenburger Handschrift Cim I 39,
einer „liturgisch-theologischen" Sammelhandschrift aus dem Kollegiatsstift
St. Lambertus in Oldenburg aus der Mitte des 15. Jahrhunderts,58 ist
Orgelmusik ebenfalls in liturgischem Kontext aufgezeichnet. Allerdings wurden
hier vokale und instrumentale Aufzeichnungen voneinander getrennt.59 Auf
fol. 90r-101v finden sich mehrere Kyrie-Gloriapaare sowie einzelne Sequenzen
in einstimmiger Choralnotation.60 Diese Gesänge alternieren mit textlosen
Aufzeichnungen zweistimmiger Präambeln in der Form der sogenannten
älteren deutschen Orgeltabulatur.61

Verglichen mit den Quellen aus Medingen und Edinburgh werden in der
Oldenburger Handschrift vokale und instrumentale Verse in optischer und
ausführungstechnischer Hinsicht unterschieden. Ein vokaler Charakter fehlt
den zweistimmigen Orgeltabulaturen. Anders jedoch als beispielsweise die
Intavolierungen liturgischer Gesänge im Buxheimer Orgelbuch sind in der
Oldenburger Handschrift die Tabulaturen zusammen mit den vokal ausgeführten

Choralversikeln aufgezeichnet. Der Gesamtkontext ist vokal-liturgisch,
jedoch hat sich die Tabulaturaufzeichnung der Präambeln aus dem einstimmig
vokalen Kontext emanzipiert. Möglicherweise verdankt sich diese von den
Klöstern abweichende Aufzeichnungsform der Tatsache, dass St. Lambertus
kein Reformkloster, sondern ein weltliches Kollegiatsstift war. Es unterstand
somit nicht dem Reformwillen Windesheims und konnte sich eine vom Satz
her stärker figurai ausgerichtete, von der fiactio vocis beeinflusste zweistimmige

Aufzeichnung in Orgeltabulatur erlauben.

IV. Nochmals das Windesheimei Oigelveibot

Nochmals zurück zum Windesheimer Verbot der fiactio vocis, in dessen
Fortsetzung das Orgelverbot formuliert wird.62 Die unmittelbare Nachbarschaft
der beiden Verbote legt nahe, dass sich der Windesheimer Ordinarius nicht
gegen das Orgelspiel im allgemeinen, sondern speziell gegen den Gebrauch der
fiactio vocis richtete. Gemeint waren dann die im 15. Jahrhundert beliebten
rhythmisierten und figurierten Bearbeitungen von Choralmelodien, wie sie
in den Tabulaturen der Oldenburger Handschrift aufscheinen und in Orgel-

58 Oldenburg, Landesbibliothek, Hs. Cim I 39. Handschriften in Nordwestdeutschland: Aurich
- Emden - Oldenburg, bearbeitet von Irene Stahl, Wiesbaden: Harrassowitz, 1993, 135-139.

59 Grundlegend zu Oldenburg Cim 139: Martin Staehelin, Die Orgeltabulatur des Ludolf Bödeker.
Eine unbekannte Quelle zur Orgelmusik des mittleren 15. Jahrhunderts, Göttingen: Vanden-
hoeck und Ruprecht 1996 (Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. I.
Phil.-hist. Klasse, Jg. 1996, Nr. 5).

60 Stahl, Handschriften (wie Anm. 58], 135.
61 Ich beziehe mich hier auf die Ausführungen Martin Staehelins. Die Oldenburger

Landesbibliothek konnte mir aus konservatorischen Gründen keine Fotos dieser Seiten zur Verfügung

stellen. Staehelin, Orgeltabulatur (wie Anm. 59), 170-171.
62 Zitat siehe oben Anm. 9.



Orgelspiel versus Orgelverbot. Ein Paradigmenstreit 85

spiellehren dieser Zeit erläutert werden.63 Zu vergleichen ist diese Situation
mit dem Umgang des Windesheimer Kapitels mit der Mehrstimmigkeit. In der
Devotio moderna war nicht die Mehrstimmigkeit als solche verboten - aus
diesen Kreisen sind genügend Beispiele für einfache Formen unrhythmischer
und großenteils syllabischer Mehrstimmigkeit (,simple polyphony') bekannt,
sondern die rhythmisierte, komplizierte Form der Kunstmusik der Zeit.64
Anstelle der fiactio vocis wurde der cantus planus, der unverzierte, unrhythmische

Gesang, bevorzugt. In diesem Kontext wurde auch die Orgelmusik
als eine wichtige Repräsentantin der rhythmisierten, figuralen Musik
angesprochen, erschwerte dieser Stil doch die Textverständlichkeit und lenkte von
der einfachen Choralmelodie ab. Er sollte daher in vokaler wie instrumentaler
liturgischer Musik vermieden werden.

Die Handschriften aus Reformkreisen lassen tatsächlich keinerlei Ansätze für
figurierte Orgelmusik erkennen. Vielmehr steht die Vokalität der Orgelmusik
im Vordergrund. Eine einfache, im cantus planus ausgeführte Alternatimpraxis
zwischen Gesang und Orgel, möglicherweise in Quintparallelen, vielleicht auch
unisono simultan mit Gesang ausgeführt, dürfte zu den durchaus erlaubten
Möglichkeiten klösterlicher Orgelmusik gehört haben.

Das im Jahr 1600 gedruckte Caeiemoniale episcoporum, das vom päpstlichen
Stuhl nach der tridentinischen Reform verabschiedet wurde und Bischofskirchen
und Kollegiatskirchen Hinweise für eine adaequate Orgelpraxis vermitteln
sollte, sieht in rein figuralem liturgischem Orgelspiel ebenfalls ein Problem.65
Auch hier steht in der liturgischen Aufführungspraxis die Textverständlichkeit
des Chorals an erster Stelle. Zwar gehen die Vorschriften Roms eindeutig von
figuralem Orgelspiel aus, doch soll dieses wieder zum Choral zurückgebunden

werden. Wenn der Choral nämlich auf der Orgel figuriert wird, dann soll
ein Sänger des Chors die Versikel, die auf der Orgel gespielt werden sollen
[vorab] mit verständlicher Stimme vortragen.66 Und es wäre löblich, so fährt
das Caeiemoniale fort, wenn irgendein Sänger zusammen mit der Orgel mit
klarer Stimme dasselbe singen würde.67 Das figurierte Orgelspiel wird durch
einen Vortrag gemeinsam mit einem Sänger (unisono?) eingebettet in die
vokale Choralausführung, um - wie im Windesheimer Liber Ordinarius - die
Textverständlichkeit zu garantieren. Dazu wird auf Aufführungstechniken
zurückgegriffen, die möglicherweise auch in Niedersachsen im 15. Jahrhundert
angewendet wurden.

63 Beispielsweise in der Orgelspiellehre München, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. lat 7755.
Facsimile und Edition in Göllner, Formen früher Mehrstimmigkeit (wie Anm. 57), 155-181.

64 Hascher-Burger, Gesungene Innigkeit (wie Anm. 7), 185-240.
65 Caeremoniale Episcoporum Iussu dementis VIII pont. max. novissime reformatum, Rom:

Villamena 1600, lib. I. cap. 4.
66 „Sed aduertendum erit, vt, quandocumque per Organum figuratur aliquid cantari, seu res¬

ponded alternatim versiculis Hymnorum, aut Canticorum, ab aliquo de choro intelligibili
voce pronuncietur id, quod ab organo respondendum est." Ibid., 134-135.

67 „Et laudabilis esset, vt aliquis cantor coniunctim cum organo voce clara idem cantaret." Ibid.,
135.



86 Ulrike Hascher-Burger

Die Reibungen zwischen Windesheimer Reformwillen und klösterlicher
Orgelpraxis in Niedersachsen haben sich in wiederholten Orgelverboten der
Windesheimer Kapitelakten niedergeschlagen.68 Sie dürften nicht zuletzt auf
einen Streit unterschiedlicher Paradigmen zurückzuführen sein: das Paradigma
einer primär figurai ausgeführten Orgelmusik im Stil der fractio vocis, die
vonseiten des Windesheimer Kapitels verboten wurde, gegenüber dem
Paradigma einer traditionell vokal ausgerichteten Orgelpraxis im Stil des cantus
planus, wie er aus Aufzeichnungen aus Medingen und Windesheimer Kreisen
in der Diözese Utrecht erkennbar wird. Dass Orgelmusik im 15. Jahrhundert
auch in Niedersachsen durchaus figurai aufgezeichnet und ausgeführt wurde,
bezeugen die zweistimmigen Orgeltabulaturen aus dem weltlichen Kollegiats-
stift St. Lambertus in Oldenburg.

68 Siehe oben Anm. 12-15.



87

ZWISCHEN BORDUN, FAUXBOURDON UND DISCANTUS:
Zum Dilemma instrumentaler Begleitungsstrategien

für mittelalterliche, weltliche Einstimmigkeit

von Marc Lewon

Der folgende Beitrag - soweit sei im Voraus verraten und enttäuscht - wird
den jahrzehntealten Wunsch heutiger Instrumentalisten nach einigermaßen
verbindlichen „Regeln" oder Richtlinien für eine historisch adäquate Begleitung
mittelalterlicher Einstimmigkeit leider auch nicht erfüllen können. Dass es
sich bei diesem Anliegen der Aufführenden nicht um „Phantomschmerzen"
handelt, sondern um ein reales Problem, ist durch literarische und ikonogra-
phische Indizien weitgehend anerkannt: Weltliche Einstimmigkeit konnte
zumindest im späteren Mittelalter wohl instrumental begleitet werden,1 es

gibt gleichzeitig aber in der Überlieferung keine präzisen Hinweise, welche
Art der Begleitung auf welchen Instrumenten bei welchen Repertoires zu
welcher Zeit wo genau üblich war. Parallel stand selbstverständlich die Option
solistischer und unbegleiteter Aufführung jederzeit zur Verfügung und war
für manche Genres oder Aufführungssituationen sicher auch der Standard.

Im deutschsprachigen Raum wurde die Kunst der weltlichen Einstimmigkeit
so lange gepflegt, bis sie substantiell in eine Zeit hineinragte, in der sich

zumindest in den schriftlichen Quellen notierter Liedkunst allgemein die
Mehrstimmigkeit zur Norm entwickelt hatte. Da aus keinem der umgebenden
Sprachgebiete ein vergleichbar umfangreiches Repertoire bekannt ist, geht die
Überlieferung deutschsprachiger Einstimmigkeit hier einen „Sonderweg" und
war spätestens im 15. Jahrhundert - und das ist nicht wertend gemeint - zu
einem Anachronismus geworden, der interessante Fragen bezüglich der
Aufführungspraxis aufwirft. Das Vorhandensein mehrstimmiger Modelle übte
zugleich einen „Verwandlungsdruck" auf die melodische Gestalt einstimmiger
Kompositionen aus, so dass sie sich nun leichter in einen polyphonen Kontext
einbetten ließen. Dieses Umfeld wird sich ebenfalls auf die Art der Begleitung
der Melodien ausgewirkt haben, in Rückkopplung und einhergehend mit einem
Instrumentarium im Wandel.

Im Folgenden möchte ich daher auf einen zweifachen Paradigmenwechsel
mittelalterlicher Einstimmigkeit im deutschen Sprachraum eingehen, der
Auswirkungen auf eine eventuelle, instrumentale Begleitung zeitigen musste. Zum
einen wird dafür die diachrone Entwicklung und Veränderung eines musikalischen

Zeitgeschmacks zwischen dem 13. und 15. Jahrhundert am Beispiel des

Neidhart-Œuvres ins Zentrum der Betrachtung gestellt, das im Gegensatz zu

1 Das gilt gerade für solche Repertoires, die eine Nähe zum Tanz aufweisen. Siehe v. a.

Christopher Page, Voices and Instruments of the Middle Ages. Instrumental Practice and Songs
in France 1100-1300, London: J. M. Dent 1987, dabei zusammenfassend besonders die
„Conclusions", 134-138.



88 Marc Lewon

anderen Repertoires aus dem Bereich des Minnesangs musikalisch besonders

gut überliefert ist. Das Hauptaugenmerk liegt hier auf der sich verändernden
Gestalt von im Kern gleichen Melodien und einer möglichen Reaktion der
instrumentalen Begleitung darauf.

Zum anderen soll ein Blick auf die synchrone Uberlieferung später Einstimmigkeit

im 15. Jahrhundert geworfen werden - gleich ob es sich dabei um
Neukompositionen handelt oder um adaptierte Niederschriften altbekannten
Materials -, die mit ihren deutlich divergenten Melodietypen nach
unterschiedlichen Herangehensweisen in der Begleitung verlangen. Dabei
kristallisieren sich zwei Pole in der Melodiebildung heraus, die ich als „Tenor" und
„Spruchsang" bezeichnen möchte. Während der eine sich für ein „Übersingen"
oder „Überspielen" in Form eines improvisierten Kontrapunkts oder für eine
Begleitung mit „Klischeeharmonien" eignet, sperrt sich die Melodiebildung
des anderen gegen eine solche Behandlung. Die Titelschlagworte „Bordun",
„Fauxbourdon" und „Discantus" sollen daher weder einen Zeitraum noch eine
Entwicklung abbilden, sondern lediglich den klanglichen Rahmen der hier
behandelten Begleitungsstrategien abstecken.

Teil 1: nîthait vs. Neidhait

Der „originale" Neidhart, der Anfang des 13. Jahrhunderts v. a. im bayerischen
und österreichischen Raum wirkte und dessen Lebensdaten nur aufgrund von
Schätzungen mit ca. 1190-ca. 1240 angegeben werden können, war mit seinem
neuartigen „Anti-Minnesang" dermaßen erfolgreich, dass er ganze Generationen
von Nachahmern inspirierte und seine Werke bis in die Zeit des Buchdrucks
immer wieder überliefert wurden.2 Daran ist besonders bemerkenswert, dass
seine Lieder, die sich im Laufe der Zeit zur eigenen Gattung der „Neidharte"
entwickelt hatten,3 nicht wie die anderer Minnesänger zu einer kodifizierten

2 Als Überblick und Einstieg zur Person Neidharts, zur Überlieferung seiner Lieder, zu sei¬

nen Formen, Inhalten und Nachwirkungen, sowie einer v. a. germanistischen Bibliographie,
eignet sich Günther Schweikle, Neidhart, Stuttgart: Metzler 1990 (Sammlung Metzler 253).
Die Aussagen zur Melodienüberlieferung, Musik und Performanz sind allerdings rudimentär.

Als neue Ausgabe aller Neidhart-Lieder im Wortlaut der verschiedenen Quellen parallel
abgedruckt mit allen erhaltenen Melodien steht die Salzburger Neidhart-Edition zur Verfügung:

Ulrich Müller, Ingrid Bennewitz und Franz Viktor Spechtler (Hgg.), Neidhart-Lieder.
Texte und Melodien sämtlicher Handschriften und Drucke, Berlin und New York: de Gruyter
2007. Ein neues, wesentlich umfangreicheres Handbuch zu Neidhart, das auch die
Melodieüberlieferung eingehend behandelt, ist zurzeit in Vorbereitung: Margarete Springeth und
Franz Viktor Spechtler (Hgg.), Neidhart und die Neidhart-Lieder. Ein Handbuch, Berlin: De
Gruyter 2017; darin besonders: Marc Lewon, „Die Melodienüberlieferung zu Neidhart". Zur
Neidhart-Rezeption in Wien, siehe: Marc Lewon, „Das Phänomen .Neidhart'", in: Musikleben
des Spätmittelalters in der Region Österreich (2017), http://www.musical-life.net/essays/b3-
das-phaenomen-neidhart (18.8.2017).

3 „Die Lieder selber erhalten als gattungstechnischen Terminus die Bezeichnung ain nitharf.
Der Name des Dichters wird als Gattungsbezeichnung verwendet [...]", John Margetts (Hgg.),
Neidhartspiele, Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1982 (Wiener Neudrucke.
Neuausgaben und Erstdrucke deutscher literarischer Texte 7), 262.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 89

Überlieferung eines „Alten Meisters" versteinerten, sondern in der Regel eine
Nähe zur Aufführung bewahrten: sei es, dass neue Lieder in seinem Stil und
unter seinem Namen geschaffen wurden, dass bestehende Lieder Erweiterungen
oder Veränderungen erfuhren, dass Sänger unter seinem Namen auftraten4 oder
dass Fest- und Tanzsäle von Adel und Bürgertum mit Szenen aus Neidhart-
Liedern ausgemalt wurden.5 Im Spätmittelalter entwickelte sich sogar eine ganze
Gattung von Neidhartspielen, die selbst Kaiser Maximilian I. noch kannte.6
Auch der Einfluss seiner Lieder auf das Werk von Dichterkomponisten des 15.

Jahrhunderts ist nicht zu übersehen - prominent darunter, das Oswalds von
Wolkenstein.7 Ein besonderer Ausdruck der Nähe des Neidhart-CEuvres zu
Performanz und Praxis durch das gesamte Spätmittelalter hinweg, ist aber die
vergleichsweise reiche Melodienüberlieferung, die mit der späten Riedschen
Handschrift (Neidhart-Hs. c)8 ihren Höhepunkt sogar erst um 1460 erreicht.

Diese chronologisch breite Streuung, die genaugenommen schon um 1225 mit
einer Neumeneintragung in den Carmina Burana (Codex Buranus)9 einsetzt,
erstreckt sich sprachgeschichtlich von der mittelhochdeutschen Zeit (hier
repräsentiert durch die Namensform „nithart") bis ins Frühneuhochdeutsche
des 15. Jahrhunderts (Namensform „Neidhart"). Der mit diesen Entwicklungen
verbundene Zeitgeschmack spiegelt sich daher nicht nur in der Gestalt der
Melodien sondern auch in den Liedtexten, die ihrerseits wieder Auswirkungen

4 Darunter ein gewisser „Neidhart Fuchs"; siehe dazu Schweikle, Neidhart (wie Anm. 2), 65-67
und Richard Perger, „Neidhart in Wien", in: Gertrud Blaschitz (Hg.), Neidhartrezeption in
Wort und Bild, Krems: Medium Aevum Quotidianum 2000 (Medium Aevum Quotidianum,
Sonderband X), 112-122.

5 Siehe Blaschitz, Neidhartrezeption (wie Anm. 4).
6 Ersichtlich aus einem Brief des Kaisers vom 8.3.1495, in dem er die Niederschlagung eines

Bauernaufstandes zynisch mit einem „Neidhart-Tanz" vergleicht - ein Begriff, der zur
Bezeichnung der „Neidhartspiele" verwendet wurde in deren Verlauf neben Bauerntänzen auch
immer wieder Kämpfe zwischen den Bauern und dem Protagonisten „Neidhart", sowie seinen
(adligen) Mitstreitern dargestellt wurden. Der Brief ist erstmals abgedruckt bei Victor von
Kraus (Hg.), Maximilians I. vertraulicher Briefwechsel mit Sigmund Prüschenk Freiherrn zu
Stettenberg, Nebst einer Anzahl zeitgenössischer das Leben am Hofe beleuchtender Briefe,
Innsbruck: Wagner'sche Universitaets-Buchhandlung 1875, 101-103 (die betreffende Textstelle
auf 103) und dann noch einmal bei Eckehard Simon, Die Anfänge des weltlichen deutschen
Schauspiels. 1370-1530. Untersuchung und Dokumentation, Tübingen: Max Niemeyer Verlag
2003 (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 124),
392, Nr. 154. Hinweise für die Aufführung von Neidhartspielen finden sich bis ins Jahr 1519,
siehe: Margetts (Hg.), Neidhartspiele (wie Anm. 3), 272-274.

7 Für ein musikalisches Neidhart-Zitat bei Oswald, siehe Marc Lewon, „Oswald quoting Neidhart:

,Ir alten weib' (Kl 21) & ,Der sawer kübell' (wl)", in: mlewon - Research News from Marc
Lewon (2014), https://mlewon.wordpress.com/2014/06/30/oswald-quoting-neidhart/ (18.8.2017).

8 Berlin, Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz, Ms. germ. fol. 779 (Papierhandschrift,
Nürnberg um 1460, enthält 45 Melodien).

9 München, Staatsbibliothek, Clm 4660/4660a (bairisch-österreichischer Raum, Grundstock
ca. 1230, Nachträge bis ins 14. Jahrhundert, enthält Eintragungen linienloser Neumen zu
einzelnen Liedern, darunter auch zu einer lateinischen Kontrafaktur über das Neidhart-Lied
„Nu gruonet aver diu heide", fol. 67v-68r).



90 Marc Lewon

auf Melodie, Rhythmus, Performanz und - als letztes Glied in dieser Kette -
instrumentale Begleitung zeitigen mussten.

Der Paradigmenwechsel von früher zu später Neidhart-Überlieferung und
einer damit verbundenen Aufführungspraxis soll an drei Schlüsselaspekten
untersucht werden, die besonders großen Einfluss auf eine instrumentale
Begleitung haben: die Melodiebildung, der musikalische Rhythmus und das

zur Verfügung stehende Instrumentarium.

Zur Melodiebildung

Das Frankfurter Neidhart-Fragment (Neidhart-Hs. O)10 ist ein Glückfall für
die vorliegende Aufgabe, denn nicht nur sind mit dieser Überlieferung fünf
nahezu vollständige Melodien zu Neidhart-Liedern in einer Quelle erhalten,
die noch ins späte 13. Jahrhundert zurückweist, es liegen zu drei der Melodien
auch noch Doppelüberlieferungen aus dem 15. Jahrhundert vor, die für einen
stilistischen Vergleich herangezogen werden können. An einer davon soll
hier exemplarisch vorgeführt werden, was als generelle Tendenz gelten kann:
„Sine eyn gulden hoen" (05, fol. 3r-v), das in den germanistischen Editionen
als Winterlied unter der Nummer 4 (WL 4) gelistet wird, findet sich mit
Melodienotation noch einmal unter dem Titel „Das guidein hün" in der bereits
erwähnten Riedschen Flandschrift (siehe Anm. 8, cl04, fol. 234r-235r). Die
Deutung dieser späten Quelle ist zunächst dadurch erschwert, dass sie weder
Notenschlüssel noch Textunterlegung aufweist und nur vereinzelte Indizien
für Formteile oder Wiederholungen enthält. Empirisch lässt sich über die 45
Melodien der Handschrift hinweg jedoch feststellen, dass erstens offenbar
eine generelle c4-Schlüsselung vorgesehen war, denn mit dieser Grundannahme

ergeben sich plausible Tonarten und Melodieführungen, die durch die
Parallelüberlieferungen (darunter nicht nur Handschrift O) prinzipiell unterstützt

werden; zweitens lässt die tendenziell syllabische Vertonung eine relativ
eindeutige Textunterlegung vornehmen und drittens erlauben die einzelnen
Koordinationsstriche gepaart mit der Einhaltung schlüssiger, musikalischer
Phrasen eine überzeugende Erschließung von Formteilen und Wiederholungen.

Der Vergleich beider Melodien zeigt, dass sie zwar auf einen wiedererkennbaren
Kern zurückgehen, sich im Detail aber deutlich voneinander unterscheiden.
Während eine synoptische Übertragung die Ähnlichkeiten der Melodieversionen

hervorhebt, lassen sich im Faksimile die melodisch-modalen Unterschiede
der beiden Überlieferungen besonders gut erkennen:

10 Frankfurt am Main, Stadt- und Universitätsbibliothek, Ms. germ. oct. 18 (Fragment einer
Pergamenthandschrift, niederdeutsch um 1300, enthält fünf Melodien).



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 91

05 (D-F germ. oct. 18, fol. 3r-v)

Sine eyn gul - den hoen ich ghe-ue dir wey-
al - sus vroyt den to - ren gut ghe-ley -

sci - re do
durch daz iar

wart id vro
wirt iz war

Das guidein hün cl04 (D-B germ fol. 779, fol. 234r-235r)

I r • r • r
[Sing ein gul - dein hun ich gib

al - so freut den to - ren gut
dir wai -
ver-hai -

cze schier do
ssen durch das Jar

wurd ich fro
wurd es war

sprach id nach den wil - len ich di sin -

so ne wart ne man-nes mot so rin -

ghe
ghe

sprachsie nach den hui-den
so ge-stund nye man-nes mut so rin

I I

mi-nen leytals - dan mich der mi-ner we- - re wil se durch er sa - li-cheyt

rr - r r>f'f'f'T mein laidt

i
als nun hew - er auch der mynn we - re wolt sie durch Jr se-lig-kait

i i

—.—,—. — • • •. »
swen-den so ist min kum-mer cla-ghe le- - re.

I 1

r • r • r • r
wen-den ia ist da mein kum-mer kla - ge - pe - - r(e)]

111. 1: Synoptische Melodietranskription von „Sine eyn gulden hoen" (Neidhart,
05, fol. 3r-v) und „Das guidein hün" (Neidhart, cl04, fol. 234r-235r). Während

in Hs. c Wiederholungen weder markiert noch ausnotiert sind, ist die
Stollenwiederholung in Hs. O ausgeschrieben (in der Transkription ist die
einzige sich unterscheidende Note dabei in eckige Klammern gesetzt). Die
„Taktstriche" in der Transkription markieren Versgrenzen, die nach unten
gerichteten Notenhälse symbolisieren die Virgen der Hs. c.



92 Marc Lewon

C 7 * % **

„ £ *1 ~9 *9

me pmgalten Uteii
Cr—

1
**1

: P
** 1-1 1 * •» 1

it tra' ivco-r »SP» «Kl«-1» fypâdj

ff—ïb5
tegsfl

twai

M

v iva
-, v .£.„ r / • öMj"s J rv #•-••«

«• *t ^ •••*£ fnmiJ ' r--.: • '»f
_ ' '• Cv ' •*„-

ttuneft kW ifctu&ti & v1

HP **

W
Ummm» tlàâtic t*f* ~

111. 2: „Sine eyn gulden hoen" (Neidhart, 05, fol. 3r-v) unter Auslassung der Stollen¬
wiederholung. Die Melodie pendelt zwischen verschiedenen modalen Zentren
oder „Feldern": Kreise stehen für die Hauptklänge des „sol-Felds" (G unter D
/ G über D rote Kreise) und des „re-Felds" (D Finalis blaue Kreise), Rechtecke

für die zugehörigen Gegenklänge des „fa-Felds" (F unter A / F über C
rote Kästen) und des „ut-Felds" (C unter E blaue Kästen). Die Illustration
zeigt somit eine „wandernde Modalität" von einem „sol-" zu einem „re-Feld",
die in jedem Formteil einmal durchschritten wird. Dieser Versuch ist eine
subjektive Interpretation aus praktischer Erfahrung. Andere Deutungen sind
natürlich möglich.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 93

111. 3: „Das guidein hün" (Neidhart, cl04, fol. 234r). Die Melodieaufzeichnung enthält
weder Schlüsselung, noch Textunterlegung, noch Markierungen von Formteilen

oder Wiederholungszeichen. Bei weitgehend syllabischer Textierung und
Annahme eines c4-Schlüssels erscheint jedoch plausibel, dass die erste Zeile
den Aufgesang darstellt, die für den zweiten Stollen also wiederholt werden
muss, und die zweite Zeile den Abgesang. Die Melodie ist vertikal und kir-
chentonal auf einen „re"-Hauptklang (blaue Linien) konstruiert, bestehend aus
den Tonstufen d-f-a-d'. Hinzu treten zwei Gegenklänge, wobei ein schwächerer
„fa"-Klang, bestehend aus c'-a-f oder nur f-a (blass orange Kreise), in einen
stärkeren auf c mündet (orange Kreise). Der pentatonische Bau der Melodie
lässt die tonalen Bedeutungen des „re-" und des „fa-Felds" fließend ineinander
übergehen. Obendrein durchdringen die Quartfälle, die den Aufgesang
melodisch prägen, die tonalen Strukturen zusätzlich und sorgen dafür, dass die
gesamte Melodie auf die Finals d bezogen werden kann. Wie stark ein Ton
als dem einen oder anderen Feld zugehörig wahrgenommen wird, hängt auch
mit der Struktur des unterlegten Textes und letztlich mit der individuellen
Interpretation in der Aufführung zusammen. Andere Deutungen sind auch
hier selbstverständlich möglich.

Die beiden Fassungen sind im Grunde zwei von unterschiedlichen Voraussetzungen

ausgehende Formulierungen eines melodischen Gedankens: Während die
frühe Überlieferung der Hs. O zwischen mehreren tonartlichen Zentren pendelt
und dadurch verschiedene modale „Felder" als Ton-Farben nebeneinandersetzt,11

11 Ernst Rohloff hat bei seiner Analyse im Rahmen seiner Neidhart-Edition bereits 1962

erkannt, dass hinter den Melodien der Hs. O komplexere Strukturen stehen, als schlichte
„Kirchentonarten": Ernst Rohloff, Neidharts Sangweisen, Berlin: Akademie-Verlag 1962
(Abhandlungen der sächsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Philologischhistorische

Klasse 52/3 & 4). Dabei wandte er jedoch eine Methodik und Terminologie an,
die relativ umständlich das beschreibt, was unlängst sehr viel anschaulicher von Markus
Jans als Konzept vorgelegt wurde, um mittelalterliche Einstimmigkeit in modalen Feldern
und tonalen Farben zu verstehen: Markus Jans, „Modus und Modalität wahrnehmen und
vermitteln. Über die Arbeit mit Tonfeldern. Ein Erfahrungsbericht", in: Hamburger Jahrbuch
für Musikwissenschaft 29 (2013), 41-54. Anhand des Chorals „Haec dies, quam fecit Dominus"
zeigt er ausführlicher, als es im vorliegenden Beitrag möglich ist, wie sich eine solche Melodie
manchmal nicht einem einzigen Modus zuordnen lässt, sondern in einer „modalen Vielfarbigkeit"
aufblüht, die „das eigentliche Lebenselixier" mittelalterlicher Einstimmigkeit ausmacht. Die
gleichen Mechanismen greifen bei den Neidhart-Melodien der Hs. O.



94 Marc Lewon

bleibt die Version der Hs. c in einem sehr klaren, tonalen Rahmen - einem
„Hauptklang" - der lediglich durch die sehr vereinzelte Verwendung von
„Gegenklängen" eine Auflockerung erfährt.12 Derweil die Fassung der Hs. O also auf
modale Mehrdeutigkeit baut, steht die Fassung der Hs. c für eine schlichte
Ordnung der Melodie in einer einzigen Tonart, die im vorliegenden Fall schon
geradezu pentatonische Züge aufweist. Diese Beobachtungen lassen sich auch
an anderen Melodien der beiden Handschriften als generelle und stilbildende
Tendenzen feststellen. Ferner weist die Fassung der Hs. O kleine Melismen
zur Kadenzbildung auf, die in Hs. c fast gänzlich fehlen - ein Indiz für die
Neigung späterer Quellen zur durchgehend syllabischen Vertonung.13

Da das vorliegende Lied nicht als Beweis sondern als veranschaulichendes
Beispiel dienen soll, seien noch zwei weitere Aspekte aufgezeigt, die bei dieser
Melodie zwar in den Hintergrund treten, bei anderen Melodien der beiden
Quellen aber besonders auffällig sind und den Eindruck unterschiedlicher
Prioritäten bei der Ausgestaltung melodischer Ideen erhärten. So findet sich
in den Melodien der frühen Hs. O häufig eine Vertonung metrisch überzähliger

Silben des Liedtextes, die der flexiblen germanischen Metrik geschuldet
sind und sich in einer größeren Freiheit bei der Taktfüllung zwischen zwei
Hebungen (also betonten Stellen im Vers) äußern. In unserem Beispiel tritt
dieser Fall nur zweimal auf: einmal in der ersten Liedzeile über dem Wort
„gheve" (gebe), bei dem die Nebensilbe ,,-ve", die man bei einer metrischen
Analyse elidieren und das Wort zu „ghev" (geh') kürzen würde, einen eigenen
Ton erhält; und ein zweites Mal in der letzten Liedzeile über den Worten „so
ist", die metrisch gesehen eine überzählige Silbe enthalten und normalerweise

zugunsten eines alternierenden Versrhythmus und unter Vermeidung des

Hiat (Zusammenstoß von zwei Vokalen) im Vortrag zu „so'st" zusammengezogen
werden würden. Sie erhalten hier aber jeweils eine eigene Note. Andere

Lieder der Handschrift zeigen noch deutlichere Abweichungen vom streng
alternierenden Vers. Diese Feststellung hat gerade in Bezug auf die Frage nach

12 Für eine tiefgreifende Erläuterung zur Modalität von mittelalterlicher Einstimmigkeit, auf
die sich auch Jans (siehe Anm. 11) stützt, siehe besonders: Christopher Schmidt, Harmonia
Modoium. Eine gregorianische Melodielehre, Winterthur: Amadeus Verlag 2004 (Sonderband
der Reihe Basler Jahrbuch für Historische Musikpraxis), darunter auch zu den ursprünglich
von Waesberghe geprägten Begriffen „Hauptklang" (im vorliegenden Beispiel im Wesentlichen
die Tonstufen d-f-a-d') und kontrastierendem „Gegenklang" (im Beispiel die Tonstufen c-g-c');
siehe dazu Joseph Smits van Waesberghe, A Textbook of Melody. A Course in Functional
Melodic Analysis, übers, v. Walter A. G. Doyle-Davidson, Rom: American Institute of Mu-
sicology 1955.

13 Für eine genauere Analyse der Tendenz zur Syllabik in den späten Neidhart-Quellen siehe
Marc Lewon, „Vom Tanz im Lied zum Tanzlied? Zur Frage nach dem musikalischen Rhythmus

in den Liedern Neidharts", in: Dorothea Klein, Brigitte Burrichter und Andreas Haug
(Hg.), Das mittelalterliche Tanzlied (1100-1300). Lieder zum Tanz - Tanz im Lied, Würzburg:

Königshausen und Neumann 2012 (Würzburger Beiträge zur deutschen Philologie 37),
137-179, hier: 174.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 95

einem musikalischen Rhythmus besondere Auswirkungen auf die Performanz
und wird daher unten nochmals aufgegriffen werden.14 Bei den Liedtexten in
späteren Überlieferungen, so auch in der Hs. c, weicht eine solche Freiheit
zumeist einer viel regelmäßigeren, alternierenden Metrik. Ferner lässt sich an
den musikalischen Wiederholungen in Fis. O feststellen, dass sie im Detail
niemals identisch sind. Bei „Sine eyn gulden hoen" betrifft das wieder nur
die Vertonung des Wortes „gheve", bei allen anderen Liedern der Quelle aber
weichen die Wiederholungen z. T. frappierend ab.15 Die Melodien der Hs. c
wiederum weisen schon von der Anlage der Niederschrift her wiederholte
Melodieabschnitte als musikalisch identisch aus.

Dieser letzte Befund legt den Finger auf einen wunden Punkt der Argumentation,
denn schon die Layoutprinzipien, die der Aufzeichnung der Lieder in Hs. c

zugrunde liegen, beeinflussen die Deutung der enthaltenen Melodien: Offenbar
war den Schreibern und Kompilatoren der Handschrift an einer nüchternen
und einheitlichen Darstellung von Melodie und Text gelegen. Vielleicht waren
die Vorlagen, aus denen sie die Neidhart-Sammlung zusammenstellten, sehr
heterogen und man bemühte sich um einen kleinsten gemeinsamen Nenner,
vielleicht stammten Texte und Melodien aus unterschiedlichen Quellen und
mussten erst in Übereinstimmung gebracht werden, was nicht immer
zweifelsfrei gelang. Gleich wo genau die Gründe für ihre Entscheidung lagen: in
jedem Fall waren Homogenität und Vollständigkeit leitende Prinzipien bei
der Erstellung der Handschrift. Diese hinterließen aber auch ihre Spuren in
der melodischen Struktur und im Verhältnis zwischen Text und Melodie: So

beeinflusst die Entscheidung für textlose Melodieaufzeichnungen unsere
Interpretation, indem sich z. B. die Frage stellt, ob die gegebene Melodie auf die
erste Strophe angepasst sein soll, wie das in den Überlieferungen der Hs. O
zweifelsfrei der Fall ist, oder ob sie eine Art allgemeingültigere Ausgleichsfassung

darstellt, was mit einer Nivellierung musikalischer Varianten im
Verschriftlichungsprozess einhergegangen worden wäre. Die Entscheidung,
Wiederholungen nicht auszunotieren, beraubt uns darüber hinaus zusätzlicher
Informationen, nämlich ob im Detail variiert worden wäre oder nicht. Jedoch
allein schon die Wahl einer schematischen Darstellung von Text und Melodie

zu einer Zeit, da Neidhart-Lieder immer noch en vogue und ein Teil der
Aufführungswirklichkeit waren, spricht für einen Trend nach Regelmäßigkeit
und Schlichtheit in Text und Vertonung vom 13. zum 15. Jahrhundert hin, der

14 Für eine genauere Darstellung zu der Vertonung überzähliger Silben in Hs. O und deren
Implikationen für einen musikalischen Rhythmus siehe besonders Lewon, „Vom Tanz im Lied"
(wie Anm. 13], 163. Zu Beispielen für die freiere Taktfüllung in der mittelhochdeutschen
Dichtungen und seine Auswirkungen auf Vertonungen, siehe: Marc Lewon, „In het voet-
spoor van Veldeke. Essay over de verloren melodieën van Hendrik van Veldeke", in: Herman
Baeten (Hg.), Hendrik van Veldeke en zijn muziek, Neerpelt: Alamire 2014, 161-176, 191-3,
212-3.

15 Vergleiche Lewon, „Vom Tanz im Lied" (wie Anm. 13], 165.



96 Marc Lewon

sich im Übrigen - einzelner Gegenbeispiele ungeachtet - auch in anderen
Quellen widerspiegelt.16

Zum Rhythmus

Für ein Ensemble, das sich mit weltlicher Einstimmigkeit des Mittelalters
beschäftigen will, stellt sich sehr schnell die Frage nach einem musikalischen

Rhythmus, der die Aufführung bestimmen und das Zusammenspiel
der Ensemblemitglieder koordinieren würde. Genau der ist zugleich aber in
der überwältigenden Mehrheit der Quellen nicht enthalten, denn Einstimmigkeit

wurde in aller Regel und ganz besonders im deutschsprachigen Raum in
rhythmusloser Choralnotation überliefert. Für eine solistische und unbegleitete
Aufführung sollte sich die Frage nicht stellen, da dem Sänger alle
Gestaltungsmöglichkeiten offenstehen, die durch einen notierten musikalischen Rhythmus
nur unnötig eingeschränkt würden. Das hat nicht nur Konsequenzen für die
Interpretation, sondern auch für die Ensemblegröße und die Koordination des

Zusammenspiels. In Bezug auf die Neidhart-Überlieferung bin ich der Frage
nach einem solchen Rhythmus bereits ausführlich nachgegangen, so dass im
Folgenden auf die Ergebnisse der Studie verwiesen sei.17

Eine Durchsicht aller Überlieferungen von Neidhart-Melodien hat ergeben,

dass auch hier die große Mehrzahl der Niederschriften ohne notierten
Rhythmus erfolgte: 66 rhythmuslosen Melodien stehen nur 6 rhythmisierte
gegenüber, die obendrein alle aus späten Quellen stammen.18 Der Befund ist
schon allein deswegen bemerkenswert, weil gerade die Lieder Neidharts (durchaus

in Abgrenzung zu anderen Repertoires aus dem Bereich des Minnesangs
und der Sangspruchdichtung) seit ihrer Wiederentdeckung im 19. Jahrhundert
als betont rhythmisch zu interpretierendes, ja tänzerisches, gar zur
Tanzbegleitung geeignetes Lied-Œuvre angesehen wurden. In der Sekundärliteratur
wurde dementsprechend häufig ein „tänzerischer" Rhythmus für die Auffüh-

16 Das Korpus vergleichbarer Quellen für die frühe Überlieferungsphase findet sich gelistet in
den Fußnoten von Marc Lewon, „Wie klang Minnesang? Eine Skizze zum Klangbild an den
Höfen der staufischen Epoche", in: Volker Gallé (Hg.), Dichtung und Musik der Staufeizeit.
Wissenschaftliches Symposium dei Stadt Worms vom 12. bis 14. November 2010, Worms:
Worms Verlag 2011 (Schriftenreihe der Nibelungenlied-Gesellschaft Worms 7), 69-123; für
weitere Informationen zur zeitlichen Entwicklung bis zum 15. Jahrhundert siehe Lewon,
„Vom Tanz im Lied" (wie Anm. 13), 161-171.

17 Vergleiche Lewon, „Vom Tanz im Lied" (wie Anm. 13).
18 Drei davon finden sich in der „Eghenvelder-Liedersammlung" (Wien, Österreichische

Nationalbibliothek, s.n. 3344, fol. 100v-115r), deren Neidhart-Repertoire sich überhaupt auffällig
durch die Verwendung von mensuralen Notenzeichen auch bei nicht-rhythmisierten Neidhart-
Melodien vom Rest der Sammlung abhebt. Für eine eingehende Analyse siehe Marc Lewon,
„Die Liedersammlung des Liebhard Eghenvelder: Im Ganzen mehr als die Summe ihrer Teile",
in: Alexander Rausch und Björn R. Tammen (Hgg.), Musikalische Repertoires in Zentraleuropa

(1420-1450). Prozesse &> Praktiken. Bericht über die Internationale Konferenz Wien,
22.-24. November 2010, Wien: Böhlau 2014 (Wiener Musikwissenschaftliche Beiträge 24),
299-343.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 97

rung der meisten dieser Lieder gefordert19 - wobei in diesem Zusammenhang
nie exakt definiert wird, welche Parameter für einen Rhythmus erfüllt sein
müssen, damit er als „tänzerisch" gelten kann. Ein Tanz kann ja auch einen
sehr langsamen, ruhigen Puls haben, der in seiner Binnenunterteilung nicht
einmal regelmäßig sein muss. Die Erwartungshaltung hinter der Forderung
weist jedoch unmissverständlich in Richtung eines durchgehenden, sehr
akzentuierten, bisweilen sogar schnellen, musikalischen Rhythmus. Es steht
außer Frage, dass eine solche Interpretation für viele Neidhart-Lieder, besonders

aus den späten Quellen, möglich ist - zwangsläufig ergibt sie sich aus
der Quellenlage jedoch nicht.

Es erscheint angemessen, auch hier deutlich zwischen früher und später Überlieferung

zu unterscheiden, denn erneut lauert ein Paradigmenwechsel: Es offenbart
sich tatsächlich wieder eine Tendenz, die von einer freieren Gestaltung in den
frühen Quellen hin zu einem regelmäßigeren Vortragsprinzip im 15. Jahrhundert

zu weisen scheint - diesmal in Bezug auf den Rhythmus. Die sechs späten
Melodien, die mit einem Rhythmus niedergeschrieben wurden, bestärken den
Eindruck einer Entwicklung, die sich bereits vei der metrischen Analyse der
rhythmuslosen Notate des obigen Melodievergleichs von „Sine eyn gulden hoen"
und „Das guidein hün" angebahnt hatte. Diese Bevorzugung einer gleichförmigen
Metrik mit regelmäßigem Wechsel betonter und unbetonter Silben scheint zum
Spätmittelalter hin zuzunehmen und Auswirkungen auf den rhythmischen Vortrag

gehabt zu haben.20 Das Ergebnis ist keine komplexe Rhythmik, die sich von
Lied zu Lied unterscheidet, sondern ein einheitliches rhythmisches Grundprinzip,

für das ich den Terminus „Referenzrhythmus" anstelle der bislang üblichen
Umschreibung „tänzerischer Dreier-Takt" eingeführt habe. Das Problem mit der

Umschreibung ist nämlich zunächst, dass dem in den Quellen noch offenen
Rhythmusprinzip die Deutung der Tanzbarkeit oktroyiert wird, gleich, ob das
Lied tatsächlich zum Tanzen gedacht war oder nicht (was sich überdies für keines

der Lieder eindeutig klären lässt). Ferner wird der alternierende Rhythmus
hier in ein Taktgefüge gezwängt, das zum einen die moderne Transkription in
einen 3/4- oder 6/8-Takt bereits vorwegzunehmen scheint und ihn zum anderen
auf die Dreierunterteilung beschränkt. Sein Wirken als „Referenzrhythmus" ist
aber auch in geradtaktigen Umsetzungen nachweisbar.21

" Ein genauer Nachweis, wie die Neidhart-Lieder im Verlauf der Editionsgeschichte erst in
der Neuzeit und durch die Editionen zu rhythmischen Tanzliedern gemacht wurden, findet
sich in Lewon, „Vom Tanz im Lied" (wie Anm. 13), 137-159. Dass Lieder aus dem Umfeld
des Minnesangs, selbst wenn sie Tanzthematik enthalten, nicht selbst zum Tanzen gedacht
waren, wird auch von germanistisch-textlicher Seite gestützt - siehe dazu Gert Hübner,
„Gesang zum Tanz im Minnesang", in: Klein, Burrichter und Haug (Hg.), Das mittelalterliche
Tanzlied (wie Anm. 13), 111-136.

20 Siehe hierzu mit einem beispielhaften metrischen Vergleich zweier Textüberlieferungen zu
Neidhart v. a. Lewon, „Vom Tanz im Lied" (wie Anm. 12), 169-171, besonders 170.

21 Ausführliche Erläuterungen zum „Referenzrhythmus" und seinen aufführungspraktischen
Konsequenzen finden sich neben ibid. (wie Anm. 12) 169-173, auch bei Marc Lewon, Das
Lochamer-Liederbuch in neuer Übertragung und mit ausführlichem Kommentar, 3 Bde.,
Brensbach: Verlag der Spielleute 2007-2010, hier Bd. 2, 35, 37 und 46.



98 Marc Lewon

Dass die späten Neidhart-Überlieferungen die Funktion von Tanzliedern gehabt
haben sollen, wurde neben der beobachteten Neigung zu einem regelmäßigeren
Rhythmus in den Quellen und neben den Liedinhalten v. a. daran festgemacht,
dass der „Neidhart-Tanz" als Terminus im Spätmittelalter häufig anzutreffen
ist und viele Tanz- oder Festsäle des 14. und 15. Jahrhunderts mit Szenen aus
Neidhart-Liedern illustriert wurden.22 Dem ist entgegenzuhalten, dass der
Begriff „Neidhart-Tanz" sich zunächst einmal auf die beliebten „Neidhartspiele"
und nicht auf die Lieder bezieht. Zwar wurden im Verlauf dieser Spiele
zahlreiche Tanzszenen aufgeführt (was für die Neidhartspiele in Regieanweisungen

belegt und aus den Dialogen her erschließbar ist). Wahrscheinlich wurde
dabei aber - wie auch in den privaten Sälen - zu instrumentalen Fassungen
über Neidhart-Lieder oder zu gängigen Tanzmelodien getanzt, weniger zu
gesungenen Versionen der Lieder so wie sie in den Quellen erhalten sind.23

Zusammenfassend kann konstatiert werden, dass der alternierende, musikalische

Rhythmus der späten Neidhart-Quellen die Nachzeichnung eines zunehmend

beliebten metrischen Prinzips ist. Es geht einher mit einer Tendenz zur
durchgehenden Alternierung in den Liedtexten, die dadurch fast silbenzählend
werden. Der resultierende Referenzrhythmus in der Notation ist somit nur
die Nachschrift einer Praxis oder die Verbildlichung des Prinzips und dient
daher zur Orientierung, nicht aber als streng zu befolgende Vorschrift eines
Rhythmus, der sich aus dem Textfluss ohnehin fast von selbst ergibt. Er kann
neben „tänzerisch" sehr wohl auch als „erzählend" umschrieben werden, gerade
wenn man ihn nicht allzu genau nimmt, sondern als eine Art Vortrags-Puls
akzeptiert.24 Dieser kann auch dem Ensemblevortrag dienlich sein, weil die
Organisation des Liedes voraussehbarer und somit kollektiv extemporierbar
wird. Ferner scheint er in dieser Funktion nicht nur bei Neidhart, sondern
häufig in anderen Quellen mit deutschsprachiger Einstimmigkeit auf,
besonders oft in den einstimmigen Liedern Oswalds von Wolkenstein.25 Der

22 Siehe Anm. 5.
23 Vergleiche die Spieltexte in der Edition von Margetts, Neidhartspiele (wie Anm. 3). Die

Andeutungen auf Musikdarbietungen in den erhaltenen Neidhartspiel-Handschriften enthalten
keinerlei Hinweise auf das zu spielende oder zu singende Repertoire. Für die Tänze werden
meist „Spielleute" aufgefordert „aufzupfeifen", also mit Blasinstrumenten aufzuspielen. Wenn
Gesang erwähnt wird, soll der Darsteller entweder singen „was er will" („Das Große
Neidhartspiel", Vs. 1552-1553) oder einen speziell für den Anlass gedichteten „neuen trit" (Vs. 141).

24 Zumal die Notation dieser Stücke ohnehin nur „semi-mensural" ist und sich kaum mit der Präzi¬
sion von mensuralen Aufzeichnungen zeitgenössischer, westlicher Polyphonie vergleichen lässt.

25 Neben den Neidhart-Überlieferungen weisen einige verwandte Repertoires besonders häufig
einen Referenzrhythmus auf. Bei Oswald von Wolkenstein ist dies in folgenden einstimmigen

Liedern der Fall: Kl 19, Kl 26, Kl 44, Kl 21, Kl 27, Kl 55, Kl 59, Kl 60, Kl 61, Kl 73, Kl 81,
Kl 90, Kl 99, Kl 106 und Kl 116, das in Hs. A im Referenzrhythmus, in Hs. B aber rhythmuslos

steht, sowie Kl 42, das in Hs. A im „3er"-Rhythmus, in Hs. B aber im „2er"-Rhythmus
steht; außerdem stehen im „3er"-Referenzrhythmus die jeweiligen Repeticiones der Lieder Kl
20, Kl 37 (in Hs. B einstimmig) und Kl 69; ferner stehen bei Oswald in einem geradtaktigen
Referenzrhythmus: Kl 86, Kl 70, Kl 104, sowie die zweistimmigen, organalen Stücke: Kl 51,
Kl 84, Kl 91; im Lochamer-Liederbuch stehen im „3er"-Referenzrhythmus: Loch 8, Loch 35,
Loch 42; im „2er"-Referenzrhythmus: Loch 39, Loch 44.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 99

Referenzrhythmus lässt sich durchaus auf andere, nicht rhythmisch notierte
Neidharte der späten Quellen übertragen, aber eben nicht systematisch auf
alle. Eine differenzierte Vorgehensweise ist gefragt.

i

c-

\ * • r »-ft

f

i_L* ———L— —^

E= a

'Srvgi-ffas.
FäWttuÖonFvmß
wai/p(^>«r-fcj2Z_5

^Wf «ac fUicS'CSy
"tjcvo/lÉf /nüF (du^tnt- iffjOfÎMc

0cnjat»««n gpit- ^

< r j
:t~r

Jr ifU t** Li fr «Senf4

;f=~

tjgc "fyrt*t

III. 4: „Owe summer zeit" (Neidhart, w5, A-Wn s.n. 3344, fol. 106v], ein Neidhart-
Lied im Referenzrhythmus mit alternierenden Semibreven und Minimen.
Verskadenzen sind durch Breven oder Longen markiert, Custoden durch Semi-
minimen.



100 Marc Lewon

Die frühe Neidhart-Überlieferung unterscheidet sich in der Notation und
rhythmischen Behandlung der Melodien also in nichts von der Überlieferung
anderer, paralleler Gattungen, darunter federführend: Minnesang und Spruchsang.

Der Ausgangspunkt für eine rhythmische Behandlung, auch in Bezug
auf die instrumentale Begleitung, sollte sich von jenen also prinzipiell nicht
unterscheiden. In der jüngeren Vergangenheit war eher das Gegenteil der Fall,
denn mit der guten Melodieüberlieferung zu Neidhart und der Annahme eines
homogenen, „tänzerischen" Repertoires, schienen Informationen zur Verfügung
zu stehen, die anderen Überlieferungen fehlten. Mit der oben erläuterten, neuen
Deutung der Quellenlage wird jedoch nahegelegt, dass die Überlieferung der
Neidhart-Melodien einerseits einer starken Veränderung zwischen dem 13. und
15. Jahrhundert unterlag, also keineswegs homogen ist, und sich andererseits
weit weniger „rhythmisch" darstellt, als landläufig angenommen wird.
Genauso wie der klassische Minnesang die Folie für Neidharts Umformungen
und Neuerungen in seinen Texten bildete, so weisen alle Indizien darauf hin,
dass auch für die Performanz der frühen Neidhart-Quellen der Minnesang
die Folie bilden sollte. Das Alleinstellungsmerkmal der Neidharte ist aber
natürlich die Abweichung von dieser Norm. Daher steht zu erwarten, dass
auch in Melodiebildung und Rhythmus mit Abweichung zu rechnen ist. Das
könnte sich in Form von Zitaten bäuerlichen Musizierens geäußert haben,
oder - vielleicht sogar noch wahrscheinlicher - in Zitaten dessen, was Adlige
dieser Zeit für bäuerliches Musizieren gehalten haben mögen. Leider lassen
sich diese Parameter nicht mehr überprüfen, weil die Vergleichsrepertoires
fehlen. Meine Vermutung aber ist (und die muss freilich Spekulation bleiben),
dass Neidhart selbst den Referenzrhythmus im Keim bereits angelegt hatte:
nicht als Tanzmusik, sondern als Zitat von (bäuerlichem) Tanz.26 Für die
Interpretation könnte das bedeuten, dass es durchaus wünschenswert wäre,
regelmäßige, rhythmische Elemente in einzelnen Liedern und an bestimmten
Stellen durchscheinen zu lassen - als erzählerisches Hilfsmittel aber nicht
als Selbstzweck.

Die späten Neidhart-Handschriften bieten in Bezug auf den Rhythmus ein
heterogenes Bild: Der Großteil der Überlieferung ist nach wie vor rhythmuslos

notiert. Einige wenige Beispiele aber weisen den Referenzrhythmus auf,
der auch auf manche nicht rhythmisierte Melodien übertragbar ist. Neben
einem frei deklamatorischen Vortragsstil der späten Neidhart-Überlieferungen
wird daher auch ein regelmäßiger Rhythmus zunehmend plausibel. Dieser ist
entweder als ein deutlicheres Tanzzitat, ein Hinweis auf ein tatsächliches
Tanzlied, oder - in Analogie zu den Erzählliedern Oswalds - als ein
vorantreibender Erzähl-Puls zu verstehen. In dieser letzten Funktion erscheint er
gerade angemessen für die Aufführung der vielstrophigen Neidhart-Schwänke.

16 Siehe dazu ausführlicher Lewon, „Vom Tanz im Lied" (wie Anm. 13), 176-179.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 101

Zum Instrumentarium

Das zur Begleitung von Einstimmigkeit geeignete Saiten-Instrumentarium
des 12. und 13. Jahrhunderts wurde bereits von Christopher Page in seiner
Monographie Voices and Instruments of the Middle Ages dargelegt und dort
auf Einsatzmöglichkeiten und Idiomatik hin diskutiert.27 Zwar beziehen sich
seine Analysen auf die Musik der Trobadors und Trouvères. Bestimmte
Aspekte, insbesondere zu einzelnen Instrumenten und Besetzungen, lassen sich
aber überzeugend auf den deutschsprachigen Raum übertragen. Von zentraler
Bedeutung für den vorliegenden Gegenstand ist zunächst, ob und inwiefern sich
das infrage kommende Instrumentarium des deutschsprachigen Raums vom
romanischen jener Zeit unterscheidet und ferner - analog zu den bisherigen
Betrachtungen -, ob es sich bis zum 15. Jahrhundert in diesem Sprachraum
gehalten oder verändert hat. Obwohl es großräumige Überlappungen in beiden
Punkten gibt, kristallisieren sich bei näherer Analyse kleine, aber markante

Unterschiede heraus, die das Klangbild der einzelnen Repertoires prägen
müssten. Ebenso bedeutend wie die Feststellung, welche Instrumente dabei
besonders typisch für die jeweilige Epoche und Region sind, ist die Frage nach
den unüblichen Instrumenten.28 So weist die Ikonographie zur Blütezeit des
deutschen Minnesangs praktisch keine abgegriffenen Zupfinstrumente auf,
die im romanischen Raum des 13. Jahrhunderts durchaus schon anzutreffen
sind - also: Lauten, Citolen, Quinternen, etc. Neben der epochen- und
regionenübergreifend allgegenwärtigen Vielle, die als beliebtestes Begleitinstrument
des Mittelalters auch für die frühe Neidhart-Überlieferung von zentraler
Bedeutung ist, sind es hauptsächlich Zupfinstrumente mit offenen Saiten, die
das Klangbild prägen: Harfe, „Leier" (die alte Form der Harfe), Psalterium &
Co. Die teils geringen Tonumfänge dieser Instrumente deuten darauf hin,
dass sie eher verwendet wurden, um modale Klangfelder und Wechselbordune

für eine Melodie zu erschaffen (die durchaus vieltönig oszillierend und
klanglich dicht gewesen sein konnten), als dass sie (wie heutzutage oft
erwartet wird) eine Melodie über einer „akkordischen" Begleitung ermöglichen

27 Siehe dazu Page, Voices and Instruments (wie Anm. 1), besonders: Teil 2, Kapitel 9 & 10,

111-134. Siehe außerdem die entsprechenden Kapitel zu einzelnen Instrumenten in Ross W.

Duffin, A Performer's Guide to Medieval Music, Bloomington & Indianapolis: Indiana
University Press 2000, und zum Instrument der Vielle/Fidel mit Überlegungen zu Spiel- und
Begleittechniken auch jüngst Timothy J. McGee, „The Medieval Fiddle: Tuning, Technique,
and Repertory", in: Keith Polk, Timothy J. McGee und Stewart Carter (Hgg.), Instruments,
Ensembles, and Repertory, 1300-1600. Essays in Honour of Keith Polk, Turnhout: Brepols
2013 (Brepols Collected Essays in European Culture 4), 31-56.

28 Siehe dazu Lewon, „Wie klang Minnesang?" (wie Anm. 16), 108-116.



102 Marc Lewon

sollten.29 Außerdem treten neben Schlaginstrumenten weitere, weniger oft
aufscheinende Instrumente in Bildquellen des deutschen Sprachraums hinzu,
wie Traversflöte und Drehleier, die mit der Begleitung von Einstimmigkeit in
Verbindung gebracht werden können.

Zum Spätmittelalter dringen in den deutschen Sprachraum auch die
Zupfinstrumente mit einem Hals vor, auf dem die Saiten abgegriffen werden können.
Manche, wie die Citole, sind zum 15. Jahrhundert bereits wieder im Verschwinden

begriffen, während andere, wie die Laute, zu den beliebtesten Instrumenten
überhaupt aufsteigen. Die Instrumente mit offenen Saiten überdauern zwar,
sind aber einem nachhaltigen Wandel unterworfen, der beispielsweise ihren
Tonumfang beträchtlich erweitert, und damit ihre Idiomatik verändert. Die
Einsatzmöglichkeiten dieses insgesamt neuen Instrumentariums weisen in
eine bestimmte Richtung: sie werden - in einem gewissen Rahmen - solistisch

„polyphoniebefähigt". Dass die Entwicklung nicht von ungefähr kam,
zeigt sich an der parallelen, in „Discantus"-Traktaten enthaltenen Verbreitung
mehrstimmiger Improvisationstechniken, die im 15. Jahrhundert in einer Reihe

von Fortschreitungsmodellen resultieren.30 Diese Art von extemporierter
„Klischeeharmonisierung" lässt sich zur Begleitung einstimmiger Melodien
auf einem Großteil des im 15. Jahrhundert zur Verfügung stehenden
Instrumentariums umsetzen - oder zumindest so gut fingieren, dass die Klang-
fortschreitungen von einem zeitgenössischen Hörer als sich aus vertrauten,
kontrapunktischen Regeln ergebenden Zusammenklängen verstanden worden
sein müssten. So können neben Instrumenten mit einem großen Tonumfang
ihrer offenen Saiten, wie Harfe und Laute, auch Instrumente mit einem
geringen Ambitus aber entsprechender Stimmung und abgreifbaren Saiten, den
Eindruck eines vielstimmigen Klangmusters erfüllen, auch wenn sie dafür
ab und zu „tricksen" müssen.

29 In Bezug auf Stimmung und mögliche Spieltechniken früher Harfenformen („Leier" und ro¬
manische Harfe), siehe, Benjamin Bagby, „Imagining the Early Medieval Harp", in: Duffin,
A Performer's Guide (wie Anm. 27), 336-344 und Benjamin Bagby, „Beowulf, the Edda, and
the Performance of Medieval Epic: Notes from the Workshop of a Reconstructed ,Singer of
Tales'", in: Evelyn Birge Vitz, Nancy Freeman Regalado und Marilyn Lawrence (Hgg.),
Performing Medieval Narrative, Cambridge: D. S. Brewer 2005, 181-192, hier 188-191. In diesen
Beiträgen erklärt Bagby eine solche, oszillierende Spieltechnik für Harfeninstrumente mit
geringem Tonumfang.

30 Herkunft und Funktionsweise dieser Fortschreitungsmodelle, die als „contrapunctus angli-
corum" von Guilielmus Monachus im Traktat „De preceptis artis musice et pratice compen-
diosus libellus" (ca. 1480) beschrieben werden, wurde sehr plastisch und für die praktische
Anwendung aufbereitet von Markus Jans, „Alle gegen Eine. Satzmodelle in Note-gegen-Note-
Sätzen des 16. und 17. Jahrhunderts", in: BJbHM 10 (1986), 101-120 und dann nochmals
systematischer in Markus Jans, „Modale "Harmonik,,. Beobachtungen und Fragen zur Logik der
Klangverbindungen im 16. und frühen 17. Jahrhundert", in: BJbHM 16 (1992), 167-188. Einige
dieser Fortschreitungsmodelle basieren auf den angelsächsischen Vorbildern von „Faburden"
und „Gymel" - der Parallelführung einer Begleitstimme in imperfekten Konsonanzen, die
zugleich Hauptzutat der neuen Klanglichkeit, der vielzitierten und doch schwer zu greifenden

„contentance angloise", zu sein scheint.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 103

Das Instrumentarium, das zu dieser Zeit in Italien aufkommt, geht dabei

sogar noch einen Schritt weiter, und obwohl sich die Erkenntnisse nicht ohne
weiteres auf den deutschsprachigen Raum übertragen lassen, seien die folgenden

Gedanken angeführt, um zu zeigen, welcher Trend bei der Begleitung
einstimmiger Musik im frühen 15. Jahrhundert und mit Sicherheit im Zuge
einer neuen Klanglichkeit bereits Fuß gefasst haben muss: Eine Reihe von
Instrumenten, darunter die italienische Cetra, weisen sogenannte Re-entiant-
Stimmungen auf, bei denen die außen liegenden Chöre nicht mehr (wie von
Harfen und Lauten gewohnt) den höchsten und tiefsten Chor des Instruments
und damit zugleich den Tonumfang der offenen Saiten darstellen. Sie sind dazu
ausgelegt, mit wenigen, aber wirkungsvollen Mitteln - darunter ein geringer
Ambitus und relativ kleine Intervalle zwischen den einzelnen Saiten - eine
möglichst große Vielfalt an harmonischen Farben hervorzubringen. Bei der
Cetra wird der Tonumfang der leeren Metallsaiten allein schon durch das
Material beschränkt, das bei gleicher Länge aller Saiten einen viel kleineren
Spielraum aufweist als Darm. Die Stimmungen dieser Instrumente begünstigen

ein polyphon-akkordisches Spiel, bei dem die einzelnen Stimmführungen
(ähnlich wie bei der späteren Cister, der Renaissance- und Barockgitarre und
heute noch der Ukulele) nicht mehr „aufgehen" müssen, sondern lediglich den
Eindruck erwecken sollen, als seien die erwarteten Klangprogressionen erfüllt
worden. In die gleiche Sparte fällt auch die Weiterentwicklung der
mittelalterlichen Vielle zur Lira da braccio der Frührenaissance, die nun akkordische
Klangfortschreitungen anstelle der vormals modal oszillierenden Felder zur
Verfügung stellen kann.31 Diese Instrumente mit ihrer in die Renaissance
weisenden Klanglichkeit sind im italienischen Raum des 15. Jahrhunderts
wohl humanistische Vorreiter eines ersten „Orpheus-Instrumentariums".

Auch wenn Instrumentarium und Begleitpraxis im deutschsprachigen Raum
nicht ganz so weit gegangen sein dürften, so lagen die Klangverbindungen aus
den Modell-Harmonisierungen doch „in der Luft" und müssen damit prinzipiell
zur allgemeinen Verfügung gestanden haben - gerade weil sie als
Improvisationstechnik genau wie die instrumentale Begleitung zunächst in die Sphäre
des Usus und erst mittelbar in diejenige der Komposition und Schriftlichkeit
fielen.32

31 Siehe dazu besonders auch McGee, „The Medieval Fiddle" (wie Anm. 27), 49-54.
32 Dass solche Begleitungstechniken auch im deutschen Sprachraum bekannt gewesen sein müssen,

belegt Oswald von Wolkenstein mit seinem Lied „Ir alten weih" (Kl 21; siehe Anm. 7),

das von musikalischen Anspielungen und Termini nur so strotzt, darunter auch explizit zu
mehrstimmigem Musizieren („quintiere[n]"; „franzoisch hoflich discantiere[n|"), und in dem

er direkt Bezug auf die instrumentale Begleitung im Stil von Giustiniani nimmt, die er als

„Jöstlins saitenspil" bezeichnet. Siehe dazu auch Michael Shields, „.Hidden polyphony' bei
Oswald von Wolkenstein: Der Reihen ,Ir alten weih' (Kl 21)", in: Christoph März, Lorenz
Welker und Nicola Zotz (Hgg.) Jeglicher sang sein eigen ticht'. Germanistische und
musikwissenschaftliche Beiträge zum deutschen Lied im Mittelalter, Wiesbaden: Reichert Verlag
2011 (Elementa Musicae. Abbildungen und Studien zur älteren Musikgeschichte 4), 131-147.



104 Marc Lewon

Auswirkungen auf eine instrumentale Begleitung

Die bisherigen Beobachtungen an Melodiebildung, Rhythmus und Instrumentarium

im Wechsel vom 13. zum 15. Jahrhundert und in Bezug auf die Neid-
hart-Überlieferung haben schon an gegebener Stelle viele flüchtige Einblicke
in mögliche Konsequenzen für eine instrumentale Begleitung gezeitigt. Im
Folgenden sollen sie zu einem hypothetischen Bild zusammengefasst werden,
das zugleich natürlich Spekulation bleiben muss, denn es beruht allein auf
den oben angeführten Indizien, angereichert mit und überlagert von
Hörgewohnheiten, die sich im Zuge der neuzeitlichen Aufführungspraxis etabliert
haben, sowie persönlichen Spielerfahrungen. Für beide Repertoires, die frühe
und die späte Neidhart-Überlieferung, wird jeweils eine „Begleitungsstrategie"
formuliert, die, gepaart mit dem zur Verfügung stehenden Instrumentarium
und einer plausiblen Besetzung, ein spezifisches Klangbild evozieren soll.

bei nithart

Melodien, die nach den Prinzipien der frühen Neidhart-Hs. O funktionieren,
erfordern flexible Begleitungsstrategien: in der Regel kann kein durchgehender
Bordun gesetzt werden, weil die Melodien meist zwischen mindestens zwei
wichtigen tonalen Zentren pendeln. Es bietet sich ein Experimentieren mit
wechselnden Begleitklängen an, das heterophone Umspielen der Melodie (das
sich in der modernen Aufführungspraxis als erfolgreiche, wenngleich historisch

unbelegte Begleitungsstrategie längst durchgesetzt hat), die Verwendung
von Improvisationstechniken aus dem Bereich der Mehrstimmigkeit (sei es

in parallelen Intervallen, dem „Quintieren", oder im freien Organum, dem
„Übersingen"), sowie das Weben eines modalen Geflechts, in das die Melodie
eingebettet werden kann. Dabei haben Stimmung und Idiomatik möglicher
Begleitinstrumente einen großen Einfluss auf die konkrete Gestalt der Begleitung.

Die gleiche Melodie kann dabei je nach verwendeter Technik in anderen
modalen Farben erscheinen. Es empfiehlt sich, ein Vokabular an Strategien
zu entwickeln und zur Verfügung zu haben, deren fließender und nicht
unbedingt vorausgeplanter Wechsel, dafür sorgt, dass die Begleitung nicht in
einem Schema erstarrt, sondern sich der Erzählstruktur des Liedtextes, den
verschiedenen Möglichkeiten der Modalität und den spontanen Eingebungen

von Sänger und reagierendem Begleiter flexibel anpassen kann, um in
der Aufführung immer wieder neu erfunden werden zu können. Die frühe
Neidhart-Überlieferung verlangt aufgrund ihrer teils raffinierten, textlichen
Rhetorik auf der Grundlage des Minnesangs, gepaart mit einer unregelmäßigen
Metrik, die ihre Entsprechung in der Vertonung findet und die zugleich einem
gleichförmigen Rhythmus entgegensteht, nach Subtilität und rhythmischer
Beweglichkeit in der Ausführung. Zwar können einzelne Passagen oder
Strophen einem regelmäßigen Rhythmus als Tanzzitat entgegenkommen, insgesamt

aber ist das Geschehen auf textlicher, modaler und rhythmischer Ebene
äußerst reich an Informationen und erfordert eine entsprechende Flexibilität.
Daher ist eine kleine Besetzung gefragt, die diese Flexibilität aus eingespielter
Gewohnheit und mit schneller Reaktion gewährleisten kann. Die Quellenlage



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 105

legt solistische Aufführung durch einen sich selbst begleitenden Sänger oder
ein Duo aus Sänger und Instrumentalist nahe - bildliche Darstellungen gehen
nicht über insgesamt drei beteiligte Musiker hinaus.33 Das infrage kommende
Instrumentarium wird von der omnipräsenten Vielle (Fidel) überschattet und
geprägt. Insbesondere im deutschsprachigen Raum scheinen aber auch Harfe,
Psalterium und, mit etwas Abstand, Traversflöte und Drehleier eine wichtigere
Rolle bei der Begleitung von weltlicher Einstimmigkeit gespielt zu haben. Der
Einsatz von Perkussion ist nicht ausgeschlossen, gerade für leichtere Lieder,
die sich mit einem einigermaßen regelmäßigen Puls aufführen lassen. Er ist
aber auch nicht nötig, denn die Lieder sind - wenngleich sie oft von Tanz
berichten - selbst wohl nicht zur Tanzbegleitung gedacht.

Die unbegleitete Interpretation bleibt dabei stets eine Option, besonders für
modal sehr komplexe Melodien, die sich gegen eine Begleitung eher sperren.34
Eventuell ist diese Komplexität auch Ausdruck dafür, dass solche Melodien
rein a cappella gedacht waren.35 Eine unbegleitete Ausführung würde zugleich
auch deren modale Vieldeutigkeit wahren.

Die Konsequenzen für die Begleitung des frühen Neidhart-Repertoires als
Teil des Genres „Minnesang" unterscheidet sich also nur in Details von dem,
was Christopher Page in Bezug auf Begleitung der Musik von Trobadors und
Trouvères geschlussfolgert hatte.

bei Neidhait

Zur Zeit der späten Neidhart-Überlieferungen des 15. Jahrhunderts hat sich
die Situation grundlegend geändert: Die Melodien sind gegenüber der früheren

Epoche schlichter gebaut und stärker auf eine Tonart fixiert, zugleich
sind die Vertonungen syllabischer und speziell in Bezug auf die Kadenzen
häufig „tenorfähig", d. h. dass bestimmte Melodieabschnitte für den Einsatz
in einer Tenorfunktion innerhalb eines mehrstimmigen Satzes in Betracht
kommen könnten.36 Einerseits eignen sie sich daher tendenziell besser für
Begleitungen, die einen durchgehenden Bordun beinhalten, andererseits für
eine „Harmonisierung" unter Zuhilfenahme der erwähnten Fortschreitungs-

33 Siehe z. B. die Miniatur „Der Kanzler" im Codex Manesse, fol. 423v, die fast als einzige im
Codex eine Aufführungssituation eines Minneliedes nahezulegen scheint.

34 Ein anschauliches Beispiel für einen solchen Fall ist das Lied „Ich claghe de blomen" des

Frankfurter Neidhart-Fragmentes (06, fol. 4r-v).
35 In der Einstimmigkeit des 15. Jahrhunderts werden solche Fälle erwartungsgemäß äußerst

rar. Eines der seltenen, späten Beispiele ist das Lied Oswalds von Wolkenstein „Es seusst dort
her von orient" (Kl 20) mit ungewöhnlichen Tonsprüngen, einem starken Wechsel modaler
Felder und einem Tonumfang von anderthalb Oktaven.

36 Dies trifft auch im Hinblick auf den melodischen Stil des französischen und niederländischen
Sprachraumes zu: Dort lässt sich ebenfalls eine im 15. Jahrhundert zunehmende modale
„Einfarbigkeit" und einhergehende Eignung für polyphone Verarbeitung von einstimmiger
Musik in den wenigen erhaltenen Quellen nachweisen, so z. B. in der Gruuthuse Handschrift
(Koolkerke, Casteel Ten Berghe, Privatbibliothek des Baron Ernest van Calcoen), F-Pn, f. fr.
9346 (Chansonnier Bayeux) und F-Pn, f. fr. 12744 (Hinweis von Carlo Bosi aus persönlicher
Korrespondenz).



106 Marc Lewon

modelle (siehe Anm. 30). Ein „Neidhart" des 15. Jahrhunderts steht somit in
seiner klanglichen Gestalt - also der Gesamtheit aus Melodiebildung, Metrik
und möglicher Instrumentierung bei der Begleitung - bestimmten Liedern
Oswalds näher als einem „Neidhart" des 13. Jahrhunderts.

Ferner zeigt die Überlieferung der „Neidharte" in der Eghenvelder-Lieder-
sammlung in Abgrenzung zu den übrigen dort enthaltenen Genres eine
generelle Affinität zur Mensuralnotation, die in drei Fällen auch in Form eines
notierten Referenzrhythmus zur Geltung gebracht wird (siehe Anm. 18). Zwar
ist die Verbindung von Neidhart-Liedern zu mensurierter Notation in anderen
späten Quellen weniger deutlich. Die drei weiteren rhythmisch notierten Lieder,

gekoppelt mit der Feststellung einer Tendenz zu syllabischer Vertonung
und einer zunehmend alternierenden Metrik der unterliegenden Texte, lassen
aber einen generellen Trend in Richtung eines durchgehend alternierenden
Rhythmus erkennen. Die Nähe vieler der Liedtexte zum Tanz wird damit
stärker in Parametern abgebildet, die in die Sphäre der Performanz gehören.
Gleichzeitig werden Liedinhalte und Wortwahl derber, direkter (oder besser:
unzweideutiger), vielleicht auf gewisse, grobianische Art „komischer" und
büßen dabei zwar an Subtilität, nicht aber an Erzählkraft ein. Im Gegenteil,
sie werden teilweise sogar noch erzählender.37 Das rhetorische Augenmerk
verlagert sich also durch die neue Schlichtheit und den Rhythmus nicht auf
einen anderen Aspekt, also z. B. vom Text auf die Musik, sondern bleibt auf
den Ausdruck des Textes fixiert. Da die späten Neidharte nach Auskunft der
Quellenlage somit in erster Linie eben auch keine Tanzmusik sind, erfordern
sie ebenfalls keine grundlegend neue Ensemblekombination für ihre Begleitung.
Zwar hat sich das Instrumentarium an die neuen Verhältnisse angepasst, die
Ensemblegröße kann sich aber nicht wesentlich gegenüber der früheren Epoche
verändert haben: Zur Darstellung der wesentlichen Aspekte dieser Lieder sind
nicht mehr als zwei bis drei Aufführende nötig, eine größere Besetzung würde
eher einschränken, ein solistische Darbietung eines sich selbst begleitenden
Sängers hingegen wäre vielleicht sogar angemessener. Der Einsatz von
Perkussionsinstrumenten ist bei den Liedern, die sich für einen Referenzrhythmus
eignen, mit Einschränkungen möglich, ist aber für die Koordination des sehr
kleinen Ensembles nicht nötig und riskiert, gerade die spontanen Nuancen
eines Vortrages zu nivellieren. Die möglichen Spieltechniken auf den neuen,
harmoniefähigen Instrumenten, an erster Stelle Elarfe und Laute, befähigen die
Spieler, die Begleitung auch mit den Mitteln improvisierter Mehrstimmigkeit
solistisch zu übernehmen. Die zu dieser Zeit immer noch äußerst beliebte Vielle
wird wahrscheinlich neben bordunalem Spiel auch in der Lage gewesen sein,
akkordische Modellfortschreitungen zumindest umrisshaft nachahmen können.

37 Die Verwendung eines schlichten musikalischen Rhythmus, der eine besonders enge Verknüpfung

zwischen Melodie und Text herstellt, um einen erzählenden Vortragsstil zu begünstigen,
lässt sich auch bei den vom Humanismus geprägten italienischen musici und cantoii dieser
Zeit beobachten (Hinweis von Carlo Bosi aus persönlicher Korrespondenz).



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 107

Dem Verlust an modaler Vielfalt, der mit dem schlichteren Melodiegeschmack
des 15. Jahrhunderts einhergeht, steht ein Gewinn an neuen harmonischen
Farben in der Begleitung gegenüber. Dabei können die Begleitungsstrategien
je nach dem Charakter einer melodischen Passsage durchaus auch innerhalb
eines Liedes wechseln, also „zwischen Bordun, Fauxbourdon oder Discantus".

Gleich, ob modale Felder und Organum-Techniken für die Aufführung von
frühen Neidhart-Quellen oder Bordune und Klischeeharmonisierungen für späte
Neidhart-Quellen zum Einsatz kommen: Man sollte sich immer im Klaren
sein, dass mit dem Hinzutreten einer instrumentalen Begleitung automatisch
zumindest ein Flauch von Mehrstimmigkeit Einzug in die Performanz hält.
Selbst wenn nur ein Bordun gehalten wird, steht dieser als kontrapunktischer
Bezugspunkt im Zentrum und beeinflusst die Wahrnehmung einer an sich
einstimmigen Melodie.38 Die Autorität der Begleitung für die Wirkung eines
Liedes ist von daher nicht zu unterschätzen.

Teil 2: Spruchsang vs. Tenor

Wie eingangs erwähnt, ist die Überlieferung einstimmiger weltlicher Musik
im deutschsprachigen Raum des 15. Jahrhunderts einzigartig: Aus keinem
anderen europäischen Sprachraum sind aus dieser Zeit so viele einstimmige
Lieder in Volkssprache überliefert. Diese Repertoirefülle lässt eine gewisse
Vielfalt in der Melodiebildung erahnen und lohnt eine genauere Betrachtung
im Hinblick auf mögliche Begleitungsstrategien. Schon beim späten Neidhart-
Repertoire fielen ja bereits zwei Arten von Melodien auf, solche nämlich, die
sich eher für eine „Klischeeharmonisierung" anbieten und solche, die z. B.
eher für eine Bordunbehandlung infrage kommen.

Für die einstimmigen Melodien des Mönchs von Salzburg hat Christoph März
eine Kategorisierung vorgenommen, bei der er zwischen „Tenor" und „Virelai/
Ballade" unterschied. Die Kriterien sind dabei primär formaler Natur, enthalten
aber auch Elemente, die die Melodiebildung betreffen. Den Begriff des „Tenors"
entnahm März dabei der Rubrik zu zwei einstimmigen, weltlichen Liedern
des Mönchs in der Mondsee-Wiener Liederhandschrift und übertrug ihn auf

38 Die Begleitung einer Melodie durch einen einzigen Bordunton wird bei einer vergleichba¬
ren, zeitgenössischen Liedüberlieferung des Mönchs von Salzburg in der Mondsee-Wiener
Liederhandschrift (Wien, Österreichische Nationalbibliothek, Cod. 2856, fol. 186v) sogar
explizit gefordert: „Das taghorn. auch gut zu blasen und ist sein pumhart dy erst note und
yr under octava siecht hin". Das Adverb „auch" bezieht sich auf das unmittelbar zuvor
notierte „nachthorn" (fol. 185v-186r), das nach Auskunft der Rubrik „gut zu blasen" sei. Der
„pumhart" Pommer) als das tiefe Instrument in einem Bläserensemble steht hier für die
„Unterstimme". Dabei ist auffällig, dass das Lied zu Beginn der Gruppe der weltlichen Lieder

- bei den mehrstimmigen - einsortiert wurde. Zwar kann die naheliegende Gruppierung von
„nachthorn" und „taghorn" den Ausschlag gegeben haben, es wäre aber auch möglich, dass
der Schreiber das Lied aufgrund der „Harmonisierung" durch den Bordun obendrein schon
als mehrstimmig einschätzte.



108 Marc Lewon

die übrigen, nach gleichen Prinzipien gebauten Melodien.39 In den Liedtexten
äußern sich diese „Tenores" durch eine Tendenz zu Versen unterschiedlicher
Länge, zu teils gehäuften, teils isolierten Reimen und zum Kornreim, der die
einzelnen Strophen eines dieser meist dreistrophigen Lieder untereinander
verbindet.40 Zu den wichtigsten Merkmalen der musikalischen Form gehört,
dass sie weder Binnenwiederholungen noch Refrain aufweist, häufig aber mit
einem untextierten Melisma beginnt. Ferner scheint die Melodie eine größere
Eigenständigkeit zu erlangen, als in anderen Gattungen deutscher Einstimmigkeit,

und ist dabei nicht mehr so eng an der Textgestalt orientiert, was sich
auch auf den musikalischen Rhythmus auswirkt. Zwar unterscheidet dieser
sich in den „Tenores" des Mönchs von Salzburg noch nicht sonderlich vom
Rhythmus seiner übrigen Gattungen. In anderen Repertoires dieser Epoche,
z. B. in den frühen deutschen Liederbüchern (darunter vor allem die Sterzinger
Miszellaneen-Handschrift, die Eghenvelder-Liedersammlung, das Lochamer-
Liederbuch, das Schedeische und das Rostocker Liederbuch) und bei Oswald von
Wolkenstein41 weist der Rhythmus der „Tenores" aber schon eine individuelle
Gestalt auf, die an rhythmische Strukturen der Mehrstimmigkeit erinnert.

Flinter der Gattung „Virelai/Ballade"steht primär das Bestreben, einen Begriff
für die Wiederholungsformen zu finden, die in der deutschsprachigen Einstimmigkeit

von Anfang an das Überlieferungsbild prägen und begrifflich kaum
unter einen Hut zu bringen sind.42 Diese Gattung besteht also aus
althergebrachten Formen und umfasst die meisten Repertoires aus dem Bereich des

Minnesangs und der Sangspruchdichtung. Sie können sehr unterschiedliche

3' Siehe Christoph März (Hg.), Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Texte und
Melodien, Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1999 (Münchener Texte und Untersuchungen
zur deutschen Literatur des Mittelalters 114), 14-19. Zu den beiden betreffenden Liedern W7
und W8 kann aus dem geistlichen Œuvre des Mönchs noch das Lied G42 gefügt werden, das
ebenfalls die Rubrik „Tenor" enthält und die Kriterien erfüllt. Dabei gilt diese Gattung für
März als eine im 15. Jahrhundert noch sehr junge Form. Für eine Liste mit einer Zuordnung
aller weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg siehe März, Die weltlichen Lieder, 38-39.
Eine etwas andere Gliederung des Repertoires des Mönchs nach Inhalten und Formen findet
sich bei Burghart Wachinger, „Textgattungen und Musikgattungen beim Mönch von Salzburg
und bei Oswald von Wolkenstein", in: Ulrike Demske, Jens Haustein, Susanne Köbele und
Damaris Nübling (Hgg.), Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 132/3
(2010), 385-406, hier 386-387.

40 Diese Beobachtung von Wachinger, „Textgattungen und Musikgattungen" (wie Anm. 39), 388,
lässt sich an den „Tenores" des Lochamer-Liederbuchs tendenziell bestätigen.

41 Wachinger apostrophiert diese Entwicklung sehr pointiert, in dem er den „Mönch von Salz¬

burg einen Vorgipfel und Oswald von Wolkenstein den Hauptgipfel deutscher Liedkunst des

Spätmittelalters" nennt. Siehe Wachinger, „Textgattungen und Musikgattungen" (wie Anm.
39), 386.

42 Für einen Überblick über den großen Formenreichtum der Sangspruchdichtung, siehe Horst
Brunner, Formgeschichte der Sangspruchdichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts, Wiesbaden:
Reichert Verlag 2013 (Imagines Medii Aevi. Interdisziplinäre Beiträge zur Mittelalterforschung

34). Alle überlieferten Melodien des Spruchsangs finden sich inzwischen analysegerecht

und für einen direkten Vergleich synoptisch aufbereitet bei Horst Brunner und Karl-
Günther Hartmann (Hgg.), Spruchsang. Die Melodien der Sangspruchdichter des 12. bis 15.

Jahrhunderts, Kassel u.a. Bärenreiter 2010 (Monumenta Monodica Medii Aevi 6).



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 109

Gestalt annehmen, haben aber prinzipiell gemein, dass mindestens einer der
größeren Formteile eine Wiederholung erfährt. Somit wäre ihr deutlichstes, auch
musikalisches Merkmal die Binnenwiederholung. Des Weiteren ist die Melodie
meist dicht am Text entlang gestaltet, enthält entweder keinen musikalischen
Rhythmus, oder einen, der sich eng an die Metrik des Texts hält (an dieser Stelle
kommt wieder der Referenzrhythmus ins Spiel). Der Formenvielfalt deutscher
Einstimmigkeit ist fast keine Grenze gesetzt. Da manche aber aufgrund ihrer
Wiederholungsstrukturen, zumindest in vereinfachter Form, an die französischen

formes fixes von Virelai und Ballade erinnern, wählte März diese Namen
als Gattungsbezeichnung, wobei damit gleichzeitig ein möglicher Einfluss
vom französischen auf den deutschen Sprachraum impliziert werden sollte.43

Wachinger stellt dazu fest, dass die dritte forme fixe, nämlich die des
Rondeaus, offenbar keine Entsprechung im deutschen Repertoire hat.44 Es sind aber
gerade die zuvor beschriebenen „Tenores", die nach den von März aufgestellten

Kriterien als deutsche Entsprechung der Rondeau-Form gelten könnten:
Sie weisen wie die Melodien der französischen Rondeaux keine
Binnenwiederholungen von Formteilen auf, sie haben keinen Refrain und häufig ein
Eingangsmelisma. Erst nachdem ein kompletter Durchgang eines Rondeaus
erklungen ist, offenbart sich die Form durch eine bestimmte Abfolge von
halben oder ganzen Durchgängen der Melodie. Auf ähnliche Weise könnte

die sich über drei Strophen erstreckende „Groß-Form" der „Tenores" eine
vereinfachte Abbildung dieser Rondeau-Form sein. Die „Tenores" mit ihren
„Sprungwiederholungen" sind jedenfalls nicht weiter vom Rondeau entfernt
als die übrigen Formen weltlicher deutscher Einstimmigkeit von Virelai und
Ballade mit ihren „Anschlusswiederholungen".45

43 Die „.germanische Variante' einer forme fixe französischer Provenienz" wird ausführlich dis¬

kutiert von Gisela Kornrumpf, „Rondeaux des Barfüßers vom Main? Spuren einer deutschen
Liedmode des 14. Jahrhunderts in Kremsmünster, Engelberg und Mainz", in: März, Welker
und Zotz, Jeglicher sang sein eigen ticht' (wie Anm. 32], 57-72. Siehe auch Isabel Kraft,
„Rondeau oder Reigen: .Triste plaisir' und ein Mailied Oswalds von Wolkenstein", in: ibid.,
Jeglicher sang sein eigen ticht', 75-97. Während die niederländischen Lieder der Gruuthuse-
Handschrift eindeutig nach französischem Vorbild gebaut sind, ist die Beweislage für deutsche

formes fixes, gerade auch wegen eines Mangels an Melodien, wesentlich dünner. Zum
Nachweis einiger weniger deutscher Lieder in Rondeau-Form ohne Melodie, siehe Christoph
Petzsch, „Ostschwäbische Rondeaux vor 1400", in: Beiträge zur Geschichte der deutschen
Sprache und Literatur 98 (1976), 384-394.

44 Wachinger, „Textgattungen und Musikgattungen" (wie Anm. 39), 388.
45 Verwendung dieser Termini nach Reinhard Strohm aus persönlicher Korrespondenz. Siehe

zur Verwendung des Begriffs in anderem Kontext auch: Reinhard Strohm, Italienische Opernarien

des frühen Settecento (1720-1730), Köln: Volk 1976 (Analecta Musicologica 16), Bd. 1,

154-158.



110 Marc Lewon

Um die Gattung des „Tenors" repertoireübergreifend nachzuweisen, bedarf
es einer Bestätigung auch außerhalb des Œuvres vom Mönch von Salzburg.
Eine Durchsicht der einstimmigen Melodien des Lochamer- und Rostocker
Liederbuchs ergab, dass alle dort mit der Rubrik „Tenor" versehenen Melodien
tatsächlich die Kriterien von März erfüllen.46

Reinhard Strohm schlägt eine andere Erklärung für die „Tenor"-Beschriften
vor: Zwar sind die meisten solchermaßen markierten Melodien „durchkomponiert",

d. h. sie enthalten keine Binnenwiederholungen, einige der unterlegten
Texte aber weisen klare Kanzonenformen auf. Im Rostocker Liederbuch sind
„Tenores" offenbar ganz einfach Melodien, deren Form nicht mit der Kanzo-
nenform identifizierbar schien, während zugleich viele unmarkierte Melodien
März' „Tenor"-Kriterien erfüllen. Daher könnte die Beischrift „Tenor" nicht
eine bestimmte Form kennzeichnen, sondern eine Melodie, die nicht genuin

zum unterlegten Text oder dessen Form gehört. Oder anders gesagt: Die
einstimmigen „Tenores" wären in erster Linie Melodien, die nicht an einen
bestimmten Text gebunden sind und daher für Bearbeitungen aller Art zur
Verfügung stehen (z. B. für Kontrafakturen oder polyphone Bearbeitungen).
Akzeptiert man diese Kriterien als gattungsbildend, dann lässt sich darüber
hinaus eine Anzahl weiterer Lieder in den beiden Liederbüchern als „Tenores"
identifizieren, ohne dass sie durch eine Beischrift deklariert worden wären.

Die Definitionen von März, Wachinger und Strohm sind wegweisend,
besonders weil neben den textlichen auch musikalische Aspekte Eingang in die
Gliederung gefunden haben. Das Œuvre lässt sich aber auch entlang anderer
„Verwerfungslinien" beschreiben, die dabei jeweils andere Aspekte der Stücke in
den Vordergrund rücken: So ist das Œuvre des Mönchs von Salzburg schon in
den überliefernden Quellen klar in geistliche und weltliche Stücke gegliedert,
wobei die mehrstimmigen noch einen eigenen Bereich zugewiesen bekommen.
Diese Gliederung ging sinnvollerweise auch in die modernen Editionen ein.
Manche Kategorisierungen können sich dabei bis zu einem gewissen Grad
überschneiden. So sind z. B. bei den geistlichen Liedern des Mönchs, die zum
Großteil aus Übersetzungen von Fiymnen und Sequenzen bestehen, auch die
zugehörigen Formen zu erwarten und andere eben nicht. Es wird aber kein
System mit entsprechender Nomenklatur geben, das alle Aspekte, darunter
auch die für den vorliegenden Gegenstand bedeutenden Parameter wie
Melodiebildung und Notation, mit den übrigen Gattungsmerkmalen in Deckung
zu bringen in der Lage wäre.

Was die musikalischen Beobachtungen an diesen einstimmigen Gattungen

für die Frage nach instrumentalen Begleitungsstrategien aber interessant
macht, ist die Tatsache, dass der Begriff „Tenor" sicher nicht von ungefähr eine
Nähe zur Mehrstimmigkeit suggeriert. Diese Assoziation wird durch eine

46 Im Lochamer-Liederbuch stehen die mit Rubrik versehenen „Tenores" geballt überwiegend am
Anfang der Handschrift (Loch 2, 3, 4, 5, 14 - Loch 32 ist als „Tenor" markiert, die Melodie
hat aber eine Binnenwiederholung, die die Kanzonenform des Texts unterstützt und März'
Definition widerspricht), im Rostocker Liederbuch betrifft dies die Nummern 1, 23a und 46.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 111

Rubrik verstärkt, die zum Lied W8 („Ich klag dir traut gesell") des Mönchs
in der Mondsee-Wiener Liederhandschrift besagt: „Ain tenor von hübscher
melodey, als sy ez gern gemacht haben, darauf nicht yglicher kund übersingen."

Im Zusammenhang mit einer als „Tenor" deklarierten Melodie rückt
die Bezeichnung „Übersingen", die, wie das „Quintieren", ein Begriff für eine
mehrstimmige Improvisationspraxis ist, die gesamte Gattung der „Tenores"
in die Sphäre der Mehrstimmigkeit.47 Und tatsächlich eignen sich alle von
März lcategorisierten „Tenores", ebenso wie die wenigen bei Oswald von
Wolkenstein und die des Lochamer-Liederbuchs, gut für eine mehrstimmige
Bearbeitung. März deutete außerdem eine Verwandtschaft zu instrumentalen
Repertoires ähnlichen Charakters an.48 Dabei ist insbesondere das Genre der
einstimmigen Basse danse-Tenores naheliegend, über die von professionellen
Ensembles - darunter an prominenter Stelle die „Alta capella" - routinemäßig
mehrstimmig improvisiert wurde. Viele dieser Basse chmse-Melodien lassen
sich wiederum als Tenor-Melodien in mehrstimmigen, französischen Chansons
der gleichen Zeit wiederfinden. Darunter z. B. die Tenorstimme von Gilles
Binchois' „Triste plaisir", die wiederum als einstimmiger „Tenor" mit einem
neuen, deutschen Text kontrafaziert in den Handschriften Oswalds von
Wolkenstein als „O wunniklicher, wolgezierter mai" auftaucht.49 Die Melodie ist
dort den Gepflogenheiten seiner Handschriften gemäß zwar weder als
Kontrafaktur noch als „Tenor" markiert, weist aber alle Merkmale eines solchen
auf (Eingangsmelisma, keine Binnenwiederholungen, Kornreim im Liedtext,
Dreistrophigkeit) und zeigt zudem eindrücklich, wie eine Stimme aus einem
Rondeau fließend in einen einstimmigen, deutschen „Tenor" übergehen kann.
Der umgekehrte Weg ist natürlich ebenso gangbar. Diese Wechselwirkung
mit der Welt der Mehrstimmigkeit ist nur möglich, weil die Melodien der
„Tenores" sämtlich außerordentlich „polyphoniefähig" sind. Die dazu nötigen
Eigenschaften könnten sich gerade aufgrund der Verbindung dieser Melodien zur
Mehrstimmigkeit herausgebildet haben, möglicherweise aber - oder vielleicht
deswegen - könnten sie auch ein Zeichen des Zeitgeschmacks und damit ein
Merkmal für ein sehr junges Genre sein. Zu den Charakteristika gehört in
erster Linie eine Melodiebildung, die zumindest über gewisse Strecken und
v. a. für die Kadenzen sekundweise Fortschreitungen enthält, vorzugsweise
abwärts. Ein weiteres Merkmal ist die schon von März festgestellte größere
Unabhängigkeit der Melodie vom unterlegten Text, die sich z. B. in einer
größeren Anzahl von Melismen und dem festgestellten, unabhängigeren
musikalischen Rhythmus äußert.

47 März, Die weltlichen Lieder (wie Anm. 39), 16 und Wachinger, „Textgattungen und
Musikgattungen" (wie Anm. 39), 389 haben auf eine solche Möglichkeit bereits hingewiesen.

48 Siehe März, Die weltlichen Lieder (wie Anm. 39), Anm. 22.
49 Siehe dazu Rainer Böhm, „Entdeckung einer französischen Melodievorlage zum Lied O

wunniklicher, wolgezierter mai (Kl. 100) von Oswald von Wolkenstein", in: fahrbuch der Oswald
von Wolkenstein-Gesellschaft 13 (2001/2002), 269-278.



112 Marc Lewon

Ihre generelle „Polyphoniefähigkeit" ist zwar ein herausragendes Merkmal, das
der Definition der Gattung der „Tenores" hinzugefügt werden sollte, scheint
aber nicht das Ausschlussmerkmal für deren Identifizierung zu sein, denn
auch eine große Zahl einstimmiger Melodien aus der März'schen Gattung
„Virelai/Ballade" sind durchaus für mehrstimmige Bearbeitungen geeignet.

Dabei offenbart sich in der breiten Überlieferung später deutscher Einstimmigkeit

in Bezug auf die melodiebildenden Prinzipien ein Spektrum, das von
teils nur schwer zu begleitenden Melodien mancher Sangspruchdichter über
späte Überlieferungen des Minnesangs, darunter unsere späten „Neidharte",
deren Eignung für verschiedene Begleitungsstrategien schon besprochen wurde,
bis hin zu den „Tenores" und anderen, neuen Melodien reicht, die „im Dunstkreis"

der Polyphonie entstanden sind. Im Folgenden möchte ich drei Beispiele
vorstellen, die als Repräsentanten für die Stufen dieser Skala stehen sollen
und sich für verschiedene Arten der Begleitung anbieten:

1.

Gerade im Bereich der späten Überlieferungen von Sangspruchdichtung finden
sich Melodien, die nicht unter dem „Druck der Mehrstimmigkeit" entstanden
zu sein scheinen, ergo nicht für eine kontrapunktische Verarbeitung nach Art
zeitgenössischer Discantus-Lehren gedacht waren. Darunter befinden sich
Lieder wie diejenigen des Mönchs von Salzburg, die von Hornsignalen inspiriert

wurden und sich daher überwiegend in Dreiklängen bewegen (wie „Das
taghorn", siehe Anm. 38), oder die Kategorie der pentatonischen „Neidharte"
(wie das oben besprochene „Das guidein hün"), die viele melodische Sprünge -
auch und gerade zu den Kadenzen hin - enthalten. Solche Melodien lassen
sich häufig noch mit schlichten Mitteln, z. B. einem durchgehenden Bordunton,

einfachen Gegenbewegungen oder Wechselklängen50 begleiten. Andere
jedoch, wie die Melodien des Sangspruchdichters Michel Beheim (1420-1470er),
erfordern flexiblere Herangehensweisen: Hier eignen sich allenfalls einzelne
Phrasen für die Begleitung durch Bordun oder Fauxbourdon, an anderen Stellen
ist man gezwungen, Techniken anzuwenden, die eher an die Begleitung
modaler Einstimmigkeit des 13. Jahrhunderts erinnern könnten. Hinzu kommt,
dass Beheims Lieder - obwohl sie streng syllabisch gebaut sind - durch die
konsequente Anwendung der Silbenzählung unzählige Tonheugungen (also
„Fehlbetonungen" einzelner Wörter) aufweisen. Dadurch erlauben sie keinen
durchgehenden Referenzrhythmus, der ja von der Annahme eines alternierenden

Versmaßes ausgeht, und lassen daher eine für die Begleitung zuträgliche,

einheitliche metrisch-rhythmische Ordnung ausgerechnet vermissen.
Eventuell weist die besondere Melodieführung und die rhythmische Freiheit
solcher Stücke also gerade darauf hin, dass überhaupt keine Begleitung in

so Auch solche Wechselklang-Begleitungen finden sich unter den mehrstimmigen Liedern des

Mönchs fast exemplarisch ausnotiert (siehe die Lieder Wl, W4, W5|. Die gleichen zugrundeliegenden

Prinzipien können auch für die Begleitung anderer, ähnlich gebauter einstimmiger
Lieder angewendet werden.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 113

irgendeiner Weise vorgesehen war. Bei Beheim drängt sich dieser Gedanke
auch aus anderen Gründen auf: Für ihn waren offenbar seine Liedtexte von
so überragender Bedeutung, dass seine über 450 Liedtexte mit teilweise zig
Strophen die Anzahl der Melodien zugehörigen Melodien (insgesamt 11) bei
weitem in den Schatten stellt; zweitens mussten diese Texte gesungen
vorgetragen werden, denn erst in einer solchen Performanz erfüllte sich Beheims
Selbstverständnis als Sangspruchdichter; dabei sollten sie drittens aber auf
jeden Fall verstanden werden und ablenkendes Beiwerk hätte diesem Verstehen
hinderlich sein können; viertens ist aus seinem Spottlied auf Instrumente und
Instrumentalisten ersichtlich, dass seine Vortragskunst anscheinend mit der
aufblühenden Instrumentalmusik an den Höfen in erbitterter Konkurrenz
stand;51 und schließlich legt der generelle Ernst und Stolz, den sein Werk
durchzieht, nahe, dass er sich wohl nicht die Blöße gegeben hätte, gleichzeitig

selbst ein Instrument einzusetzen. Diese Indizien, gepaart mit den
sich gegen eine Begleitung sträubenden Melodien, könnten auf ein genuines,
unbegleitetes (Solo)CEuvre hinweisen. Das bedeutet natürlich nicht, dass die
Lieder nicht begleitet werden konnten. Im Wechsel von verschiedenen
Bordunen, Fauxbourdon-Passagen und heterophonen Umspielungen, lässt sich
eine effektvolle Begleitung planen. Die Melodiebildung und v. a. die Sprünge,
die sich häufig an Versenden finden, vereiteln jedoch zumeist die typischen
Kadenzbildungen des 15. Jahrhunderts. Allen Melodieüberlieferungen dieser
Kategorie ist zueigen, dass sie in der Notation keine durchgehende rhythmische

Strukturierung aufweisen.

51 Lied 115* („Ich kam ains mais czu ainem tag") nach der Edition von Hans Gille und Ingeborg
Spriewald (Hgg.), Die Gedichte des Michel Beheim. Nach dei Heidelberger Hs. cpg 334 unter
Heranziehung der Heidelberger Hs. cpg 312 und der Münchener Hs. cgm 291 sowie sämtlicher

Teilhandschriften, Berlin: Akademie-Verlag 1968 (Deutsche Texte des Mittelalters 60,
64, 65) 1, 420. Eine Opposition zwischen Instrumentalmusik und Gesang findet sich schon
in früheren Quellen des Spruchsangs, so wird der Ton II des „Unverzagten" in der Jenaer
Liederhandschrift (D-Ju El.f.101, fol. 40r) mit den Worten eröffnet: „Ez ist eyn lobeliche kvnst,
der seitenspil tzvo rechte kann, die giger vreuwen maniges mvot.", nur um in der Folge den

Gesang als die edlere Kunst darzustellen, die im Gegensatz zum Fidelspiel zum Fürstenlob
verwendet werden kann. Obendrein, und damit schließt die erste Strophe: „sanc mac man
scriben vnde lesen" - „Sang kann man aufschreiben und lesen". Die Notierbarkeit vokaler
Musik wird hier gegen die Mündlichkeit von Instrumentalmusik ausgespielt, wobei offenbleiben

muss, ob der Unverzagte nur auf die Verschriftlichbarkeit des Liedtextes anspielte, oder
auch andeuten wollte, dass die musikalische Notation nur für gesungene Musik vorgesehen
war.



114 Marc Lewon

4 •' i.v. ' w '

raw Viff AW, gLuä

^ * 5 M /§Y^
jBE » * ",' " * * * t «r~~n /
Ont <L»>1 rjat»vg-i \»jU v\»7Ia<i.S* „M><o tul wUn'jt.dvT.

u»«"2» c.v\i plixtv gnC"b<i '.

w. lyfV*4 A <trf? firJ ~2>^t it\ na. <\n&T<*A\
.rf^ »ntrfj *»*>« fyu04 »»Aw5jlf-^4ri,tA<inrlft«

%m

~<à^ |yu-rt- t*«/ Sic Jd'ww'njs

gP(^\»"nî> v«v^»V lycritï«n^ y ." ' •

f 3 '?(* 3 y :_ i T

'Irn^uMÄ VIIAQ'vitiÖÄt»'^•yV; ^ -'o > ". - t £ • v «/
je wfmtm

rtvfy »<^ <!*•« er tdkv^-yiot-fUyn^L^
f * » ~T""T r >JN, -1—-— - * »«•. •. « : \ *~-J
attcc/h« <w« 5*** mäWrfjavu

« V
1 2t

A p 4. eff VWÄ Iti5 M ()d(l<ftl

FA"

UttlE v»*? «TVÖ/T Ä4V* V»' fJ3 »WW

sîèvAjt*« plu^en mfm%f AfS.t Pl^y,

«• tra »w,i
Vb

111. 5: „Trummetenweise" (Michel Beheim, D-HEu epg 312, fol. 172r-v] in typisch
rhythmusloser Verwendung von Semibreven als Puncta und Longen zur
gelegentlichen Markierung von Verszeilenenden. Die übersichtliche Einrichtung

der Melodien in Beheims Haupthandschrift erleichtert die Analyse: Jede
Verszeile erhält eine eigene Notenzeile, der Text des ersten Stollens ist mit
grüner, der des zweiten Stollens mit roter und der des Abgesangs mit blauer
Tinte geschrieben. Die Kadenzen, die durch Sprung aufwärts oder abwärts
erreicht werden, sind hier mit einem roten Kreis markiert. Die übrigen (blaue
Kästen) werden durch einen melodischen Halbtonschritt nach oben gebildet.
Alles in allem ist dies eine Weise, die sich einer standardmäßigen Begleitung
durch ihre Melodie- und Kadenzbildung eher entgegenstellt.



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 115

2.

Eine andere Gruppe von Melodien scheint sich den neuen Gepflogenheiten
eines unter dem Eindruck mehrstimmiger Satztechniken aufkommenden
Zeitgeschmacks zumindest teilweise gefügt zu haben. Darunter finden sich
Überlieferungen älterer Melodien aus dem Bereich des Minnesangs (wie die späten
Neidharte), neue Kompositionen in traditionellen Stilen (wie viele Melodien
des Mönchs von Salzburg, Flugos von Montfort bzw. seines Knappen Burgk
Mangolt, und Oswalds von Wolkenstein), sowie die meist anonymen Lieder
schlichten Charakters, die in den studentischen Liederbüchern dieser Zeit zu
finden sind (typische Beispiele dafür wären aus dem Lochamer-Liederbuch die
Lieder Loch 7: „Mein freud möchte sich wol meren", Loch 8: „Ich far dohin"
und Loch 35: „Verlangen thut mich krencken"). Die Melodien sind eng entlang
der Texte gebaut und weisen Binnenwiederholungen auf. Oft ist in der Notation

ein Referenzrhythmus anzutreffen. Viele dieser Melodien scheinen sich
auf den ersten Blick für eine Adaptierung im Fauxbourdon oder Discantus zu
eignen, lassen im Detail aber gelegentlich die nötigen Tenor-Kadenzschritte
vermissen. Leichte Kunstgriffe in der Begleitung können diese Lücken aber
überbrücken, indem man etwa Kadenzen vortäuscht oder ergänzt, wo sie
in der Melodie fehlen (beispielsweise durch sekundweises Auffüllen eines
melodischen Sprungs in der Begleitung), oder Cantusklauseln kurzerhand in
die Oberstimme verlegt. Durch den pauschalen Charakter der Begleitklänge
fallen solche Regelverstöße in der Stimmführung im Grunde nicht auf. Ein
Wechsel zwischen Bordun- und Fauxbourdon-Strecken ist auch hier in den
meisten Fällen eine gute Basis für eine instrumentale Begleitung, die natürlich
darauf aufbauend melodisch verfeinert werden kann. Dass Oswald von
Wolkenstein sich obendrein nicht scheute, für die Auszierung solcher Melodien
eigentlich veraltete Organumtechniken einzusetzen - darunter das von ihm
selbst zitierte „Quintieren" -, zeigt die „organale Zweistimmigkeit" mancher
seiner mehrstimmigen Lieder,52 bei der er Quintparallelen und Sextparallelen
praktisch bedeutungsgleich einsetzte. Wichtig war ihm bei der Verwendung
dieser Techniken offenbar nicht ein korrekter Satz nach Guilielmus Monachus
(siehe Anm. 30), sondern der klangliche Effekt - sei es einfach der Spaltklang
durch eine zweite Stimme oder eine assoziative Nachahmung westlicher
Satztechniken. Für Melodien dieser Kategorie steht also die volle Bandbreite an
Begleitungstechniken zur Verfügung, die der Titel dieses Beitrags umspannt.

52 Siehe dazu Marc Lewon, „Oswald von Wolkenstein: Die mehrstimmigen Lieder", in: Ulrich
Müller und Margarete Springeth (Hgg.), Oswald von Wolkenstein. Leben - Werk - Rezeption,
Berlin/New York: de Gruyter 2011, 168-191.



116 Marc Lewon

111. 6: „Do man den gumpel gampel sank" (Neidhart, w7, A-Wn s.n. 3344, fol. 107v)
in „semi-mensural" notiertem Referenzrhythmus. Für eine „Klischeeharmonisierung"

dieser Melodie sind flexible Begleitungstrategien erforderlich: Es
bietet sich an, für die sekundweise aufsteigenden Kadenzen (rote Kreise), die
Melodie gedanklich in eine Cantusfunktion zu verlegen. Die absteigenden
Kadenzen (blaue Kästen) können in Tenorfunktion verwendet und die
zwischenliegenden Passagen mit wechselnden Bordunklängen unterlegt werden.

3.

In die letzte Kategorie sortiere ich die „Tenores", sowie andere Melodien, die
über eine für die Anwendung polyphoner Improvisationstechniken des 15.
Jahrhunderts prädestinierte Melodieführung verfügen. Sie weisen darüber hinaus
meist eine rhythmische Anlage auf, die sie so erscheinen lässt, als wären sie
direkt aus einem polyphonen Satz entnommen. Gerade im Lochamer-Liederbuch
finden sich viele solcher Melodien. Sie haben i. d. R. ein Eingangsmelisma, ihre
Notation präsentiert eine größere Palette von Notenwerten, die deutlich über
den einfachen Wechsel von Semibrevis und Minima des Referenzrhythmus
hinausgehen und enthalten zu den Kadenzen hin schrittweise absteigende
Linien, die sich ideal für die Verwendung in der Tenorfunktion innerhalb eines
mehrstimmigen Satzes eignen. In vielen Fällen sind diese Kadenzen sogar mit
den für mehrstimmige Bearbeitungen typischen Klauselbewegungen versehen.
Solche Melodien lassen sich nicht nur leicht über Fortschreitungsmodelle



Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus 117

harmonisch begleiten, sie können auch meist ohne weitere Eingriffe in einen
mehrstimmigen Satz nach den Prinzipien zeitgenössischer Discantus-Lehren
überführt werden. Die Melodien haben ein inhärentes Potential zu
mehrstimmiger Bearbeitung und stammen in manchen Fällen vielleicht sogar von
vornherein aus polyphonen Sätzen.

mo« d^r iSsnA- Cyttr "Von 9**'
9y ßsjo Œy

<7c<| jLjcctjtr <y rf fr*<pnr
&u i"«W 9rt#- rn\r lc£j Cpr* 9y \S>y

^ ^/A*iiW
HM*»» (Xtflitt &&n /»»ni- hvHurV t K-ß ri;

{in ShudbvG fkljïx p-x»,
' on jjto' x»w~0CK4- SW Je

—>-»**{- Sdixêdt vnvf tVA\Dttfn "^3v»»\Apt
' 7**

n»t»vvfc>G»n Wtr »»»vcf; Atf Uwnyrt FRtr ^ *frt»4t) Vt»Ü h"-<^
- -oihi .r Otnvjir ' FW- «jp-t)

r~ (r>tW< JV-^^gGa-CoÄWp> x^<f üw* çnrvt- vOiCBP j1> Mne .>»»

(2»v &yJn» n^iivnü ' 7<i v ^ vc^ 8»v

^vln-Jlß 3** voceH fW &>*• w«yW^K' I.W

V.

111. 7: „Wach auf mein hört der leucht dorther" (Oswald von Wolkenstein, D-Bsb
Mus. ms. 40613, S. 2). Die einstimmige, anonyme Überlieferung von Oswalds
berühmtem Tagelied im Lochamer-Liederbuch enthält zahlreiche Hinweise
auf einen polyphonen Kontext: Eine differenzierte Rhythmisierung, eine fast
mechanische Standardauszierung der Kadenzen (rote Kreise), die in dieser
Form ständig in Tabulaturen und Liedsätzen der Zeit anzutreffen ist, und
die Beischrift „Tenor". Die schrittweise absteigenden Kadenzklauseln (blaue
Kästen) erlauben, die Melodie eins zu eins in einem mehrstimmigen Satz
nach den Discantusregeln der Zeit umzusetzen, und zwar - wie die Rubrik
selbst schon verrät - in der Funktion einer Tenorstimme.



118 Marc Lewon

Es ist ein höchst spekulatives Unterfangen, die umfassende Beschreibung eines
wenig konkreten Gegenstands vornehmen zu wollen, der schon von der Anlage
her nicht in die Welt der Schriftlichkeit gehörte, daher per se nicht überliefert
ist, und den man nur aus Spurenelementen ableiten zu können vermeint. Es

soll demnach nicht der Anspruch erhoben werden, rekonstruieren zu können
was gewesen ist, sondern nur nach bestem Wissen und Gewissen versucht
werden herauszufinden, was gewesen sein könnte. Die zuvor formulierten
Gedanken, auch wenn sie gelegentlich mit dem Brustton der Überzeugung
daherzukommen scheinen, sind daher nur eine Ahnung, bestenfalls die
Beschreibung einer Möglichkeit, die sich im praktischen Versuch bewährt hat.53

53 Wie sehr solche Überlegungen und die resultierenden Klangergebnisse von eigenen Erfahrungen

und Wunschdenken abhängig und beeinflusst sind, wurde eindrucksvoll dargelegt von
Daniel Leech-Wilkinson, The Modein Invention of Medieval Music. Scholarship, Ideology,
Performance, Cambridge: Cambridge University Press 2002.



119

SINGING THE NEWS: LEPANTO, 1571

by Iain Fenlon

It may be safely stated that the surviving corpus of Renaissance polyphony,
the repertories of masses, motets, madrigals and related forms that have
occupied musicological attention since the nineteenth century, represents
only a small fraction of the listening experiences of the population of early
modern Venice. Alongside pieces by Adriano Willaert, Claudio Merulo,
and others there co-existed a now vanished repertory of monodic song
which, despite its uncertain character in matters of detail, is nevertheless
of enormous importance if, as historians, we are to have anything like a

more complete picture of contemporary urban musical practices in the
period. Redressing the balance inevitable involves consideration of the ritual
traditions of public performance, a form of practice-oriented anthropology
as might be familiar from the work of Pierre Bourdieu. Implicit is the
condition that ritual need not be religious in nature, and certainly need
not be spectacular. On the contrary, the emphasis here is upon the complex

inter-relationship of individual activity and the dominant culture or
social structure in all its manifestations. As such, the objects of enquiry
are not only the laws and formal institutions of any given society, but
also the daily lives of its individual actors. In this sense my concern here
is with the specifically Venetian strain of a common Italian tradition of
street singing, which relies for its agency upon an identifiable repertory
of familiar rhetorical tropes expressed to the accompaniment of familiar
musical formulas. In other words, the result could be considered as an
exercise in the re-enforcement of Venetian identity through public
performance. Seen in this way, the rituals of public entertainment constitute
an important part of politics, being in effect a symbolic statement about
the Venetian social order. As such they contribute to the political process
by binding together the community, providing legitimacy for the political
order, inspiring the population to action, and fostering a very particular
world-view. Seen in this way, politics is simply part of a wider culture
which is conceived as a system of meanings and symbols both constructed
out of and, in turn, organizing individual and collective practice. In this
context, anthropological sensibilities and methods provide the only possible
approach if we are to have any prospect of recuperating the music of the
calle and the campo, the music which was much more likely to be heard
by the vast majority of Venetians than the motets of Andrea Gabrieli and
his contemporaries that were performed in the elite environment of St.
Mark's Basilica and a handful of other churches in the city. What follows
is an attempt to explore aspects of this largely unwritten body of song by
considering its place in a reconstruction of the public, .popular' reaction
to what was a major political and military event in the everyday lives of
ordinary Venetians, the victory of the Holy League over the Turks at the



120 Iain Fenlon

battle of Lepanto on 7 October 1571. In this process the role of print was
fundamental.1

Many writers since Voltaire have categorized Lepanto as an empty achievement,

a great spectacle that led nowhere.2 Yet whatever the judgments of
history, the authentic period voice should not be forgotten. For many
contemporaries the victory seemed to mark a decisive moment in the fortunes
of Christendom, a critical moment of enormous psychological importance in
an historic struggle. No matter what occurred in the following years, as the
Venetians reached a separate peace treaty with the Turks (to the disgust of
Spain and the Papacy), compared with what had gone before, the victory at
Lepanto marked the end of a genuine crisis of confidence. Since, for all
Italians, the Turkish question had become one of perennial interest, news of the
outcome of the battle reverberated throughout the whole of the peninsular.
But nowhere in the whole of Italy was the sense of relief and achievement
more keenly felt than in Venice. There the immediate celebrations lasted just
a few weeks, but in that short time the victory at Lepanto was powerfully
etched into the Venetian consciousness through characteristic transformations
of local traditions of civic and religious display.3 The crucial fact is that, for
many citizens of the Republic, Lepanto was no ordinary victory, but marked
a crucial moment in its history equal in significance to the legendary defeat
of Barbarossa, a parallel that was made explicit by Luigi Groto. Best known
as a playwright, Groto became prominent in Venetian public life during the
1570s largely through the publication of his orations, a number of which had
originally been composed for the coronations of doges; they continued to be
re-issued well into the seventeenth century. His engagement with the Lepanto
literature begins with an oration in praise of the victory,4 continues with a

poem in praise of Agostino Barbarigo, the Venetian second-in-command who

1 For a treatment of some of these themes see Iain Fenlon, „Sung Histories: The Battle of
Lepanto between Orality and Print", in: Philip V. Bohlman and Marcello Sorce Keller (eds.),
Musical Anthropology in Mediterranean Cultures. Interpretation, Performance, Identity,
Bologna: CLUEB 2009, 165-178; Iain Fenlon, „Orality and Print: Singing in the Streets in
Early Modern Venice", in: Luca degl'Innocenti, Brian Richardson and Chiara Sbordoni (eds.),
Interactions between Writing in Early Italian Culture, London: Routledge 2016, 81-98.

2 F. Braudel, The Mediterranean and the Mediterranean World in the Age of Philip II, trans
Siân Reynolds, 2 vols. London: Fontana 1976, vol. 2, 661-669.

3 Ernst H. Gombrich, „Celebrations in Venice of the Holy League and of the Victory of Lepanto",
in: Studies in Renaissance and Baroque Art Presented to Anthony Blunt on his Sixtieth
Birthday, London: Phaidon Press 1967, 62-68; Carlo Dionisotti, „Lepanto nella cultura italiana
del tempo", in: Gino Benzoni (ed.), Il mediterraneo nella seconda metà del '500 nella luce di
Lepanto, Florence: Olschki 1974, 127-51; Iain Fenlon, „Lepanto: The Arts of Celebration in
Renaissance Venice", in: Proceedings of the British Academy 83 (1987), 201-236; Iain Fenlon,
The Ceremonial City. History, Memory and Myth in Renaissance Venice, New Haven and
London: Yale University Press 2007, particularly 153-191.

4 Luigi Groto, Oratione fatta in Vinegia, per l'allegrezza della vittoria ottenuta contra Turchi
dalla Serenissima Lega, Venice: Francesco Rocca 1571.



Singing the News: Lepanto, 1571 121

died from his injuries two days after the battle,5 and reaches a climax with
the Trofeo della vittoria sacra, a poetic miscellany that contains a mixture
of dialect verses, some Latin poems, a plan of the battle, and an engraving
of the captured standard of the Turkish fleet with a Kufic inscription which
reads .There is no God but Allah and Mahomet is his prophet'/' The Trofeo is
not only the most substantial of the Lepanto anthologies, but also one of the
most informative about the motives guiding the process of editorial selection,
and in consequence about its intended audience. Groto, who had evidently
been criticized for having included poems in the Trofeo that were in neither
Tuscan nor Latin, replied that God could be praised in all languages, and ideas
expressed as successfully in the Bergamasque or Friulian dialect as in Italian

or Latin.7 In other words, his anthology was directed at a wide audience,
including the communities of dialect speakers and readers who constituted a

notable section of the local readership of the Lepanto celebratory literature.8
In practice, Groto assembled his book from many sources, some of which had
an independent existence as short pamphlets and broadsides.

A population which had been kept in touch with the progress of the war through
broadsheets, and who so strongly identified with the struggle, now celebrated the
news in print.9 From the presses of Venice poured a torrent of poetic anthologies,
paraphrases of the psalms, accounts of the action, prophesies of future developments,

recommendations for further action, and prints showing the battle at its
height or the disposition of the opposing fleets. Most of these genres and sub-

genres were not new, but taken together they constitute a collective response to
a single historical event that is without parallel in sixteenth-century literature.
Not even the Sack of Rome seems to have moved the hearts and minds of writers,
printers, and publishers to the same extent.10 Every conceivable ingenuity was
deployed to attract the buying public. Acrostics, Latin epigrams, parodies of popular

devotional texts, and trivial stanzas based on simple word-play (,Selin, es nil,
nil es, Selin') filled up the bookshops and the trays of itinerant broadside sellers.

5 Luigi Groto, Canzone nella morte del Claiissimo M. Agostin Barbarigo, Venice: Onofrio
Farri 1572.

6 Luigi Groto, Trofeo della vittoria sacra ottenuta dalla christianissima Lega contra Turchi
nell'anno MDLXXI, Venice: Sigismondo Bordogna & Francesco Patriani 1572.

7 See Carlo Dionisotti, „La guerra d'Oriente nella letteratura venziana del Cinquecento", in:
Lettere italiane 16 (1964), 233-250, reprinted in his Geografia e storia della letteratura ita-
liana, Turin: Einaudi 1967, 163-182.

8 Manilo Cortelazzo, „Plurilinguismo celebrativo", in: Benzoni (ed.), Il mediterraneo nella
seconda metà del '500 (see n. 3), 121-126.

9 Antonio Medin, La storia della Repubblica di Venezia nella poesia, Milan: Hoepli 1904;
Guido A. Quarti, La battaglia di Lepanto nei canti populari dell'epoca, Milan: Istituto ed.

avio-navale 1930; Dionisotti, „Lepanto nella cultura italiana", (see n. 3).
10 Dionisotti, „La guerra da' Oriente" (see n. 7). For the reaction to the Sack of Rome see André

Chastel, The Sack of Rome,1527, trans. Beth Archer Princeton, Princeton: University Press

1983, especially 123-129; Iain Fenlon, „Music and Crisis in Florence and Rome, 1527-30",
in: Christine Shaw (ed.), Italy and the European Powers: The Impact of War, 1500-1530,
Leiden: Brill 2006, 279-298.



122 Iain Fenlon

This brings us into contact with two overlapping categories of labour. The first
were the urban vendors who paced the calle and campi of Venice, shouting
out the headlines of the news-sheets that they had on offer, or enumerating
the attention-seeking contents of their pamphlets dealing with medical cures,
astrological predictions, and details of monsters, abnormal births, and other
sensational happenings. Singing the song texts which they also had for sale was
similarly part of their pitch, being in practice being a form of advertisement.
In this sense peddling cheap literature and singing the texts of inexpensive
broadsheets were complementary aspects of these street traders. Descriptions
of them tell of their baskets overflowing with almanacs, romances, stories
of strange apparitions, and the latest intelligence from foreign parts. Pietro
Aretino gives a particularly colourful picture of one of these familiar figures
of Venetian street-life hawking:

.Pretty tales, tales, tales, the Turkish war in Hungary, Father Martin's sermons,
the Council, tales, tales, the facts of England, the festivities of the Pope and the
Emperor, the circumcision of the Voivoda, the Sack of Rome, the Siege of Florence,
the battle at Marseilles and its conclusion, tales, tales ,..'.u

This brings us close to the world of the strolling players, the cantastoiie and
cantimpanchi who, standing on benches and improvised staging, entertained the
crowds gathered outdoors.12 The wide range of names used for these performers
betrays a considerable variety of activity, from those who specialized in the
singing of epic verse to itinerant street singers who were close to vagrancy.
In this context the category of .singer' has rather untidy boundaries, since in
practice there was a rather thin dividing line between these performers and
the charlatans and mountebanks who used music as part of their pitch. The
portmanteau term .charlatan' itself covers a wide variety of activities and

competences, ranging from peddlers of dubious elixirs to properly qualified
doctors and experienced tooth-pullers who combined healing and entertainment

in the form of a public, social drama with its own long-standing
rituals.13 They were boisterously present even in St. Mark's Square, alongside

11 Cited in David Landau and Peter Parshall, The Renaissance Print, 1470-1550, New Haven
and London: Yale University Press 1994, 359.

12 For the tradition see F. Novati, „Contribute alla storia délia lirica musicale italiana popo-
lare e popolareggiante nei secoli XV, XVI. XVII", in: Scritti varii di erudizione e di critica
in onore di Rodolfo Renier, Turin: Bocca 1912, 900-980; Ezio Levi, I cantari leggendari del
popolo italiano nei secoli XIV e XV, Turin: E. Loescher 1914; James Haar, „Arie per cantar
stanze ariostesche", in: Maria Antonella Balsano (ed.), L'Ariosto, la musica i musicisti: quat-
tro studi e sette madrigali ariosteschi, Florence: Olschki 1981, 31-46; James Haar, Essays on
Italian Poetry and Music in the Renaissance, Berkeley, Los Angeles and London: University
of California Press 1986, 82-99; Ivano Cavallini, „Sugli improvvisatori del Cinque-Seicento:
persistenze, nuovi répertorie qualche riconoscimento", in: Recercare 1 (1989), 23-39.

13 Peter Burke, Popular Culture in Early Modern Europe, 2nd. rev. ed., Aldershot Scolar Press
1994, 95; Katharine Park, „Country Medicine in the City Marketplace: Snakehandlers as
Itinerant Healers", in: Renaissance Studies 15 (2001), 104-120.



Singing the News: Lepanto, 1571 123

cheesemakers, tavernkeepers, and other .undesirable' occupations that official
historiography and iconography have tended to obscure in their determination
to freeze the image of the Piazza as the locus of patrician ritual, and in the
process to make it both inactive and silent. In reality, throughout the early
modern period, Piazza San Marco was more akin to an Arab souk than to
the forecourt of Versailles, despite periodic attempts by the Procurators to
sanitize it.14 The characteristics which united these often overlapping medical
or pseudo-medical functions are that the practitioners were itinerant, operating

from temporary staging in the square, and that their performances were
essentially theatrical.15 The texts that were sung by the cantastorie, usually
anonymous, were sometimes published in modest pamphlets of a few pages
to be sold to those who gathered round to listen. This could sometimes lead
to legal difficulties. In 1545, the Executozi contra la bestemmia prosecuted
and fined two printers and Francescio Faencino, ,canta in banco', for having
sold copies of a work with the title ,11 dio Priapo'.16 The details of the case
emphasise the close professional contacts between small-scale printers of this
kind and outdoor entertainers.

Many popular printed poems cast in ottava rima were clearly intended to be
sung.17 In its blend of direct expression and lack of pretension, as well as its
deployment of an initial rhetorical gesture revealing the presence of listeners,
the following is typical of the genre:

Per dar diletto et infinito piacere
A tutti quelli che stanno aspettare
Ma prima voglio fare il mio dovere
Inanzi ch'io voglia comincare

And so on for a grand total of 115 verses, which in performance would have
been sung to simple melodic formulas, embellished and modified in response
to changes of mood. Both in the Piazza, the Piazzetta, and in the larger squares
of Venice, these raconteurs performed daily on improvised stages up until the
end of the Republic. In the sixteenth century, when the cantimpanchi were
engraved by Giacomo Franco and described by Tommaso Garzoni in La piazza
universale there was a thin line between the professionals in the square and
the amateurs in the calle such as Caravia's swashbuckling hero, Naspo Bizarro:

14 Iain Fenlon, „Noise in the Square: St. Mark's in the Sixteenth Century", in: Franco Bernabei
and Antonio Lovato (eds.), Sine musica nulla disciplina... Studi in onoie di Giulio Cattin,
Padua: II Poligrafo 2006, 221-234

15 Margaret A. Katritsky, „Marketing Medicine: The Image of the Early Modern Mountebank",
in: Renaissance Studies 18 (2001), 121-153.

16 Giuliano Pesenti, „Libri censuratia Venezia nei secoli XVI-XVII", in: La bibliofilia 58 (1956), 17.
17 Ottavia Niccoli, Prophecy and the People, Princeton: Princeton University Press 1990, 12.



124 Iain Fenlon

Cantero per passer mia fantasia
Quel che no suol cantar che canta in piazza
Che sempre dise calche gran busia
Perché altramente balotte i no spazza
Zaratan mi no son da dar balotte
Nianche ortolan da vendarve carotte
Imprestemne Zan Polo el vostro agiuto
Che impaintar possa d'amor versi in rima
In mezzo al cuor sonando mio lauto18

The repertories which the cantastoiie sang can be divided into various sub-

genres, but they are unified by being mostly written in ottava rima, which
since the time of Boccaccio had been established as the principal narrative
metre of Italian poetry; its continuing success is evident from the rapidity
with which it was taken up by street singers.19 Although it cannot be assumed
that all ottave were always sung (some may have been read, perhaps silently),
the majority were, particularly those that recount heroic deeds or tales of war,
and which characteristically begin with an invitation to the listeners:

Almi signori io vi voglio pregare
Che tutti quanti mi state ad ascoltare.
Che una gran battaglia son venuto per narrare,
La più famosa che mai sia stata in mare...20

The tradition of printed texts recounting the events of famous wars and battles
begins at the very outset of the history of print with the fall of Constantinople,
and was well established by the time of Lepanto.21 It is not surprising to find
that many of the cheaply produced pamphlets that narrate the most important
events from the fall of Famagosta to the victory itself were designed to be

sung to the stock formulas of tradition, either publicly by the cantastoiie, or
more privately before smaller groups of listeners. Other Lepanto pieces, that
are also cast in ottava rima, readily fit into various subgenres such as that
of the lament, an obvious example being the Lamento de Selin and its many
relatives.22 Often issued as separate pamphlets of just a few pages, the repertory

of Lepanto laments were an adaption of an established feature of popular
literature. Cheaply produced to be sold in the squares and streets of the city
by ballad-mongers, they were usually topical, prompted by recent political
events or natural disasters, and as such were related in thematic material

18 Alessandro Caravia, Naspo bizaro, Venice: Domenico Niccolini, 1565, 8.
19 Jane. E. Everson, The Italian Romance Epic in the Age of Humanism: The Matter of Italy

and the World of Rome, Oxford: Oxford University Press 2001, 113.
20 La cronica della guerra successa tra Christiani e'l Turco, Venice: Bonfadino 1619.
21 For the tradition, see Rolando Bussi (ed.), Guerre in ottava rima 4. vols., Modena: Panini

1989.
22 Antonio Medin and Lodovico Frati, Lamenti storici dei secoli XIV, XV e XVI, 4 vols., Bolo¬

gna: Romagnoli Dall'Acqua 1897-1894, vol. 4, 210.



Singing the News: Lepanto, 1571 125

to the news-sheets which gave out brief accounts of important happenings
abroad. Lepanto gave fresh impetus to this tradition, encouraging both anonymous

rhymesters and established poets to contribute to a growing body of
laments for the loss of the Turkish fleet. The language of many of these short
pieces, some no more than a couple of stanzas in length, presents a colourful

picture of the passions, rancour, and hostility that the Venetians felt for
the Turks. Faced with the wave of rejoicing which had gripped the city, the
Turkish community which lived in the palace of Marcantonio Barbaro, bailo
in Constantinople, in Cannaregio, took refuge. Fearful of being stoned in the
streets by gangs of youths, they locked themselves away for four days.23
Hostility towards the Turkish residents had been growing in intensity ever since
the start of the War of Cyprus, and many of the shopkeepers who now closed
their businesses to join in the celebrations put up the simple explanation ,For
the death of the Turks', in ironic parody of the practices normally followed
by bereaved families. The following short piece in dialect, characteristic in
what it reveals of popular attitudes, makes play with Sultan Selim I's reputed
fondness for wine, despite the dictates of his religion:

Canzon va da Selim,
Pregalo ch'el no beva tanto vin,
Ma che'cognossa Christo per suo Dio,
Giusto, demente e pio,
Che lui solo e quel chel puol salvar
In ste ruine da terra, e da mar.24

Many of these anti-Turkish verses were also intended to be sung, as were
pieces in more sophisticated poetic metres such as Blessi's ,Barzeletta contra
Mustafa Bassa', composed in the classic form of a six-line stanza and a four-line
refrain.25 The texts themselves, usually of a few pages, crudely produced by
jobbing printers and often adorned with simple woodcuts to attract the curious,

could have been bought by all but the most economically hard-pressed.
Interestingly, some composers of madrigals and canzonette that celebrate
Lepanto sometimes drew on the often tawdry verse produced in such quantity
by amateur poets and pretentious sonneteers (one commentator, perhaps too
enthusiastically in view of the low standard of much Lepanto verse, claimed
that the latter-day equivalents of Apollo and Orpheus could be heard on all
sides).26 A good example is provided by the following, set as to music by
Giovanni Ferretti:

23 Rocco Benedetti, Ragguaglio delle allegrezze, solennita, e feste, fatte in Venezia per la felice
vittoria, Venice: Gratioso Perchaccino 1571, f.[A3]v; Venice: Biblioteca Nazionale Marciana,
MS. It. VII. (8265) 73, £. 394-394v.

24 Canzon a Selim imperator de Turchi (n.p., n.d.).
25 Manoli Blessi [Antonio Molino], Dialogo de Selin con Giossuf Hebreo, Venice: Giovanni

Griffio [?] 1572.
26 Benedetti, Ragguaglio (see n. 23), f. BIv.



126 Iain Fenlon

'Quae pars est, o selim salamelech
De l'Uniu del Hie, & Hec, & Hoc?
Sessanta mille de quei to Tarioc
Co tresdent Galer son stag a stech.

E g'anime t'aspetta ilo a Lamech
D'Ali, Priali, Caracossa, e Siroc,
Perque in Bisanz, ne in Algier, o Maroc
Te si segur da sti gran Scanderbech.

Pensavet fors havi a fa co merlot,
Con Zent co ti e ti usag al bif?
Despresiador del Santo Saboat.

L'Aquila co'l Lio, co'l bech e grif,
Te Squarzara ol cur fo del maggot;
Sta mo a senti et tof, el taf, e'l tif.

The text, a spirited denunciation of the sultan in Bergamasque dialect, makes
reference to some of the major figures of the battle including Ali Pascia, the
commander of the Ottoman fleet at Lepanto, and Jorge Castriota (Scanderbech),

an Albanian patriot who was killed defending his country against the
Turks. It finishes with praise for the power of the forces of the Holy League
the members of which had become familiar in the popular literature through
the images of the Lion (Venice), the Eagle (Spain), and the Lamb (the Papacy).27
The music, in effect a six-voiced villanella, was published by Ferretti, who
was then living and working in Ancona on the Atlantic coast of the Papal
States (and so vulnerable to attacks from the Turkish fleet), in his Canzoni
alia napolitana which appeared in 1573.28 But such survivals represent only
a small and atypical corner of the total soundscape of Venetian engagement
with the war of Cyprus and the victory of Lepanto. To round out the picture,
and to invest our imaginative re-creation of the squares and courtyards of the
city with more characteristic music, it is necessary to look elsewhere.

27 For an explication of all the textual references, see Fenlon, The Ceremonial City (see n. 3),
378.

28 The text alone appears, among other places, in Groto, Trofeo della vittoria sacra (see n. 6),
f. 114. Ferretti's music was published in his II primo libro delle canzoni alia napolitana,
Venice: Girolamo Scotto 1573.



127

WHOSE VOICE IS IT ANYWAY? JACOPO PERI AND
THE SUBJECTIVITIES OF FLORENTINE SOLO SONG C. 1600

by Tim Carter

When the protagonist of Monteverdi's second opera Arianna took to the stage
on 28 May 1608, there was not one lady in the audience who failed to shed

some little tear as Ariadne, abandoned by her lover Theseus, lamented her
sad fate. The Lamento d'Arianna was at the center of the opera,- it became a

favorite party-piece of early seventeenth-century singers,- and it is the only
part of the work to survive today.1

Many of us have asked why those ladies were weeping, and how Monteverdi's
music could have provoked so moving a response. In part, it was the notion
of a single operatic character speaking/singing for herself, creating the illusion

of our seeing and hearing some kind of „real" Ariadne in the flesh. This
identification of musical voice with dramatic character was made possible
by the development in Florence in the 1590s of the new style of recitative.
But such musical declamation - whether speech-like or song-like - could be
found not just in the theatre but also in the chamber. When Giulio Caccini
published his Le nuove musiche (Florence: Giorgio Marescotti) in mid 1602,
he contributed to a burgeoning repertory of songs for solo voice and continuo
accompaniment that deliberately, even polemically, set itself apart from the
traditional vehicle of secular art-music in the Renaissance, the five-voice
madrigal. These songs may have embodied the art of the virtuoso singer, but
they also permitted the musical articulation of new forms of poetic subjectivity.

The Petrarchan lyric „I" now found a one-to-one correspondence with
the voice that pronounced it. When both Caccini and his chief competitor in
Florence, Jacopo Peri, set Petrarch's sonnet „Tutto '1 di piango, e poi la notte
quando" as a solo song - if in quite different musical ways - it was a single
singer, and not five voices, spending his days and nights in tears.2

Of course, my opening gambit contains three obvious problems. First, solo

song was not new, either in the musical Renaissance or as part of the broader
Western art tradition; this is particularly true of the Renaissance if we take
into account performance practices, and also various song-types generated by
improvisation. Second, we can usefully argue over the poetic and musical
subjectivities articulated even by the multiple voices of the polyphonic madrigal.
Third, there is a debate to be had over what, or who, is being represented by all
that weeping: in the case of „Tutto '1 di piango", who is the „I" that forms the
subject of the verb „piango"? Is it the poet, the composer, the singer, or just an

1 The literature is large: one might usefully start with Tim Carter, Monteverdi's Musical
Theatre, New Haven and London: Yale University Press 2002, 202-211.

2 See the discussion in Tim Carter, „Tutto '1 di piango Petrarch and the ,New Music' in
Early Seventeenth-Century Italy", in: Loredana Chines (ed.), Il Petrarchismo: un modello di
poesia per l'Europa, 2 vols., Rome: Bulzoni 2006, 1:391-404.



128 Tim Carter

abstract representation of some generic lover? Do we as listeners detach that
„I" from its immediate envoicing - contemplating it at a distance - or do we
assimilate it as our own internal voice, such that we shed some little tear not
so much for sympathy as out of experience? These are the classic dilemmas
of any form of lyric song. My point, however, is that they come to a head in
intriguing ways precisely around 1600 given the possibilities offered by the
so-called „new music" of Caccini, Peri, and their contemporaries.

Jacopo Peri (1561-1633)

Peri is well known as the composer of the first favole in musica, i.e., what we
now call operas.3 His Dafne and Euridice, which had their premieres in Florence
in 1598 and 1600 respectively, may have had a mixed reception at their time,
but they certainly have become landmarks in our music histories. Thanks to
the rich documentation surviving in the Florentine archives, we also know a

great deal about his musical and other careers in Florence, and still more is
coming to light given the recent discovery by the economic historian Richard

Goldthwaite of a cache of financial account-books created and managed
by Peri and by members of his family.4 They offer unparalleled insights into
the economic, social, professional, and private lives of a musician who was
also an accountant, a civil servant, an active participant in Florence's cloth
industries, a devout church-goer, and the husband of three wives and father
to some twenty children. We know how much money he earned and something

of what he spent it on; how he invested and saved for the future,- what
properties he owned or rented in the city and in the countryside; and what
furniture and other possessions he put in them. We can construct something
of his social networks encompassing his relatives, friends, and neighbors. We
can add to them his business associates, and, if as a fairly minor part of the
equation, the connections and opportunities made possible by Peri's musical
activities. Indeed, music figures hardly at all in Peri's financial accounts,-
this is in part due to their function, but it also raises questions about
music's economic utility, as distinct from any cultural value it might have held.
Certainly Peri was a musician, and as such he gained a regular stipend from

3 Tim Carter, Jacopo Peri (1561-1633): His Life and Works, 2 vols., PhD dissertation, University
of Birmingham 1980 (repr. New York and London: Garland 1989); Warren Kirkendale, The
Court Musicians in Florence During the Principate of the Medici, with a Reconstruction of
the Artistic Establishment, Florence: Olschki 1993 (Historiae Musicae Cultores. Biblioteca
61), 189-243.

4 These account books, and other new documents concerning Peri, are discussed in Tim Carter
and Richard A. Goldthwaite, Orpheus in the Marketplace: Jacopo Peri and the Economy of
Late Renaissance Florence, Cambridge, Mass.: Harvard University Press 2013. Readers of the
present essay may be interested to know, however, that we now have a new date for the
premiere of Euridice: its performance on 6 October 1600 (hitherto regarded as the first) during
the festivities in Florence for the wedding of Maria de' Medici and King Henri IV of France
was preceded by a fully staged production at court - a tryout, as it were - on 28 May; see
Florence, Archivio di Stato, Guardaroba medicea 1152, fol. 148.



Whose voice is it anyway? 129

the Medici court from 1588 until his death. But this stipend formed only a

relatively small portion of his total income from a range of sources, and it
seems that Peri kept his court position more for the access it gave him to
other benefits and favors than for its financial reward.

Peri styled himself a „noble Florentine" (nobil fiorentino) on the title-page
of the printed score of Euridice (Florence: Giorgio Marescotti 1600 [= 1601]),
as he was at liberty to do by virtue of his ancestors having occupied major
civic offices during the Florentine republic in the fifteenth and early sixteenth
centuries, although „nobility" was only loosely defined thereafter. Clearly Peri's
claim to such a double-barreled title served a purpose under the Medici grand
dukes, granting him access to court circles and distinguishing him from his
more artisanal musician-colleagues whether from Florence or, like Giulio
Caccini, from elsewhere.5 It also explains Peri's reticence as a composer and
performer, and even the nature of his music: not for nothing did contemporaries
refer to his „most noble style of recitative" (suo nobilissimo stile recitativo).6
Likewise, the songs for one, two, and three voices and continuo that Peri
published in his Le varie musiche in 1609 (Florence: Cristofano Marescotti)
- a revised second edition appeared in 1619 (Florence: Zanobi Pignoni) - set
themselves apart from those of his contemporaries by virtue of the literary
quality of their texts and the elevated tone of their musical settings.7 Peri
adopts the manner of another „noble" composer known to have visited Florence
in the first decade of the seventeenth century, Sigismondo d'India, and resists
the ornamental flourishes that Caccini included in Le nuove musiche and in
his Nuove musiche e nuova maniera di scriverle (Florence: Zanobi Pignoni &
co. 1614) to demonstrate his own manner of virtuoso singing. Indeed, so spare
is Peri's music - at least as it appears on the page - that the printer of Le varie
musiche, Cristofano Marescotti, felt it necessary to add to his prefatory note
that in order to appreciate these songs in their perfection, one needed to hear
them played and sung by the composer himself [ma per quel ch'io odo sarebbe
necessario sentirle sonare e cantare da lui medesimo per conoscere maggior-
mente la lor perfezzione). One might read this less as an apology than as an
advertizing tool, at least if one aim of the print was to encourage consumers
in the local market to which Marescotti largely catered to hire Peri himself
as a singer on the one hand, or a teacher on the other. But to use a slightly
shopworn term, Peri performed his identity in quite precise musical ways.

5 Although Caccini's family was Tuscan (his father came from Montopoli in Val d'Arno and

styled himself fiorentino), Giulio consistently used the styling „Romano" or „da Roma",
where he was baptized and where he was trained before moving to Florence in 1565; see Tim
Carter, „Giulio Caccini (1551-1618): New Facts, New Music", in: Studi musicali 16 (1987),
13-31 (reprinted in Tim Carter, Music, Patronage and Printing in late Renaissance Florence
[Aldershot, UK, and Burlington, Vt.: Ashgate 2000]).

6 I quote from the poet Jacopo Cicognini's report of Peri's contribution to a mascherata per¬
formed at court on 14 February 1610/11; Kirkendale, The Court Musicians in Florence (see

n. 3), 220.
7 Jacopo Peri, „Le varie musiche" and Other Songs, ed. Tim Carter, Madison, Wise.: A-R Edi¬

tions 1985 (Recent Researches in the Music of the Baroque Era 50).



130 Tim Carter

The death of the author!

This introduces what some might consider to be a rather dangerous critical
strategy. The post-structuralist slogan proclaiming „the death of the author"
has found a hearty welcome in some musicological circles - especially those
celebrating the end of the „great man" approach to music history. But the
obituaries now appear premature. Biography continues to play a role in the
music-historical enterprise, and one does not need to be an advocate of gender
or sexuality studies - although it helps - to work on the basis that a composer's
life and art must somehow be intertwined, even if we are never quite clear
on the impact of that intertwining on the music itself.

Roland Barthes may have thought he had jauntily nailed down the lid of
the authorial coffin with his 1967 essay „La mort de l'auteur", but just two
years later, in 1969, Michel Foucault prised it open again with his lecture
„Qu'est-ce qu'un auteur?"8 For Barthes, to give a text an author was to impose
limits on something that needed to be liberated from interpretative tyranny.
Foucault, however, deemed the „author-function" [la fonction-auteur) useful
not just for mechanical reasons - to locate and classify texts - or legalistic
ones (to enable intellectual property-rights). The author-function also aids
interpretation by allowing us to perceive texts working within, or against,
specific cultural fields and discourse networks. Foucault's author-function does

not necessarily impose interpretative tyranny, as Barthes would have it; nor
does it overrule interpretations not sanctioned explicitly or implicitly by the
author. Foucault also left himself room for maneuver by allowing, plausibly
enough, that authors can have multiple purposes, and even multiple personalities.

He located historically the emergence of the author-function somewhere
between the sixteenth and seventeenth centuries - precisely the period under
present discussion. This was because texts were starting to gain authority
by their authoriality rather than by their appeal to prior authority; so-called
print culture also has its part to play here. Foucault further argued that it is
the author's position both outside and inside the text that at once permits but
renders insoluble the dilemma of „Who is speaking?" - the question that art
asks but never answers, and one I have posed already in the case of solo song.

Barthes's essay „La mort de l'auteur" was first published in 1968 and reprinted in his Le
Bruissement de la langue, Paris: Éditions du Seuil 1984, 61-67; it was translated as „The
Death of the Author" in Barthes, Image, Music, Text, ed. and trans. Stephen Heath, London:
Fontana 1977, 142-148. Michel Foucault's „Qu'est-ce qu'un auteur?" is in: Daniel Defert and
François Ewald (eds.), Dits et écrits 1954-1988 par Michel Foucault, 4 vols., Paris: Gallimard
1994, 1:789-812; for an English translation, see „What is an Author?" in: Donald F. Bouchard
(ed.), Language, Counter-Memory, Practice, Oxford: Basil Blackwell 1997, 113-138. The issues
have generated a large literature: see, for example, the overview in Adrian Wilson, „Foucault
on the .Question of the Author': A Critical Exegesis", in: Modern Language Review 99 (2004],
339-363.



Whose voice is it anyway? 131

Accepting the Foucauldian resurrection of the author, if in the more general

guise of the author-function, may or may not prompt renewed interest
in „real" authors as a legitimate subject of historical inquiry. But it certainly
forces some prioritization within critical endeavor of how authors construct
themselves in, and are constructed by, their texts. Two songs in Peri's Le varie
musiche provide intriguing case-studies that might seem to pull in quite
different directions.

„Se tu parti da me, Fillide amata"

The „new music" prided itself on, and claimed its origins within, an intimate
relationship between music and poetry, and one far closer than was thought
possible within the polyphonic madrigal. This was the fundamental premise
lying behind the musings of the so-called Florentine Camerata. While that
relationship could be perceived as strong in the recitative, in solo madrigals,
and in through-composed sonnet settings, etc., it was weaker when strophic
repetition came into play, with the second and subsequent stanzas of a text
applied to the music of the first (or the second quatrain of a sonnet, or the
second pair of lines of an ottava rima stanza, etc.), although the technique of
strophic variation could mitigate the problem. And one might argue that this
relationship ran the risk of fracturing more or less completely in the cases
where the musical setting was given a text different from that for which it
was originally composed.

There is one such example in Le varie musiche, „Se tu parti da me, Fillide
amata", which also brings other issues into play by taking a piece originally
written, and one assumes used, for theatrical performance and then reworked
for the chamber.9 The music was originally intended for the final (poetic)
chorus of Act III of the play II giudizio di Paride by Michelangelo Buonarroti
il giovane, performed in Florence during the celebrations of the wedding of
Prince Cosimo de' Medici and Archduchess Maria Magdalena of Austria in
October 1608. That chorus, „Poiché la notte con l'oscure piume" (three stanzas),
typically marked the passing of time in the play as night shifted to dawn;
the 1609 text (also by Buonarroti) is, instead, a conventional male complaint
against a recalcitrant lover. The music shifts from a declamatory recitative
to (for the last three lines of the nine-line stanza) a more songful triple time,
although it seems an odd gesture whichever text one uses.

Buonarroti also provided another poem for Peri to adapt to the music for
the chorus from II giudizio di Paride so that it might be sung to Archduchess
Maria Magdalena, although in the end it was not used (Per Jacopo Peri per

9 There is another case in Le varie musiche where a text survives in variant versions: „Tra le
donne onde s'onora"; see Carter, Jacopo Peri (see n. 3), 1:237. But this is more a case of the
beginning of the poem (by Ottavio Rinuccini) changing in subsequent drafts.



132 Tim Carter

poivi su l'aria fatta sopra il Coro de Giudizio del Giudizio [sic] di Paride che
comincia quando la notte con l'oscure piume per cantarsi all'Arciduchessa
- non servi):10

Poiché de' Toschi al fortunato impero
sorti '1 cielo ed Amor l'eccelsa sposa,
a lei fregiar di si nobil corona
ecco già l'Austro altero,
già l'Adria gloriosa,-
già Maddalena l'Appenin risuona,
già regina incorona,-
e regina saluta e umil l'onora
d'Orsino eroe del bel regno di Flora.

Since to the fortunate empire of the Tuscans / did heaven and Love send forth
the most high bride, / here to adorn her with so noble a crown / is proud Austro,
/ here glorious Adria. / Already do the Appenines resound Maddelena, / already
do they crown her queen; / and saluting as queen and humbly honoring her / is a

hero of the Orsini family from the fair kingdom of Flora.

The clue of the occasion for which this text was intended is given by the last
line of this first stanza (of three) of the text, with its reference to a heroic
member of the Orsini family coming from Flora's kingdom, i.e., Florence.
Grand Duke Ferdinando I de' Medici sent to Graz Paolo Giordano Orsini,
the eldest son and heir of Virgilio Orsini, Duke of Bracciano, to act as proxy
for Prince Cosimo at the wedding ceremony held there, and to accompany
Archduchess Maria Magdalena back to Florence. Buonarroti's new text would
have served well for that first encounter; indeed, it could hardly have been
used anywhere else. As for who might have sung it, a possible candidate is
the young Florentine nobleman in Orsini's entourage, Sinolfo Ottieri (born
around 1578), the son-in-law of the grand duke's chief secretary, Belisario

10 Florence, Casa Buonarroti, Archivio Buonarroti 84, fols. 180v-181r. There follows (fols. 181r-
181v) the text of „Se tu parti da me, Nisilla [sic] amata" with the heading that it is for the same
person and the same purpose, i.e., the same aria (Per il medesimo nel medesimo proposto
cioè per la medesima aria). For these texts (including the one from II giudizio di Paride),
see Carter, Jacopo Peri (see n. 3), 1:251; Janie Cole, Music, Spectacle and Cultural Brokerage
in Early Modern Italy: Michelangelo Buonarroti il giovane, 2 vols., Florence: Olschki 2011
(Fondazione Carlo Marchi. Quaderni 44), 1:229 n. 37, 2:702-703. In terms of the „Nisilla"
reading, the name appears quite frequently in Buonarroti's poetry. In his autograph copy of
„Se tu parti da me", Buonarroti notes in the margin several, but not all, of the variants
created for, or at least adopted in, Peri's setting (per il canto), suggesting that he also saw the
poem as having some kind of separate life. But while one can attribute the annotations to
Buonarroti (so Peri's words are the poet's), it is not clear when they were made.



Whose voice is it anyway? 133

Vinta.11 Ottieri was obsessed with music: he had taken singing lessons with
Giulio Caccini and keyboard lessons with Alberigo Malvezzi, organist of the
Duomo. He was also associated with Jacopo Peri; acting as godfather to his
son Niccolo in August 1610, and giving Peri an organ worth 300 scudi in the
mid-1610s, supposedly in return for having been allowed to attend the singing

lessons that Peri gave to his pupil, Angelica Furini. Ottieri's infatuation
with female singers was not uncommon at the time, but it brought him to a

sticky end when on 2 July 1620 he was found in the convent cell of Florence's
famous singing nun Suor Maria Vittoria Frescobaldi (Lucrezia Frescobaldi).
He went on trial in early 1621 - at the time Jacopo Peri was one of the Otto
di Guardia e Balia, the official body handling the case - and despite the
support of leading Florentine musicians and poets summoned as witnesses in his
defense to attest to his musical passions (which, Ottieri claimed, were all that
laid behind his actions), he was fined and sentenced to life imprisonment in
Volterra, where he died.12

Buonarroti's wording of the heading above his autograph copy of „Poiché de'
Toschi" suggests that it was Peri who asked for it, presumably in response to
a request from Paolo Giordano Orsini or Sinolfo Ottieri. Even if the piece was
not used (so Buonarroti says), it might still say something for the cultural
capital invested in the Florentine „new music" that one or other of them should
have had the idea - extraordinary, it would seem - that the official Medici
delegation to Graz could in some sense be introduced to Archduchess Maria
Magdalena by way of song, and in a musical style that she is unlikely to have
experienced before. Poems of self-introduction, often set to music, were not
unusual within Florentine court entertainments (operatic prologues, masche-
rate, tournaments, etc.). But they were usually formal sonnets or ottava rima
stanzas. Peri's song, had it been performed, would have been quite different.

Maria Magdalena certainly heard the version of Peri's music used in the
performance of II giudizio di Paride on 25 October 1608. One assumes that
she also came know „Se tu parti da me". In early 1609, Cardinal Ferdinando
Gonzaga tried to encourage Peri to come to Mantua to be of some service for

11 Paolo Giordano Orsini's trip to Graz and the proxy wedding (on 14 September 1608) is de¬

scribed in the official printed account of the 1608 festivities: Camillo Rinuccini, Descrizione
delle feste fatte nelle leali nozze de' Serenissimi Principi di Toscana D. Cosimo de' Medici
e Maria Maddalena Arciduchessa d'Austria, Florence: I Giunti 1608, 2-3. Orsini's entourage
is listed on ibid., 73 (Ottieri is styled „Sinolfo Otterio").

12 For the Ottieri affair, see Kirkendale, The Court Musicians (see n. 3), 314-316; and also, Su¬

zanne Cusick, „He Said, She Said? Men Hearing Women in Medicean Florence", in: Olivia
Bloechl, Melanie Lowe and Jeffrey Kallberg (eds.), Rethinking Difference in Musical Scholarship,

Cambridge: Cambridge University Press 2015, 53-76.



134 Tim Carter

Carnival, but the Medici court denied permission for him to go there because
he was needed for entertainments in Florence, because the archduchess wanted
to hear him sing every evening, and because he taught music to her and to the
Medici princesses.13 It seems highly likely that at least some of the contents
of Le varie musiche, issued later that year, reflect this regular service in the
chambers of the principal women at court.

„O miei giorni fugaci, o breve vita"

Peri's first musical appointment was at the age of twelve, in September 1573,
when he was employed to sing laude - devotional songs - to the organ in
the Servite monastery of SS. Annunziata in Florence. He was there until
the end of September 1577 (presumably around the time his voice broke), by
which time he was a pupil of Cristofano Malvezzi, maestro di cappella at the
Florentine cathedral and baptistery. Very shortly thereafter, Malvezzi seems
to have introduced Peri to the court as some kind of music teacher to the
young princesses in the grand-ducal household. He maintained this position
- without any recorded payment it seems (save perhaps via Malvezzi) - as he
took up the posts of organist at the Badia Fiorentina (from 1579 to 1605) and
singer in the choir of the Duomo and S. Giovanni Battista (1586-90) before
officially joining the court musicians probably in September 1588. He
continued to teach successive generations of Medici children in addition to his
other musical duties at court.

Much later, Peri said that his work in this capacity had begun during the
time of Grand Duchess Johanna of Austria (who died on 11 April 1578),14

meaning that his first such pupil was the young Eleonora de' Medici, born
to Grand Duke Francesco and Johanna in February 1567 (Eleonora became
the second wife of Prince Vincenzo Gonzaga in 1584 and hence Duchess of
Mantua). Francesco and Johanna's next daughters - Anna (b. 1569) and Maria
(b. 1575) - also studied with Peri, as did Virginia (b. 1569), the daughter of
Grand Duke Cosimo I and Camilla Martelli. In early 1577 (so, probably just
before Peri started teaching her), the court bought for Eleonora's use a number
of printed music books: an anthology of three- and four-voice villanelle alia
napolitana, Philippe de Monte's First and Third books of four-voice madrigals,

13 The relevant documents are transcribed and discussed in Tim Carter, „The Power of the
Patron? A Case from the Life of Jacopo Peri (1561-1633]", in: Miscellanea Ruspoli: studi sulla
musica dell'età barocca 2 (2012), 3-20.

14 So he noted in support of a petition to the court of 29 January 1617/18 for some civic office in
Florence or nearby that would enable him to support his large family; Florence, Archivio di
Stato, Mediceo del Principato 1370. This and all of Peri's other letters are included in Carter
and Goldthwaite, Orpheus in the Marketplace (see n. 4), Appendix B, 387-426.



Whose voice is it anyway? 135

and four-voice motets by Adriano Willaert.15 This is a reasonable spread of
safe, relatively conservative repertory: devotional texts, simple strophic
settings in a popular vein, and more serious poetic madrigals (Monte's two books
are full of Petrarch). A similar mixture is apparent - if in a very different
musical guise - in Peri's Le varie musiche with its four Petrarch sonnets (an
unusual number for such songbooks) and other madrigals, strophic arias, and
at the end, two spiritual madrigals (i.e., settings of devotional texts in the
vernacular). The poetry is decorous, and the music, restrained (which is not
to say that it is easy to sing): further, two of the more tuneful settings - „AI
fonte, al prato" (an aria) and „Con sorrisi cortesi" (a madrigal) - have text laid
under the continuo line and thus are soprano-bass duets, which would also
be suitable for a teacher and his female pupil.16

The two spiritual madrigals, „O miei giorni fugaci" and „Anima, oimé che
pensi, oimé che fai", express sentiments common enough during the period of
the Counter-Reformation: they have pious texts (both by Ottavio Rinuccini)
and the music is appropriately somber and restrained. Somewhat unusually,
„O miei giorni fugaci" also survives in a simple arrangement for keyboard (by
an unknown hand), which does not make much sense absent the words - or
at least, absent knowledge of the words - although again it could serve as a

teaching tool.17 But there is no reason why these spiritual madrigals could not
have been sung by a Medici princess, or by Archduchess Maria Magdalena:
they were entirely appropriate for female members of the grand-ducal household.18

In early 1609, they might also have served a broader function, given
that Grand Duke Ferdinando I was lying on his deathbed (he died in February),
no doubt contemplating the brevity of life.

15 Tim Carter, „Music-selling in Late Sixteenth-century Florence: The Bookshop of Piero di Giu-
liano Morosi", Music and Letters 70 (1989), 483-504, at 493 n. 17 (reprinted in Carter, Music,
Patronage and Printing [see n. 5]). The anthology of villanelle was the Corona delle napolitane
(Venice: Girolamo Scotto 1570). Monte's II primo libro de madregali a quatro voci was first
published in 1562 (Venice: Antonio Gardano); his II terzo libro de madrigali a quattro voci
survives only a second or subsequent edition from 1585 (Venice: heirs of Girolamo Scotto).
Willaert's First and Second books of four-voice motets date back to 1539 (Venice: Girolamo
Scotto), although there were subsequent editions.

16 Not all the music in Le varie musiche fits the pattern, however: the two trios (SSB), „Caro
e soave legno" and „O dolce anima mia, dunque è pur vero" - which have more embellishments

than the solo songs - probably reflect Peri's role as director of the court's concerto de'
castratii Carter, Jacopo Peri (see n. 3), 1: 256-260.

17 The keyboard version is in Florence, Biblioteca Nazionale Centrale, Magi. XIX.115.
18 These two songs each have the vocal line in the CI clef, though one should not read too

much into that. The solo songs in Peri's Le varie musiche (and most other songbooks of the
period) variously use either CI (soprano) or C4 (tenor) clefs, but that does not force one voice-
type over another if one allows octave transposition, as was explicitly encouraged in some
prefaces to early 17th-century prints. Both spiritual madrigals are in a generic poetic voice
rather than a gendered one. In other cases, however, there is an interesting discussion to be
had about the matching (or not) of male/female poetic voices and musical voice-types, even
granting that male castratos and falsettists muddy the waters.



136 Tim Carter

But the text of „O miei giorni fugaci" and its musical setting also raise other
questions:

O miei giorni fugaci, o breve vita,
oimé già sei sparita.
Già sento, o sentir parmi,
la rigorosa tromba
d'avanti a te, giusto Signor, chiamarmi.
Già nel cor mi rimbomba
il formidabil suono:
miserere di me, Signor, perdono.

O my fleeting days, o short life, / alas you are already at an end. / I already hear, or
seem to hear / the harsh trumpet / calling me before you, o just Lord. / Already in
my heart resounds / the fearsome sound: / have mercy on me, Lord, and forgive me.

The text starts as an invocation in „you" mode (to the poet's „fleeting days").
But then it shifts to the „I" one before conflating the two as its primary voice,
the „I", asks a different „you", the Lord, for mercy and forgiveness. Peri sets
it in a simple style: there are only very brief ornaments on „vita" and „oimé",
and slightly longer roulades on „sentir" (to hear, listen, or feel) and „chiamar"
(to call or summon). He also takes advantage of the separate syntactical units
within the text (lines 1-2, 3-5, 6-8): line 3 begins as if it were a variation
of line 1, and lines 6-8 are repeated to produce the ABB form often found in
this repertory.

The ,,I"-ness of this text is of course typical of one mode of lyric poetry:
it both individualizes and universalizes the genre. It also invites consideration

of its setting as some kind of personal statement on Peri's part. When
he published the song in 1609 - we do not know when it was written - he
was forty-eight years old: he could not know that he would live to the age
of seventy-two. By now he had buried two wives, and five children who died
at or soon after birth. He was suffering the ailments of middle age - severe
headaches, catarrh, and deafness - that impeded his abilities to perform. In
religious terms he was devout, pious, and even ascetic. He does not seem to
have engaged in conspicuous consumption in the manner of many upwardly
mobile Florentines of the period, and in his final testament, he specified that
for his funeral his body was to be laid on the bare floor of the church of S.

Maria Novella, or at most on some kind of rug. Given all these character traits,
it is wholly plausible that in addition to all its other possible functions, „O
miei giorni fugaci" was for Peri in some sense a personal poetic and musical
statement. Did it remind him of his earliest time singing laude at SS.

Annunziata? Did he play the keyboard version on the spinet that we know he had
in his house (according to an inventory prepared close to his death), perhaps
as a memory of former glory once his voice had passed its best?

Those questions reveal, of course, the perils of this kind of enterprise:
biography is one thing, and autobiography another. Reading art through the
artist's biography as determinant of context, function, and even content is not



Whose voice is it anyway? 137

an unusual critical strategy, despite postmodern claims to the contrary: even
in the Renaissance it was considered a useful hermeneutic tool, which is one
reason why Giorgio Vasari was interested in the lives of painters, sculptors,
and architects. Reading art as autobiographical statement would seem, on
the face of it, to be a more perilous critical strategy based on anachronistic
aesthetic presumptions. In the end, too, it probably matters little whether
Peri was expressing identity or just performing it, whether he was making
some kind of personal statement or whether this was what he thought others
might want to hear in order to further his own agendas. But whether Peri
was singing for himself or for others - or both - he was singing all the same.
As noted earlier, there are brief moments in „O miei giorni fugaci" where the
voice takes over from the text, including the roulades on the verbs „sentir"
and „chiamar". We are summoned to hear Peri's song, and we are certainly
encouraged to listen to it very attentively indeed, and even to feel its effect
on our hearts and minds.

This brings me back to the question at the start of this essay: how could an
audience be moved to tears by a work such as the Lamento d'Aiianna? While
one can plausibly attempt - as I have done here - an intensely personal, and
intrinsically musical (rather than just poetic), reading of a song such as „O miei
giorni fugaci", the case of „Se tu parti da me" with its multiple texts should
offer pause for thought in terms of any presumed relationship between poetry
and music within this repertory. The act of singing „Se tu parti da me" or
its predecessor, „Poiché la notte con l'oscure piume" - or of intending to sing
„Poiché de' Toschi al fortunato impero" - in a particularly Florentine style
may be politically, socially, and/or culturally significant, but the music itself
is less important for its content, at least so far as the text is concerned, than
for its opening up a space for that act of singing to occur. This certainly has

consequences for how we might choose to analyze the song, where the
conventional strategy of exploring word-music relations within the score would
necessarily fall short: any reason one can find for the shift from the declamatory

portion of the setting to the more songful triple-time (for the final three
lines of each stanza) cannot apply consistently across the three texts supplied
for this music.19 Indeed, there is perhaps less point in asking how the music
fits the text than in trying to determine how it allows so many different texts
none of which, I dare to suggest, seems to suit the musical notes very well.

19 See, for example, Margaret Murata, „.Singing", .Acting", and .Dancing' in vocal Chamber
Music of the Early Seicento", in: Journal of Seventeenth-Century Music 9/1 (2003), <http://
www.sscm-jscm.org/v9/nol/murata.html>, paras. 5.1-3. Murata reads the triple-time in ways
specific to „Se tu parti da me": the shifts of meter reflect references to some kind of physical
motion and/or an attempt to prevent it (e.g., Fillide's leaving the lover). However, this hardly
works for the other two texts (both of which came earlier), and one would be hard pressed, I
think, to argue that Peri only found the „right" text to match his music on the third attempt,
even if, by Murata's reading, „Se tu parti da me" appears more „right" than the others.



138 Tim Carter

„O miei giorni fugaci" appears more straightforward from that analytical point
of view, although if we take the lesson of „Se tu parti da me" to heart, my close
reading of the notes may in the end be overly determined. One might say the
same of any attempt to discern musical meaning within Monteverdi's notes
for the Lamento d'Arianna when much of its effect, and even affect, seems to
have been due to the dramatic and rhetorical abilities of its first performer,
Virginia Andreini. At the very least, in the case of „O miei giorni fugaci" we
need to consider, as Cristofano Marescotti said we should, how Peri himself
might have sung and played it in terms of phrasing, tempo, ornamentation,
and so on and so forth - in short, all the many aspects of pronuntiatio that a

performer brings to those other parts of musical rhetoric usually considered
to rest in the hands of the composer: inventio, dispositio, and elocutio.

This might seem a counsel of laissez-faire despair - we have no audible
record of Peri's singing - although it is, of course, one of liberation, at least so
far as modern-day performers are concerned. But it is liberation within limits
defined not just by the musical notation - although that can be limiting - but
also by what one might call the discourse networks within which the musical
work did its work. If we believe in historically informed performance practices,
then we must be also concerned with the historical meanings lying within
and beyond the materials to which those practices are applied. It matters to
know who might have sung Peri's songs, who might have heard them, and
what kinds of responses they might have generated.

Of course, these issues are not unique to the new musical styles emerging
in Italy around 1600. However, I would argue that those styles enabled new
approaches to questions of subjectivity on the one hand, and performative
pronuntiatio on the other, even as - or better, precisely because - it problema-
tized them. The consequences are quite profound for what we think we do as

performers and scholars.



139

MELISMA, TACTUS, AND POETIC METER

by Margaret Murata

Music historians have often cited Giulio Caccini's criticism of excessive
ornamentation in the vocal music of his time, emphasizing the importance
of the syllabic, declamatory style of recitar cantando that he helped establish

in his Le nuove musiche of 1602, a volume generally recognized as the
first publication of chamber monody.1 The new style formed the basis for a

threefold paradigm of innovation: largely syllabic melodic lines, accompaniment

in a style different from the vocal line and partly to be improvised,
and performance loosened from mensural regularity. Nonetheless, passaggi
never disappeared from Caccini's own chamber compositions, as he himself
acknowledged.2 Once passaggi are in your ears, throat and fingers, they are
hard to suppress. Embellished monodies, solo cantatas and motets appear in
prints and manuscripts well past the 1630s. Florid solos may indeed have been
heard in greater proportion than we see in surviving scores. The old paradigm
saw coloratura as a holdover, a given in certain improvised genres but only
acceptable within certain conventions in the new monody. This essay illustrates
in brief how passaggi in fact participated in projecting the vivid attention to
text that was one of the foundations of récitai cantando and also that features
of the passaggi themselves suggest that the rhythmic freedom we attribute to
declamatory monody was not entirely a matter of singers' subjective choices.

Modern performers and historians have long studied tutorial illustrations
of how to embellish intervals. Their historical tables of passaggi make us well
aware that any improvising instrumentalist or singer must still decide - or
strategize - what intervals in which rhythmic positions to embellish and, in
each instance, to what extent.3 Our standard concept of passaggi (as opposed

1 The narrow sense of the term ,monody' designates recitar cantando accompanied by basso
continuo harmonization, for stage or chamber performance in Italian ca. 1580-1625/30, excluding

strophic arias and canzonettas. It was not then a current term and today is widely used in
musicology to mean any vocal solo accompanied by basso continuo, whether in a song-like or
recitative style. The present text uses the term with an even broader historical application.

1 In his Von der Sing-Kunst, (§38), Christoph Bernhard distinguished between passaggi that oc¬

cur within a tactus unit and coloratura, melismas extending beyond one tactus. He dropped
this distinction in his later Tractatus compositionis augmentatus (dated within the 1650s). For
both treatises in English see Walter Hilse, „The Treatises of Christoph Bernhard", in: Music
Forum 3 (1973), 1-196, 23. Caccini discussed passaggi in the preface to Le nuove musiche,
Florence: Marescotti 1602, [iiij; 2nd ed. with Eng. trans, by H. Wiley Hitchcock, Madison:
A-R editions 2009. I use passaggi here for melismas extending a half semibreve or longer,

3 See for instance Francesco Rognoni, Selva di varii passaggi, Milan: Filippo Lomazzo 1620; fac-
sim. Bologna 1983. See also Karl Gustav Feilerer, „Monodie Passeggiati [sic]", in: Muzikoloski
Zbornik/Musicological Annual 17/1 (1981), 65-86; and Bruce Dickey, „Ornamentation in
Early Seventeenth-Century Italian Music", in: Stewart Carter (ed.), A Performer's Guide to
Seventeenth-Century Music, 2nd ed. rev. Jeffery Kite-Powell, Bloomington: Indiana University

Press 2012, 293-316.



140 Margaret Murata

to brief graces) puts them in two places - as cadential flourishes and as word
painting. But both categories still regard melismas as local ornaments. Two
monodic settings by Giulio Caccini and Giovanni Girolamo Kapsperger4 show
that composers employed passaggi to project both mensural organization and
prosodie structure and that their distribution of melismas helps create a
cumulative musical shape that serves to interpret the poetry.

As an exercise, a young singer might be set to write out embellishments
for a set of strophes over the same bass line.5 In a similar format, Example 1

illustrates synoptically how the location and extent of passaggi are choices,
using a set of strophic variations composed by Orazio Michi. The example
superimposes five strophes of just the first quatrain of the canzonetta Sin a

qual segno, o Dori.6 It shows that where passaggi occur may have little to do
with individual words, just as in instrumental improvisation.

Ex. 1 From [Orazio Mihi], Sino a qual segno o Don, from I-Rn Mus. ms. 56, fol.
42v-47, first half only of strophes 1-5.

] =F=f]-j Jt-ft -T J J J

1 .Sin a qual

A. > KM

se - gno, o Do

J J J lr.f -

W =F
ri, ai

i

=4
- r - 7er

T~ ' f J J1
2.11 ram-men

' =' -
tar m'ac - cor

J Ii L

'F C-XJ
ra ch'o

TO
jni mia

0 m PfT J- j2J
3.Di - co-no i

f. f., 1 -fv-

sag - gi a - man

-

ti che sen - zz pe

^ ^*rrprrJ- «M

4. Ca - der ma

2,1 r. .K=F=I

—
ri - no

H Er^-

SCO

r ifjl '
glio ri - per - OS

5.Vi - ver sen

* J J "

^=-"~T==--
pria tor-men

if r »,

to spen

-m-

1er il

0

r m r i-
4 Complete scores of both, edited to illustrate this essay, are in the Appendix (227-280). The

Caccini has been recorded by Claudine Ansermet and Paolo Cherici on G. Caccini. II can-
taz d'affetto (Stradivarius 2010); the Kapsperger by Gian Paolo Fagotto and the ensemble II
Furioso on Kapsbergez, Libio secondo d'azie (Toccata Classics 1996).

5 Margaret Murata, „More observations on Italian florid song", in: Analecta Musicologica 36
(2005), 343-372.

6 Transcribed from I-Rn Mus. ms. 56, fol. 42v-47, a volume considered to be an Orazio Michi
holograph.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 141

|ü
I I

r icj-
rà per me tua cru - del - tà?Il I I I I

E'l mar_

f piu- m?

#i
ver - de spe-me in - a - ri - di,

I I I

cr ' p
I r lj isr

me A-mor non du - re - rà ;

ÜP
so dal mar, for - se ve drö

4 üUli
Non già_

S'
più bel fior di gio - ven - tù, e poi_

r#r fr r f" f^r
r LT r "ir »r r

3#

register varies with stanzas

4 c_zfüifr I if* P
de mieL do - lo - ri, Quan - d'al

^msp m'in su l'au - ro - ra Già tra

4 uuyJ J J P: P üLLp
che_

^ rrrr

di-strut - t'in pian ti Que - sta

r Tr ^ r ixu
tuo fie - ro or - go - glio pla - ca

P mm
chia - mar con - ten - to la

if r r r ,r rfM
Si*_.



142 Margaret Murata

10

ra d'A - mor_ si pla

1É
che - rà?

(tra) - mon - tö de de - Ii tie il di.

$ r m m
roc - ca del cor_ al - fin ca - drà.

$ r -
o men a

I 1

bo io mi - re - rö.

J J' J'

ten1 im-mor-tal_ di ser

r m
(S).

Each of the five strophes forgoes melismas in the same four measures, those
that lead to the end of the binary „first half" (mm. 8-9 and 11-12). Otherwise,
each strophe has a different surface rhythm. The first has no half-bars moving
in sixteenths; the last strophe fills six half-bars with them (on the words „spend
the best bloom of your youth" and „then"). Strophes 2, 3, and 4 each distribute
three half-bars of sixteenths in different places. Only m. 7 asks for passaggi
every time. This single measure consistently maintains rhythmic motion for
reasons of musical shape. It is too early to be called cadential; and after the
word „sea" in strophe 1, the other stanzas gurgle on the words „how," „that,"
already," and „then." In short, text does not generate the various passaggi of
m. 7. Furthermore the most melismatic measures tend to lead up to cadences,
rather than being part of the cadences themselves. A fairly regular continuo
part, typical of the canzonetta style, anchors the rhythmic whole, with only
three bars in the continuo line (mm. 4, 8, and 11) pushing forward when the
voice reduces its motion, except for m. 4 in the second and last strophes.7 In
such strophic variations, the improviser-composer has a canvas on which to
distribute embellishments that is as wide as the number of strophes.

Through-composed Renaissance melodies embellished by later composers also
had built in rhythmic controls, since most came from polyphonic textures and

7 In m. 4 of these two strophes (and elsewhere), Michi uses the viigola marks that tell the
singer that syllables are being set in unusual locations.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 143

reflected the regular harmonic changes in the polyphonic originals, as well as the
typical coordination between tonic syllables and tactus units. A few measures
from Stefano Landi's elaboration of the soprano and bass lines from Arcadelt's
madrigal Dunque credete ch'io illustrates this (Example 2). The rhythms and
figures of Landi's passaggi are from the early 1600s. The bass line, however,
keeps its 1530s steady progress and imparts its modal flavor throughout.8

Ex. 2 Stefano Landi, opening of Dunque credete ch'io, from his Arie a una voce,
Venice 1620, 58-62.

Original barring, editorial beaming reflects minim and semibreve units where possible.
Measure numbers count by semibreves in this and all other musical examples.

-e- ^ Dun - que cre de te ch'i - o, Dun - que cre

9 tr tr [F]

pos sa

NB: Landi's original mensuration sign indicates tempo alia semibreve,-
his barring for the most part is alia breve throughout.

It is one thing, however, to add diminutions to an already existing melody,
as in the Michi and Landi solos. It is another to invent a through-composed
melodic line against a bass for a lyric poem of only five to fourteen lines
conceived basically as a recitation with its own, integral passaggi. Did
embellishments distend or hide the already irregular lyricism of the „New Music"?
When a singer-composer decided to gorgheggiare, were verse forms as well as

tactus temporarily suspended?

8 In Stefano Landi, Arie, Rome: Bartholomeo Magni 1620, 58-62, a solo madrigal noted long
ago by Ambros. In a volume of variation forms, it is one of two madrigals. Arcadelt set the

poem in his first book of madrigals, reprinted countless times well into the 17th century. The

poem falls into five pairs of lines of either 7 or 11 syllables. With its sheer quantity of
passaggi, Landi appears to have distended the relative line lengths. Each of the ten lines has at
least one passaggio, and, for example, all but two of the eleven syllables of line 2 bear
embellishments. Nevertheless the overall accentual shape of the poem remains surprisingly intact,
because despite its ornamental excess Landi's monody adheres to the text-to-tactus model
of Arcadelt's 4-voice madrigal. Landi's basso continuo part is effectively a basso seguente,
almost semibreve for semibreve constructed from Arcadelt's tenor and bass parts. The steadiness

of Arcadelt's harmonic rhythm controls Landi's vocal line. Silke Leopold discussed how
this solo madrigal differs from those by Caccini in Stefano Landi. Beiträge zur Biographie,
Untersuchungen zur Vokalmusik, 2 vols, Hamburg: Karl Dieter Wagner 1976, v. 1, 132-134.



Margaret Murata

Cantar ottave
Before considering monodies in the sense of récitai cantando, however, it is
useful to look at two sixteenth-century Italian recitational genres characterized

by improvised melismas. Both would have been well known to the earliest

proponents of récitai cantando. The first is cantar ottave, the unwritten
practice of singing (and often inventing) repeated stanzas of eight isometric
poetic lines. This oral monophonie tradition, as heard in the twentieth century,
includes unmeasured melismatic singing within and at the ends of the eight
recitational poetic lines (though frequently not at the end of line 7).9 Fig. 1

shows typical descending cadential flourishes on penultimate syllables; these
move to both non-tonic and tonic pitches.

1 7."«- k

• 'S» lern be

2 Zi£

3 £

il -Ja_=

«kl mio La - tic mai a poi ma

•b ba - ndo na - - -

y*dSää

Ft r- I v

*

-r——7

' "q-#- -J -J —

7 u —
non » «'* fcx llo mi o vun qua

Um nJJJJJ' "" |r
' In I»« ton ai iroxi co ii i 4i rtj -

rS h k hh fe, fc. 11 h h I fcz

J - J —

tvh- ftjüp |^ —
6 C

- »no iu mm co o

J'«!' IhPtW'jJJJ

n r w

• la dc'a b gu
7 L£ w

- na cl H " "

» qua

pH h—HT—f
pa c

Hpft ft h ft —— —
Y u) it

,n J JI JTyj g .g-*, j

lo 1* lU ----- - - - - W

Fig. 1 Ottava improvised by Pietro De Acutis in 1984, from Maurizio Agammenone,
„Maestri della voce, maestri del tempo," in: L'arte del dire. Atti del convegno
di studi sull'improvvisazione poetica, Grosseto, 1997, [Grosseto] 1999,
Ex. 6, p. 155.

9 See Paul Collaer, „Lyrisme baroque et tradition populaire", Studio Musicologica Academiae
Scientiarum Hungaricae 7 (1965), 25-40; Giovanni Kezich, I poeti contadini, Rome: Bulzoni
1986; and especially the modelling in Agamenonne's „Maestri della voce, maestri del tempo",
in: Paolo Nardini (ed.), L'arte del dire. Atti del convegno di studi sull'improvvisazione
poetica, Grosseto, 14-15 marzo 1997, [Grosseto]: Biblioteca comunale Chelliana 1999 (Quaderni
dell'Archivio delle tradizioni popolari della Maremma grossetana 4), 139-161, esp. 154-157.
Figure 1 transcribes a recording of singer Pietro De Acutis (b. 1952), made in August 1984,
given as Ex. 6 in „Maestri di voce" cited, p. 155, and as Ex. 7 on p. 194 in Maurizio Aga-
menonne, „Modi di contrasto in ottava rima", in: M. Agamenonne and Francesco Giannat-
tasio (eds), Sul verso cantato. La poesia orale in una prospettiva etnomusicologica, Padua: II
Poligrafo 2002, 163-223.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 145

Maurizio Agamennone calls these melismas „acoustic markers" of the poetic
lines, which every listener would have expected to form two rhyming quatrains.
Parallels to such markers can be found in notated recitar cantando, as on the
sixth syllable (pie- of the 7-syllable line that opens Caccini's Se voi lagiime
a pieno (see the score in the Appendix to this essay). The semibreve on the
sixth syllable of the second line (-lo- in m. 10) - which begins with the same
turn figure as in the previous poetic line, might seem to invite the singer to
improvise a parallel passaggio, but it also suitably suggests an esclamatione
(<>) of dolor. Note how Caccini's bass line loses rhythmic motion under both
of these melismas, though of course it retains its harmonic force.

Solo falsoboidoni

The second improvisatory style lies in late 16th- to early 17th-century solo
singing of falsoboidone in Rome. Singers embellished psalm chants of many
repeated tones over static harmonies. Since the psalms were treated as Latin
prose, falsoboidoni projected no regular poetic shapes. Murray Bradshaw's
studies of Roman falsoboidoni give us a good idea of the kinds of musical
figures typical of this style and their textual meaninglessness. In Ex. 3a from
Francesco Severi's Salmi passaggiati,10 there is no verbal reason to decorate the
word „et," and the short scale on „tabescet" functions as a standard antepenultimate

lead-up to the cadence. In fact, decorating words that form no textual
rhythm in a music style without its own harmonic rhythm runs the danger
of dissolving any sense of musical meter, even though Severi published his
falsoboidoni in mensural notation. These passaggi exist in a much flatter and
open rhythmic space than do the same kinds of embellishments growing from
lines of verse; they are much less anchored to any structural model than are
the free melismas of unaccompanied ottave. Therefore it is of great interest
that Severi's performance advice for his falsoboidoni includes instructions
that pertain to the rhythm of their declamation (see Fig. 2).

10 Francesco Severi, Terzo tuono: Beatus vir, verse 9 (Rome: Nicolô Bordoni 1615), 19; a digital
reproduction is available at the Gallia website of the Bibliothèque nationale http://gallica.
bnf.fr/ark:/12148/btvlb9059755v (1 May 2015). A modern edition with an English translation
of the preface is in Francesco Severi, Salmi passaggiati (1615), ed. by Murray C. Bradshaw,
Madison: A-R Editions 1981. See also Bradshaw, The Falsobordone. A Study in Renaissance
and Baroque Music, Neuhausen-Stuttgart: Hänssler 1978 (Musicological Studies and
Documents 34), 106-111 and, more recently, Ignazio Macchiarella, II falsobordone fra tradizione
orale e tradizione scritta, Lucca: Libreria musicale italiana 1995.



146 Margaret Murata

Lenore

-[ n.LlftJÏÏffî :-1—^
^eccato

n : n H=

r uiJebit^t irascetni- dentibiu 4.
^

ta n be " jeet Dc/idmum pec

f yl /
W

II J J J J J /
catorum -pe ' ri"

O

4 ff'ty

L

f/.f f *—*-ff»si? ij- U

* i

Jüb 0
6 alfo Bordon^ del J-Tuono Q^=>

1

3°^
»—7- —y

Ç> uonia m conj~i imata &ft jupcr tuxr misctn "
y -

cor dt « 1

ftp
'p*=

' FT*
• //

^

F '
IU4 Qt ueritas Dominimannt

* —'

n e{" _

J
-jfr # -

ter
L

//

—7—"——uzr

—U, ^ 1 —i^4=f"idtkr

dl

nitnu

C -2- •
'

Exx. 3a-b From Francesco Severi, Salmi passaggiati per tutte le voci nella maniera
che si cantano in Roma sopra i falsobordoni di tutti i tuoni ecclesiastici,
Rome 1615, pp. 19 and 30. By courtesy of the Bibliothèque nationale de

France.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 147

Fig. 2
From Francesco Severi, SALMI PASSAGGIATI PER TUTTE LE VOCI NELLA
MANIERA CHE SI CANTANO IN ROMA SOPRA I FALSI BORDONIDI TUTTI
I TUONIECCLESIASTICI Da cantaisi ne i Vespri della Domenica e delli gioini
festivi di tutto l'Anno (Rome: Nicolö Borboni 1615), ,,Ai lettori," pp. [iii-iv]
Secondo. Che quando nel cantare Ii Versetti occorre rà che si recitino moite parole
sopra una Nota, si dicano con gratia fermandosi sempre sopra la prima sillaba, e si
passi presto la seconda, e cost di due in due sillabe, con avvertire anco di fermarsi
sul ultima sillaba della parola.

Terzo. Che quando si canteranno le crome che haveranno puntata la prima, si can-
tino con vivacità ma non molto presto, e li punti non si percuotino molto.

Quarto. Che quando si troveranno le crome che haveranno puntata la seconda, si
cantino non molto presto, et per haver facilità nel cantarle bisognerà passar presto
la prima Croma, e fermarsi su la seconda.

Quinto. Che le semicrome si cantino con vivacità et presto il più che sarà possibile,
purchè siano spiccate dal petto e non dalla gola come alcuni fanno, che in cambio
di dar gusto all'orecchio, generano confusione, e disgusto.

Sesto. Che si fermi un poco chi canta dove ritrova la lettera F, e questo tanto quanto
non paia di cantare seguitamente l'un passaggio con l'altro, non interrompendo la
voce il che si doverà fare nelle note che saltano et alle volte nel fine della battuta
purchè non siano passaggi di semicrome di più battute i quali bisognerà cantare
tutti seguiti fino al fine.

Severi's second instruction, for instance, avoids evenly recited syllables on the
same note. He recommends lengthening the first note of two a bit, grouping
them two and two. (He does not mention any specific rhythmic values.) The
third and fourth instructions pertain to the tempo character of dotted eighths,
which should be lively, but not too fast. He recommends that sixteenth notes
be sung vivace and „as fast as possible." Again, no specific rhythmic contexts
are mentioned, and the instructions are abstract, having nothing to do with
either text meanings or mensuration.

These principles reflect a musical performance not strongly anchored to a

steady tactus beat, recalling similar instructions in Frescobaldi's prefaces to
his published toccatas. In solo performances, of course, a keyboard player does
not worry about coordinating left and right hands. Severi's sixth instruction,
however, with its use of the rubric F for „fermare," shows one kind of liberty
taken with such melismas.

Sixth. The singer should pause a bit where you find the letter F, and this is to avoid
seeming to sing one passaggio after another, without interrupting the voice; you
should make this [pause] on notes that leap and at times at the end of a [tactus]
bar, unless there are passaggi of sixteenth notes for several bars, which should all
be sung continuously until the end.

Although Severi explains these fermate as signals of change from one type of
passaggio to another, they are in effect lengthenings that delay a downbeat,



148 Margaret Murata

helping to coordinate points of arrival with the continuo player (Ex 3b).11 Similar

feimate may be found written out in other kinds of solo pieces. Example 4

gives three samples. As an analytic-interpretive tool, the usefulness of little
feimate to set up arrivals would lie in weighing where such arrivals occur and
in whether they just predict cadences or happen within phrases. In Ex. 4, each

Ex. 4a G. Caccini, Se voi lagrime a pieno, mm. 5-7, from Le nuove musiche e nuova
maniera di sciiverle, Florence 1614, p. 19.

-A4" m/r
(la) - gri - me a

J?

m [F! 1

œpie

Ex. 4b S. Landi, Dunque ciedete ch'io, mm. 12-15, from his Aiie a una voce, Venice
1620, p. 58.

12

m [Fl

rrn rire
de - te_ ch'i

m
Ex. 4c) G. G. Kapsperger, Io vo'piangendo i miei passati tempi, mm. 8-12, from from

his Libio secondo d'arie, Rome 1623, p. 1.

$ PUP
sen - za le- var

b

editorial [F] precedes an odd-numbered semibreve bar where a chord changes,
which suggests that the pauses help define measures or hypermeasures.
Although Roman solo falsoboidoni as a genre are very different from monodies,
the principles that formed the basis of their improvisational practices would
have been well known to singers like Caccini and would have been aurally
familiar to instrumentalists like Frescobaldi or Kapsperger.

11 Severi, Quinto tuono: Laudate Dominum, verse 2, mm. 13-14 (Rome: Nicolô Bordoni 1615), 30.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 149

Passaggi in monody

Needless to say, composers do not set texts in standard ways. Of settings of
the 14-line poem Sfogava con le stelle by Ottavio Rinuccini, published by
Caccini in 1602, Giovanni Ghizzolo in 1609, and a much-cited one by
Ottavio Valera in Rognoni's 1620 treatise, Ghizzolo has only one passaggio, a

semibreve long, on the exclamation „Ooooo, immagini belle." As a virtuoso
bass, Valera included more extreme passaggi than did Caccini, who limited
himself to two cadential flourishes for lines 12 and 14. Valera, however, is
surprisingly only slightly more liberal, conventionally defining poetic line
endings with cadential embellishments at the ends of lines 2 and 3 and then
at lines 13 and 14. For this poem, neither Caccini nor Valera chose to use
embellishments on internal words of the poetic lines.

Let us take a closer look, however, at Caccini's Se voi lagiime a pieno, which
is a five-line madrigal poem with 7-7-7-7+11 syllables. Text 1 lays out the
poem with its line repetitions as Caccini set it. Syllables with passaggi are
represented in bold type, with dots below. It is easy to see that the only poetic
lines set with penultimate cadential embellishments are the first line (set in
m. 5-6) and the last (mm. 27 and 39). The absence of cadential melismas for
any repetition of the next to last line (line 4) also recalls the similarly undeco-
rated next-to-last lines in ottava singing. Longer tones at the ends of melismas
like ,,F"-pauses prepare points of arrival at mm. 6, 27, and 40, as may also - as
covered in Severi's rule 6 - leaps at the ends of melismas (see the joints at
mm. 12-13, 16-17; 18-19; and 40-41, all similar descending minor thirds). Do
these points of arrival mark poetic structures or purely musical ones? Taken
all together, the rhythmic configurations of Caccini's passaggi more often
articulate units one breve in length rather than the semibreves indicated by
the C mensuration sign. With the exceptions of mm. 16 and 28, which will be
discussed later, each point marks the beginning of a hypermeasure (or hyper-
tactus unit) of two semibreves, in accordance with Caccini's original barring.

I am not the first to notice that Caccini's usual mensuration sign indicates
tempo alia semibreve but that the barring in his prints often marks out an
alia breve meter.12 These breve units do not only conform to the declamation
of the poetic subphrases, as at the very opening when „Se voi, se voi" repeats
as two breve-length subphrases. In fact, the barlines in Caccini's 1614 print
occur at regular breve intervals until m. 35, which is notated as a single
semibreve measure. It is followed by units of two breves and one penultimate

12 This is not uncommon. See Hitchcock's discussion of mensuration sign and tactus in
Caccini, Le nuove musiche (see n. 2), 46-47, n. 21. Positioning of barlines in monodic scores is
far from consistent in these decades, and it is not clear why their use arose - since singers
sang without them, or whether their notation somehow served chamber ensemble
performances in which beating time would have been unseemly. (In paintings in which we see a

soloist's hand giving the tactus, the usually-amateur singer is likely singing from a part.)
Michi's barlines, as in Ex. 1, are often mensurally regular. In other composers barlines may
mark conceptual rhythmic or even text units.



150 Margaret Murata

Text 1: Giulio Caccini, Se voi lagiime a pieno, from Le nuove musiche e nuova
maniera di scriverle (Florence 1614), pp. 19-20.

syllable/
line

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11

1 Se voi la- grime a pié- no
EM

2 non mostrâ- ll¬
te il

do- 16- re
AM

3 ch'en- tto rac- chiu- de il sé- no,
CM

ché fö- re,
AM

ché fore?

AM

Stâ- dén-

ché

tro e

GM/
AM

te

sof-

fo-

fo¬

re?

AM

te il re.
EM

Stâ- dén- tro e

GM/
AM

sof- fo- te il core.

EM

If you, tears, don't fully reveal the grief enclosed in my breast,
why do you pour forth/ Stay inside and suffocate my heart.

Word repetitions within poetic lines are not shown.
Bold italics and dots represent syllables with graces and melismas
Double and single (at system breaks) vertical lines mark divisions alia breve.

semibreve (m. 40), which „makes up" for m. 35.13 Furthermore the melismas
without ending leaps or longer-note markers described above also contribute
to a prevailing sense of tactus alia breve. Rhythmic similarity and stepwise
motion between the ends of odd-numbered semibreve bars and the beginnings

of even-numbered ones make smooth connections, for example, at the

13 In both printed and manuscript music of this period, cursus marks but no barlines appear
at the ends of staff systems. In Caccini's 1614 print, no barline appears after m. 36 until m.
40, because there is a system break between m. 37 and m. 38.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 151

joints between mm. 13 and 14; 19-20; and 37-38. Furthermore, the few places
where Caccini avoids a syllable on a beat occur at the second halves of breves,
that is, at the even-numbered barlines of mm. 12 (ch'entro), 22 and 24 (sta-
tevi), and 30 (a). Note also that passaggi correctly begin on stressed syllables,
but for the most part they finish on „weaker" semibreves, thus rolling into
stressed measures on a new stressed syllable. This also contributes to fluid
movement alia breve. In the continuo part, line articulation by breves is also
clear up to at least mm. 15-16, and then again from mm. 21 to the end. For
example, the E-major chords of mm. 7, 9, and 13 with the A-major chord at
m. 11 define a harmonic area; and the repeated bass figure in mm. 11 and 13

with the V-I cadence to C major make m. 15 a point of arrival, at the end of
the third poetic line.

Since we are dealing with rhythmic notation that it still more mensural
than metric, it is also helpful to remember that in notation alia breve, the
rhythmic value of the semiminim (J) is eligible to be not strictly metric, as
are the crome (J1) and faster subdivisions in 2/2. In other words, when the
tactus is the breve, quarter-note values can also contribute to the effect of
sprezzatura. For example, in alia breve the two quarters in mm. 7-8 or mm.
25-26, can be sung unequally.14

The double vertical lines in Text 1 show how these alia breve units coordinate

with Caccini's poem and its word stresses. In line 1, the breve unit that
begins in m. 5 adds musical stress by syncopating the „la-" of lagrime, while
the melisma on „pie-" of pieno provides an initial syllable stress as well as a

marker for the end of the poetic line. Line 2 is similar, except that the ear
marks the breve by the 7-6 suspension on the stressed syllable ,,-stra-" that
makes an E7 chord on m. 9. Melismas provide parallel word stresses on
syllable 4 for racchiüde and versäte, in mm. 13-14, 16-17, and 19-20. Breve units
and melismas operate similarly for the remaining two lines. None of this is
extraordinary, given the graceful breadth of declamation that results, which
sounds „naturally" fitted to the lyrical complaint of the poem. What reveal
Caccini's sensitive text setting, however, are the anomalies, the deviations
from what could have been a straightforward musical setting of Se voi lagrime
a pieno in twenty-one breves, which it is not.

Caccini alters both poetic and musical regularities when the main phrase
of line 4 arrives, which is in regular iambs: A ché versâte fore. For the first
time, the unstressed first syllable „a" is exclaimed with tirata that jumps to
the stressed second syllable „che" on what should be a weak semibreve (m.
16). Furthermore, the ear encounters more uncertainty within m. 16, as the
E5-C5 seems to echo the earlier F5-D5 minor third, and Caccini stresses the
syllable ,,-sa-" with a melisma, but on the last semiminim (J) of the bar. Not
only does ,,-sa-" begin before the downbeat of m. 17, it also sits on a D-minor

14 The continuo player is also free to unequalize quarter notes; but even if the continuo sounds

even quarters, the singer can, as a more conversational than formal response, sing uneven
ones.



152 Margaret Murata

chord across that barline (as it does at the repetition in mm. 30-31), where
one might have expected some kind of change. Caccini in short has quickly
destabilized the regularities of mm. 1-15. Furthermore, even though the
cadence to an A-major chord at fore in mm. 17-18 looks on the page just like the
cadence to a C-major chord in mm. 14-15, they are not going to feel rhythmically

parallel. The last syllables of lines 1-3 all fell on breve „downbeats"; the
last syllable of line 4 in m. 18 is either just another semibreve downbeat or
it's an upbeat in alia breve.

Caccini restates line 4 in mm. 18-21, moving again with a new melisma on
versate, to the same concluding A-major chord. This restatement illustrates
how, depending on where a rhythmic pattern falls in the tactus alia breve, the
same rhythmic pattern can be set with different mensural „weights." Cases
in which the beat before a tonic arrival is conceptually strong and the arrival
to a tonic itself is „weak" („inhaled," as it were) are common occurrences in
polyphonic singing, making unweighted last notes to contrapuntal phrases.
The soprano, tenor, and bass lines in m. 42 of Ex. 5 all sing the closing syllable
of the poetic line on the weak second semibreve of the alia breve measure.15

Ex. 5 Johannes Lupi, A jamais croy recouvrer mon adresse, mm. 41-42, from Susato's
Premier livre des chansons à quatre parties, Antwerp 1543, (f. 7).

mT=N=
(H|

rJ- 0

es
—

se;

r
1

le

et

i

J
r

Ii - es

Î

F

1

se;

i
le main

î

te

/jL-l —r—f— J J

(H)
1—F—

es se;

t

r J
re - pos et Ii - es - - se; le

The only poetic line to finish on a weaker measure to this point is exactly
Caccini's m. 18. When he repeats the poetic line with different passaggi, the
weights of the hypermeasures are now reversed, so that the final tonic A in
m. 21 does coincide with a breve downbeat, corresponding to the A cadence
in m. 11. The restatement of line 4 in mm. 19-21 first restores a breve em-

15 The passage comes from Ex. 3 of the invaluable chapter „Metric hierarchy, articulation, and
rhythmic flexibility", in: Anne Smith, The Performance of 16th-century Music: Learning
from the Theorists, New York and Oxford: Oxford University Press 2011, 61-64. Facsimiles
of the original part books are available online at http://www.us.oup.com/us/companion.web-
sites/9780199742615/examples/music_ex3/?view=usa.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 153

phasis by a leap to the downbeat of m. 19 on the accented che; second, it
provides a word stress by a longer melisma on versâte-, and third, it gives a

final syllable on a breve beat. The rhythmic bumpiness, then, of mm. 15-18
sounds in retrospect deliberate and expressive - the effect of pent-up repression

dismayingly revealed.
Something similar occurs with the two statements of the final poetic line

(„Statevi dentro ..."). Measure 27 has the same melisma as the one in m. 6 that
helped create a breve beat on m. 7; but m. 27 is the third (strong) semibreve of
four, not the weaker sixth of seven. The harmonic progressions under the voice
also differ. In mm. 6-7, the submediant precedes a dominant chord in a half
cadence,- in mm. 26-28, the voice and bass push to a vii6 or V6 of A minor,
which then springs back to the dominant. For the listener, the melisma in m.
27 first of all correctly embellishes the accented syllable ,,co-" of core,- but the
way it ends creates an accent on the final B-natural at the same time that m.
28 is the second, weaker semibreve of a breve unit. Caccini maintains this
equivocation with a rest of silence on the next semibreve beat (m. 29); and
then he further weakens the first and last word accents in the poetic lines
by keeping them off of the main beats. In m. 30, che is delayed; in m. 31 ,,fo-
" falls on a weak minim, as do „den-" in mm. 33 and 35 and ,,co-" of core in
m. 38. This ensures that the embellished syllables on the downbeats of mm.
31, 33, 35, 37, and 39 can be heard in a continuous sweep - alia breve, as the
cadential embellishment moves to finally stress the last syllable of core.

Performers respond to many of the rhythmic subtleties I've pointed out here
without the necessity for such perhaps over-determined analysis. Rehearsing
alia breve often allows all of the faster figures to find their own shapes and
weight and avoids phrasing that is too square and choppy. It improves the
delivery of the Italian poetry with its unstressed syllables at the ends of
poetic lines. It can cure limp melismas and remove the irritation of too many
equally stressed „goal notes." Above all, it can reveal the moments in which
mensural regularity yields to ambiguity as a technique of monodic rhetoric.
In Se voi lagrime a pieno, these moments are interpretive of the struggle
between the poem's conflicting desires both to express and to repress emotion.

Indeed, the embellishments yet to be considered contribute to the physical
presentation of the poem. Poetic line 2 has a short flourish on syllable 5 on
„grief." The third and fourth lines, which are both repeated, reinforce this
metric position by embellishing syllables 4 and 5 together, on the opposing
words „enclose" and then „pour out." In addition, the two statements of line
4 with the rising tirata on „a" help push to the cadence of line 4 on A major,
half-way through the monody (m. 21). The placement of these embellishments
on a pieno, ,,do-„ of dolore, racchiude, a, and versate are, however, more than
temporary word illustrations. If the passaggi represent the singer's tears, which
he is trying to hold back, one could say that in the course of the poem, the
embellishments accumulate to the extent that they block the ending: there is
no closing A chord. At first, ornaments on syllables 5 and 6 for the first and
second lines function simply to define the 7-syllable line. Then they „well up"
like tears in the four statements of the third and fourth lines, by emphasizing



154 Margaret Murata

syllables that come earlier in the line, syllables 4 and 5. Finally, the addition
of melismas to the 1st and the 2d syllables of line 4 for the first time in the
piece acts to delay the opening of the last line („Statevi dentro"). This leaves the
middle of the single long line, „dentro" - on the word that states the physical
locus of the poem - empty and wide open for the satisfyingly conventional
melismatic suffocation by tears, on syllables 8 and 10.16

What gives Caccini's conclusion its elegance, however, is that despite the
varying lengths of passaggi set to the same text phrases, the monody ends as
a balanced ABB' form, with three sections of exactly the same length (mm.
15-28 29-42). Perception of that final form requires a mental reordering of
mm. 15-21 from its position at the end of a grammatical and musical unit,
when line 4 „A che versate fore" is repeated from m. 29. Caccini's decision to
retain the E-major chord of m. 28 as the final chord of the piece aerates the
musical form while it also lightens the direness of this lament.

Melismatic treatment is common in monodic settings of poems made up of
entirely 11-syllable lines, whether they are in terzetti, octaves, sonnets, or
strings of couplets. This may be due to the association of hendecasyllables
with the improvised singing of ottave mentioned in the introduction. Since the
scope of this essay precludes examination of each of these,17 a single sonnet
setting by Kapsperger with only five passaggi will serve at least to illustrate
quite a different effect from the effort to repress tears in Caccini's monody.18

Text 2: G. G. Kapsperger, Voi che dietio a fallaci e cieche scorte from Libro secondo
d'aiie, (Rome 1623), pp. 19-20; sonnet by G. B. Marino.

Voi che dietro a fallaci e cieche scor-fte,
dal foco vil di due be-gl'ôcch'ac-lcesi
da l'or falso d'un crin le-ga-ti e pre-fsi,

4 ite per vie precipitose e tor-fte; / ite per vi-e precipitôse e tor-fte: FM (23 bars)

lunge da quel pensier che mena a mor-J,te,
torcete i passi, e d'atra nebbia offe-fsi;
vol-get' i lu-m' a quell'oggét-t'inte-îsi

8 ch'a voi proprio dal ciel fu dato in sör-|te. Dm/M (15 bars)

16 As Text 1 shows, syllable 3 bears an embellishment only in the final iteration of the last
poetic line. Syllables 7 and 9 are never ornamented.

17 Not included in this essay are discussion of the terzetto setting „Quel rosignuol che dolcement'a
l'ombra" by Francesco Rasi in his Madrigali di diversi autoii, Florence: Cristofano Marescotti
1610; facsim. ed. Florence: Studio per Edizioni scelte 1987; and of the highly florid Ruggiero
„Venuto è pur quel lagrimabil giorno" by Ippolito Macchiavelli from I-Vc Fondo Torrefranca
ms. 250, ff. 17-21, mod. ed. John Hill, Roman Monody, Cantata, and Opera from the Circles
Around Cardinal Montalto, Oxford: Clarendon Press 1997.

18 For a performing edition with a continuo realization for theorbo, see Giovanni Girolamo
Kapsperger, Two Spiritual Monodies, David Dolata and Margaret Murata (eds), Web Library
of 17th-Century Music No. 21 (2011), http://sscm-wlscm.org, which includes a performance
by Gian Paolo Fagotto on the Toccata Classics CD.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 155

Mirate qual bellezz' altra maggiore,
quai maggior pompe a voi discopr' e mostri;

11 e quai diletti il crucifisso a-more! Am (10 bars)

Stringa omai dole' e |scald' i desir vostri -
rotto |crin, ciglio chiuso - e |trovi il core |

14 nel sangu' e nel pal-|lor, le rose e |gl'ostri,
nel sangu' e nel pallor, \le rose e gl'o-|stri. Dm (13 bars)

You, who are following guides both false and blind, /inflamed by base fire in
two beautiful eyes, / entwined and imprisoned by hair of false gold, / tracking

tortuous and precipitous paths, // far from that thought that leads you only
toward death, /avert your steps and, affronted by dark fog,/ turn your eyes
instead toward that object given / expressly to you by heaven as your fate.

Look upon that other, far greater beauty, / what greater glories and what
delights the love that was crucified reveals and shows to you. // Embrace now
your sweet and burning desires - / matted hair and eyelids closed - let your
heart find/ in His blood and pallor, roses and south winds.

Syllables in bold are set with passaggi; syllables in italics bear local graces. Arrows
down represent arrivals to the stronger semibreve beat of a breve hypermeasure;
arrows up, the weaker second semibreve. In the final tercet, vertical lines show
where semibreve barlines occur.

Italian sonnets consist of fourteen lines of 11 syllables each. Kapsperger's
Voi che dietro a fallaci e cieche scorte sets Marino's equal poetic lines in
phrases that are wildly unequal; they vary from 2, 3, 4, 5 or 7 semibreves in
length. Harmonic units play a major role in defining many phrases, such as
the start from and return to an F-major chord for line 7 (mm. 28-31), or the
A-minor chord that begins and ends line 9 (mm. 39-42). Altogether the two
quatrains are 23 and 15 bars long, closing on F major and D minor chords;
the two tercets are 10 and 13 bars each, closing on chords of A minor and D
minor (see Text 2).19 It is not primarily the presence or absence of passaggi that
determines this variety in phrase and section lengths, but rather the fact that
Kapsperger alternates from declamation at the pace of the semiminim (J) to
declamation at the level of the croma (J1), a kind of shift in tempo dell'affetto
familiar from polyphonic madrigals. Thus consistency in the semibreve tactus
is necessary to perceive the elasticity of the line settings.

Along with the irregular phrasing goes Kapsperger's distribution of
passaggi. He avoids ornaments on the penultimate tenth syllable, writing one in
fact only for line 8. Its long melisma provides a recognizable, grand close to

19 Even though the figured bass asks for a D-major chord at the end of lines 8 and 14, the Fs

are natural in the vocal line leading up to it.



156 Margaret Murata

the first part. As the text example shows in bold, he prefers to use passaggi
on syllables 8 and 9 or even earlier, in order to lead up to syllable 10 and the
dominant (see lines 2, 4, 7, and 14 in Text 2). The last six lines of the sonnet
have only one passaggio, at the very close. Only twice do lines repeat - line 8

at the end of the first quatrain and the final line of the sonnet. Both of these
are melismatic and extend these two closing lines to 11 and 10 bars in length.

Because a sonnet was a familiar, audible verse form - one that did not need
musical articulation to be perceived, Kapsperger's setting of Marino transformed
its regular Renaissance structure into unequal and uneven - but deliberately
shaped - swaths of movement. „Burning eyes," the first set of passaggi in F

major (mm. 5-8), contrasts with the bumpy groups of „tortuous paths" in mm.
14-22 (nine bars). „Turn your eyes to the object ..." in mm. 28-30 returns
melismatically to F, echoing the earlier image, but quickly pushes on to the
long phrase that closes the two quatrains: a four-bar passaggio on the word
„fate" (mm. 33-36) that heads the turn to a Christian life. Here the pivotal
transformation of the poem from the worldly (in F) to the spiritual (in D) occurs
when the C naturals in m. 34 of the passaggio become C sharps in mm. 35
and 36. In another striking rhythmic contrast, a rapid series of short, angular
rhythmic groups and more active harmonic rhythm in mm. 49-52 - like a blind
person's tactile embrace of the crucified Christ - gives way to the drawn-out
melismatic transformation of „blood and pallor" into „roses and south winds."

Kapsperger's print has no contradictions between the tempus impeifectum
mensuration sign and his barring, which marks out each semihreve. Given
the flexible phrasing, his setting also avoids consistent breve hypermeasures.
There are, however, several instances in which rhythmic relationships occur
between bars within melismas (see the score in the Appendix):

„begl'occhi ch'accesi"
mm. 5-6 (weak) - 7 (strong) - 8 - 9 (strong)
Between mm. 5 and 6, the harmony does not change, the melisma moves
stepwise, and Kapsperger notâtes the double beam over the barline. At the end of
m. 6, the voice makes an octave leap downward as the chord changes, making
m. 7 a point of arrival. The final note of m. 8 acts like a „fermata" anticipating
a point of arrival on m. 9. Thus even if m. 1-4 are heard alia semibreve, the
second phrase projects breve units.

„sorte"
mm. 33 (weak) - 34 (strong) - 35 (weak) - 36 (strong)
The passaggio between mm. 34 and 35 moves stepwise to a weak downbeat,
whereas from m. 35 to m. 36 the leap of a m6 stresses the C# downbeat. Thus,
even if the listener is hearing by semibreves from m. 24, the repetition of F4
between mm. 32 and 33 is likely to begin stretching the ear by breves, due
to the rising line to and the leap away from the C5 at the downbeat of m. 34,
reinforced by the leap at m. 36.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 157

Interestingly enough, line 1 of the sonnet ends on the weaker of a perceptible
two-bar hypermeasure, as does line 3 (shown by upward arrows in Text 2).
The first statement of line 4 also then closes on a weak bar (m. 16), but its
restatement ends on a strong one (m. 23), in the same kind of reversal of
rhythmic weight that we saw in Caccini. In the closing tercet, the last
syllables of lines 12 and 13 do not even fall on downbeats, but instead are set
within the second halves of their bars (mm. 50, 52), keeping everything up
in the air, as it were, until the final line. In the closing line, Kapsperger uses
an unusual combination of beaming and text underlay which is not at all
congruent with the spoken iambic accentuation of the text (already heard
clearly in mm. 53-55): nel sângu' e nél pallôr, le rose e gl' ôstri. Of these
stressed syllables in mm. 56-61, not one falls on the downbeat of a breve
hypermeasure. Kapsperger's beaming here seems to indicate quite unorthodox
text underlay. Furthermore, since nearly the entire coloratura spins out over
a single sustained D-minor chord, the unexpected text underlay and absence
of aural cues renders the metric perception of mm. 57-59 uncertain and even
unimportant. The downward octave leap, however, and change of rhythm at
m. 60 both signal a strong beat. A singer with good breath control might then
be able to perform the final tonic note as an elegant weak measure, tapering
off like the scent of roses in the wind.

The Caccini and Kapsperger monodies demonstrate that florid chamber solos
of the earlier Baroque use ornamentation judiciously as well as poetically.
Passaggi were not called upon just to illustrate single words or reinforce the
accentual patterns of poetic lines. Their locations in those lines - end, middle,
and opening - appear carefully chosen, according to where the lines occur
within their poems. Furthermore, specific melodic-rhythmic figures in
passaggi not only fill and extend, but can also shift the rhythmic organization of
the musical tactus by subtly according „weight" to different points of arrival,
affecting perceptions of tactus, cadence, phrase, and section.

Revealing the fine balance of elements that performers must negotiate in
bringing such music to life, the Caccini and Kapsperger pieces also reposition
the nature and significance of „rhythmic freedom" in early seventeenth-century
Italian monody. The improvisational quality of their passaggi suggests the
presence of oral traditions, but these would have come from living, not archaic,
church, chamber, and urban practices. The naturalness of their vocality results
from habit and experience.20 How composers used passaggi creates the prized
illusion of spontaneous invention - and their variety is remarkable; but the
polished craftwork involved in the published versions is evident. Madrigal
poetry and sonnets, after all, belonged to refined court culture. Prevailing

20 What we do not know, however, is whether or to what extent vocal production - the sound
of the singing - differed between an improvising singer of ottave and a chamber singer at
court.



158 Margaret Murata

principles of rhythmic inequality, moreover, were reciprocally related to a

sense of tactus. A performance with sprezzatura did not erase aural barlines
so much as space them out, using them more as pilasters than as load-bearing
columns. The melismas do not betray any failure to suppress vocal virtuosity;
neither do they signal anachronistic releases of personal emotion. In their
play with musical rhythm, these intricate passages made the singing body
part of the poem.



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 159

Appendix 1: Giulio Caccini, Se voi lagrime a pieno (Florence 1614), pp. 19-20
Barlines are original; editorial beaming illustrates minim units where
possible.

' r r r
Se voi,_ la - gri - me a_

syll. 6

Î,
[Fl

pi
syll. 6

pie Non mo - stra - te il do

r r r
h I syll. 4

J
13,

# 4

syll. 3-4-5 î

4 #3

rrracrCh'en - tro rac - chiu de, ch'en - tro rac - chiu - de il se

r Lr"^ r r
tt b

15 syll. 1

It 7 #6

syll. 2 syll. 4-5

che ver - sa te fo - re;

b b

îo syll. 4
1

b # tt b

1,

w
che ver-sa te fo - re? Sta te-vi den

23

11 #10

syll. 8

ÎÉ=Êm
tro, sta te - vi den - tro, e sof - fo t'il

r r j r r IP



160 Margaret Murata

27 syll. 10

|Jj J I =^7—7^»f~ n 1-

syll. 2

CO
—

re; a

V—
che

IJ^ P-fc
vp.r sa

b

31
1

> r -
!]

f

It

syll. 3

•-—w—- »f - J J4-

b f=«

j
b

5 jSyll. 2"3

§ M.^ r J

te fo - re? St

P

a - te - vi den tro, sta

1 J

te - vi den -

36

M

r i i *> *
b 4 #3 It

syll. 8

1—r J-T

b

r r *
4 #3

4=
b

î

b 4 #3

tro,

J r -=
e sof - fo - ca —-jj - jii ' ' * '1

t'

1=1=
il 20

tt

JiP
1M

r
b

1
lF'

»

i$=¥ r J pi m ** f--
re

Ti 1

1

b



Melisma, Tactus, and Poetic Meter 161

Appendix 2: G.G.Kapsperger, Voichedietioa fallacieciechescoite(Rome 1623),pp.22-23
Barring and beaming as in the original.

I M h ri K NI 'M= riWh
Voi

J m m m m- m

che die-trop fal-la - ci_e

£ °
cie - che scor - te, Dal fo-co vil di due be-gl'oc

F#f=f=f 0 m p r r
1

^ Lh- J

t
1F|

i
—J—r] _hh* 7 H—\—r~rJ j*1 m»** : •

ch'ac

—J * * * ft ' i a 7
ce - si Da lor'

10

iA m
1

7^ j j -y j ïJL^-i£g=
fal - so d'un crin le

M
ga - ti e pre

,J
r

si, I

'r JJ
te per vi

Il r \

é Lr
e pre - ci - pi -

-*-r~T~ -MS 9 Ky r j j r r
15

^ ^JJj NJJJJip JIJJ.T3 JJJ7|
- to - see tor - te; 1 - te per_ vi - e pre - ci - pi - to

4 3

|A'J M J j r
1 ' MI r\

& J J J J
-JIJJJJJJ JJJJ^

s'e tor te.

r\

24

p
I J- J1 J' J' j i j) j' J'1

p ^ i r' p ^
Lun - ge da quel pen - sier cheme-naa mor - te, Tor-ce-tei pas-si^e d'a-tra neb - biaof-fe

4 #3

si, Vol ge - t'i lu - m'a quel - l'og - get

4 3



162 Margaret Murata

31

é'J J'F r} pir^ mm
si Ch'avoipro-prio dal ciel fu da - to_in sor_

#

40

», Ja=t=

tl
4 # #

y r r r J1

- te quai bel- lezz' a - tra mag gio - re, C

J' ' P

|ua-i ma-ggior pom-pe_a voi di - sco - pr'emos -

45 J

J.- 1 k N

-M

b

r i

i

tri, E quai di-let-tijl

1

T pr P1

cru - ci-fis - so_a

J

Mü=
3
TFT

mo re. Strin - ga_o-mai dole'

50

Tjß-b—K—k K N k k—f

*E=t=L

Jtt» p-

r
4 It

m- j:
seal - d'i de - sir vo - stri, Rot -to crin,

" |

ci-glio chiu - so<_e tro -
NT1

vi il co - re

P J J gl Wp

Nel san-gu'e nel p

1

/
al-

'» r
54

\h~y^1=*
Î

=t==t4=
b

2

—à—

lor le r

b—d~

- see g

J J iJI
'o - stri;nel san - gu'e

d Jm

nel. pal - or

l^r" -

55

J r"

4 #3
3 r»- 3

1
t
r\

¥=^
le ro -

j«pjg
s'e

-1 J.
gl'o -

O
stri.

1

4 #3 ^



163

SELBSTREFERENZ UND INSZENIERUNG VON NATIONALSTILEN
IN FRÜHEN MONODIEN LULLYS

Dem Andenken Fritz Reckows (1940-1998) gewidmet

von Michael Klaper

Die französische Musikkultur hatte um die Mitte des 17. Jahrhunderts
verschiedene Zentren: im weltlichen Bereich den adligen Hof, das öffentliche
Theater und den privaten Salon. So komponierte der Sänger und Komponist
Michel Lambert z.B. ebenso airs sérieux für die adligen und bürgerlichen Salons,
wie er auch an Ballettproduktionen für den Hof Ludwigs XIV. beteiligt war.1
Und sein Zeitgenosse Jean-Baptiste Lully war nicht nur (seit 1661) surintendant
de la musique du roi, sondern schuf auch gemeinsam mit dem Dichter Molière
Ballett-Komödien, die zwar am königlichen Hof aufgeführt wurden, zudem
aber dazu ausersehen waren, ein zahlendes Publikum in Molières Theater zu
locken.2 Mehrschichtig war die französische Musik dieser Zeit ferner auch in
sprachlicher und stilistischer Hinsicht, und zwar nicht nur durch das
Nebeneinander unterschiedlicher Stilregister (etwa von ernsten airs und Trinkliedern),

sondern insbesondere auch durch ein Nebeneinander französischer und
italienischer Idiome: Zwar wurden in Frankreich (wenngleich nur zögerlich)
italienische Neuerungen des 17. Jahrhunderts wie beispielsweise die Praxis
des Basso continuo aufgenommen,3 doch war man hier bestrebt, einen eigenen
nationalen Musikstil zu kultivieren. Und seitdem der Kardinal Mazarin seit
etwa 1645 versucht hatte, die italienische Oper in Frankreich einzuführen,
hielten sich vermehrt italienische Musiker und Sänger in Paris auf, so dass die
beiden Idiome dem Publikum zunehmend nebeneinander präsentiert wurden.4

Mit diesen unterschiedlichen sozialen Bezugspunkten von Musik und Theater
(die oftmals an ein und derselben Person ablesbar werden) wie auch mit der
Suche nach einem spezifisch französischen Musikidiom dürfte es zusammenhängen,

dass sich ein Komponist wie Lully und seine Dichter besonders häufig
des eigenen Tuns im Medium der Kunst vergewisserten: also Stücke schrieben
und komponierten, die die Bedingungen dieser Kunst selbst thematisierten.

1 Vgl. Georgia J. Cowart, The Triumph of Pleasure. Louis XIV and the Politics of Spectacle,
Chicago und London: University of Chicago Press 2008, 16-18; Catherine Massip, „Michel
Lambert and Jean-Baptiste Lully: the Stakes of a Collaboration", in: John Hajdu Heyer (Hg.),
Jean-Baptiste Lully and the Music of the French Baroque. Essays in Honor of James R.
Anthony, Cambridge: Cambridge University Press 1989, 25-39.

2 Vgl. Cowart, The Triumph of Pleasure (wie Anm. 1), 84.
3 Um 1650 „erscheinen in Frankreich die ersten Drucke mit einer bezifferten Generalbassstimme".

Siehe Jörg-Andreas Bötticher und Jesper B. Christensen, Art. „Generalbaß", in: MGG2
Sachteil 3 (1995), 1194-1256: 1201.

4 Etwa in Form von Kammerkonzerten, bei denen italienische Arien vorgetragen wurden. Siehe
Alessio Ruffatti, Le cantate di Luigi Rossi (1597-1653) in Francia. Diffusione e ricezione nel
contesto europeo, Dissertation Padua-Paris 2006, 125-143. Zu italienischen Bestandteilen in
den ballets de cour der 50er Jahre des 17. Jahrhunderts siehe unten.



164 Michael Klaper

Wie ich zeigen möchte, liegen Fälle derartiger Selbstreferenz u.a. im Bereich
des instrumental begleiteten Sologesangs vor.5 Es soll im folgenden diskutiert
werden, wie Aspekte der Faktur und Aufführung von .Monodien' im Medium
des Gesangs reflektiert und inszeniert werden. Zwei Paradigmen sollen anhand
ausgewählter Beispiele betrachtet werden: 1) der Kompositionsvorgang und 2)
nationale Differenzen hinsichtlich Stil und Aufführungspraxis.

Ausgehen möchte ich von der exemplarischen Analyse einer Kompositionsszene.

Diese findet sich zu Beginn einer comédie-ballet Molières und Lullys
von 1670, nämlich Le bourgeois gentilhomme (in einer treffenden Übersetzung
Ungers: ,Der adelsüchtige Bürger').6 Dieses Stück gilt als einer der Höhepunkte

der Gattung Ballett-Komödie: der Verbindung von gesprochener Komödie,
Musik, Gesang und Tanz.7 Mehrfach ist das enge Ineinandergreifen dieser
Bestandteile im Bourgeois diskutiert worden, welches zumeist nicht erlaubt,
die Musikeinlagen wegzulassen, ohne das Stück in seiner Konzeption grundlegend

zu verändern (vgl. Tabelle im Anhang).8 So ist das am Schluß stehende
Ballet des Nations eine Ballettaufführung, die eigens für den Protagonisten
des Stücks, den Parvenü Monsieur Jourdain, veranstaltet wird. Gerade die
Tatsache, dass dieser die Lebensformen des Adels zu imitieren versucht,
indem er Unterricht in Musik und Tanz nimmt, bot Anlaß für die Integration
handlungstragender Nummern und Tänze.

Zur ersten dieser Nummern vermerkt das livret, welches anlässlich der
ersten Aufführungen gedruckt worden war: „DANS LE PREMIER ACTE Un
élève du Maitre de musique compose sur une table un air que le Bourgeois
a demandé pour une sérénade".9 Die erste im Bourgeois gezeigte Handlung
ist also ein Kompositionsvorgang: die Entstehung eines air, das Monsieur
Jourdain in Auftrag gegeben hat. Es handelt sich um ein Stück Musik über
Musik, dessen Deutung freilich strittig ist: Meist wurde bezweifelt, dass der
Kompositionsvorgang realistisch dargestellt sei.10 Doch dürften diese Zweifel
von einem Mißverständnis der betreffenden Regieanweisung herrühren.

5 Zur künstlerischen Selbst- bzw. Metareferenz vgl. jüngst Walter Bernhart und Werner Wolf
(Eds.), Self-reference in Literature and Music, Amsterdam und New York: Rodopi 2010 (Word
and Music Studies 11).

6 Kritische Edition des Textes und der Musik: Jean-Baptiste Lully/Molière, Le Bourgeois gentil¬
homme. Comédie-ballet, hg. v. Philippe Hourcade und Herbert Schneider, Hildesheim usw.:
Olms 2006 (Jean-Baptiste Lully: Œuvres Complètes II/4).

7 Vgl. etwa Philippe Beaussant, Lully ou Le musicien du Soleil, Paris: Gallimard 1992, 385f.
8 So bereits Friedrich Böttger, Die ,Comédie-Ballet' von Molière-Lully, Berlin: Funk 1930 [ND

Hildesheim usw.: Olms 1979], 130f.
9 Lully/Molière, Le Bourgeois gentilhomme (wie Anm. 6), 99.
10 Vgl. etwa Herbert Schneider, „Die Serenade im Bourgeois gentilhomme", in: Volker Kapp

(Hg.), Le ,Bourgeois gentilhomme'. Problèmes de la comédie-ballet, Paris usw.: Papers on
French Seventeenth-Century Literature 1991 (Biblio 17), 139-162, 162 („Die Lektion dieses
Kompositionsversuchs besteht wohl kaum darin zu demonstrieren, wie wirklich komponiert
wird"). Nach Jérôme de La Gorce (fean-Baptiste Lully, Paris: Fayard 2002, 532) würde der
Musikschüler zu Beginn des Bourgeois ein air vortragen, das er bereits vorbereitet hat, um
es anschließend zu verbessern.



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 165

Die Regieanweisung wird für gewöhnlich so verstanden, dass der
Kompositionsschüler an einem Tisch (table) sitzend gezeigt werde, wie er dabei
sei, sein air musikalisch zu notieren.11 Diese Interpretation liegt etwa einer
neueren Theaterproduktion des Bourgeois zugrunde, die unlängst auf DVD
erschienen ist.12 Doch steht diese Interpretation in deutlichem Widerspruch
zur Gestaltung der Kompositionsszene durch Lully: Dieser hat den
Kompositionsvorgang nicht nur mit einer Singstimme, nämlich der des Schülers,
dargestellt, sondern auch mit einem basse continue (vgl. Notenbeispiel 1).

Bsp. 1 Die Kompositionsszene im Bourgeois gentilhomme*

L'Elève du Maître
de musique

Be

> r rl- $ r i*-j l(fr
'): 7 g. 4-

* * n
Je lan - guis, Je lan -

\U-2_J21 «L.

4 It

m
guis nuit et jour, ou et mon mal est ex-

[bl
13

ou ou ou ou ou me. _ la la ta ta la

mw
4# 6 6 6#

11 Vgl. etwa Molière, Le Bourgeois gentilhomme. Comédie-ballet en cinq actes, hg. v. Hanspeter
Piocher, Stuttgart: Reclam 1993, 7: „mitten auf der Bühne sieht man einen Schüler des
Musiklehrers an einem Tisch sitzen, der eine Arie [sie] komponiert"; John S. Powell, Music
and Theatre in France, 1600-1680, Oxford: Oxford University Press 2000, 111, Anm. 74:

„according to the printed livret, the student is seen seated at a table, without a harpsichord;
therefore, his compositional efforts would seem to focus on only the vocal part"; La Gorce,
Lully (wie Anm. 10), 533: „la pièce conçue d'un seul tenant est écrite au fil de la plume, ,sur
la table' à laquelle est assis l'élève". Anders Louis Auld, „Lully's comic art", in: Jérôme de La
Gorce und Herbert Schneider (Hgg.), Jean-Baptiste Lully. Actes du colloque/Kongreßbericht
Saint-Germain-en-Laye - Heidelberg 1987, Laaber: Laaber-Verlag 1990 (Neue Heidelberger
Studien zur Musikwissenschaft 18), 17-30: „The curtain rises to reveal the Elève of the Maître
de Musique seated at the harpsichord and, to all appearances, in the very act of composing
the air which will be sung in the course of the first act", 25.

12 Le Bourgeois gentilhomme. Comédie-ballet de Molière et Lully, Mitschnitt einer Aufführung
am Pariser Théâtre Le Trianon (2004), Alpha - Amiral LDA - Arte 2005.

* Nach Lully/Molière, Le Bourgois gentilhomme (wie Anm. 6), 121-122.



166 Michael Klaper

20

r~7T 3^ I j h

la Vos beaux yeux m'ont soû -

i r
I

mis,

r r rbr rJ r J If J
1

W—«—ß— f

b 6 6b 5b

r\S I J K 1 > - h J h, r J h h -p—_)$
m'ont_ soû- mis; Si vous trai-tez ain- si, bel-lej-

-f 1—i

r
ris,

' 2—p—U—
o

1 J r - ^-1
32

si bel-le I- ris, qui vous ay - me,

ij6 (t
1>

6 I [4 3] 4tt 6

JS

tay qui_vous

J »

ay - me, Hélas! he

"

é r r

6 [t] 6# 5b

r p p
-las! que pour-riez vous faire à, faii He las! que pour

mr r- ü

4i 6 4 tt 61 6

f f iJJi
riez vous fai

J-
p r j

re à vos en - ne -

J i r

J -
mis?

I Kl

" * Lrl
ou_

r -

ou

.• hj—i-117 r r p J- J>L ff -HF 1 i;r p —J—

6 # 6 4 1 6 « 6 6 #

56

I > K —i—N J h h —i—h J n r h M
j •

ou ou ne - mis, ta

{-J-.—J » J J'
ta la la la la

4
lay Si

—J-.—J * J J

vous trait-tez ain -

f J J

si, bel-lej-

11 H' J 1J
r T Pr f r r F r [ r

5 #

4



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 167

62

ti—fh _ t.. h

i w-—F- ^
ris qui vous ay - me,

1 ^ 1 r br r f
1=^==
DU OU

à J r
ou ou He -

J

b

68
6

'1 V
1

6

=±=1==H=±
5b 6

J i
[6]

las! he-

6

74

| riez vous fai

6 II

k=
las!

reà

que pour-

4#

vos en -

6 j? 4 #
6

p=
riez

6#

ne-

vous fai -

5b

mis,

6b

re

b

que pour-

6

riez, he-

6

VOS
<•

M

6b

r n
las! que pour-

6# [6]

V é o+
en - ne- mis?

4 Ü

Der Instrumentalbass ist immer wieder über mehrere Takte hinweg allein zu
hören, und zwar mit standardisierten Floskeln wie z.B. Oktavgängen (siehe
etwa T. 23f., 52-55), die im 17. Jahrhundert nicht zuletzt als Improvisationsmodelle

dienten.13 Der Notentext ist somit Indiz für die szenische Präsenz
eines Continuo-Instruments und eines improvisierenden Musikers. Der scheinbare

Widerspruch zwischen Regieanweisung und konkreter Gestaltung der
Kompositionsszene läßt sich indes auflösen. Denn table bedeutete im 17.

Jahrhundert nicht nur Tisch, sondern auch das Corpus von Instrumenten.14
Molière und Lully zeigen also nicht, wie an einem Schreibtisch, sondern wie
an einem Instrument komponiert wird.

Stützen läßt sich dies nicht nur durch den Notentext, sondern auch durch
ein Zeugnis des frühen 18. Jahrhunderts. Der Musikschriftsteller Le Cerf
de la Viéville hat in seiner Comparaison de la musique italienne et de la
musique françoise berichtet, wie Lully zu komponieren pflegte:15 Er tat dies,
indem er bei einem Vokalstück zunächst den Text auswendig lernte, um

13 Grundlegend dazu: Thomas Christensen, „The règle de l'octave in thorough-bass theory and

practice", in: AMI 64 (1992), 91-117.
14 Vgl. Pierre Richelet, Dictionnaire français (2 Bde.), Genf: Widerhold 1680 [ND Hildesheim

usw.: Olms 1973], Bd. 2, 417: „Table. Terme de Lutier. C'est le dessus de l'instrument de

musique, et la partie de l'instrument au dessus de laquelle sont les cordes et qui contribué
beaucoup à l'harmonie. [Une table de viole, une table de violon, de poche, de harpe, de luth,
de tuorbe, de guitarre, d'épinettes, de clavecin, etc.]".

15 Für die Glaubwürdigkeit von Le Cerfs Aussagen über Lullys Komponieren argumentiert
Ronald Broude, „Le Cerf, Lully, and the Workshop Tradition", in: Studies in the History of
Music 3: The Creative Process, New York usw.: Broude Brothers 1992, 17-30.



168 Michael Klaper

sich sodann ans Clavessin zu setzen und - genau wie dies der Komponist im
Bourgeois tut - den Text zu singen.16 Weitere Einzelheiten der Kompositionsszene

stimmen zu dem Bericht Le Cerfs über Lullys Komponieren. So ist für
die Szene im Bourgeois charakteristisch, dass einzelne Textbestandteile und
Melodiewendungen mehrfach gesungen werden, ohne dass dabei grundlegende
kompositorische Veränderungen erkennbar würden17 - gleichsam als ob sich
der Komponist die gefundenen Lösungen ins Gedächtnis einprägen müßte.
Zudem wird die Szene von der durchgängigen Bewegung des basse continue
getragen, der nicht nur als Begleitung der Singstimme fungiert, sondern sich
auch in improvisatorischen Floskeln ergeht. Dem läßt sich die Beschreibung
Le Cerfs vergleichen, nach der Lully beim Komponieren „chantoit et rechan-
toit les paroles, battoit son Clavessin, et faisoit une basse continue. Quand il
avoit achevé son chant, il se l'imprimoit tellement dans la tête, qu'il ne s'y
seroit pas mépris d'une Note".18

Der Bericht Le Cerfs bietet ein starkes Argument dafür, dass das Komponieren
im Bourgeois durchaus realistisch dargestellt ist: als Singen und Spielen am
Clavessin.19 Von besonderem Interesse ist die Szene dadurch, dass das hier
in seiner Genese vorgeführte air in der zweiten Szene des ersten Akts in
seiner endgültigen Fassung zu Gehör gebracht wird: Dadurch ergibt sich die
Möglichkeit, die verworfenen - für unzulänglich befundenen - kompositorischen
Lösungen mit den beibehaltenen - als gelungen betrachteten - Formulierungen
zu vergleichen. Es ergibt sich ein Blick in die Werkstatt des Komponisten und
somit auf musikästhetische und kompositionstechnische Kriterien der Zeit.

Komponiert wird hier ein air sérieux, so dass zunächst der Text als Voraussetzung

der Komposition in den Blick zu nehmen ist. Molière hat einen Vierzeiler
(quatrain) bereitgestellt, der das Liebesleid eines lyrischen Ichs thematisiert:

Je languis nuit et jour, et mon mal est extrême,
Depuis qu'à vos rigueurs vos beaux yeux m'ont soumis;
Si vous traitez ainsi, belle Iris, qui vous aime,
Hélas! que pourrez-vous faire à vos ennemis?20

16 Vgl. Le Cerf de la Viéville, Comparaison de la musique italienne et de la musique françoise
(3 Bde.), Brüssel: F. Foppens 1705-1706 [ND Genf: Minkoff, 1972], Bd. 2, 215: Wenn er den
Text einer Szene akzeptiert hatte, „Lulli la lisoit, jusqu'à la sçavoir presque par cœur: il
s'établissoit à son Clavessin, chantoit et rechantoit les paroles".

17 Vgl. etwa die Wiederholung der Melodiezeile T. 12f. (mit Auftakt) in T. 14-18 (in breiteren
Notenwerten und ohne Text).

18 Le Cerf de la Viéville, Comparaison (wie Anm. 16), Bd. 2, 215.
19 Die rein instrumentalen Passagen und die Wiederholungen in der Singstimme sind also nicht

etwa als Bestandteile einer ersten Fassung der Komposition anzusehen (so Schneider, „Die
Serenade im Bourgeois gentilhomme" [wie Anm. 10], 162; La Gorce, Lully [wie Anm. 10],
533), sondern als Bestandteile des Kompositionsakts: Dass es lange Zwischenspiele im air
sérieux nicht gibt, weiß auch der Kompositionsschüler.

20 Zitiert nach Lully/Molière, Bourgeois gentilhomme (wie Anm. 6), 99. Dies ist die Fassung
des livret, von der die vertonten Fassungen in einigen Details abweichen.



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 169

In Entsprechung zu seiner Thematik ist das Gedicht in zwölfsilbigen Versen,
sogenannten Alexandrinern, verfaßt, die im 17. Jahrhundert als ranghöchste
Versform der französischen Dichtung galten.21 Charakteristikum des
Alexandriners ist, dass er eine feste Mittelzäsur nach der sechsten Silbe aufweist.
In diesem Sinne wurde er von dem zeitgenössischen Theoretiker César-Pierre
Richelet in seiner Versification françoise (1672) beschrieben. Nach Richelet ist
die Zäsur eine Ruhepause [repos), die den Vers in zwei Teile teilt, und zwar so,
dass man nach dem ersten Teil ungezwungen innehalten können soll, ohne
dass der Sinn hier beendet sein müßte: „La Césure est un repos qui coupe les
vers en deux parties; de sorte qu'on puisse s'arrêter naturellement après la
première [...] Cette Césure est appelée repos, parce qu'il suffit qu'on puisse se

reposer dans cet endroit, sans qu'il soit nécessaire qu'il y ait un sens fini".22
Was die Dichtung Je languis betrifft, so sind die Mittelzäsuren in den ersten

drei Versen ganz im Sinne Richelets angelegt. Einzig in Vers 4 ergibt sich die
Zäsur nicht ungezwungen, da sie in diesem Fall ein Hilfsverb mit angehängtem

Pronomen („pourrez-vous") von seinem Verb („faire") trennt. Es liegt hier
ein nach Richelet schlecht gebauter Vers vor, denn der Theoretiker verurteilte
explizit Verse, bei denen Hilfsverben durch die Zäsur von ihrem zugehörigen
Partizip getrennt werden: „La césure ne tombe pas avec grace entre les verbes
auxiliaires et les participes qui y sont attachés".23 Und holprig ist der letzte
Vers auch deshalb, weil er an der Zäsurstelle keine natürliche Betonung
aufweist, sondern vielmehr folgendermaßen betont werden müßte: „Hélas! que
pourrez-vous faire à vos ennemis?" Ob mit Absicht oder nicht, jedenfalls ist
diese Stelle eine Herausforderung für den Komponisten: Denn vertont er den
Vers wie einen gewöhnlichen Alexandriner, ergibt sich eine Fehlbetonung,
und der syntaktisch-semantische Zusammenhang wird zerstört.

Notenbeispiel 2 stellt die Kompositionsszene (oben) der endgültigen Fassung
des air synoptisch gegenüber. Man erkennt, dass der Komponist auf der Bühne
an vier Stellen unterschiedliche Lösungen ausprobiert, von denen stets die
zuletzt gefundene in die endgültige Fassung übernommen wird. Diese Stellen
werde ich im folgenden diskutieren.

21 Siehe Hans Georg Coenen, Französische Verslehre. Ein Lehr- und Arbeitsbuch, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998, 40.

22 Hier zitiert nach der Ausgabe Dictionnaire de rimes, par P. Richelet [...] précédé d'un traité
complet de versification française [...], Lyon: A. Leroy 1810, XV.

23 Dictionnaire de rimes, par P. Richelet (wie Anm. 22), XVIII.



170 Michael Klaper

Bsp. 2 Synopse der Kompositionsszene und der endgültigen Fassung des air Je languis
im Bourgeois gentilhomme

m
Je lan - guis, Je lan guis nuit et

6 6 4 \ 4 # 6 5b (b)

PÜ m
Je lan guis nuit et

5b b

I IT i -1

jour, ou et mon mal est ex-

r r if r
6 6 6 tt t 5b 6 tt 4#

t>

jour, mal est ex-
hp „

14

ou ou ou me la la ta ta la la Vos beaux

w
6

b # 6
6

6 # b 6

•
«Mb?

De- puis qu a vos ri - gueurs Vos beaux

r Jl s jI j j ß
21

6 6 tt b 5b

(tJ J J fr J J MJ J" j
yeux m'ont soû -

*>: r J 1

mis,

J J r r r Pr r r
m'ont_ soû-

4 3

/S 1 —if

lr J

6

|bj j r r
6» 5b

ir i 1 1

6

1 f

6 6 4 3

§ J J- j
{ yeux m'ont soû -

'•> U.



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 171

28

(É
mis; Si

üppH
vous trai-tez ain- si. bel-le I- si bel-le I-

6 ä l> 6

mis; Si vous trai-tez ain-

54
5b \>

(S^üä-
ris, qui vous ay - me,

''J f J
{ (4 3|

(jh1
4«

'J j r r
6 6 It 7 6

r r f
1

« 6

40

m
tay qui_vous ay - me, He- las! he las! que pour-riezvous fai-

r r p
IM 6tt II 4(1

bel-le I- ris, qui_vous

nJ

ay - me, He- las! he - las!

i
J- r r J»

\" P P

re_à, fai -

Ü
He las! que pourriez vous fai re a vos en - ne-

ÛÉ PP
6 4 II 6# 6 6 II 6 4 i

I
1+1

que pour riez vous fai

6 #

re a vos en - ne-



172 Michael Klaper

52

flX \ -
I

> - Kl§=L
mis?

>): 1 N

— ou_

». fottr-1

[

OU

h J—\—

ou ou ne - mis, ta

\-' J- zÇ-
6

h \

r pi
tt 6

4—m-f-
6

-f—ê «i J

6 D

U—f—

§J
mis?

14 I.T



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 173

vos_ en - ne- mis,

,J Jv J
VOS_

+
en - ne -

o
mis?

'PS j J
6 ^ 4 (t

A 6 +

/ M -J M 1 r

^J- 'T P

6b 5b 6 6b 4 #

vos_ en - ne-
o

mis?

6 ^ 4 (t

6

Die erste Stelle betrifft den Beginn der Komposition (T. 1-8). Die Exposition
der Leidensthematik („Je languis") wird zunächst mit einer Halbtonauslenkung

der Singstimme nach unten und mit einem Bass vertont, der nach einer
Vorhaltsbildung auf der fünften Stufe (A) in Form eines Trugschlusses zur
sechsten Stufe (B) weitergeführt wird. Die zweite Lösung bringt eine fallende
Quart mit anschließendem halbtönigem Aufstieg in der Singstimme und einen
chromatisch von der dritten (F) zur vierten Stufe (G) aufsteigenden Bass. Die
Änderungen dürften mit Fragen des Textausdrucks und der tonalen Gestaltung

zusammenhängen: Eine Standardfloskel in der Singstimme wird durch
eine Wendung ersetzt, die das ,LeidensintervaH' (so Mersenne)24 der kleinen
Sekund durch eine fallende Bewegung vorbereitet, und die überdies mit einem
chromatischen Schritt im Bass als weiterem Zeichen von Leid verbunden ist.
Und während die erste Lösung mit einem tonalen Ausweichen schon zu
Beginn des Stücks einhergeht, so sind die tonalen Verhältnisse in der zweiten
Lösung klar exponiert, insofern der Bass von der ersten Stufe (D) ausgehend
zur vierten Stufe (G) und wieder zurück zur ersten geführt wird.

Die zweite Stelle (T. 29-42) betrifft den Beginn des zweiten Teils des air.
Hier wird die Anrufung „belle Iris" zunächst mit einem Quartsprung nach
oben in der Singstimme verbunden, der in der Folge durch eine Tonrepetition
auf G ersetzt wird. Eine emphatische Aufwärtsbewegung25 ist damit in ein
Verharren im unteren Ambitusbereich zurückgenommen, eine plakative Geste
in eine Kunst der Nuancierung. Dass zu dieser Kunst auch das Verhältnis von
Singstimme und Instrumentalbass gehört, zeigt die lange Suche nach einer
Lösung für die Gestaltung dieses Basses: In der Kompositionsszene werden vor
allem stufenweise absteigende Bewegungen ausprobiert, wohingegen erst in
der ausgeführten Komposition im Bass ein verminderter Quintsprung erklingt,

24 Vgl. Marin Mersenne, Harmonie universelle (3 Bde.), Paris: S. Cramoisy 1636 [ND Paris:
Centre Nationale de la Recherche Scientifique, 1963], Bd. 2, „Embelissement des Chants",
364 [recte: 360]: „les choses tristes et amoureuses sont fort bien expliquées par les demi-tons".
Schneider spricht in diesem Zusammenhang von einem „Leidensmotiv" („Die Serenade im
Bourgeois gentilhomme [wie Anm. 10], 153).

25 Ähnlich gedeutet von Auld, „Lully's comic art" (wie Anm. 11), 27.



174 Michael Klaper

der für Spannung im Verhältnis zur verharrenden Singstimme sorgt. Es geht
offenbar darum, diese beiden Komponenten so aufeinander zu beziehen, dass
sie sich in ihrem Effekt gegenseitig stützen.

Die dritte Stelle (T. 43-52) betrifft die erste Vertonung der letzten Verszeile.
Im Unterschied zu den vorausgehenden Stellen findet der Komponist den di-
astematischen Verlauf hier auf Anhieb, dafür aber hat er Probleme mit einer
prosodisch korrekten Deklamation. Der Textdeklamation in Je languis liegen
zwei Modelle zugrunde, die in Abhängigkeit von der jeweiligen Akzentstruktur
für die Vertonung der Halbzeilen genutzt sind (vgl. Notenbeispiel 3):

Bsp. 3 Deklamationsmodelle in Je languis
J J J J

a) |
J J. } |

J. U W J.

b) J>|J. J>J. ^(J.
Die Halbzeilen können überwiegend entweder anapästisch (Bsp.: „et mon mal est
extrême") oder jambisch (Bsp.: „depuis qu'à vos rigueurs") gelesen werden. Beim
letzten Vers ist dies nicht möglich. Dennoch versucht der Komponist auch hier,
die zuvor erfolgreich eingesetzten Deklamationsmodelle anzuwenden und den
Vers jambisch zu lesen, was allerdings zu einer widersinnigen Prosodie führt („que
pourriez vous faire à"). Als er dies bemerkt, gerät er ins Stocken und beginnt die
Zeile noch einmal zu vertonen, wobei er ihrer irregulären Struktur nunmehr
gerecht wird: Die natürlichen Betonungen auf „Hélas!" und „faire" sind durch
musikalische Länge aufgenommen, und die Zäsurbildung im Innern des Verses ist
auf den einzigen deutlich wahrnehmbaren Einschnitt nach „Hélas!" beschränkt.
Weiter geht es an der vorliegenden Stelle nicht nur um das Erreichen einer
korrekten Prosodie unter Berücksichtigung der individuellen Versstruktur, sondern
auch um das Verhältnis der einzelnen Formteile zueinander. Wie im air sérieux
der Zeit üblich, werden in Je languis die letzten beiden Zeilen zweimal, aber in
unterschiedlicher Vertonung vorgetragen. Die zuletzt gefundene Lösung für den
Bass scheint dem daraus resultierenden Umstand Rechnung zu tragen, dass der
ersten Vertonung der Schlußzeile ein weiterer Formteil folgt: Bei der ersten Lösung
kadenziert der Bass geschlossen auf A, bei der endgültigen Lösung dagegen
offen auf der Oberterz dieser Stufe, wodurch eine Weiterführung angekündigt ist.

Die vierte Stelle (T. 68-76) schließlich betrifft die zweite Vertonung der
Schlußzeile. Seine Fehler hinsichtlich der Prosodie wiederholt der Komponist
hier nicht, doch den endgültigen Melodieverlauf der Singstimme findet er
dieses Mal erst im zweiten Anlauf: Zunächst läßt er die Singstimme bei „faire"
um eine Quint nach unten springen, setzt dann aber neu auf einer höheren
Ausgangsstufe an, um schließlich einen melodischen Bogen zu spannen, der
innerhalb von nur zwei Takten den Raum einer Dezim durchmißt und damit
den gesamten Ambitus des air, der hier zum ersten Mal nach unten hin voll
ausgeschöpft wird. Hiermit kommt ein weiterer Aspekt des Verhältnisses
der verschiedenen Formteile zueinander ins Spiel: Die zweite Vertonung der



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 175

Schlußzeile soll nicht einfach nur eine Wiederholung mit anderen Mitteln
sein, sondern eine Schlußsteigerung im Sinne einer Überbietung des
Vorhergehenden. Der letzte Vers als Sinnspitze des Gedichts scheint damit auch
musikalisch umgesetzt.

Die Kompositionsszene im Bourgeois gentilhomme läßt sich als poetolo-
gisches Lehrstück beschreiben, das ganz verschiedene Ebenen berücksichtigt
(siehe Notenbeispiel 4):

Bsp. 4 Die endgültige Fassung von Je languis*

La Musicienne

guis nuit et jour,

* Nach Lully/Molière, Le Bourgois gentilhomme (wie Anm. 6), 125.

-si. bel le I- qui vous ay - me, He que pour-

que pour-



176 Michael Klaper

1) Anzustreben ist eine klare, überschaubare tonartliche Anlage. Dadurch, dass
der Komponist zu Beginn auf die Ausweichung zur sechsten Stufe verzichtet,
hat der erste Teil des ah einen tonartlichen Rahmen, der von der Grundtonart
d-moll (T. 1-4, mit Auslenkung zur vierten Stufe g-moll) ausgehend zur fünften

Stufe (A-Dur, T. 6) und schließlich zur dritten Stufe (F-Dur, T. 10) führt.
Dies sind, und zwar in dieser Reihenfolge, nach der Musiklehre der Zeit die
wesentlichen Kadenzstufen eines Stücks.26

2) Der Affektgehalt des Textes ist darzustellen. Das hatte im Frankreich des
17. Jahrhunderts schon Marin Mersenne in Auseinandersetzung mit der
italienischen Musik gefordert.27 Dafür genügen nach Lullys Darstellung wenige,
aber effektiv eingesetzte Mittel wie ein chromatischer Schritt (T. 2) oder eine
Tritonusspannung zwischen Singstimme und Bass (T. 13). Weiter sollen diese
Mittel nicht auffallen, wie dies nach französischer Ansicht in der italienischen
Musik der Fall war.28 Unter Umständen kann, so Lully, eine Tonrepetition
wirkungsvoller sein als ein emphatischer Sprung.

3) Ebenfalls eine Grundforderung des französischen Schrifttums der Zeit
war die nach einer korrekten Prosodie.29 Dies allein genügt nach Lully aber
noch nicht: Vielmehr soll der Komponist auch den syntaktisch-semantischen
Erfordernissen der von ihm vertonten Verse gerecht werden, was ihn
gegebenenfalls dazu zwingen kann so zu tun, als habe er es nicht mit einem Vers,
sondern mit Prosa zu tun.

4) Die verschiedenen Formteile eines ah sind in hierarchischer Abstufung
aufeinander zu beziehen. Zum einen knüpft in der ausgeführten Komposition
der Beginn des zweiten Teils (T. llf.) an den Beginn des ersten an, indem der
chromatische Durchgang F-Fis-G (T. 2f.) wieder aufgegriffen wird. Dies läßt
sich als ein Moment von architektonischer Ausgewogenheit verstehen. Zum

26 Siehe Gregory Barnett, „Tonal Organization in Seventeenth-Century Music Theory", in: Thomas
Christensen (ed.), The Cambridge History of Western Music Theory, Cambridge: Cambridge
University Press 2002, 407-455, 431-433.

27 Mersenne war der Ansicht, dass die Italiener „observent plusieurs choses dans leurs récits,
dont les nostres sont privez, parce qu'ils représentent tant qu'ils peuvent les passions et
les affections de l'ame et de l'esprit", und dass „les accents des passions manquent le plus
souvent aux Airs François". Er legte daher den französischen Komponisten nahe, „que l'on
doit bien considérer, comprendre, et exprimer le sens, et l'intention des paroles, et du sujet,
afin de l'accentuer et de l'animer en telle sorte, que chaque partie face tout l'effet dont elle
est capable" (Mersenne, Harmonie universelle [wie Anm. 24], Bd. 2, „Embelissement des

Chants", 356, 366 [recte: 362], 363).
28 So schreibt etwa Pierre Perrin um 1660, die italienische Musik sei den französischen Ohren

„bien souvent importune pour ses Disparate et ses prétendues belles saillies qui tournent
facilement en extravagances, ses detonations affectées et trop souvent repetées, et les licences
dont elle est chargée, qui suivant leur [der Italiener, M.K.] temperament ardent et pafiionné
expriment admirablement bien les paßions, et selon le nostre plus froid et moins emporté
font une Musique de gouttières". Siehe Lettre écrite à Monseigneur l'archevêque de Turin, in:
Heinz Becker (Hg.), Quellentexte zur Konzeption der europäischen Oper im 17. Jahrhundert,
Kassel usw.: Bärenreiter 1981 (Musikwissenschaftliche Arbeiten 27), 105-111, 108.

29 Einschlägig hierfür ist die Gesangslehre Bénigne de Bacillys (L'art de bien chanter, Paris:
Ballard 1668 u.ö.j.



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 177

anderen wird die Wiederholung der letzten beiden Verse durch eine offene Kadenz
vorbereitet (T. 18 f.), und die zweite Vertonung der Schlußzeile, der Pointe des
Gedichts (T. 24 ff,), ist als Steigerung gegenüber dem Vorangegangenen angelegt.

Dies ist als ein Moment zielgerichteter Prozeßhaftigkeit interpretierbar.

Im Bourgeois gentilhomme werden die Entstehungsbedingungen des conti-
nuo-begleiteten französischen Sologesangs im 17. Jahrhundert reflektiert und
inszeniert. Wie ,originell und innovativ' (Herbert Schneider)30 war indes die
hier umgesetzte Idee, den Zuschauer Zeuge eines Kompositionsakts werden
zu lassen?

Im Unterschied zu ,Musikszenen' (bei denen das Singen und Musizieren
dargestellt wird) scheinen Kompositionsszenen nicht zu den Standards von
Musiktheater im 17. Jahrhundert gehört zu haben.31 Ganz ohne Vergleichsbeispiele

ist die Szene im Bourgeois aber nicht. So enthält die 1679 in Venedig
erstmals aufgeführte Oper I due tiranni al soglio (Text: Matteo Noris, Musik:
Antonio Sartorio) eine Szene (1/10), in der die Frau des Kaisers Valentiniano
gezeigt wird „all'instromento e sta componendo un'arietta in musica".32 Die
Musik zu dieser Oper ist bis auf einzelne Arienauszüge verloren, doch läßt
die Regieanweisung immerhin erkennen, dass auch hier an einem Instrument
komponiert wird. Eine 1684 ebenfalls in Venedig aufgeführte Oper desselben
Librettisten, II Traiano (Musik: Feiice Tosi), enthält (in 1/4) sogar eine recht
umfangreiche Szene, in der dargestellt wird, wie ein Text in Musik gesetzt
wird. Dem Vergleich mit dem Bourgeois sind hierbei Grenzen gesetzt, weil die
Partitur dieser Oper nicht erhalten ist und man sich bei der Analyse einzig
auf das Libretto stützen kann. Dieses ist aber (wie für Noris typisch)33 sehr
reich an Aufführungshinweisen, so dass sich über die Kompositionsszene im
Traiano einiges sagen läßt (siehe Textbeispiel im Anhang).

In dieser Szene hat Lidio - ein junger Mann, der der Musik verfallen ist - mit
der Komposition schon begonnen, wenn er auftritt, denn er hat ein Notenblatt
in der Hand, aus dem er singt. Bei dem Stück handelt es sich allem Anschein
nach um eine Kantate: Zuerst steht ein Rezitativ, dem sich eine Arie
anschließt.34 Dass die Komposition noch nicht fertig ist, wird daraus ersichtlich,
dass sich Lidio mehrfach korrigiert und die gleiche Stelle mit neuer Musik
wiederholt: bei „volatile armonia" und „un giorno ebbe l'uscita". Beide Male
sind Verzierungen (passaggi) betroffen, die textausdeutend - im Sinne von

30 Vgl. Lully/Molière, Bourgeois gentilhomme (wie Anm. 6), XXX.
31 Zu Musikszenen in der venezianischen Oper des (späteren) 17. Jahrhunderts siehe Ellen Rosand,

Opera in Seventeenth- Century Venice. The Creation of a Genre, Berkeley usw.: University of
California Press 1991, 333-334; Paolo Fabbri, Il secolo cantante. Per una storia del libretto
d'opera in Italia nel Seicento, 2Rom: Bulzoni 2003 (Biblioteca di cultura 645), 304-305.

32 Zitiert nach Marco Rosa Salva, ,Per introdur al solito Tesemplare novità'. I drammi per
musica di Matteo Noris, Tesi di laurea Bologna 2004-2005 [unveröffentlicht],

33 Vgl. Thomas Walker, Art. „Matteo Noris", in: NGroveD 13 (1980), 282.
34 Dabei fällt der Wechsel vom Rezitativ zur Arie mit dem Übergang von der anfänglichen

Situationsbeschreibung zum Zitat des Gesangs („O dolce cara, cara,/ O cara liberté ...")

zusammen.



178 Michael Klaper

,Madrigalismen' - zu verstehen sind. Das Kriterium der Veränderung scheint
dabei das maßvolle bzw. geschmackvolle Anbringen von derlei Verzierungen
zu sein (vgl. die Selbstkritik Lidios: „Troppo egli canta").

Vergleichbar sind die beiden Szenen insofern, als von einer Niederschrift
beim Kompositionsvorgang nicht die Rede ist: Komponieren wird dargestellt
als performativer Akt, bei dem sich der Komponist am Instrument (Cembalo)

selbst begleitet - dies im Tiaiano freilich erst in einem zweiten Schritt,
nachdem er (mit verhaltener Stimme) die Singstimme allein ausprobiert hat.
Vergleichbar sind die Szenen auch dahingehend, dass in beiden Fällen eine
typische Form vokaler Kammermusik der Zeit entsteht, und dass der Zuschauer
Zeuge kompositorischer Veränderungen wird. Ein gewichtiger Unterschied
besteht darin, dass die Korrekturen im Tiaiano offenbar nur ein einziges
Element betreffen, nämlich die Anbringung bzw. konkrete Ausgestaltung von
Verzierungen (Koloraturen), und dass nur die Korrekturen inszeniert wurden:
Dem Entstehen eines ganzen Stücks wohnt der Zuschauer hier nicht bei.

Im Tiaiano verdeutlicht die Kompositionsszene das Verhältnis zweier Figuren
zueinander (Sestilia liebt Lidio, welcher ihre Liebe nicht erwidert),35 hat aber
keine weiterreichende Signifikanz. Anders im Bouigeois: Auf Handlungsebene
dient sie hier dazu, die Ignoranz Monsieur fourdains, des Auftraggebers der
Komposition, zu unterstreichen.36 Zwar betätigt sich dieser, adligem Vorbild
folgend, als Mäzen, besitzt jedoch nur wenig Sachverstand, was sich an seiner
Reaktion auf den Vortrag des fertigen aii zeigt: Er trägt ein Lied vor, das ihm
gefällt.37 Dabei handelt es sich um ein Tanzlied, also um ein Lied von weitaus
geringerer Stilhöhe.38 Die Ignoranz Monsieur Jourdains zeigt sich darin, dass

er Unvergleichbares miteinander vergleicht und den hohen künstlerischen
Anspruch des aii sérieux verkennt. Dies verdeutlichen Molière und Lully
dem Zuschauer, indem sie mit der Kompositionsszene Einblicke in die Poetik
der Gattung geben: in die Problemstellungen und Lösungsmöglichkeiten, mit
denen der Komponist eines aii séiieux konfrontiert ist, von denen Monsieur
Jourdain jedoch nicht die geringste Ahnung hat.

Die Kompositionsszene im Bouigeois hat weiter Bedeutung auf paradigma-
tischer Ebene. Insofern hier ein aii séiieux komponiert wird, ist eine
Gattung betroffen, die v.a. in der Ausprägung durch Michel Lambert geradezu
zum .Emblem' (Georgia Cowart)39 der französischen Kunst (in Abgrenzung zur
italienischen) geworden war. Die Frage nach den diversen Nationalstilen im
Musikalischen spielt nun wiederum eine Rolle für den Bouigeois, nämlich
im Nationenballett am Schluß: Hier werden in jeweils eigenen Ballett-entiées

35 Vgl. das Ende des zitierten Passus: Nachdem Lidio Sestilia bemerkt hat, unterbricht er den

Vortrag seiner Komposition und will sich zurückziehen.
36 Vgl. Herbert Schneider, Art. „Comédie-ballet", in: MGG2 Sachteil 2 (1995), 951-955, 953.
37 Vgl. Lully/Molière, Bouigeois gentilhomme (wie Anm. 6), 125-126.
38 Molière und Lully zitieren hier die Chanson /e croyais Janneton des Dichters Pierre Perrin zur

Musik des Komponisten La Sablières. Siehe Louis E. Auld, „Une rivalité sournoise: Molière
contre Pierre Perrin", in: Kapp (Hg.), Le ,Bourgeois gentilhomme' (wie Anm. 10), 123-137.

39 Cowart, The Triumph of Pleasure (wie Anm. 1), 17.



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 179

(mit teils umfangreichen Gesangssoli, Ensembles und Tänzen) die Nationen
Spanien, Italien und Frankreich vorgestellt. Die Idee war nicht neu, und sie
hatte Vorläufer in einer weit zurückreichenden literarischen Tradition des
Nationenvergleichs, bei dem insbesondere der Vergleich zwischen Italien und
Frankreich wichtig war für die Selbstdefinition und Selbststilisierung des
französischen Nationalcharakters.40 Auffällig ist vor diesem Hintergrund, wie
Frankreich im Nationenballett dargestellt wird: durch zwei getanzte und
gesungene Menuette. Das ist insofern verständlich, als das Menuett um 1670
einer der beliebtesten Gesellschafts- und Theatertänze in Frankreich war,41 und
die Franzosen stets die Überlegenheit ihrer Tanzkultur gegenüber der anderer
Nationen behaupteten. Die Beschränkung auf das Menuett führt aber auch
zu einer gewissen Disproportionalität im Vergleich mit Spanien und Italien,
die im Nationenballett mit sehr viel längeren und diversifizierten Nummern
vertreten sind. Man kann daher fragen, ob nicht etwa die anderen musikalischen

Nummern im Bourgeois (und eben auch Je languis) gewissermaßen
Platzhalter für die am Schluß nicht in aller Breite ausgeführte französische
Nationencharakteristik sind.

Seit Mitte der 50er fahre wiesen die Hofballette, an denen Lully als Komponist
beteiligt war, oftmals einen oder mehrere italienisch gesungene Bestandteile
auf.42 Handelte es sich dabei zunächst um vergleichsweise kurze, zumeist
buffoneske Nummern, so fanden mit Amor malato/Amour malade (1657)
ausgedehnte italienische Rahmenhandlungen und Szenen Eingang in eine
Form von Musiktheater, die als typisch französisch galt.43 Dies provozierte
auf französischer Seite Kritik,44 was Lully und seine Librettisten wiederum
veranlaßt haben dürfte, die beiden Nationalstile auf der Bühne in eine direkte
Konkurrenzsituation zu bringen oder gar in ein Streitgespräch zu verwickeln:
Letzteres geschah im Ballet de la Raillerie (1659) mit dem berühmten
Intermedia de la Musica Francese, è la Musica Italiana/Intermède de la Musique
Françoise, et de la Musique Italienne, in dem die Personifikationen der
italienischen und der französischen Musik sich wechselseitig ihre Fehler vorhalten

40 Dazu siehe Georgia Cowart, The Origins of Modern Musical Criticism. French and Italian
Music, 1600-1750, Ann Arbor, Michigan: UMI Research Press 1981 (Studies in Musicology
38); Michael Klaper, „Die Wahrnehmung und Beurteilung des Phänomens Oper in Frankreich
bis zu Mazarins Tod (1661)", in: Musica e storia 16 (2008), 295-340.

41 Siehe Carol Marsh, Art. „Menuett. I. Tanz", in: MGG2 Sachteil 6 (1997), 121-126, 121.
42 Vgl. Henry Prunières, L'Opéra italien en France avant Lulli, Paris: Champion 1913 (Publications

de l'institut français de Florence 1/3), 191-212; Charles I. Silin, Benserade and His ,ballets de
cour', Baltimore: The John Hopkins Press 1940, 196-199; Marie-Françoise Christout, Le ballet
de cour de Louis XIV, 1643-1672. Mises en scène, Taris: Picard 2005 (La vie musicale en
France sous les rois bourbons 34), 76-98; La Gorce, Lully (wie Anm. 10), 385-391, 406-413.

43 Amor malato/Amour malade ist ediert in Marie-Claude Canova-Green (Hg.), Benserade:
Ballets pour Louis XIV (2 Bde.), Toulouse: Société de littératures classiques 1997 (Collection de
rééditions de textes du XVIIe siècle), Bd. 1, 327-381; Henry Prunières (Hg.j, Œuvres complètes
de Jean-Baptiste Lully. Les ballets 1: Ballet du temps, Ballet des plaisirs, Ballet de l'amour
malade, Paris: Editions de la Revue Musicale 1931 [ND New York: Broude 1966].

44 Siehe Prunières, L'Opéra italien (wie Anm. 42), 204-205; La Gorce, Lully (wie Anm. 10), 97-98.



180 Michael Klaper

und ihren eigenen Standpunkt darlegen.45 Just in dem Moment also, als der
französischen Musik zunehmend italienische Elemente integriert wurden und
die Unterschiede der beiden Schreibarten zu verschwimmen drohten, wurde in
den Hofballetten in teils parodistischer Überzeichnung die Gegensätzlichkeit
von italienischem und französischem Idiom thematisiert. Nach Mazarins Tod
(1661), als die italienische Musik ihren bedeutendsten Fürsprecher am Hof
verloren hatte, wurden italienische Elemente in den französischen Balletten
seltener, ohne freilich ganz daraus zu verschwinden: Eine der letzten
Gegenüberstellungen des italienischen und französischen Stils im Œuvre Lullys
findet sich - wenngleich nicht direkt - im Bourgeois gentilhomme.

Hier tritt im Nationenballett der récit einer italienischen Sängerin dem
französischen air gegenüber, dessen Komposition zuvor vorgeführt worden
war.46 Der zweistrophige Text dieses récit lautet folgendermaßen:

Di rigori armata il seno,
Contro amor mi ribellai;
Ma fui vinta in un baleno
In mirar duo vaghi rai;
Ahi! che résisté puoco
Cor di gelo a stral di fuoco!

Ma si caro è'1 mio tormento,
Dolce è si la piaga mia,
Ch'il penare è'1 mio contento,
E'1 sanarmi è tirannia.
Ahi! che più giova e piace,
Quanto amor è più vivace!47

Der Text ist in seiner Metaphorik repräsentativ für das, was man im Frankreich

des 17. Jahrhunderts als schlechten italienischen Stil anprangerte:
Insbesondere die dem concettismo verpflichteten Oxymora des Typs .Aber so lieb
ist mir meine Qual' wurden von französischen Dichtungstheoretikern wie
Dominique Bouhours mit dem Ziel einer .pureté de langage' abgelehnt.48 Doch
wie italienisch ist die Musik dieses récit bzw. mit welchen Mitteln wird hier
musikalische italianità heraufbeschworen (vgl. Notenbeispiel 5)?

45 Vgl. den Textabdruck bei Canova-Green (Hg.), Benserade (wie Anm. 43), Bd. 2, 452-457 und
die Diskussion bei Michael Klaper, „Vom Drama per musica zur Comédie en musique: Die
Pariser Adaption der Oper Xerse (Minato/Cavalli)", in: AMI 77 (2005), 229-256, 250-252.

46 Die Gegenüberstellung, die im Ablauf des Stücks mit größerer zeitlicher Distanz erfolgt, wurde
bei den ersten Aufführungen des Bourgeois dadurch unterstrichen, dass dieselbe Sängerin,
Hilaire Dupuys, sowohl die endgültige Version von Je languis als auch den italienischen récit
vortrug.

47 Zitiert nach Lully/Molière, Bourgeois gentilhomme (wie Anm. 6), 105.
48 Vgl. Dominique Bouhours, Les entretiens d'Ariste et d'Eugène, Paris: A. Colin 1962 [zuerst

ersch. Paris: S. Mabre-Cramoisy, 1671] und dazu Cowart, The Origins of Modern Musical
Criticism (wie Anm. 40), 54-65.



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 181

Bsp. 5 Der récit der italienischen Sängerin im Bourgeois gentilhomme*

La Musicienne
italienne

mor mi ri-bel

piu vi -

Nach Lully/Molière, Le Bourgois gentilhomme (wie Anm. 6), 245, 247.

co, Ahi,



182 Michael Klaper

In mehrfacher Hinsicht ist der italienische récit als Gegenbild des französischen

air entworfen. Obwohl die zugrundeliegenden Texte einen ähnlichen
Umfang haben/9 ist der italienische Gesang sehr viel ausgedehnter, was an
der mehrfachen Wiederholung einzelner Textbestandteile liegt, welche solchermaßen

im französischen air (mit Ausnahme der Wiederholung der Schlußzeile)

nicht vorkommt. Rein musikalisch motivierte bzw. im Hinblick auf
die Intensivierung der Textaussage vorgenommene Wiederholungen galten
als typisch italienisches Stilmerkmal.50 Ebenso die damit in Zusammenhang
stehende häufige Unterbrechung des Textvortrags durch Pausen (seufzerartig in
T. 44f.), die Anbringung von Sequenzierungen (vgl. etwa T. 31f. mit 33f.) und
rasch aufeinanderfolgende größere Intervallsprünge in wechselnder Richtung

49 Dabei sehe ich von dem Umstand ab, dass der italienische Text (anders als der französische)
zweistrophig ist.

50 Ismaël Boulliau beispielsweise hielt schon um die Mitte der 40er Jahre des 17. Jahrhunderts
fest: „Les Mouvements de leur musique [die italienische, M.K.] sont fort différens des nostres,
et les répétitions des mesmes paroles, un peu ennuieuses", zitiert nach Denise Launay, „La
musique à Venise vers 1645: Ismaël Boulliau, astronome français mélomane et voyageur", in:
RM1 77 (1991), 269-277, 276.



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 183

(vgl. etwa T. 101 f.). Ist der Gesangsstil des Stücks also eindeutig italienisch
konnotiert, so gilt gleiches nicht für seine Form: Die Zweiteiligkeit sowie die
ausgeschriebene Wiederholung der Musik für die zweite Strophe mit
diminutions genannten Veränderungen im Sinne eines double sind vielmehr für
das zeitgenössische französische ah charakteristisch. Pointiert gesagt, spielt
sich die Charakterisierung bzw. Karikierung des italienischen Stils in einer
französischen Form ab.

Das führt zur Frage, was hier eigentlich dargestellt wird: Handelt es sich um
einen frühen Fall von goûts-réunis, also von einer Synthese italienischer und
französischer Stilmerkmale, wie Georgia Cowart unlängst gemeint hat?51 Sollte
gezeigt werden, dass die italienische von der französischen Musik gebändigt
ist? Der Witz der Szene scheint in der Übertreibung zu liegen, derer sich die
Sängerin bei der Anbringung ihrer Koloraturen befleißigt, welche in vergleichbarer

Form in einem zeitgenössischen französischen double undenkbar sind:
Die im 17. Jahrhundert als typisch italienisch geltende Maßlosigkeit52 wird in
der Abweichung vom französischen Modell besonders gut wahrnehmbar. Wird
also vorgeführt, dass die italienische Musik unfähig sei, sich einem anderen
Stilidiom anzupassen?

Der Deutungsmöglichkeiten sind viele, so dass die eindeutige Dechiffrierung
einer Botschaft unmöglich erscheint. Die Pointe besteht offensichtlich darin,
dass Lully dem französischen Kalkül kompositorische Kompetenz) die italienische

Extravaganz (=vokale. performance) gegenübergestellt hat: Die Aufführung
der Sängerin ist durch die Unstimmigkeit zwischen französischer Form und
italienischer Singweise geprägt. Somit finden sich im Bourgeois französischer
und italienischer Stil nicht nur miteinander konfrontiert, sondern sie werden
zugleich als Projektion entlarvt: durch den Komponisten als Inszenator.

Es bleibt ein Fazit zu ziehen:

Die Kompositionsszene im Bourgeois gentilhomme ist (anders, als man immer
wieder lesen kann) offenkundig nicht komisch und schon gar nicht parodis-
tisch gemeint:53 In diese Richtung weisen weder das Singen auf Nonsenssilben

noch die instrumentalen Zwischenspiele (welche keine kompositorischen
Fehlleistungen darstellen, sondern zum Improvisationsakt gehören) noch die
Tatsache, dass der komponierende Schüler bei den ersten Aufführungen von
einem Tenor dargestellt wurde, der in der Kompositionsszene im Falsett singen
musste:54 Fetzteres dürfte vielmehr (wie schon Herbert Schneider vermutet hat)
ein realistischer Effekt gewesen sein, der dem Umstand Rechnung trug, dass

51 Vgl. Cowart, The Triumph of Pleasure (wie Anm. 1), 110.
51 Siehe dazu etwa Bouhours, Les entretiens (wie Anm. 48) und Perrin, Lettre (wie Anm. 28).
53 Als komisch bzw. burlesk interpretieren die Szene beispielsweise Auld, „Lully's comic art"

(wie Anm. 11), 28; Beaussant, Lully (wie Anm. 7), 392; Cowart, The Triumph of Pleasure (wie
Anm. 1), 95; Manuel Couvreur, Jean-Baptiste Lully. Musique et dramaturgie au service du

Prince, Paris: M. Vokar 1992, 195.
54 Hierzu und zum folgenden vgl. Lully/Molière, Bourgeois gentilhomme (wie Anm. 6), XXI

mit Anm. 35.



184 Michael Klaper

man beim Komponieren nicht gezwungenermaßen mit voller Stimme singt
(in der Tat singt auch der Komponist im Traiano von Noris und Tosi anfangs
sotto voce). Bei genauerer Betrachtung stellt sich die Kompositionsszene im
Bourgeois als ausgeklügeltes poetologisches Lehrstück dar, das überdies Teil
einer Inszenierung nationaler Stile ist: Insbesondere in der Gegenüberstellung
mit dem récit der italienischen Sängerin wird die französische Musikkultur
als rational und dadurch der italienischen überlegen inszeniert.



Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen 185

Anhang

Die Musik im Bourgeois gentilhomme von Molière/Lully (1670)

Szene Stück

1,1 Air Je languis (wird komponiert)

1,2

11,1

11,5

Air Je languis (endgültige
Fassung)

Chanson Je croyais Janneton
(einstimmig)

Dialogue en Musique

erstes Intermedium: Aneinanderreihung

verschiedener Tänze

Menuett (einstimmig gesungen)

erste Ballett-entrée

zweites Intermedium: zweite
Ballett-entrée

111,16 drittes Intermedium

IV, 1 zwei chansons à boire (Duette,
zum Schluß zum Terzett
ausgeweitet)

IV,5 viertes Intermedium: türkische
Zeremonie (Marsch, Chöre, Soli
und Tänze)

nach V,6 Ballet des Nations in sechs en¬
trées (die Leute, die Textbücher
verlangen; Tanz der Aufdringlichen;

die Spanier; die Italiener;
die Franzosen; alle)

Kontext

Auftragskomposition Monsieur
Jourdains „pour une sérénade"

wird Monsieur Jourdain
probehalber zu Gehör gebracht

von Monsieur Jourdain
vorgetragenes Tanzlied [Zitat]

der Musiklehrer gibt eine Probe
seines Könnens

der Tanzlehrer gibt eine Probe
seines Könnens

der Tanzlehrer und Monsieur
Jourdain tanzen [Zitat]

die Schneidergesellen legen
Monsieur Jourdain tanzend
sein neues Gewand an

die Schneidergesellen bekunden
tanzend ihre Freude ob der ihnen
zuteil gewordenen Belohnung

die Köche tanzen und tragen dann
das für Dorimène vorbereitete
Festmahl auf

Unterhaltungsmusik während des
Mahls

vorgebliche Erhebung Monsieur
Jourdains in den Adelsstand

für Monsieur Jourdain
vorbereitetes Ballett



186 Michael Klaper

Die Kompositionsszene im Tiaiano von Noris/Tosi (1684)55

Lidio giovinetto vien cantando soto voce
sopia una carta di musica che tiene in
mano certa sua composizione.

Lidio: „Dolce del bosco ombroso;
canora de la selva
vola ..."

AI passaggio, che fa sopra quest'ultima
parola si ferma e dice discorrendo tra sé

No.
La ricanta pur sotto voce con nova musica.

„Volatile armonia".
Mostra con moto che non gli aggrada, unde
va al cimbalo dove canta con tutta la voce
accompagnandosi.

„Dolce del bosco ombroso,
canora de la selva
volatile armonia, Progne amorosa,

che da prigion pendente
de' tronchi vinchi sottilmente ordita
un giorno ebbe l'uscita".
Canta l'ultimo verso con passaggi e salti,
poi dice tra sé:

Troppo egli canta.
„De tronchi vinchi sottilmente ordita
un giorno ebbe l'uscita.
volta la carta, e qui viene piano Sestilia.
Si ritira ad udirlo.

E sovra un'alto faggio
cosi canto su lo spuntar di maggio".
L'ascolta<no> in disparte Sestilia.
„O dolce cara, cara,
O cara liberté ..."
Sest: Lidio, speranza.
Lidio vedutela lascia il cimbalo e vuol
partire.

Der junge Lidio kommt und singt mit
verhaltener Stimme aus einem Notenblatt,
das er in der Hand hält, eine eigene
Komposition.

Lidio: „Vom schattigen Unterholz eine süße,
vom Walde eine singende
flu ..."

Bei der Verzierung, die er auf dem letzten
Wort ausführt, hält er inne und sagt zu
sich selbst...
Nein.
Er wiederholt das Wort, immer noch mit
verhaltener Stimme und mit neuer Musik.
„Flüchtige Harmonie".
Er zeigt mit einer Bewegung, daß es ihm
nicht gefällt, und geht daher zum Cembalo,

wo er mit voller Stimme singt und
sich begleitet.
„Vom schattigen Unterholz eine süße,
Vom Walde eine singende
flüchtige Harmonie, eine liebende Schwalbe,

die von einem hängenden Käfig
von Weiden fein gewebt
eines Tages ihren Ausgang fand".
Er singt den letzten Vers mit Verzierungen
und Sprüngen und sagt dann zu sich:
Er singt zu viel.
„Von Weiden fein gewebt
eines Tages ihren Ausgang fand.
Er wendet das Blatt, und dabei kommt
Sestilia leise heran. Sie versteckt sich, um
ihm zuzuhören.
Und auf einer hohen Buche
besang sie so den Beginn des Mai".
Sestilia hört ihn im Verborgenen.
„Oh süße, liebe, liebe
Oh liebe Freiheit ..."
Sest: Lidio, Hoffnung.
Lidio verläßt, nachdem er sie gesehen hat,
das Cembalo und will verschwinden.

55 Text des italienischen Librettos nach Salva, I drammi per musica (wie Anm. 32).


	[Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs in Mittelalter und Barock]
	Monodien - Paradigmen instrumental begleiteten Sologesangs in Mittelalter und Barock : an introduction
	Einstimmigkeit: Cradle of (western) musical creativity
	On love charms and the neglect of medieval women's music
	Orgelspiel versus Orgelverbot : ein Paradigmenstreit im Umfeld der norddeutschen Klosterreform im 15. Jahrhundert?
	Zwischen Bordun, Fauxbourdon und Discantus : zum Dilemma instrumentaler Begleitungsstrategien für mittelalterliche, weltliche Einstimmigkeit
	Singing the news: Lepanto, 1571
	Whose voice is it anyway? : Jacopo Peri and the subjectivities of Florentine solo song c. 1600
	Melisma, tactus, and poetic meter
	Selbstreferenz und Inszenierung von Nationalstilen in frühen Monodien Lullys


