Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: Arch&ologie der Ereignisse : Performativitat und Theaterhistoriographie
Autor: Roselt, Jens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

259

ARCHAOLOGIE DER EREIGNISSE.
PERFORMATIVITAT UND THEATERHISTORIOGRAPHIE

von JENs ROSELT

Rekonstruktion und Auffiithrungsanalyse

Die Schlagworte ,Rekonstruktion® und ,,Auffithrungsanalyse® treffen einen
empfindlichen Nerv der Theaterwissenschaft und tangieren auf schmerzliche
Weise die Frage nach der Moglichkeit oder Unmoglichkeit von Theaterge-
schichtsschreibung. Denn die Rekonstruktion einer historischen Auffiithrung
setzt deren Analyse voraus. Andererseits: Wie kann man eine Auffithrung
analysieren, die (noch) nicht rekonstruiert ist? Wer Rekonstruktion und Ana-
lyse in einem Atemzug nennt, fordert damit unverhohlen dazu auf, ein Sa-
krileg zu begehen, nimlich mit dem Dogma der neueren Theaterwissenschaft
zu brechen, das da lautet: Die Analyse historischer Auffiihrungen ist nicht
moglich, da ihre Rekonstruktion methodisch fragwtirdig bleibt.

Diese Annahme ist allerdings eine Rolle riickwirts der Theaterwissen-
schaft. Denn als diese zu Beginn des 20. Jahrhunderts aus dem Schatten der
Literaturwissenschaft heraustrat und sich anheischig machte, eine eigene
Universitdtsdisziplin zu werden, geschah dies mit dem expliziten Anspruch,
die Rekonstruktion historischer Auffithrungen anzustreben. Dieser Gedanke
geht auf den Berliner Theaterwissenschaftler Max Herrmann zurtick, der als
Experte fur die Literatur der Frithen Neuzeit erkannt hatte, dass man bei-
spielsweise die Stiicke von Hans Sachs zwar lesen und interpretieren kann,
dass man sie aber recht eigentlich nicht verstehen wird, wenn man nicht die
historische Auffithrungssituation rekonstruiert, fiir die diese Texte geschrie-
ben wurden. Dabei dachte Herrmann vor allem an die riumlichen Bedin-
gungen, wobei er Raum nicht mit Bithnenraum bzw. mit dem auf der Bihne
dargestellten Raum gleichsetzte, sondern den Raum des Theaters als einen
Interaktionsraum begriff, der Schauspieler und Zuschauer umfasst.! Ob ein
Drama in einem Kirchenraum, auf dem Marktplatz unter freiem Himmel oder
in einem geschlossenen Theatersaal aufgefithrt wird, ist entscheidend fiir das
Wechselverhiltnis zwischen Bihne und Publikum. Der Raum ist demnach
nicht lediglich die Hiille einer Auffithrung, sondern deren bedingende und
prigende Voraussetzung. Damit schirfte Herrmann zugleich das Bewusstsein
dafiir, dass Theater nicht notwendig in jenen Gebiuden stattfinden muss, die
nach dem Guckkastenprinzip gebaut sind und die als Denkmale biirgerlichen
Gemeinsinns in keiner Stadt fehlen durften:

' Vgl. Max Herrmann, ,Das theatralische Raumerlebnis“ (1931), in: Jérg Diinne und Stephan

/7 »

Giinzel (Hgg.), Raumtheorie, Frankfurt am Main 2006, 501.



256 JENS ROSELT

Was uns eigentlich angeht, ist nicht zu allen Zeiten dasselbe, weil das Urwesen
des Theaters in den verschiedenen Kultursituationen sehr verschiedenartige Er-
scheinungsformen zutage fordert, — die wichtigsten Einzelgebiete, die wir zu er-
hellen haben, sind das Theaterpublikum, die Biithne mit ihren verschiedenartigen
Einrichtungen, die Schauspielkunst und endlich die ktnstlerische Leistung der
Vorstellungen. Alles Faktoren einer nach eigenen Gesetzen lebenden Eigenkunst
sozialen Charakters.?

Wenn Raumform und Asthetik einander bedingen, kann Theater auch nicht
mehr ohne weiteres auf das biirgerliche Reprisentationstheater reduziert wer-
den. Damit hat Herrmann das Theaterverstindnis (nicht nur) seiner Zeit
entscheidend relativiert und den Theaterbegriff mit folgendem im Jahr 1920
formulierten Credo erweitert:

[Der] Ur-sinn des Theaters [...] besteht darin, dafy das Theater ein soziales Spiel
war, — ein Spiel Aller fiir Alle. Ein Spiel, in dem Alle Teilnehmer sind, — Teilneh-
mer und Zuschauer. [...] Das Publikum ist als mitspielender Faktor beteiligt. Das
Publikum ist sozusagen Schopfer der Theaterkunst. Es bleiben so viel Teilvertreter
tibrig, die das Theater-Fest bilden, so dafd der soziale Grundcharakter nicht verloren
geht. Es ist beim Theater immer eine soziale Gemeinde vorhanden.?

Versteht man unter Theater nicht in erster Linie die ,duflere Exekution des
dramatischen Kunstwerks“*, sondern ein soziales Fest, kann der Begriff ,,Auf-
fihrung“ ein Dispositiv sein, das nicht mehr nur explizit auf das Theater bezo-
gen werden muss. In den 1950er Jahren etwa hat der amerikanische Ethnologe
Milton Singer den Begriff der kulturellen Auffithrung (cultural performance)
definiert, der neben dem Theater auch bei Hochzeiten, Sportveranstaltungen
oder Gottesdiensten in Anschlag gebracht werden kann. Fine kulturelle Auf-
fiithrung ldsst sich durch ihre besondere zeitliche und ortliche Verfasstheit,
die Teilnehmer sowie ihren Ablauf und Anlass bestimmen. Sie zeichnet sich
genauer aus durch ,a definitely limited time span, a beginning and an end,
an organized program of activity, a set of performers, an audience, and a place
and occasion of performance.“®

Dieses weite Verstandnis der cultural performance tangiert auch die Theater-
auffiithrung im engeren Sinne, insofern diese nicht mehr ausschlief}lich auf das
Bithnengeschehen reduziert werden kann. In Hinblick auf die Frage nach der
Moglichkeit einer Rekonstruktion historischer Auffithrungen scheinen zwei
Konsequenzen aus Herrmanns Uberlegungen heute aufschlussreich zu sein:

<)

Max Herrmann, Forschungen zur deutschen Theatergeschichte des Mittelalters und der Re-

naissance, Teil 1, Berlin 1914, Nachdruck Berlin 1954, 14.

Max Herrmann, ,Uber die Aufgaben eines theaterwissenschaftlichen Institutes® (1920), in:

Helmar Klier (Hg.), Theaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum, Darmstadt 1981, 15-24,

hier 19.

4 Georg Friedrich Wilhelm Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik, Bd. 3, hg. von Eva Molden-
hauer und Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986 (= Werke in zwanzig Binden 15), 504.

5  Milton Singer, Traditional India: Structure and Change, Philadelphia 1959 (= Publications

of the American Folklore Society 10), XIII.



PERFORMATIVITAT UND THEATERHISTORIOGRAPHIE 257

Wer von einer Auffithrung spricht, muss die Zuschauer als deren konsti-
tutiven Teil einbeziehen. Zugleich schirft Herrmann das Bewusstsein fiir
die grundsitzliche Historizitit dsthetischer Prozesse. Demnach miisste jede
Rekonstruktion mit einer historischen Differenzerfahrung beginnen, weil
das Theater vergangener Zeit grundsitzlich andere Formen und Konventionen
hatte als das Theater der jeweiligen Gegenwart.

Herrmanns Uberlegungen stehen durchaus im Kontext einer Reihe von
Versuchen zur Rekonstruktion von Auffiithrungen, die bereits im 19. Jahr-
hundert unternommen wurden. So hatte Ludwig Tieck 1841 in Potsdam eine
antikisierende Inszenierung von Antigone unternommen und 1843 mit dem
Berliner Sommernachtstraum die historische Shakespearebiihne zu adaptieren
versucht. Bei seiner Auseinandersetzung mit den Vorschligen Tiecks weist
der Theatermacher Karl Leberecht Immermann 1833-darauf hin,

dafl nimlich unser Theater durch seine Konstruktion nichts unterlifit, was das
Gedicht dem Zuschauer entfremden kann. Dieser sitzt entfernt, zwischen ihm und
der Handlung breitet sich zuvorderst wie ein unwegsames Meer das Orchester aus,
dann schneidet die Lampenreihe noch mehr ab, die Gardine hinter dem Vorhange
kommt hinzu, unbedeutende, bunte Winde fiithren endlich zu dem eigentlichen
Gegenstande der Szene. Die Theater sind hoch und tief, statt breit und kurz zu
sein, was ein Basrelief gibe.¢

Trotz dieser Experimente vermochten antike Tragddien, insbesondere der Chor,
weiterhin Generationen von im Guckkastentheater sozialisierten Exegeten zu
befremden und herauszufordern. Noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts heisst es
in einem viel gelesenen Regiehandbuch: ,,Die Biithnenklassiker des Altertums
mit ihren uns im allgemeinen doch ferner liegenden Stoffen und Ideen, mit
ihrer eigenartigen dramaturgischen Technik und dem schweren, heute kaum
losbaren Chorproblem, kénnen wir auf unserem Theater zur Not entbehren.«’

Dass alte Texte als Fremde auf der Biithne der Gegenwart erscheinen, ist also
nicht nur eine methodische, sondern auch eine dsthetische Herausforderung.
Was die Methode der Rekonstruktion angeht, sah Herrmanns Forschungspro-
gramm die Moglichkeit vor, die historische Distanz zu tiberbriicken. Dabei
ging er davon aus, dass man bei der Sammlung und Sichtung des historisch
tberlieferten Materials nicht stehenbleiben sollte:

In allererster Reihe gilt es sich die Aufgabe zu stellen, durch kritische Wiirdigung
des gesammelten Materials, durch eine die Liicken der Uberlieferung kombinatorisch
erginzende Rekonstruktion die theatralische Einzelleistung der Vergangenheit,
die wirkliche Gesamtvorstellung mit allen ihren Teilen wieder lebendig werden
zu lassen.®

Karl Leberecht Immermann, ,,Reisejournal®, in: Klaus Hammer (Hg.), Dramaturgische Schrif-
ten des 19. Jahrhunderts, Bd. 1, Berlin 1987, 304.

Carl Hagemann, Regie. Die Kunst der szenischen Darstellung, Berlin, Leipzig °1918 (= Mo-
derne Bithnenkunst 1), 86 .

Herrmann, Forschungen (wie Anm. 2), 15.



258 JENS ROSELT

Dass man dem Gedanken einer Verlebendigung heute skeptisch gegeniiber-
stehen kann, hat auch mit der Entwicklung einer Theorie zu tun, die sich
unter dem Schlagwort Performativitit in den 1990er Jahren vollzogen hat,
wobei diese performative Wende von Seiten der Theaterwissenschaft expli-
zit auf die Uberlegungen Herrmanns riickbezogen wurde.? Unter Rekurs auf
die Innovationen der modernen Avantgarde machte diese Neuorientierung
Ernst mit der Erkenntnis, dass die gleichzeitige Anwesenheit von Akteuren
und Zuschauern das Spezifikum des Theaters sei und eine Auffithrung nicht
nur begleitet oder auszeichnet, sondern diese recht eigentlich konstituiert.
Die Auffithrung ist in erster Linie nicht die Umsetzung eines Textes oder
einer Partitur, sondern eine strukturierte Begegnung von Teilnehmern, die
unterschiedliche Formen isthetischer Erfahrungen moglich macht. Damit
wurde die Ereignishaftigkeit von Auffithrungen betont, und das Theater und
die Theaterwissenschaft konnten in einem sich rasant wandelnden medialen
Umfeld Kategorien wie Prasenz, Authentizitat, Sinnlichkeit, Stimmlichkeit,
Korperlichkeit und Materialitit wie Joker aus dem Armel ziehen, um ange-
sichts der Dominanz von Medien technischer Reproduktion im Alltag einen
Stich fiir das Theater zu machen. Unerdrtert blieb dabei die Frage, warum
diese Joker so lange im Armel blieben. War ein Schauspieler im 19. Jahrhun-
dert weniger priasent als ein zeitgenossischer? Verstand die Stimme eines
Singers im 18. Jahrhundert weniger zu affizieren als heute? Solche Fragen
konnten ausgeklammert werden, insofern sich die theoretische Neuorientie-
rung deutlich durch das zeitgendssische vornehmlich experimentelle Theater
und die Performancekunst inspiriert sah. Zudem schien die unmittelbare
Erfahrung beispielsweise von Prisenz historisch eben nicht rekonstruierbar.

Der Vorteil dieser Entwicklung besteht in der Fokussierung auf die Auffih-
rung, d.h. auf den aktuellen Vollzug, die Wahrnehmungen und Erfahrungen,
die methodisch eine Herausforderung sind, da die Position des analysierenden
Zuschauers stets eingeschlossen ist. Pragnant liefSe sich das auf die Faustregel
bringen: Eine Auffithrung, an der man nicht teilgenommen hat, kann -man
nicht analysieren. Damit wird nicht nur mit einer akademischen Tradition
gebrochen, sondern das Tradieren selbst wird fraglich, wenn ausschliesslich das
aktuelle Erleben die Basis fiir Erkenntnis sein soll. Merkwiirdigerweise sprechen
und schreiben Theaterwissenschaftler dennoch (meistens) tiber Auffithrungen,
die sie nicht gesehen haben. Mehr noch: Kurioserweise werden gerade jene
Ur-Performances von John Cages 4‘33“ (Woodstock, 1952) oder Joseph Beuys’
I like America and America likes me (New York, 1974), an denen das Paradigma
der Performativitit entwickelt wurde, durch die Bank von Wissenschaftlern

9 Vgl. Erika Fischer-Lichte und Jens Roselt, ,Attraktion des Augenblicks — Auffithrung, Per-

formance, performativ und Performativitit als theaterwissenschaftliche Begriffe®, in: Erika
Fischer-Lichte und Christoph Wulf (Hgg.), Theorien des Performativen, Paragrana 10 (2001),
237-254, hier 238.



PERFORMATIVITAT UND THEATERHISTORIOGRAPHIE 259

thematisiert, die daran selbst nicht teilgenommen haben. Methodisch ist dies
insofern gerechtfertigt, als in die Performativitatstheorie ein kleines Hinter-
tiirchen eingebaut wurde, naimlich die Unterscheidung von Auffithrung und
Inszenierung.

Eine Inszenierung umfasst diesem Verstindnis zufolge simtliche szenischen
Elemente und ihr Arrangement, also Schauspieler, Dramen, Licht, Kostiime,
Regieeinfille, Bewegungen usw. Der Ablauf einer Inszenierung folgt einem
Plan und hat Struktur. Ihre Dramaturgie ist geprobt und beruht auf Festle-
gungen und Absprachen der Beteiligten. Eine Inszenierung ist wiederholbar
und auch rekonstruierbar. Die Auffithrung (einer Inszenierung) ist hingegen
stets auf die konkrete Situation und ein spezifisches Publikum bezogen. Sie
umfasst die Wahrnehmungen, Aufmerksamkeiten, Wechselwirkungen und
Transformationen zwischen Bithne und Publikum. Eine Auffithrung ist deshalb
prinzipiell nicht wiederholbar und also auch nicht rekonstruierbar. Das gilt
nicht nur fiir die Auffithrung von vor 200 Jahren, sondern auch fiir die Auf-
fithrung von gestern Abend. Die gestrige Auffithrung ist nicht wiederholbar,
weil die Zuschauer und Zuhorer nicht wiederholbar sind. Selbst wenn man
heute Abend in identischer Konstellation wie gestern Abend wieder ins The-
ater ginge, wiare man nicht mehr derselbe. Eben die Erfahrung der gestrigen
Auffiithrung macht nicht zuletzt den Unterschied zwischen dem Selbst von
gestern und dem von heute Abend aus.

Der Rekonstruktion einer historischen Auffithrung wire damit vom thea-
terwissenschaftlichen Standpunkt aus eine klare Absage zu erteilen. Dennoch
vermag der blosse Gedanke daran zu faszinieren. Und die entsprechenden
Ergebnisse der historischen Auffiihrungspraxis von Musik sind verlockend.
Was mit Noten, Tempi und Instrumenten moglich ist, sollte fiir Bewegungen,
Gesten und Korper ausgeschlossen sein?

Es scheint vielmehr, als seien die Konsequenzen der performativen Wende
fiir die Theaterhistoriographie und vor allem die theoretische und kiinst-
lerische Auseinandersetzung mit historischer Auffithrungspraxis noch gar
nicht gezogen. Auch die folgenden Uberlegungen werden dieses Desiderat
nicht ausrdumen. Es soll vielmehr eine Reihe von Beobachtungen angestellt
werden, die Auffithrungen mit rekonstruierendem Ansatz anders und viel-
leicht schriger erscheinen lassen. Dabei wird die These vertreten, dass die
Auseinandersetzung mit historischem Material und Auffiithrungszeugnissen
in seiner ganzen Bandbreite und Heterogenitit von der Partitur tiber Bithnen-
skizzen, alte Requisiten, Probennotizen, Rechnungen, Tagebucheintragungen,
Rezensionen, Zuschauer- oder Schauspielererinnerungen usw. nicht nur dem
wissenschaftlichen Gestus des Aneignens, Verstehens und Erkldrens folgen
sollte, sondern auch einen Sinn entwickeln muss fiir die Fremdheit, die uns
bei dieser Konfrontation entgegenschlagen kann.



260 JENS ROSELT

Licherliche Nattirlichkeit

Flr die Auseinandersetzung mit der spitbarocken Schauspielkunst im 18. Jahr-
hundert ist die Abhandlung iiber die Schauspielkunst von Franciscus Lang
eine viel beachtete Quelle.!° Man kann seine Schauspieltheorie etwa darauf-
hin untersuchen, wie der Jesuitenpater Natiirlichkeit definiert und durch
welche Konventionen und Techniken seine Schauspieler Nattirlichkeit vor
Zuschauern auf der Bithne herzustellen haben. Dabei kommt man auch um
das berihmte Bihnenkreuz (crux scenica) nicht herum, mit dem Lang die
korperliche Grundhaltung des Schauspielers beschreibt. Mit Hilfe von Langs
Anweisungen und den dazugehorigen Zeichnungen ist es auch maoglich, die
korperliche Haltung des Bithnenkreuzes selbst einzunehmen oder anderen
vorzumachen. Wer dies tut, wird schnell Lachen ernten, insbesondere wenn
man zeigt, wie man in der Contrapost-Haltung des Bithnenkreuzes zu gehen
habe (leicht tinzelnd, zwei Schritte vor, einen zuriick, immer zum Publi-
kum gewandt). Dieses Lachen ist erklirungsbediirftig und der entsprechende
geistesgegenwirtige akademische Reflex fithrt zu der Feststellung, dass die
Zuschauer im 18. Jahrhundert selbstverstindlich nicht gelacht haben, wenn
die tragischen Helden auf der Bithne sich im Sinne Langs natiirlich gaben. Fir
das Publikum damals war Naturlichkeit auf der Bithne eine todernste Sache.
Dem passionierten Theaterginger waren der auf Harmonie und Kontrolle
ausgerichtete gottliche Naturbegriff (der nichts mit heutiger Alltdglichkeit
zu tun hat) und die entsprechenden Darstellungskonventionen vermutlich
hinldnglich vertraut.

Das amusierte aktuelle Erleben wird so durch die knappe kulturhistorische
Kontextualisierung gebannt. Doch mit dem eigenen Lachen im Ohr, kann man
Langs Text auch anders lesen. Dann bemerkt man beispielsweise, wie oft Lang
selbst tiber die licherliche Wirkung seiner Exerzitien spricht: ,Einige werden
vielleicht sagen, das sei eine verschrobene und gekiinstelte Art des Schreitens.
Eine alberne Possenreiflerei.“!! Er riumt ein, dass manches ,neu, ungewohnlich
oder allzu gesucht und erkiinstelt erscheinen mag*“!>. Aus dieser verschobenen
Perspektive auf den Text fillt auch auf, wie viel mehr Zeit und Engagement
Lang darauf verwendet, zu beschreiben, was man alles falsch machen kann:
Die unangebrachte Parallelstellung der Fiisse oder die tabuisierte Haltung der
Hand unter der Giirtellinie werden akribisch beschrieben, anhand von Skizzen
gezeigt und geahndet. Womoglich haben die zeitgenossischen Zuschauer die
Kunst der Darsteller doch nicht so selbstverstdndlich wahrgenommen, wie man
sich heute glauben machen will? Vielleicht bestand gerade im riskanten Spiel
mit der Peinlichkeit ein Reiz dieser Auffithrungen fir ihr Publikum? Lang
selbst beschreibt an einer Stelle die Gefahr, im formvollendeten Biithnenschritt
unter Umstinden von der Bithne zu purzeln. Und als wiirde er unser Lachen

10 Franciscus Lang, Abhandlung iiber die Schauspielkunst, hg. und iibs. von Alexander Rudin,
Bern etc. 1975

" Lang, Abhandlung (wie Anm. 10), 173.

2 Lang, Abhandlung (wie Anm. 10), 173.



PERFORMATIVITAT UND THEATERHISTORIOGRAPHIE 261

horen, schreibt er: ,Im allgemeinen sind die Zuschauer von der Art solcher
Menschen, die sich an Possen oder an der Bithnenausstattung, die das Auge
befriedigt, ergétzen.“!* Man kann heute zuhauf peinliches Theater erleben,
warum sollte das im 18. Jahrhundert anders gewesen sein? Der springende
Punkt aber ist, dass eine Konsequenz eines Auffiihrungsbegriffs, der die ge-
meinsame Teilhabe am Ereignis in den Mittelpunkt stellt, darin besteht, das
Auffihrungsgeschehen nicht ausschliesslich aus der Perspektive bzw. von
den Intentionen der Produzenten her zu begreifen, sondern auch die Seite der
Rezeption zu beriicksichtigen. Das bedeutet auch fiir die Rekonstruktion, dass
man nicht stets nur dasjenige Publikum im Sinn haben darf, das sich die Ak-
teure vor und hinter der Bithne vorgestellt haben mégen. Der Kulturphilosoph
Georg Simmel hat in diesem Zusammenhang von einem idealen Publikum
gesprochen, das ein ideelles, also rein gedankliches Konstrukt der Produzenten
ist und ,,dessen prinzipielle Forderungen als die inneren, sachlichen Gesetze
der Kunstleistung auftreten“!“. Fiir den Moment einer realen Auffithrung kon-
statiert Simmel einen potenziellen Konflikt zwischen dem idealen Zuschauer,
der den Komponisten, Regisseuren oder Schauspielern vorgeschwebt haben
mag, und dem realen Zuschauer, der tatsichlich vor ihnen sitzt:

Der Schauspieler indes [...], der in jedem Augenblick ein reales Publikum sieht und
tihlt, - ist in unvergleichlichem Mafle der Versuchung ausgesetzt, jenem idealen
Zuschauer, der der Brennpunkt fiir die Gesetze seiner Kunst ist, den realen, vor
ihm sitzenden zu substituieren und damit aus der Sphire der Kunst tiberhaupt
herauszufallen.'

Die Rekonstruktion einer Auffithrung droht deshalb permanent, ihr Publikum
(und damit die gesamte Auffithrung) nachtriglich zu idealisieren. Demgegeniiber
erscheinen gerade jene Konfliktsituationen spannend, in denen reale und ideale
Zuschauer sozusagen in einer Person miteinander hadern mochten. Von solch
einer Krisensituation eines historischen Zuschauers soll nun berichtet werden.

Ein Preusse im Parkett

Am 27. Oktober 1855 besucht Theodor Fontane eine Auffiihrung von Othel-
lo im Londoner Surrey Theatre. Zweifellos war Fontane einer der scharf-
sinnigsten und aufmerksamsten Theaterzuschauer seiner Zeit. Noch heute
zeugen seine Rezensionen von versierter Beschreibungskunst und einer Be-
obachtungsfihigkeit und Auffassungsgabe, der auch die kleinsten Nuancen
von Stimmen, Betonungen oder Bewegungen nicht entgingen. Doch als Fon-
tane nach der Auffiihrung am selben Abend seine Beobachtungen in seinem
Tagebuch niederschreibt, verschiebt sich seine Aufmerksamkeit komplett.

¥ Lang, Abhandlung (wie Anm. 10), 213.

Georg Simmel, ,Uber den Schauspieler. Aus einer ,Philosophie der Kunst‘, in: ders., Auf-
sdtze und Abhandlungen 1909-1918, hg. von Riidiger Kramme und Angela Rammstadt, Bd. 1,
Frankfurt a. M. 2001, 24.

Simmel ,,Uber den Schauspieler® (wie Anm. 14, 24.



262 JENS ROSELT

Nicht die Protagonisten auf der Bithne, sondern die Zuschauer um ihn herum
geraten ihm in den Blick und schliesslich steht er selbst im Zentrum seiner
eigenen Betrachtung. Der Anlass war eine markante Fremderfahrung als Zu-
schauer, die ihn zunichst entsetzte und die er durch den Tagebucheintrag
zu verarbeiten sucht. Denn Fontane erlebte sich inmitten eines Publikums,
dessen Verhalten ihm kurios und vor allem unangebracht erschien: ,,Ich habe
nirgend [sic] bisher [...] ein solches Missverhiltnis zwischen der kiinstleri-
schen Leistung und dem Publikum wahrgenommen“!®. Wihrend es von der
Schauspieltruppe zunichst nur lapidar heisst, sie sei ,sehr gut“, unterzieht
Fontane das ,,Getriebe“ um ihn herum einer eingehenden Analyse. ,,Getrie-
be“ muss hier wohl wortlich verstanden werden, denn die Disziplinlosig-
keit der Londoner Zuschauer lisst ihn die ,,ganze Welt der Schule, Bildung
und des Anstands“ vermissen. Besonders angesichts des Parterres (in dem er
selbst offenbar sass) zweifelt Fontane an der ,,Bildungsfihigkeit der Massen®:

Die Unsitte des bestandigen Verkaufs von Friichten, Sodawasser, Eis und auch Brandy
vermutlich, kommt hinzu. Ein langer weifjackiger Kerl treibt sich zwischen den
Binken umher und tberschreit mit seinem ,penny each!‘ die Klinge des Walzers,
der heruntergefiedelt wird. Plotzlich rollt der Vorhang in die Hoh. Das Parterre ist
wie eine unruhige See; der Sturm des Zwischenakts ist vortiber, aber die Wellen
gehen hoch trotz alledem. Die erste Szene jeden neuen Akts ist immer zur Halfte
verloren. [...] Oben auf der Galerie wurde wihrend des zweiten Aktes gestohlen;
man schrie, man hieb drauflos, man schmifd raus und verhaftete. Die Schauspieler
spielten ruhig weiter und im Parterre richtete sich kein einziger Kopf nach oben, um
die Ursache des Lirms kennen zu lernen. Man ist solche Szenen vollig gewohnt."”

Es geht jetzt nicht darum, sich aus gesicherter historischer Distanz {iber das
Londoner Publikum zu mokieren. Das macht im Ubrigen auch Fontane nicht,
denn er ist abgeschreckt und fasziniert zugleich, und versteht es sehr wohl,
den Trouble [Trubel] im Parkett kulturhistorisch zu begreifen, indem er auf
die Tradition des Volkstheaters verweist, den Status des offentlichen Lebens
in Grossbritannien erwihnt und dies mit den Briauchen in stideuropiischen
Kirchen vergleicht. Aufschlussreich scheint in diesem Zusammenhang weniger,
welches Urteil Fontane iiber das Londoner Publikum fillt, als vielmehr, dass
er dabei unversehens beginnt, tiber sich selbst als Zuschauer zu Gericht zu
sitzen. Er fragt sich namlich, ob man sich daran gewohnen soll oder ob die Un-
sitte lieber zu brandmarken wire, und gesteht, dass er darauf keine eindeutige
Antwort geben kann. Im Grunde wird ihm und dem heutigen Leser immer
unklarer, wer sich eigentlich falsch verhalten hat. Das unruhige Publikum,
das sich aber immerhin von dem Tumult im Rang nicht aus der Konzentration
bringen liess, oder Fontane, der sich permanent von dem ablenken liess, was
er eigentlich zu sehen gedachte.

16 Theodor Fontane, Tagebiicher 1852, 1855-1858, hg. von Charlotte Jolles, [Berlin] 21995 (= Grosse
Brandenburger Ausgabe. Tage- und Reisetagebiicher 1), 57.
i7" Fontane, Tagebiicher 1852 (wie Anm. 16), 57-58.



PERFORMATIVITAT UND THEATERHISTORIOGRAPHIE 263

Die Erfahrung des Fremden schligt um in die Erfahrung der Fremdheit des
Eigenen, d. h. die Souverdnitit als Zuschauer wird fiir Fontane fragwiirdig und
zumindest in seinem Tagebuch macht er diesen Prozess transparent, denn er
riumt ein:

Schon jetzt, wo ich diesen Trubel noch mit Arger beobachte, kann ich doch anderer-
seits nicht leugnen, dafd die Stiicke trotz alledem zu voller Wirksamkeit kommen,
ja die Unterbrechungen erhalten einen frisch, und wenn man einzelnes dadurch
einbiiflt, wird man gleichzeitig befihigter, den Rest in seiner ganzen Schonheit
zu genieflen.'®

Nicht die Leistung der Schauspieler, sondern die Performance der Zuschauer
beginnt Fontane zu wiirdigen, indem er die Auffiithrung als ein Ereignis wech-
selnder Aufmerksamkeiten betrachtet, was den Preussen im Parkett schliesslich
zu dem Gestidndnis fiihrt:

unzerstiickelt gibt sich das Kunstwerk und unzerstiickelt verlangt es Sinn und Seele
des Beschauers. Aber diese Ganzheit, diese Konzentration ist nicht jedermanns
Sache, und ich selber mufd eingestehen, dafd ich fiinf Akte ohne ein Stiick Kuchen
oder eine Flasche Sodawasser kaum aushalten kann. Die Sache stellt sich vielleicht
so: diese Mischung von Bierhaus und historischer Tragodie ist durchaus unideal
und unkiinstlerisch, aber, — praktisch, in Erwidgung der gemeinen Menschennatur.”

Wir erkennen hier in Fontane einen durchaus nicht idealen Zuschauer, der
ausgehend von einer Krisenerfahrung in einer Auffithrung eine Transforma-
tion durchmacht, die sein Selbstbild als Zuschauer verindert. Diese Form
der Schwellenerfahrung ist ein zentraler Aspekt der aktuellen Asthetik des
Performativen. So heifit es im gleichnamigen Buch von Erika Fischer-Lichte:

Wenn Gegensitze zusammenfallen, das eine auch zugleich das andere sein kann,
dann richtet sich die Aufmerksamkeit auf den Ubergang von einem Zustand zum
anderen. Es 6ffnet sich der Raum zwischen den Gegensitzen, ihr Zwischen-Raum.
[...] Immer wieder hat sich gezeigt, daf8 die dsthetische Erfahrung, die Auffithrungen
ermoglichen, sich zuallererst als eine Schwellenerfahrung beschreiben laf3t, die fiir
den, der sie durchliuft, eine Transformation herbeizufithren vermag.?

Dass es sich hierbei nicht nur oder nicht in erster Linie um eine intellektuelle
Prozedur handelt, macht Fontanes Beispiel deutlich. Denn bei aller scharfsin-
nigen (Selbst-)Analyse erlebt er Wahrnehmung im Theater zunichst als einen
korperlichen Vorgang, der Kondition und Konditionierung notwendig macht und
sein vertrautes Rezeptionsgebaren iiberfordert. Dass sich die Aufmerksamkeit
nicht mehr ausschliesslich auf die Bithne und das Drama konzentriert, diirfte

' Fontane, Tagebiicher 1852 (wie Anm. 16), 58
' Fontane, Tagebiicher 1852 (wie Anm. 16), 58-59.
* Erika Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004, 305.



264 Jens ROSELT

nicht nur Mitte des 19. Jahrhunderts fiir manchen Theaterzuschauer den gross-
ten annehmbaren dsthetischen Unfall seiner Erfahrungswelt bedeutet haben.
Soll das etwa Kunst sein, wenn Fontane die Augenlider schwer werden, der
Magen knurrt und sich sein trockener Gaumen nach Sodawasser sehnt? Hier
nun wird die Radikalitit des Konzepts der Performativitit kenntlich. Denn
wenn wir die Auffithrung nicht nur als Rahmenprogramm der Inszenierung
eines Dramas auffassen, sondern tatsichlich davon ausgehen, dass erst die
Wechselbeziehungen simtlicher Teilnehmer die Auffithrung konstituieren,
gehort Fontanes leerer Magen dazu, was jede dsthetische Theorie zum Knur-
ren bringen muss, die von einer konstitutiven Trennung zwischen Kunst und
Leben ausgeht. Bei Fischer-Lichte heifdt es dazu: ,,Es scheint vor allem das
Kollabieren des Gegensatzes von Kunst und Wirklichkeit sowie aller weiterer
von ihm generierten Oppositionen zu sein, welches die Beteiligten in einen
Schwellenzustand versetzt.“*! Dass Rezeption im Theater damit nicht zur
reinen Privatsache wird, sondern immer eine soziale Dimension hat, macht
Fontanes Beschreibung ebenfalls deutlich, denn Ausgangspunkt seiner Betrach-
tung war ja, dass er sich als Teil einer Gemeinschaft erfihrt, zu der er nicht
vorbehaltlos gehdren mochte, in die er sich aber schliesslich doch einpasst.

Eine Konsequenz fiir den Gedanken der Rekonstruktion von Auffithrungen ist,
dass auch Erfahrungs- und Wahrnehmungsvorginge weder heute noch damals
rohe, spontane, unmittelbare oder authentische Akte, sondern ein kulturell
und historisch codierter Prozess sind, der gerade im Blick- und Horregime des
Theaters besonders restriktiv wirken kann.

So beschreibt der Schauspieler und Intendant der Berliner Hofbithne August
Wilhelm Iffland in seiner autobiografischen Schrift Ueber meine theatralische
Laufbahn (1798), wie er als Kind von seinem Vater fiir einen Theaterbesuch
instruiert wurde: ,,Er gab mir Lehren, wie ich mich im Schauspielhause zu
betragen hitte. Ich sollte still, sittsam, ruhig seyn, nicht umhergaffen, die
Augen nach dem richten, was auf dem Theater vorginge, wohl Acht haben,
was dort fiir nitzliche Dinge gesagt wiirden.“*> Doch das bedeutet eben nicht,
dass sich Theaterzuschauer immer so verhalten haben, wie Ifflands Vater
sich das idealerweise vorgestellt hat. Und das miisste bei der Rekonstruktion
mitgedacht werden.

Perspektiven kiinstlerischer Forschung

Die performative Wende der letzten Jahre hat eine Neubewertung der Kunst
der Auffithrung vorgenommen, die auch die Versuche zur Rekonstruktion von
Auffiihrungen beriihrt. Zentrale Aspekte dieser Entwicklung sind der Ubergang

2 Fischer-Lichte, Asthetik (wie Anm. 20), 307.
22 August Wilhelm Iffland, Ueber meine theatralische Laufbahn, hg. von Hugo Holstein, Heil-
bronn 1886 (= Deutsche Litteraturdenkmale des 18. und 19. Jahrhunderts 24), 8.



PERFORMATIVITAT UND THEATERHISTORIOGRAPHIE 265

vom Werk- zum Ereignischarakter, die Thematisierung des Interaktionsraums
Theater und der Intentionalitit der Zuschauer (die nicht identisch sein muss
mit der der Macher), sowie die Wertschitzung der sozialen Dimension von
Auffiihrungen. Die Aussicht auf die Moglichkeit einer Rekonstruktion triibt
sich damit allerdings ein, wenn diese mit dem Anspruch vorgetragen wird,
historische Exaktheit zu gewidhrleisten oder gar Authentizitit zu verbtirgen.

Der Gedanke an die Revitalisierung eines authentischen Auffiihrungsmoments
wird damit ausgeschlossen, wenn er mit Fontanes Beschreibung im Ohr nicht
ohnehin als nicht wiinschenswert erscheint. Demgegentiber hatte Herrmann
noch explizit zur Nachahmung der historischen Vorgidnge aufgerufen:

Das Wichtigste wird doch immer sein, den papiernen Ermittlungen dadurch zum
Leben zu verhelfen, dafy man sie in die Praxis der eigenen Stimme, des eigenen
Korpers, der eigenen Seele tibertragt und so in unwillkiirlicher Ergdnzung aus der
lickenhaften Uberlieferung ein blutvolles Gesamtbild herstellt.??

Dabei ist fiir Herrmann ,,das Ziel aller solcher Untersuchungen im wesentlichen
die Herstellung verlorengegangener Leistungen, bis sie in der Anschaulichkeit
eines unmittelbaren Abbildes vor uns stehen*?*.

Fiir Nachahmung oder Verlebendigung als wissenschaftliche Methode der
Rekonstruktion haben wir heute wohl keinen Sinn, obwohl dhnliche Uberle-
gungen noch in den 1970er Jahren in der Ethnografie angestellt wurden.>® Trotz-
dem tibt die Idee einer vergegenwirtigenden Beschiftigung mit historischem
Material einen Reiz aus, und zwar nicht als wissenschaftliches Verfahren,
sondern als dsthetische Praxis. Denn was Herrmann beschreibt, weist voraus
auf unterschiedliche neuere Entwicklungen im Gegenwartstheater, die aktuell
gemeinsame genreartige Merkmale aufzuweisen beginnen: das Reenactment.
Gemeint war damit zunichst ab den 1960er Jahren das Wiederdarstellen histo-
rischer Schlachten als Freizeitvergniigen von Laiendarstellern. Doch inzwischen
ist eine kiinstlerische Praxis entstanden, die gerade im Theater und in der
Performancekunst erprobt wird. So hat das Living Theatre 2007 eine eigene
New Yorker Inszenierung von 1963 (The Brig) unveridndert (und eben doch
anders) wiederaufgefithrt. Und Marina Abramovic hat 2005 im New Yorker
Museum of Modern Art (Seven Easy Pieces) Klassiker der Performancekunst
wiederaufgefiithrt. Die moglichst exakte und akribische Wiederholung histori-
scher Abliufe gewidhrt dabei eben nicht die authentische Rekonstruktion des
Ereignisses. Es konnte sinnvoll sein, in Zukunft die Auffiihrung historischer
Formate nicht als Rekonstruktion zu betrachten, die den Anspruch auf Au-
thentizitit behauptet, sondern als Reenactement, das eine aktuelle Erfahrung

* Herrmann, Forschungen (wie Anm. 2), 17.

* Herrmann, Forschungen (wie Anm. 2), 17.

® Vgl. Victor Witter Turner, ,Theaterspielen im Alltagsleben und Alltagsleben im Theaterspie-
len oder: Dramatisches Ritual — Rituelles Drama®, in: ders., Vom Ritual zum Theater. Der
Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt am Main 2009, 141.



266 JENS ROSELT

moglich macht, die einem vielleicht befremdlich vorfithren kann, wie histo-
risch man selbst als Theaterzuschauer ist. Fir die kiinstlerische Forschung
eroffnet sich hier ein weites Feld.?¢

2 Erste Schritte auf diesem neuen Forschungsfeld wurden 2010 auf einer theaterwissenschaft-
lichen Tagung an der Universitit Hildesheim mit dem Titel ,Nicht hier, nicht jetzt — Das
Theater als Zeitmaschine und die Geste des Reenactments® unternommen, vgl. Jens Roselt
und Ulf Otto (Hgg.), Theater als Zeitmaschine. Zur performativen Praxis des Reenactments.
Theater- und kulturwissenschaftliche Perspektiven, Bielefeld 2012 (= transkript Theater 45).



	Archäologie der Ereignisse : Performativität und Theaterhistoriographie

