
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: Archäologie der Ereignisse : Performativität und Theaterhistoriographie

Autor: Roselt, Jens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


255

ARCHÄOLOGIE DER EREIGNISSE.
PERFORMATIVITÄT UND THEATERHISTORIOGRAPHIE

von Jens Roselt

Rekonstruktion und Aufführungsanalyse

Die Schlagworte „Rekonstruktion" und „Aufführungsanalyse" treffen einen
empfindlichen Nerv der Theaterwissenschaft und tangieren auf schmerzliche
Weise die Frage nach der Möglichkeit oder Unmöglichkeit von
Theatergeschichtsschreibung. Denn die Rekonstruktion einer historischen Aufführung
setzt deren Analyse voraus. Andererseits: Wie kann man eine Aufführung
analysieren, die (noch) nicht rekonstruiert ist? Wer Rekonstruktion und Analyse

in einem Atemzug nennt, fordert damit unverhohlen dazu auf, ein
Sakrileg zu begehen, nämlich mit dem Dogma der neueren Theaterwissenschaft
zu brechen, das da lautet: Die Analyse historischer Aufführungen ist nicht
möglich, da ihre Rekonstruktion methodisch fragwürdig bleibt.

Diese Annahme ist allerdings eine Rolle rückwärts der Theaterwissenschaft.

Denn als diese zu Beginn des 20. Jahrhunderts aus dem Schatten der
Literaturwissenschaft heraustrat und sich anheischig machte, eine eigene
Universitätsdisziplin zu werden, geschah dies mit dem expliziten Anspruch,
die Rekonstruktion historischer Aufführungen anzustreben. Dieser Gedanke
geht auf den Berliner Theaterwissenschaftler Max Herrmann zurück, der als
Experte für die Literatur der Frühen Neuzeit erkannt hatte, dass man
beispielsweise die Stücke von Hans Sachs zwar lesen und interpretieren kann,
dass man sie aber recht eigentlich nicht verstehen wird, wenn man nicht die
historische Aufführungssituation rekonstruiert, für die diese Texte geschrieben

wurden. Dabei dachte Herrmann vor allem an die räumlichen
Bedingungen, wobei er Raum nicht mit Bühnenraum bzw. mit dem auf der Bühne
dargestellten Raum gleichsetzte, sondern den Raum des Theaters als einen
Interaktionsraum begriff, der Schauspieler und Zuschauer umfasst.1 Ob ein
Drama in einem Kirchenraum, auf dem Marktplatz unter freiem Himmel oder
in einem geschlossenen Theatersaal aufgeführt wird, ist entscheidend für das
Wechselverhältnis zwischen Bühne und Publikum. Der Raum ist demnach
nicht lediglich die Hülle einer Aufführung, sondern deren bedingende und
prägende Voraussetzung. Damit schärfte Herrmann zugleich das Bewusstsein
dafür, dass Theater nicht notwendig in jenen Gebäuden stattfinden muss, die
nach dem Guckkastenprinzip gebaut sind und die als Denkmale bürgerlichen
Gemeinsinns in keiner Stadt fehlen durften:

' Vgl. Max Herrmann, „Das theatralische Raumerlebnis" (1931), in: )örg Dünne und Stephan
Günzel (Hgg.), Raumtheorie, Frankfurt am Main 2006, 501.



256 Jens Roselt

Was uns eigentlich angeht, ist nicht zu allen Zeiten dasselbe, weil das Urwesen
des Theaters in den verschiedenen Kultursituationen sehr verschiedenartige
Erscheinungsformen zutage fördert, - die wichtigsten Einzelgebiete, die wir zu
erhellen haben, sind das Theaterpublikum, die Bühne mit ihren verschiedenartigen
Einrichtungen, die Schauspielkunst und endlich die künstlerische Leistung der
Vorstellungen. Alles Faktoren einer nach eigenen Gesetzen lebenden Eigenkunst
sozialen Charakters.2

Wenn Raumform und Ästhetik einander bedingen, kann Theater auch nicht
mehr ohne weiteres auf das bürgerliche Repräsentationstheater reduziert werden.

Damit hat Herrmann das Theaterverständnis (nicht nur) seiner Zeit
entscheidend relativiert und den Theaterbegriff mit folgendem im Jahr 1920
formulierten Credo erweitert:

[Der] Ur-sinn des Theaters [...] besteht darin, daß das Theater ein soziales Spiel
war, - ein Spiel Aller für Alle. Ein Spiel, in dem Alle Teilnehmer sind, - Teilnehmer

und Zuschauer. [...] Das Publikum ist als mitspielender Faktor beteiligt. Das
Publikum ist sozusagen Schöpfer der Theaterkunst. Es bleiben so viel Teilvertreter
übrig, die das Theater-Fest bilden, so daß der soziale Grundcharakter nicht verloren
geht. Es ist beim Theater immer eine soziale Gemeinde vorhanden.3

Versteht man unter Theater nicht in erster Linie die „äußere Exekution des

dramatischen Kunstwerks"4, sondern ein soziales Fest, kann der Begriff
„Aufführung" ein Dispositiv sein, das nicht mehr nur explizit auf das Theater bezogen

werden muss. In den 1950er Jahren etwa hat der amerikanische Ethnologe
Milton Singer den Begriff der kulturellen Aufführung (cultural performance)
definiert, der neben dem Theater auch bei Hochzeiten, Sportveranstaltungen
oder Gottesdiensten in Anschlag gebracht werden kann. Eine kulturelle
Aufführung lässt sich durch ihre besondere zeitliche und örtliche Verfasstheit,
die Teilnehmer sowie ihren Ablauf und Anlass bestimmen. Sie zeichnet sich

genauer aus durch „a definitely limited time span, a beginning and an end,
an organized program of activity, a set of performers, an audience, and a place
and occasion of performance."5

Dieses weite Verständnis der cultural performance tangiert auch die
Theateraufführung im engeren Sinne, insofern diese nicht mehr ausschließlich auf das

Bühnengeschehen reduziert werden kann. In Hinblick auf die Frage nach der

Möglichkeit einer Rekonstruktion historischer Aufführungen scheinen zwei
Konsequenzen aus Herrmanns Überlegungen heute aufschlussreich zu sein:

2 Max Herrmann, Forschungen zur deutschen Theatergeschichte des Mittelalters und der
Renaissance, Teil 1, Berlin 1914, Nachdruck Berlin 1954, 14.

3 Max Herrmann, „Über die Aufgaben eines theaterwissenschaftlichen Institutes" (1920), in:
Helmar Klier (Hg.), Theaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum, Darmstadt 1981, 15-24,
hier 19.

4 Georg Friedrich Wilhelm Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik, Bd. 3, hg. von Eva Moldenhauer

und Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986 Werke in zwanzig Bänden 15), 504.
5 Milton Singer, Traditional India: Structure and Change, Philadelphia 1959 Publications

of the American Folklore Society 10), XIII.



Performativität und Theaterhistoriographie 257

Wer von einer Aufführung spricht, muss die Zuschauer als deren
konstitutiven Teil einbeziehen. Zugleich schärft Herrmann das Bewusstsein für
die grundsätzliche Historizität ästhetischer Prozesse. Demnach müsste jede
Rekonstruktion mit einer historischen Differenzerfahrung beginnen, weil
das Theater vergangener Zeit grundsätzlich andere Formen und Konventionen
hatte als das Theater der jeweiligen Gegenwart.

Herrmanns Überlegungen stehen durchaus im Kontext einer Reihe von
Versuchen zur Rekonstruktion von Aufführungen, die bereits im 19.
Jahrhundert unternommen wurden. So hatte Ludwig Tieck 1841 in Potsdam eine
antikisierende Inszenierung von Antigone unternommen und 1843 mit dem
Berliner Sommernachtstraum die historische Shakespearebühne zu adaptieren
versucht. Bei seiner Auseinandersetzung mit den Vorschlägen Tiecks weist
der Theatermacher Karl Leberecht Immermann 1833 darauf hin,

daß nämlich unser Theater durch seine Konstruktion nichts unterläßt, was das
Gedicht dem Zuschauer entfremden kann. Dieser sitzt entfernt, zwischen ihm und
der Handlung breitet sich zuvörderst wie ein unwegsames Meer das Orchester aus,
dann schneidet die Lampenreihe noch mehr ab, die Gardine hinter dem Vorhange
kommt hinzu, unbedeutende, bunte Wände führen endlich zu dem eigentlichen
Gegenstande der Szene. Die Theater sind hoch und tief, statt breit und kurz zu
sein, was ein Basrelief gäbe.6

Trotz dieser Experimente vermochten antike Tragödien, insbesondere der Chor,
weiterhin Generationen von im Guckkastentheater sozialisierten Exegeten zu
befremden und herauszufordern. Noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts heisst es

in einem viel gelesenen Regiehandbuch: „Die Bühnenklassiker des Altertums
mit ihren uns im allgemeinen doch ferner liegenden Stoffen und Ideen, mit
ihrer eigenartigen dramaturgischen Technik und dem schweren, heute kaum
lösbaren Chorproblem, können wir auf unserem Theater zur Not entbehren."7

Dass alte Texte als Fremde auf der Bühne der Gegenwart erscheinen, ist also
nicht nur eine methodische, sondern auch eine ästhetische Herausforderung.
Was die Methode der Rekonstruktion angeht, sah Herrmanns Forschungsprogramm

die Möglichkeit vor, die historische Distanz zu überbrücken. Dabei
ging er davon aus, dass man bei der Sammlung und Sichtung des historisch
überlieferten Materials nicht stehenbleiben sollte:

In allererster Reihe gilt es sich die Aufgabe zu stellen, durch kritische Würdigung
des gesammelten Materials, durch eine die Lücken der Überlieferung kombinatorisch
ergänzende Rekonstruktion die theatralische Einzelleistung der Vergangenheit,
die wirkliche Gesamtvorstellung mit allen ihren Teilen wieder lebendig werden
zu lassen.8

6 Karl Leberecht Immermann, „Reisejournal", in: Klaus Hammer (Hg.), Dramaturgische Schrif¬
ten des 19. Jahrhunderts, Bd. 1, Berlin 1987, 304.

7 Carl Hagemann, Regie. Die Kunst der szenischen Darstellung, Berlin, Leipzig 51918
Moderne Bühnenkunst 1), 86

8
Herrmann, Forschungen (wie Anm. 2), 15.



258 Jens Roselt

Dass man dem Gedanken einer Verlebendigung heute skeptisch gegenüberstehen

kann, hat auch mit der Entwicklung einer Theorie zu tun, die sich
unter dem Schlagwort Performativität in den 1990er Jahren vollzogen hat,
wobei diese performative Wende von Seiten der Theaterwissenschaft explizit

auf die Überlegungen Herrmanns rückbezogen wurde.9 Unter Rekurs auf
die Innovationen der modernen Avantgarde machte diese Neuorientierung
Ernst mit der Erkenntnis, dass die gleichzeitige Anwesenheit von Akteuren
und Zuschauern das Spezifikum des Theaters sei und eine Aufführung nicht
nur begleitet oder auszeichnet, sondern diese recht eigentlich konstituiert.
Die Aufführung ist in erster Linie nicht die Umsetzung eines Textes oder
einer Partitur, sondern eine strukturierte Begegnung von Teilnehmern, die
unterschiedliche Formen ästhetischer Erfahrungen möglich macht. Damit
wurde die Ereignishaftigkeit von Aufführungen betont, und das Theater und
die Theaterwissenschaft konnten in einem sich rasant wandelnden medialen
Umfeld Kategorien wie Präsenz, Authentizität, Sinnlichkeit, Stimmlichkeit,
Körperlichkeit und Materialität wie Joker aus dem Ärmel ziehen, um
angesichts der Dominanz von Medien technischer Reproduktion im Alltag einen
Stich für das Theater zu machen. Unerörtert blieb dabei die Frage, warum
diese Joker so lange im Ärmel blieben. War ein Schauspieler im 19. Jahrhundert

weniger präsent als ein zeitgenössischer? Verstand die Stimme eines
Sängers im 18. Jahrhundert weniger zu affizieren als heute? Solche Fragen
konnten ausgeklammert werden, insofern sich die theoretische Neuorientierung

deutlich durch das zeitgenössische vornehmlich experimentelle Theater
und die Performancekunst inspiriert sah. Zudem schien die unmittelbare
Erfahrung beispielsweise von Präsenz historisch eben nicht rekonstruierbar.

Der Vorteil dieser Entwicklung besteht in der Fokussierung auf die Aufführung,

d.h. auf den aktuellen Vollzug, die Wahrnehmungen und Erfahrungen,
die methodisch eine Herausforderung sind, da die Position des analysierenden
Zuschauers stets eingeschlossen ist. Prägnant ließe sich das auf die Faustregel
bringen: Eine Aufführung, an der man nicht teilgenommen hat, kann-man
nicht analysieren. Damit wird nicht nur mit einer akademischen Tradition
gebrochen, sondern das Tradieren selbst wird fraglich, wenn ausschliesslich das

aktuelle Erleben die Basis für Erkenntnis sein soll. Merkwürdigerweise sprechen
und schreiben Theaterwissenschaftler dennoch (meistens) über Aufführungen,
die sie nicht gesehen haben. Mehr noch: Kurioserweise werden gerade jene
Ur-Performances von John Cages 4'33" (Woodstock, 1952) oder Joseph Beuys'
I like America and America likes me (New York, 1974), an denen das Paradigma
der Performativität entwickelt wurde, durch die Bank von Wissenschaftlern

9 Vgl. Erika Fischer-Lichte und Jens Roselt, „Attraktion des Augenblicks - Aufführung, Per¬

formance, performativ und Performativität als theaterwissenschaftliche Begriffe", in: Erika
Fischer-Lichte und Christoph Wulf (Hgg.), Theorien des Performativen, Paragrana 10 (2001),

237-254, hier 238.



Performativität und Theaterhistoriographie 259

thematisiert, die daran selbst nicht teilgenommen haben. Methodisch ist dies
insofern gerechtfertigt, als in die Performativitätstheorie ein kleines
Hintertürchen eingebaut wurde, nämlich die Unterscheidung von Aufführung und
Inszenierung.

Eine Inszenierung umfasst diesem Verständnis zufolge sämtliche szenischen
Elemente und ihr Arrangement, also Schauspieler, Dramen, Licht, Kostüme,
Regieeinfälle, Bewegungen usw. Der Ablauf einer Inszenierung folgt einem
Plan und hat Struktur. Ihre Dramaturgie ist geprobt und beruht auf
Festlegungen und Absprachen der Beteiligten. Eine Inszenierung ist wiederholbar
und auch rekonstruierbar. Die Aufführung (einer Inszenierung) ist hingegen
stets auf die konkrete Situation und ein spezifisches Publikum bezogen. Sie
umfasst die Wahrnehmungen, Aufmerksamkeiten, Wechselwirkungen und
Transformationen zwischen Bühne und Publikum. Eine Aufführung ist deshalb
prinzipiell nicht wiederholbar und also auch nicht rekonstruierbar. Das gilt
nicht nur für die Aufführung von vor 200 Jahren, sondern auch für die
Aufführung von gestern Abend. Die gestrige Aufführung ist nicht wiederholbar,
weil die Zuschauer und Zuhörer nicht wiederholbar sind. Selbst wenn man
heute Abend in identischer Konstellation wie gestern Abend wieder ins Theater

ginge, wäre man nicht mehr derselbe. Eben die Erfahrung der gestrigen
Aufführung macht nicht zuletzt den Unterschied zwischen dem Selbst von
gestern und dem von heute Abend aus.

Der Rekonstruktion einer historischen Aufführung wäre damit vom
theaterwissenschaftlichen Standpunkt aus eine klare Absage zu erteilen. Dennoch
vermag der blosse Gedanke daran zu faszinieren. Und die entsprechenden
Ergebnisse der historischen Aufführungspraxis von Musik sind verlockend.
Was mit Noten, Tempi und Instrumenten möglich ist, sollte für Bewegungen,
Gesten und Körper ausgeschlossen sein?

Es scheint vielmehr, als seien die Konsequenzen der performativen Wende
für die Theaterhistoriographie und vor allem die theoretische und
künstlerische Auseinandersetzung mit historischer Aufführungspraxis noch gar
nicht gezogen. Auch die folgenden Überlegungen werden dieses Desiderat
nicht ausräumen. Es soll vielmehr eine Reihe von Beobachtungen angestellt
werden, die Aufführungen mit rekonstruierendem Ansatz anders und
vielleicht schräger erscheinen lassen. Dabei wird die These vertreten, dass die
Auseinandersetzung mit historischem Material und Aufführungszeugnissen
in seiner ganzen Bandbreite und Heterogenität von der Partitur über Bühnenskizzen,

alte Requisiten, Probennotizen, Rechnungen, Tagebucheintragungen,
Rezensionen, Zuschauer- oder Schauspielererinnerungen usw. nicht nur dem
wissenschaftlichen Gestus des Aneignens, Verstehens und Erklärens folgen
sollte, sondern auch einen Sinn entwickeln muss für die Fremdheit, die uns
bei dieser Konfrontation entgegenschlagen kann.



260 Jens Roselt

Lächerliche Natürlichkeit

Für die Auseinandersetzung mit der spätbarocken Schauspielkunst im 18.
Jahrhundert ist die Abhandlung über die Schauspielkunst von Franciscus Lang
eine viel beachtete Quelle.10 Man kann seine Schauspieltheorie etwa daraufhin

untersuchen, wie der Jesuitenpater Natürlichkeit definiert und durch
welche Konventionen und Techniken seine Schauspieler Natürlichkeit vor
Zuschauern auf der Bühne herzustellen haben. Dabei kommt man auch um
das berühmte Bühnenkreuz (crux scenica) nicht herum, mit dem Lang die
körperliche Grundhaltung des Schauspielers beschreibt. Mit Hilfe von Langs
Anweisungen und den dazugehörigen Zeichnungen ist es auch möglich, die
körperliche Haltung des Bühnenkreuzes selbst einzunehmen oder anderen
vorzumachen. Wer dies tut, wird schnell Lachen ernten, insbesondere wenn
man zeigt, wie man in der Contrapost-Haltung des Bühnenkreuzes zu gehen
habe (leicht tänzelnd, zwei Schritte vor, einen zurück, immer zum Publikum

gewandt). Dieses Lachen ist erklärungsbedürftig und der entsprechende
geistesgegenwärtige akademische Reflex führt zu der Feststellung, dass die
Zuschauer im 18. Jahrhundert selbstverständlich nicht gelacht haben, wenn
die tragischen Helden auf der Bühne sich im Sinne Langs natürlich gaben. Für
das Publikum damals war Natürlichkeit auf der Bühne eine todernste Sache.

Dem passionierten Theatergänger waren der auf Harmonie und Kontrolle
ausgerichtete göttliche Naturbegriff (der nichts mit heutiger Alltäglichkeit
zu tun hat) und die entsprechenden Darstellungskonventionen vermutlich
hinlänglich vertraut.

Das amüsierte aktuelle Erleben wird so durch die knappe kulturhistorische
Kontextualisierung gebannt. Doch mit dem eigenen Lachen im Ohr, kann man
Langs Text auch anders lesen. Dann bemerkt man beispielsweise, wie oft Lang
selbst über die lächerliche Wirkung seiner Exerzitien spricht: „Einige werden
vielleicht sagen, das sei eine verschrobene und gekünstelte Art des Schreitens.
Eine alberne Possenreißerei."11 Er räumt ein, dass manches „neu, ungewöhnlich
oder allzu gesucht und erkünstelt erscheinen mag"12. Aus dieser verschobenen
Perspektive auf den Text fällt auch auf, wie viel mehr Zeit und Engagement
Lang darauf verwendet, zu beschreiben, was man alles falsch machen kann:
Die unangebrachte Parallelstellung der Füsse oder die tabuisierte Haltung der
Hand unter der Gürtellinie werden akribisch beschrieben, anhand von Skizzen
gezeigt und geahndet. Womöglich haben die zeitgenössischen Zuschauer die
Kunst der Darsteller doch nicht so selbstverständlich wahrgenommen, wie man
sich heute glauben machen will? Vielleicht bestand gerade im riskanten Spiel
mit der Peinlichkeit ein Reiz dieser Aufführungen für ihr Publikum? Lang
selbst beschreibt an einer Stelle die Gefahr, im formvollendeten Bühnenschritt
unter Umständen von der Bühne zu purzeln. Und als würde er unser Lachen

10 Franciscus Lang, Abhandlung über die Schauspielkunst, hg. und übs. von Alexander Rudin,
Bern etc. 1975

11 Lang, Abhandlung (wie Anm. 10), 173.
12 Lang, Abhandlung (wie Anm. 10), 173.



Performativität und Theaterhistoriographie 261

hören, schreibt er: „Im allgemeinen sind die Zuschauer von der Art solcher
Menschen, die sich an Possen oder an der Bühnenausstattung, die das Auge
befriedigt, ergötzen."13 Man kann heute zuhauf peinliches Theater erleben,
warum sollte das im 18. Jahrhundert anders gewesen sein? Der springende
Punkt aber ist, dass eine Konsequenz eines Aufführungsbegriffs, der die
gemeinsame Teilhabe am Ereignis in den Mittelpunkt stellt, darin besteht, das
Aufführungsgeschehen nicht ausschliesslich aus der Perspektive bzw. von
den Intentionen der Produzenten her zu begreifen, sondern auch die Seite der
Rezeption zu berücksichtigen. Das bedeutet auch für die Rekonstruktion, dass

man nicht stets nur dasjenige Publikum im Sinn haben darf, das sich die
Akteure vor und hinter der Bühne vorgestellt haben mögen. Der Kulturphilosoph
Georg Simmel hat in diesem Zusammenhang von einem idealen Publikum
gesprochen, das ein ideelles, also rein gedankliches Konstrukt der Produzenten
ist und „dessen prinzipielle Forderungen als die inneren, sachlichen Gesetze
der Kunstleistung auftreten"14. Für den Moment einer realen Aufführung
konstatiert Simmel einen potenziellen Konflikt zwischen dem idealen Zuschauer,
der den Komponisten, Regisseuren oder Schauspielern vorgeschwebt haben
mag, und dem realen Zuschauer, der tatsächlich vor ihnen sitzt:

Der Schauspieler indes [...], der in jedem Augenblick ein reales Publikum sieht und
fühlt, - ist in unvergleichlichem Maße der Versuchung ausgesetzt, jenem idealen
Zuschauer, der der Brennpunkt für die Gesetze seiner Kunst ist, den realen, vor
ihm sitzenden zu substituieren und damit aus der Sphäre der Kunst überhaupt
herauszufallen.15

Die Rekonstruktion einer Aufführung droht deshalb permanent, ihr Publikum
(und damit die gesamte Aufführung) nachträglich zu idealisieren. Demgegenüber
erscheinen gerade jene Konfliktsituationen spannend, in denen reale und ideale
Zuschauer sozusagen in einer Person miteinander hadern mochten. Von solch
einer Krisensituation eines historischen Zuschauers soll nun berichtet werden.

Ein Preusse im Parkett

Am 27. Oktober 1855 besucht Theodor Fontane eine Aufführung von Othello
im Londoner Surrey Theatre. Zweifellos war Fontane einer der

scharfsinnigsten und aufmerksamsten Theaterzuschauer seiner Zeit. Noch heute
zeugen seine Rezensionen von versierter Beschreibungskunst und einer
Beobachtungsfähigkeit und Auffassungsgabe, der auch die kleinsten Nuancen
von Stimmen, Betonungen oder Bewegungen nicht entgingen. Doch als Fontane

nach der Aufführung am selben Abend seine Beobachtungen in seinem
Tagebuch niederschreibt, verschiebt sich seine Aufmerksamkeit komplett.

13 Lang, Abhandlung (wie Anm. 10), 213.
14 Georg Simmel, „Über den Schauspieler. Aus einer ,Philosophie der Kunst'", in: ders.,

Aufsätze und Abhandlungen 1909-1918, hg. von Rüdiger Kramme und Angela Rammstadt, Bd. 1,

Frankfurt a. M. 2001, 24.
15 Simmel „Über den Schauspieler" (wie Anm. 14), 24.



262 Jens Roselt

Nicht die Protagonisten auf der Bühne, sondern die Zuschauer um ihn herum
geraten ihm in den Blick und schliesslich steht er selbst im Zentrum seiner
eigenen Betrachtung. Der Anlass war eine markante Fremderfahrung als
Zuschauer, die ihn zunächst entsetzte und die er durch den Tagebucheintrag
zu verarbeiten sucht. Denn Fontane erlebte sich inmitten eines Publikums,
dessen Verhalten ihm kurios und vor allem unangebracht erschien: „Ich habe
nirgend [sie] bisher [...] ein solches Missverhältnis zwischen der künstlerischen

Leistung und dem Publikum wahrgenommen"16. Während es von der
Schauspieltruppe zunächst nur lapidar heisst, sie sei „sehr gut", unterzieht
Fontane das „Getriebe" um ihn herum einer eingehenden Analyse. „Getriebe"

muss hier wohl wörtlich verstanden werden, denn die Disziplinlosigkeit
der Londoner Zuschauer lässt ihn die „ganze Welt der Schule, Bildung

und des Anstands" vermissen. Besonders angesichts des Parterres (in dem er
selbst offenbar sass) zweifelt Fontane an der „Bildungsfähigkeit der Massen":

Die Unsitte des beständigen Verkaufs von Früchten, Sodawasser, Eis und auch Brandy
vermutlich, kommt hinzu. Ein langer weißjackiger Kerl treibt sich zwischen den
Bänken umher und überschreit mit seinem ,penny each!' die Klänge des Walzers,
der heruntergefiedelt wird. Plötzlich rollt der Vorhang in die Höh. Das Parterre ist
wie eine unruhige See; der Sturm des Zwischenakts ist vorüber, aber die Wellen
gehen hoch trotz alledem. Die erste Szene jeden neuen Akts ist immer zur Hälfte
verloren. [...] Oben auf der Galerie wurde während des zweiten Aktes gestohlen;
man schrie, man hieb drauflos, man schmiß raus und verhaftete. Die Schauspieler
spielten ruhig weiter und im Parterre richtete sich kein einziger Kopf nach oben, um
die Ursache des Lärms kennen zu lernen. Man ist solche Szenen völlig gewöhnt.17

Es geht jetzt nicht darum, sich aus gesicherter historischer Distanz über das

Londoner Publikum zu mokieren. Das macht im Übrigen auch Fontane nicht,
denn er ist abgeschreckt und fasziniert zugleich, und versteht es sehr wohl,
den Trouble [Trubel] im Parkett kulturhistorisch zu begreifen, indem er auf
die Tradition des Volkstheaters verweist, den Status des öffentlichen Lebens
in Grossbritannien erwähnt und dies mit den Bräuchen in südeuropäischen
Kirchen vergleicht. Aufschlussreich scheint in diesem Zusammenhang weniger,
welches Urteil Fontane über das Londoner Publikum fällt, als vielmehr, dass

er dabei unversehens beginnt, über sich selbst als Zuschauer zu Gericht zu
sitzen. Er fragt sich nämlich, ob man sich daran gewöhnen soll oder ob die
Unsitte lieber zu brandmarken wäre, und gesteht, dass er darauf keine eindeutige
Antwort geben kann. Im Grunde wird ihm und dem heutigen Leser immer
unklarer, wer sich eigentlich falsch verhalten hat. Das unruhige Publikum,
das sich aber immerhin von dem Tumult im Rang nicht aus der Konzentration
bringen liess, oder Fontane, der sich permanent von dem ablenken liess, was
er eigentlich zu sehen gedachte.

16 Theodor Fontane, Tagebücher 1852, 1855-1858, hg. von Charlotte Jolies, [Berlin] 21995 Grosse

Brandenburger Ausgabe. Tage- und Reisetagebücher 1), 57.
17 Fontane, Tagebücher 1852 (wie Anm. 16), 57-58.



Performativität und Theaterhistoriographie 263

Die Erfahrung des Fremden schlägt um in die Erfahrung der Fremdheit des

Eigenen, d.h. die Souveränität als Zuschauer wird für Fontane fragwürdig und
zumindest in seinem Tagebuch macht er diesen Prozess transparent, denn er
räumt ein:

Schon jetzt, wo ich diesen Trubel noch mit Ärger beobachte, kann ich doch andererseits

nicht leugnen, daß die Stücke trotz alledem zu voller Wirksamkeit kommen,
ja die Unterbrechungen erhalten einen frisch, und wenn man einzelnes dadurch
einbüßt, wird man gleichzeitig befähigter, den Rest in seiner ganzen Schönheit
zu genießen.18

Nicht die Leistung der Schauspieler, sondern die Performance der Zuschauer
beginnt Fontane zu würdigen, indem er die Aufführung als ein Ereignis
wechselnder Aufmerksamkeiten betrachtet, was den Preussen im Parkett schliesslich
zu dem Geständnis führt:

unzerstückelt gibt sich das Kunstwerk und unzerstückelt verlangt es Sinn und Seele
des Beschauers. Aber diese Ganzheit, diese Konzentration ist nicht jedermanns
Sache, und ich selber muß eingestehen, daß ich fünf Akte ohne ein Stück Kuchen
oder eine Flasche Sodawasser kaum aushalten kann. Die Sache stellt sich vielleicht
so: diese Mischung von Bierhaus und historischer Tragödie ist durchaus unideal
und unkünstlerisch, aber, - praktisch, in Erwägung der gemeinen Menschennatur.19

Wir erkennen hier in Fontane einen durchaus nicht idealen Zuschauer, der
ausgehend von einer Krisenerfahrung in einer Aufführung eine Transformation

durchmacht, die sein Selbstbild als Zuschauer verändert. Diese Form
der Schwellenerfahrung ist ein zentraler Aspekt der aktuellen Ästhetik des

Performativen. So heißt es im gleichnamigen Buch von Erika Fischer-Lichte:

Wenn Gegensätze zusammenfallen, das eine auch zugleich das andere sein kann,
dann richtet sich die Aufmerksamkeit auf den Übergang von einem Zustand zum
anderen. Es öffnet sich der Raum zwischen den Gegensätzen, ihr Zwischen-Raum.
[...] Immer wieder hat sich gezeigt, daß die ästhetische Erfahrung, die Aufführungen
ermöglichen, sich zuallererst als eine Schwellenerfahrung beschreiben läßt, die für
den, der sie durchläuft, eine Transformation herbeizuführen vermag.20

Dass es sich hierbei nicht nur oder nicht in erster Linie um eine intellektuelle
Prozedur handelt, macht Fontanes Beispiel deutlich. Denn bei aller scharfsinnigen

(Selbst-)Analyse erlebt er Wahrnehmung im Theater zunächst als einen
körperlichen Vorgang, der Kondition und Konditionierung notwendig macht und
sein vertrautes Rezeptionsgebaren überfordert. Dass sich die Aufmerksamkeit
nicht mehr ausschliesslich auf die Bühne und das Drama konzentriert, dürfte

18 Fontane, Tagebücher 1852 (wie Anm. 16), 58
19 Fontane, Tagebücher 1852 (wie Anm. 16), 58-59.
20 Erika Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004, 305.



264 Jens Roselt

nicht nur Mitte des 19. Jahrhunderts für manchen Theaterzuschauer den gröss-
ten annehmbaren ästhetischen Unfall seiner Erfahrungswelt bedeutet haben.
Soll das etwa Kunst sein, wenn Fontane die Augenlider schwer werden, der
Magen knurrt und sich sein trockener Gaumen nach Sodawasser sehnt? Hier
nun wird die Radikalität des Konzepts der Performativität kenntlich. Denn
wenn wir die Aufführung nicht nur als Rahmenprogramm der Inszenierung
eines Dramas auffassen, sondern tatsächlich davon ausgehen, dass erst die
Wechselbeziehungen sämtlicher Teilnehmer die Aufführung konstituieren,
gehört Fontanes leerer Magen dazu, was jede ästhetische Theorie zum Knurren

bringen muss, die von einer konstitutiven Trennung zwischen Kunst und
Leben ausgeht. Bei Fischer-Lichte heißt es dazu: „Es scheint vor allem das
Kollabieren des Gegensatzes von Kunst und Wirklichkeit sowie aller weiterer
von ihm generierten Oppositionen zu sein, welches die Beteiligten in einen
Schwellenzustand versetzt."21 Dass Rezeption im Theater damit nicht zur
reinen Privatsache wird, sondern immer eine soziale Dimension hat, macht
Fontanes Beschreibung ebenfalls deutlich, denn Ausgangspunkt seiner Betrachtung

war ja, dass er sich als Teil einer Gemeinschaft erfährt, zu der er nicht
vorbehaltlos gehören möchte, in die er sich aber schliesslich doch einpasst.

Eine Konsequenz für den Gedanken der Rekonstruktion von Aufführungen ist,
dass auch Erfahrungs- und Wahrnehmungsvorgänge weder heute noch damals
rohe, spontane, unmittelbare oder authentische Akte, sondern ein kulturell
und historisch codierter Prozess sind, der gerade im Blick- und Hörregime des

Theaters besonders restriktiv wirken kann.
So beschreibt der Schauspieler und Intendant der Berliner Hofbühne August

Wilhelm Iffland in seiner autobiografischen Schrift Ueber meine theatralische
Laufbahn (1798), wie er als Kind von seinem Vater für einen Theaterbesuch
instruiert wurde: „Er gab mir Lehren, wie ich mich im Schauspielhause zu
betragen hätte. Ich sollte still, sittsam, ruhig seyn, nicht umhergaffen, die
Augen nach dem richten, was auf dem Theater vorginge, wohl Acht haben,
was dort für nützliche Dinge gesagt würden."22 Doch das bedeutet eben nicht,
dass sich Theaterzuschauer immer so verhalten haben, wie Ifflands Vater
sich das idealerweise vorgestellt hat. Und das müsste bei der Rekonstruktion
mitgedacht werden.

Perspektiven künstlerischer Forschung

Die performative Wende der letzten Jahre hat eine Neubewertung der Kunst
der Aufführung vorgenommen, die auch die Versuche zur Rekonstruktion von
Aufführungen berührt. Zentrale Aspekte dieser Entwicklung sind der Übergang

21 Fischer-Lichte, Ästhetik (wie Anm. 20), 307.
22 August Wilhelm Iffland, Ueber meine theatralische Laufbahn, hg. von Hugo Holstein, Heil¬

bronn 1886 Deutsche Litteraturdenkmale des 18. und 19. Jahrhunderts 24), 8.



Performativität und Theaterhistoriographie 265

vom Werk- zum Ereignischarakter, die Thematisierung des Interaktionsraums
Theater und der Intentionalität der Zuschauer (die nicht identisch sein muss
mit der der Macher), sowie die Wertschätzung der sozialen Dimension von
Aufführungen. Die Aussicht auf die Möglichkeit einer Rekonstruktion trübt
sich damit allerdings ein, wenn diese mit dem Anspruch vorgetragen wird,
historische Exaktheit zu gewährleisten oder gar Authentizität zu verbürgen.

Der Gedanke an die Revitalisierung eines authentischen Aufführungsmoments
wird damit ausgeschlossen, wenn er mit Fontanes Beschreibung im Ohr nicht
ohnehin als nicht wünschenswert erscheint. Demgegenüber hatte Herrmann
noch explizit zur Nachahmung der historischen Vorgänge aufgerufen:

Das Wichtigste wird doch immer sein, den papiernen Ermittlungen dadurch zum
Leben zu verhelfen, daß man sie in die Praxis der eigenen Stimme, des eigenen
Körpers, der eigenen Seele überträgt und so in unwillkürlicher Ergänzung aus der
lückenhaften Überlieferung ein blutvolles Gesamtbild herstellt.23

Dabei ist für Herrmann „das Ziel aller solcher Untersuchungen im wesentlichen
die Herstellung verlorengegangener Leistungen, bis sie in der Anschaulichkeit
eines unmittelbaren Abbildes vor uns stehen"24.

Für Nachahmung oder Verlebendigung als wissenschaftliche Methode der
Rekonstruktion haben wir heute wohl keinen Sinn, obwohl ähnliche Überlegungen

noch in den 1970er Jahren in der Ethnografie angestellt wurden.25 Trotzdem

übt die Idee einer vergegenwärtigenden Beschäftigung mit historischem
Material einen Reiz aus, und zwar nicht als wissenschaftliches Verfahren,
sondern als ästhetische Praxis. Denn was Herrmann beschreibt, weist voraus
auf unterschiedliche neuere Entwicklungen im Gegenwartstheater, die aktuell
gemeinsame genreartige Merkmale aufzuweisen beginnen: das Reenactment.
Gemeint war damit zunächst ab den 1960er Jahren das Wiederdarstellen
historischer Schlachten als Freizeitvergnügen von Laiendarstellern. Doch inzwischen
ist eine künstlerische Praxis entstanden, die gerade im Theater und in der
Performancekunst erprobt wird. So hat das Living Theatre 2007 eine eigene
New Yorker Inszenierung von 1963 (The Brig) unverändert (und eben doch
anders) wiederaufgeführt. Und Marina Abramovic hat 2005 im New Yorker
Museum of Modern Art (Seven Easy Pieces) Klassiker der Performancekunst
wiederaufgeführt. Die möglichst exakte und akribische Wiederholung historischer

Abläufe gewährt dabei eben nicht die authentische Rekonstruktion des

Ereignisses. Es könnte sinnvoll sein, in Zukunft die Aufführung historischer
Formate nicht als Rekonstruktion zu betrachten, die den Anspruch auf
Authentizität behauptet, sondern als Reenactement, das eine aktuelle Erfahrung

23 Herrmann, Forschungen (wie Anm. 2), 17.
24 Herrmann, Forschungen (wie Anm. 2), 17.
25 Vgl. Victor Witter Turner, „Theaterspielen im Alltagsleben und Alltagsleben im Theaterspielen

oder: Dramatisches Ritual - Rituelles Drama", in: ders., Vom Ritual zum Theater. Der
Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt am Main 2009, 141.



266 Jens Roselt

möglich macht, die einem vielleicht befremdlich vorführen kann, wie historisch

man selbst als Theaterzuschauer ist. Für die künstlerische Forschung
eröffnet sich hier ein weites Feld.26

26 Erste Schritte auf diesem neuen Forschungsfeld wurden 2010 auf einer theaterwissenschaftlichen

Tagung an der Universität Hildesheim mit dem Titel „Nicht hier, nicht jetzt - Das
Theater als Zeitmaschine und die Geste des Reenactments" unternommen, vgl. Jens Roselt
und Ulf Otto (Hgg.), Theater als Zeitmaschine. Zur performativen Praxis des Reenactments.
Theater- und kulturwissenschaftliche Perspektiven, Bielefeld 2012 transkript Theater 45).


	Archäologie der Ereignisse : Performativität und Theaterhistoriographie

